
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 54 (1999)

Heft: 3: Global change issues = Globaler Wandel = Problématique du
changement globale

Artikel: Globalisierung und translokales Kulturverständnis

Autor: Backhaus, Norman / Hoffmann, Marco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


164 Geographica Helvetica Jg. 54 1999/Heft 3

Globalisierung und translokales Kulturverständnis

Norman Backhaus und Marco Hoffmann, Zürich

1 Einleitung: Globalisierung als Diskurs

Der Begriff Globalisierung ist geradezu zum Un- oder
Schreckenswort des ausgehenden Jahrhunderts geworden

(Beck 1997: 1, Schmidt 1998). Die Globalisierung
wird ebenso für Klimaveränderungen und damit in
Zusammenhang gestellte vergrösserte Risiken von
Naturgefahren verantwortlich gemacht, wie für soziale
Veränderungen, die mit Arbeitsplatzvernichtung oder
Identitätsverlust (Gollmer 1999, Wagner 1996)
umschrieben werden. Sie wird so gleichsam zur Akteurin
gemacht, der man ausgeliefert ist und die unser Alltagsleben

bedroht, wie dies z.B. Hans Kaufmann, Ex Ökonom

der Bank Julius Bär ausdrückte: «Man rief die
Globalisierung, und jetzt wird man ihre Folgen nicht
mehr los» (Spieler 1998). Es gibt aber auch Stimmen,
welche die Folgen von Globalisierung positiv beurteilen

und sie mit Egalisierung und Demokratisierung
verbinden (Arnason 1990, Panajotis 1996), und davon
ausgehen, dass durch die Universalisierung bspw. der
Menschenrechte, Spannungen und Konfliktpotentiale
abgebaut werden können.

In diesem Artikel soll die These dargelegt und verteidigt
werden, dass das Verständnis von Kultur die Wahrnehmung

der Globalisierung - und damit verbunden, den
Diskurs darüber - bestimmt. Versteht man Globalisierung

einerseits einseitig als homogenisierend und
verbindet man dies anderseits mit einem Kulturverständnis,

das Kultur als räumlich und zeitlich statisch sieht -
wie dies in der Geographie häufig der Fall ist -, so darf
es nicht überraschen, dass Globalisierung, mit der viele
(fremde) Kulturelemente transportiert werden (z.B.
durch Medien, Migrationen, Konsum, Produktion,
Kapitalverschiebungen etc.), von vielen als Bedrohung
empfunden wird. Wir möchten in unserem Beitrag ein
weitergefasstes Globalisierungskonzept vorstellen, das

homogenisierende mit fragmentierenden Prozessen
verknüpfen kann sowie ein nicht-statisches, fliessendes
und translokales Kulturverständnis entwerfen. Es ist
unseres Erachtens am ehesten dazu geeignet, für die
gesellschaftlichen Probleme - wie z.B. die unter dem
Begriff «global change» zusammengefassten Veränderungen,

die Vergrösserung von sozialen Disparitäten oder
Verunsicherungen über beschleunigte Veränderungen
von Werten und Normen - unter Bedingungen der
Globalisierung Lösungsansätze zu finden.
Die Wahrnehmung und Bewertung der (kulturellen)
Globalisierung beruht gemäss dieser Argumentation
darauf, wie Kultur und Globalisierung vorgestellt und

diskutiert werden. In diesem Artikel sollen demzufolge
nicht Globalisierung und Kultur problematisiert werden,

sondern Konzeptionen von Globalisierung und
Kultur sowie ihre Implikationen und Konsequenzen.

Durchsucht man Zeitungen und Zeitschriften nach dem
Begriff «Globalisierung», so wird man mit zahlreichen
«Treffern» belohnt (Hoffmann 1999). Dies ist ein klares

Indiz dafür, dass in der Öffentlichkeit ein reger Diskurs

über dieses Phänomen geführt wird. Darüber hinaus

vergeht kaum eine Woche, in der der Begriff nicht
den Titel einer wissenschaftlichen Neuerscheinung
ziert. Im Folgenden soll dieser Globalisierungsdiskurs
(vgl. Abbildung) kritisch betrachtet werden. In seinen
Dimensionen manifestieren sich gesellschaftliche
Konflikte und Sichtweisen, die über den Begriff «Globalisierung»

in einen neuen Zusammenhang gestellt werden.

Der Begriff ist erst seit relativ kurzer Zeit ein
Element des gesellschaftlichen Diskursgeflechts - er
tauchte 1962 erstmals im Websters Dictionary auf
(Robertson 1992) -, doch beginnt damit nicht
unvermittelt ein neuer, unabhängiger Diskursstrang, sondern
er knüpft an andere, bestehende Diskurse an, nimmt
deren Themen teilweise auf, verbindet und bündelt sie auf
neue Weise. Dabei strukturiert die weltanschauliche
Haltung die Wahrnehmung und die Interpretation der
Globalisierung. So werden darin bspw. Verbindungen
zwischen fortschreitender weltwirtschaftlicher Integration

und einer Neuorientierung der nationalen
Wirtschaftspolitik oder zwischen der Verbreitung us-ameri-
kanischer Populärkultur und der Bedrohung der
kulturellen Identität hergestellt. Man kann den
Globalisierungsdiskurs auch als Diskurs über die Definition
einer sich im Fluss befindlichen Welt verstehen. Somit
wird klar, dass er weder auf Propaganda oder Ideologie,
noch auf einen Modediskurs reduziert werden kann; es

geht um weit mehr: Es geht um eine gesellschaftliche
Orientierung in einer sich verändernden Welt.
Der öffentliche Diskurs wird auf verschiedenen Ebenen
geführt. Eine zentrale Rolle nimmt der Mediendiskurs
ein, da moderne Öffentlichkeit weitgehend medial
hergestellt wird. Auch der Wissenschaftsdiskurs wird,
wenn auch oft nur in speziellen Foren und Publikationen,

zu einem grossen Teil öffentlich gemacht. In
diesem Artikel werden stellvertretend für den gesamten
öffentlichen Diskurs, der Medien- und der
Wissenschaftsdiskurs betrachtet. Sie können einander
gegenübergestellt werden, wobei anzumerken ist, dass sich
die beiden Diskursstränge überlappen und gegenseitig
beeinflussen. Werden im medialen Diskurs v.a.
wirtschaftliche Aspekte der Globalisierung zum Thema
macht, ist der wissenschaftliche Diskurs weiter
gefächert. In den folgenden Abschnitten sollen zunächst die



Globalisierung und translokales Kulturverständnis Norman Backhaus, Marco Hoffmann 165

rrt

a

c

«Glokalisierung»

wissenschaftlicher Diskursstrang

«Universalisierung»

«Fragmentierung»

^^IHBünRütlmriL «Ji^lilliniWl^üTy^^lli'.yijWMir^äilS^

MediehÖi sku.rsstrang

Gegendisku rsstrang

X 3tekth«Protektronismusstrategien»

aufgegebener
Diskursstrana

Vergangenheit Gegenwart Zukunft

Abb. I: Modell des Diskursgeflechts über Globalisierung
Model ofthe network ofdiscourses about globalization
Modele du resau des discours sur la mondialisation

wichtigsten Tendenzen im Mediendiskurs aufgezeigt
und danach verschiedene wissenschaftliche Konzeptionen

von Globalisierung mit den damit verbundenen
Prozessen diskutiert werden.

2 Globalisierung im Mediendiskurs

Wie ein Begriff in der Gesellschaft wahrgenommen
wird, hängt stark von seiner Repräsentation in den
Medien ab. In einer Inhaltsanalyse zweier führender
Schweizer Tageszeitungen - Neue Zürcher Zeitung und

Tages-Anzeiger - wurden Bedeutungen und
Konnotationen des Begriffs «Globalisierung» untersucht
(Hoffmann 1999). Die Ergebnisse zeigen, dass er am
häufigsten als Synonym für das wirtschaftliche
Zusammenwachsen der Welt verwendet wurde, das sich durch
geographische Ausweitung von Wirtschaftsaktivitäten
und durch die Zunahme der Grösse und Geschwindigkeit

von Kapital- und Handelsströmen auszeichnet.
Allerdings wird Globalisierung hier oft verdinglicht und
als etwas Unabwendbares, Äusseres verstanden, dem
man nicht entgehen kann. Häufig hat sie eine negative
Konnotation oder wird als Sachzwang mit negativen

Auswirkungen angesehen, wie es bspw. erhöhter
Wettbewerbsdruck und damit verbunden der Zwang zu
Rationalisierungen und schliesslich Entlassungen
darstellen. Doch wird Globalisierung auch als Chance
verstanden, neue Wege zu gehen, Nischen zu entdecken
und neue Märkte zu erschliessen. Als Konsequenz aus
der Wahrnehmung von Globalisierung als ökonomischem

Sachzwang ergeben sich Forderungen nach
staatlichen Strukturen, die sich an die neuen, sich
rascher ändernden Rahmenbedingungen der Globalisierung

anpassen sollen. Gleichzeitig wird moniert, dass
Nationalstaaten und Parteien überfordert seien und an
Einfluss verlören. Die Forderung der Stärkung schon
bestehender oder neu zu schaffender supranationaler
Organisationen, um ein Gegengewicht zur Globalisierung

der Wirtschaft herzustellen, ist ebenfalls ein wichtiges

Thema im öffentlichen Diskurs. Es werden jedoch
auch Stimmen laut, welche die Gesellschaft mit protek-
tionistischen Massnahmen vor den als negativ betrachteten

Auswirkungen der Globalisierung schützen wollen.

Schliesslich - allerdings weit weniger häufig - wird
Globalisierung auch als Signatur unserer Epoche
verstanden, die verwendet wird, um die gegenwärtigen
Wandlungstendenzen allgemein zu benennen.



166 Geographica Helvetica Jg. 54 1999/Heft 3

Auch im wissenschaftlichen Diskurs treten unterschiedliche

Konzeptionen und Bewertungen auf, die mitunter
ebenso pessimistisch sind. Doch wird Globalisierung
auch als Formel für eine Neuausrichtung des Verständnisses

von Gesellschaft und Kultur beschrieben.

3 Konzeptionen von Globalisierung im
wissenschaftlichen Diskurs

An dieser Stelle kann nicht der gesamte wissenschaftliche

Globalisierungsdiskurs wiedergeben werden, zu
zahlreich ist die Literatur, die in den letzten Jahren zu
diesem Thema erschienen ist (vgl. Backhaus 1999).
Das zeigt allerdings, dass dem Phänomen auch in der
Wissenschaft grosse Beachtung geschenkt wird. Die
Intensität der Diskussion veranlasste Featherstone und
Lash (1995: 3) gar von «Globalisierung als Paradigma»
zu sprechen, das die Debatte über Moderne und
Postmoderne ablöst und eine voll entwickelte Theorie
darstellt. Im Folgenden sollen stellvertretend für eine Vielzahl

von Ansätzen drei Richtungen vorgestellt werden,
wie Globalisierung in der Wissenschaft diskutiert wird.
Ausgehend von einer Denkweise, die die Wirtschaft ins
Zentrum stellt (z.B. von Wallerstein), wird anschliessend

eine Position erläutert, die die Mehrdimensionali-
tät der Globalisierung betont (z.B. von Giddens).
Schliesslich wird ein Konzept erläutert, das die bisherigen

Dimensionen um eine Perspektive ergänzt, welche
die zentrale Bedeutung der Kultur für das Verständnis
der Globalisierung hervorhebt (z.B. von Robertson).

3.1 Globalisierung oder
wirtschaftliche Internationalisierung?

Die Ausbreitung des kapitalistischen Weltmarkts ist
eine der wichtigsten und bestimmendsten Prozesse in
unserem Alltag, wenngleich nicht der einzige, wie noch
zu zeigen sein wird. Wir nehmen dies dadurch wahr,
dass wir Produkte, die weit entfernt von uns produziert
werden, konsumieren können, aber auch durch die
«Vernichtung» von Arbeitsplätzen aufgrund von Pro-
duktionsverlagerungen und Rationalisierungen. Oft
wird die Frage gestellt, ob wir es hier wirklich mit
Globalisierung oder «nur» mit einer verstärkten
Internationalisierung der Wirtschaft zu tun haben. Skeptikerinnen
wie Gordon, Glyn & Sutcliffe, Hirst & Thompson
(Dicken 1998: 3, Perraton et al. 1998: 135) bezweifeln

die Neuheit der gegenwärtigen Situation, da die
Weltökonomie bereits vor dem Ersten Weltkrieg ebenso

integriert gewesen sei wie heute. Ihnen kann entgegengehalten

werden, dass sie sich v.a. auf die Handelstätigkeit
abstützen und den Produktionsprozess, der sich in

erster Linie verlagert und globalisiert hat, vernachlässigen.

Die «Hyper-Globalisierungstheoretikerlnnen» wie
Ohmae und Reich (Dicken 1998: 3, Giddens 1999:
40, Perraton et al. 1998: 135) postulieren dagegen,
dass wir bereits in einer Welt ohne Grenzen lebten, in

welcher das «Nationale» nicht mehr relevant sei. Sie
schiessen damit über das Ziel hinaus, denn das

Nationalstaatensystem darf nicht als obsolet betrachtet werden,

da viele wichtige Entscheidungen - trotz des Druk-
kes transnationaler Unternehmen - noch immer auf
internationaler Ebene ausgehandelt, in multilateralen
Verträgen festgeschrieben und von nationalstaatlichen
Institutionen implementiert werden.

Bereits in den 70er Jahren hat Immanuel Wallerstein

(1990, Robertson 1992: 65ff.) versucht, mit seiner

Weltsystemtheorie, die globalen wirtschaftlichen
Zusammenhänge und Abhängigkeiten zu konzeptuali-
sieren. Mit seiner vielbeachteten Einteilung in Kernregion

(Industrieländer, bzw. Triade), Semiperipherie
(Schwellenländer, bzw. Newly Industrializing Countries)

und Peripherie (Entwicklungsländer, bzw. Low
und Least Developed Countries) drückt er globale
Ausbeutungsverhältnisse aus, bei denen die Kernregionen
am meisten und die Peripherie am wenigsten vom Wirt-
schaftsprozess profitieren. Die auf dem Marxismus und
der Dependenztheorie fussende Theorie betrachtet in
erster Linie die wirtschaftliche Ebene und subsumiert
alle anderen Aspekte des sozialen und politischen
Lebens - also auch die Nationalstaaten - unter dem Primat
der Ökonomie (Beyer 1994: 21). Die Betonung des
Wirtschaftlichen als Hauptprozess der Globalisierung
findet sich besonders im öffentlichen Diskurs wieder,
wenngleich die «ausbeuterische» Haltung der Kernregion

heute weniger im Zentrum steht als noch vor zehn,
fünfzehn Jahren.

3.2 Mehrdimensionalität und die
Umstrukturierung von Zeit und Distanz

Die eindimensionale Fokussierung auf wirtschaftliche
Prozesse wird dem Phänomen Globalisierung nicht
gerecht, auch wenn der öffentliche Diskurs v.a. von dieser
Dimension beherrscht wird. Anthony Giddens (1992,
1999) lehnt es z.B. ab, Globalisierung nur - oder auch
nur in erster Linie - ökonomisch zu betrachten, auch
wenn die wirtschaftliche Dimension sehr wichtig ist. Im
Gegensatz zu Wallerstein nähert er sich dem Phänomen

nicht über die Analyse von (Welt-)Systemen,
sondern - im Einklang mit seiner Theorie der Strukturierung

(vgl. Giddens 1995) - über die Handlungen der
einzelnen Individuen, die dadurch zum gestaltenden
Teil des Prozesses werden und nicht passive Opfer eines
auf sie einwirkenden Systems sind.

Globalisierung soll primär als Umstrukturierung von
Zeit und Distanz im sozialen Leben verstanden werden.
In traditionellen Gesellschaften dominierten face-to-
face Kontakte, also direkte Begegnungen von
Menschen, und die Konsequenzen einer Handlung waren
i.d.R. zeitlich und räumlich in der Nähe ihres Ausgangspunktes

lokalisierbar. In post-traditionelien, modernen,
spät-modernen oder postmodernen Gesellschaften -



Globalisierung und translokales Kulturverständnis Norman Backhaus, Marco Hoffmann 167

wie immer man sie nennen will - ist dies nicht mehr so.
Handlungen werden multidimensional in ihren
Konsequenzen. Sie können ebenso an ihrem Ausgangspunkt
wie räumlich und zeitlich weit davon entfernt zu
Veränderungen führen. Auch Alltagswissen bezieht sich nicht
mehr nur auf die unmittelbare Umgebung, sondern auf
Regionen, die über den ganzen Erdball und noch weiter
verstreut sind. Eng mit Globalisierungsprozessen
verknüpft ist die Kommunikationsrevolution und die
Ausbreitung der Informationstechnologie. Allein der Ein-
fluss des Fernsehens ist beträchtlich, ohne welches die
Ereignisse von 1989 in Osteuropa wohl anders verlaufen

wären (Giddens 1999: 43).

Insgesamt sieht Giddens (1999: 46) Globalisierung als
ein komplexes Bündel von Prozessen, das durch eine
Mischung aus politischen und ökonomischen Faktoren
vorangetrieben wird. Giddens konzeptualisiert
Globalisierung entlang von vier Dimensionen, die eng miteinander

verknüpft sind: die kapitalistische Weltökonomie,
die internationale Arbeitsteilung, das Nationalstaatensystem

und die militärische Weltordnung (Giddens
1992). Er hat damit das Feld der Betrachtungen gegenüber

der ausschliesslich ökonomischen Argumentation
Wallersteins erheblich erweitert.

3.3 Glokalisierung und der Einbezug von Kultur
Roland Robertson (1992, 1995) hat sich bislang
wohl am differenziertesten mit der Globalisierung
auseinandergesetzt. Die Betonung der kulturellen Dimension

teilt er u.a. mit Appadurai (1996), Bauman
(1999) und Friedman (1990, 1995). Neben dem fehlenden

Einbezug von Kultur kritisiert Robertson (1992)
u.a. an Giddens (und auch anderen), dass er Globalisierung

als Konsequenz der Moderne (vgl. Backhaus
1996, 1999) sieht und sie somit implizit als tendenziell
homogenisierend betrachtet. Robertson dagegen
betont die gleichzeitige Präsenz gegenläufiger Bilder von
der Globalisierung, woraus man nicht schliessen könne,
ob die Globalisierung zur Vereinheitlichung oder zur
Fragmentierung führt. Zentral ist dabei, dass sich
Untereinheiten des globalen Systems nurmehr mit Bezug
zum umfassenden Ganzen konstituieren können, wobei
es kein allgemeingültiges, dominantes Modell gibt, an
dem sich die Untereinheiten oder Gesellschaften orientieren

können. Jede Gesellschaft kreiert und kommuniziert

ihr eigenes, spezifisches Bild einer globalen
Ordnung, an der sich z.B. die nationale Identität spiegelt.
Durch das Zusammenspiel dieser Bilder wiederum
entsteht eine gemeinsame Vorstellung von dem, was als

global universal gilt. Deswegen spricht Robertson von
der Gleichzeitigkeit der «Partikularisierung des
Universalismus» - gewissermassen den lokalen Vorstellungen
einer gemeinsamen Welt - und der «Universalisierung
des Partikularismus» - z.B. die globalisierte Erwartung,
dass Gesellschaften eine spezifische, abgegrenzte Identität

bzw. Kultur haben (sollen). Damit hat Robertson

auch verdeutlicht, dass es sich bei der Globalisierung
nicht um ein eindeutig wahrnehmbares und beschreibbares

Phänomen handelt und dass es fortlaufend in den
verschiedenen Diskursen neu konstruiert wird.

Um den Zusammenhang homogenisierender, bzw. uni-
versalisierender und heterogenisierender, bzw. partiku-
larisierender Tendenzen aufzuzeigen, die unser Leben
um das fin de siecle bestimmen, schlägt er den Begriff
«Glokalisierung» vor (Robertson 1995). Denn
verbunden mit der Frage, ob Globalisierung homogenisierend

oder fragmentierend wirke, ist die (vermeintliche)
Polarität zwischen Lokalem und Globalem, die Giddens
als dialektisch begreift, was jedoch nur einen Teil dieses

Gegensatzes erklärt (Robertson 1995: 27). Der Begriff
Globalisierung hat seinen Ursprung im japanischen
Businessjargon der 80er Jahre. Er wird verwendet,
wenn Produkte mit globaler Verbreitung für einen lokalen

Markt getrimmt werden, sei dies durch Modifikationen

(z.B. in der Automobilherstellung) oder durch
spezifische Werbung (z.B. bei Softdrinks und Zigaretten).
Robertson fasst den Begriff weiter. Er postuliert, dass

jeder Prozess der Globalisierung, der als homogenisierend

angesehen wird, auch eine fragmentierende, bzw.
heterogenisierende Komponente aufweist. So wird z.B.
das (homogenisierende) Internet auch dazu verwendet,
sezessionistische (fragmentierende) Bewegungen zu
verbreiten. Auch die auf den ersten Blick so anti-globale

islamische Revolution im Iran konnte nur erfolgreich
sein, weil sie sich der Bürokratie des Nationalstaates,
der auf einem globalen Konzept beruht, bedienen konnte

(Beyer 1994: 160ff). Auch die Berufung auf eine
bestimmte, sich abgrenzende kulturelle Identität ist nur
durch universale Annahmen darüber, was eine Kultur
überhaupt ausmacht, bzw. wodurch sich Kulturen
voneinander abgrenzen, möglich.

4 Globalisierung erfordert eine
translokale Konzeption von Kultur

In Bezug auf Kultur verdeutlicht die Konzeptionalisie-
rung der Globalisierung als Glokalisierung zwei Dinge:
Erstens werden wir darauf aufmerksam gemacht, dass

die Wahrnehmung eines globalen Mosaiks von
unterscheid- und abgrenzbaren Kulturen erst durch global
verbreitete Annahmen darüber, dass und wie sich Kulturen

voneinander unterscheiden, seine heutige Form
bekommen konnte. Zweitens wird klar, dass ein Verständnis,

das Kultur als territorial, statisch und aus einem
lokalen Lern- und Sozialisationsprozess entstanden
sieht, nicht (mehr) den Bedingungen der Globalisierung
gerecht werden kann und somit ein anderes Kulturverständnis

gefordert ist. Dieses Verständnis von Kultur
sollte vermehrt auch in der Geographie berücksichtigt
werden.



168 Geographica Helvetica Jg. 54 1999/Heft 3

4.1 Problematische statische Konzeption
von Kultur

Gemäss statischem Verständnis wird Kultur als authentisch,

beständig, abgegrenzt und einer bestimmten
Gruppe oder Gesellschaft eigen bzw. zugehörig gesehen.

Bleibt man diesem statischen, auf Authentizität
fussenden Konzept verhaftet, läuft man Gefahr, Kultur
zusammen mit dem Aufenthaltsort ihrer Trägerinnen zu
verorten und territorial zu verstehen. Werden letztere
nun mit Elementen anderer, fremder, ferner, exterritorialer

Kulturen konfrontiert - wie das durch Prozesse

der Globalisierung immer häufiger und intensiver der
Fall ist - so stehen sie vor der Frage, ob dies mit der
eigenen Kultur verträglich ist, ob es also - mit gewissen
Anpassungen - vereinnahmt werden kann, oder ob es

als bedrohlich empfunden und abgelehnt werden muss.
Ad extremum führt Samuel Huntington (1993, zit.
nach Ehlers 1996) v.a. die bedrohliche Variante dieses

Verständnisses aus, indem er von einem «clash of civili-
zations» spricht, der als Folge von kulturellen
Unterschieden, bzw. Unverträglichkeiten, (bewaffnete)
Konflikte zwischen Zivilisationen unausweichlich mache.
Dadurch wird Kultur (bzw. Zivilisationen, die auf kulturellen

Gemeinsamkeiten beruhen) territorial verortet
und diese Verortung wird naturalisiert, also als vorgegeben

betrachtet. Wie fatal eine derartige Naturalisierung
ist, zeigt sich in vielen Konflikten - z.B. in Kosovo,
Nordirland, Tschetschenien, Aceh und Osttimor, um
nur einige zu nennen - wo sich die Konfliktparteien
auch auf kulturelle Unverträglichkeiten beziehen. Deutlich

wird hier aber auch dass Kultur immer konstruiert
ist (vgl. Habermas 1998: 116ff), was oft vergessen
geht. Die Folgen eines naturalisierten Kulturkonzeptes
werden damit fatalerweise zur Ursache von Konflikten
gemacht.
Auch wenn es nicht zum offenen Konflikt kommt, kann
ein statisches Kulturverständnis, gepaart mit einer
eindimensionalen Sicht von Globalisierung, wie dies im
öffentlichen Diskurs häufig der Fall ist, protektionisti-
sche Reaktionen hervorrufen. Diese sind einer Lösung
globaler Probleme eher hinderlich, wie die Ausgrenzung

von Fremden und Fremdem z.B. zur Bewahrung
traditioneller Werte im konservativen Lager oder zur
Bewahrung sozialer oder ökologischer Standards auf
der Seite linker und grüner Gruppierungen zeigen
(Beck 1997, Zürn 1998).

4.2 Translokale Kultur als menschliche Software
Ein Verständnis von Kultur, das Prozessen der Globalisierung

nicht mit Protektionismen begegnet, darf Kultur
nicht statisch auffassen und lokal verorten und abgrenzen.

Vielmehr sollte Kultur als fliessend und sich translokal

entwickelnd begriffen werden. Um es zeitgemäs-
ser auszudrücken, müssen wir Kultur nicht als

Hardware betrachten, mit der man ausgerüstet wird,
sondern als Software, die man sich aneignet, anpasst
und durch den Gebrauch stets verändert. Friedman

(1990) nähert sich einem solchen Kulturverständnis
über den Konsum. Denn mit dem Konsum von Waren
und Dienstleistungen konsumieren wir auch Kultur.
Nur schon dadurch, was und wie wir essen, identifizieren

wir uns mit bestimmten Aspekten von Kultur. Ein
Beharren auf Authentizität lässt sich gerade unter
Bedingungen der Globalisierung nicht aufrecht erhalten.
Die Meinung, dass die (eigene) Kultur nur durch den

Konsum spezifischer (eigener) Güter und Dienstleistungen

aufrechterhalten werden könne, bzw. durch den

Konsum von Fremdem verändert, verwässert oder
bedroht werde, ist irreführend und wie oben gezeigt,
gefährlich. Vielmehr ist es möglich, gerade durch den

Konsum von als fremd Eingestuftem, eine distinkte
eigene Kultur zu erhalten, bzw. zu generieren. Friedman
(1990: 314-325) führt in der Folge zwei - auf den ersten
Blick kontrastierende - Beispiele an. das der Sapeurs in
der Völksrepublik Kongo und der Ainu, einer ethnischen
Minderheit in Japan.
Die Sapeurs (die sich nach dem Ausdruck se saper nennen,

was soviel wie «sich gut kleiden» bedeutet), gehören

eher der unterprivilegierten Gesellschaftsschicht an.
Sie versuchen explizit über den Konsum westlicher
Kleidung und anderer Konsumgüter, ihren Status zu
erhöhen. Es geht dabei jedoch nicht in erster Linie darum,
westlichen Idealen nachzueifern, bzw. die westliche
Kultur zu übernehmen, sondern vielmehr darum, mit
den Mitteln der Konsumption den Status in der lokalen
Gemeinschaft zu verbessern. Die statussteigernde
Bewertung westlicher Konsumgüter kann wohl auf die
Kolonialzeit und die Modernisierung zurückgeführt
werden, doch ist sie per se kein globaler, sondern ein
lokaler (oder besser glokalisierter) kultureller Aspekt
(Friedman 1990:314-319).
Die Ainu werden von Ethnologinnen als auf der nördlichen

Insel Hokkaido lebende Sammler- und Jägerethnie
bezeichnet, die ökonomisch und politisch als unterprivilegiert

gilt. Ihr Territorium wurde im 19. Jh. dem

MeyY-Staat einverleibt. Von den die Mehrheit der
Japanerinnen stellenden Nihonjin werden sie allerdings
nicht als Ethnie anerkannt, sondern als sozial schlecht
eingebundene, unterprivilegierte Schicht, die es besser

zu integrieren gelte. Allerdings haben es die Ainu, die
sich integrieren wollen, nicht einfach, da sie aufgrund
ihrer (sozialen, nicht der kulturellen) Herkunft als «out-
casts» stigmatisiert werden. In den 70er Jahren formierte

sich eine kulturelle Bewegung, welche die Anerkennung

der Ainu als eigenständige Ethnie forderte, was
die japanische Gesellschaft, die sich nicht als multikulturell

oder mulliethnisch versteht, vor nicht zu
unterschätzende Probleme stellte. In der Folge richteten die
Ainu lokale Schulen ein, bauten traditionelle Häuser
wieder auf und stellten traditionelle Handarbeiten her,
die touristisch vermarktet werden. Über die Kommodi-
fizierung ihrer Kultur gelang es den Ainu also, sich ihre
«traditionelle» Kultur neu zu erschaffen (Friedman
1990: 320-322).



Globalisierung und translokales Kulturverständnis Norman Backhaus, Marco Hoffmann 169

Man würde meinen, durch ihre starke Konsumorientierung

müssten sowohl die Sapeurs als auch die Ainu
kulturellen Selbstmord betreiben, doch genau das Gegenteil

ist der Fall: sie kreieren ihre (eigenständige) Kultur
neu durch den Konsum globaler Produkte oder die

Kommodifizierung lokaler Produkte für den globalen
Markt. Aus der Sicht statisch verstandener Kultur, müs-
ste man einräumen, dass sowohl die Kultur der Sapeurs,
als auch die der Ainu ihre Authentizität verloren haben,
auch wenn sie ihre, bzw. eine kulturelle Eigenständigkeit

wahren konnten.
Als Beispiel für eine lang bestehende Kultur, deren

Trägerinnen sich auf translokale Weise mit Prozessen der

Globalisierung auseinandergesetzt haben, kann die
balinesische genannt werden. Die kleine Insel im indonesischen

Archipel wurde vor der Asienkrise geradezu von
Touristinnen überschwemmt, die einerseits durch
günstige Flugpreise, tiefe Lebenshaltungskosten, Strände
und Palmen, anderseits aber auch durch die «farbenfrohe

Kultur» angezogen wurden (vgl. Backhaus 1997).
Die Anwesenheit von Fremden bei den zahlreichen
Ritualen sowie der gänzlich andere Lebensstil der Reisenden,

blieb für die balinesische Kultur nicht folgenlos.
Allerdings sollte nicht von einem Verlust der Kultur
gesprochen werden, auch wenn heute gewisse Rituale
anders vollzogen werden und sich das Alltagsleben vieler
Balineslnnen durch den Einfluss der Globalisierung
verändert hat. Denn das Fremde wurde weder fraglos
als gut betrachtet und übernommen, noch gänzlich
abgelehnt und ausgegrenzt. Vielmehr wurden die Elemente

übernommen und lokalisiert, die als nützlich erschienen

(z.B. die Verwendung von Lastwagen, damit mehr
Menschen aus einem Dorf zu einem Tempel pilgern
können; die Investition von Geldern aus dem
Tourismusgeschäft für die «bessere», den Göttern angemessenere

Durchführung von Ritualen etc.). Ausserdem werden

mehr Diskussionen darüber geführt, was man an
anderen sowie der eigenen Kultur wertvoll findet und

was nicht. Das ist keineswegs ein einfacher Prozess,
doch hat weder die befürchtete Kommodifizierung der
Kultur und Degradierung zum Brauchtum stattgefunden

(wenn man von einigen problematischen Fällen
absieht), noch kam es zur Abschottung und Fundamentali-
sierung, bzw. zu Protektionismen und Ausgrenzungen.

Im translokalen Kulturverständnis wird also eher nach

aussen als nach innen, eher auf Gemeinsamkeiten als

auf Trennendes geachtet. Grenzen werden als Übergänge,

als Diffusionsmöglichkeit gesehen, nicht als Ende
der eigenen, sondern als Beginn einer gemeinsamen
Kultur. Dies beinhaltet jedoch nicht, dass Anpassung
und Mischung bzw. Hybridisierung (vgl. Pieterse
1995) kultureller Aspekte zu einer kulturellen Entropie
und somit zur Vereinheitlichung führen. Vielmehr wird
einem durch die aktive Auseinandersetzung mit Fremdem

das Eigene bewusster, das dann aber - und dies
macht den wesentlichen Unterschied aus - neu bewertet

und reflektiert wird und nicht weil es ein immanenter
(tradierter) Wert der eigenen Kultur ist, per se als Wert

eingestuft wird.
Man muss sich also überlegen, welche Werte einem
wieviel «wert» sind und warum (Bauman 1999). Denn
die Anerkennung eines Wertes beinhaltet - das wird oft

vergessen - auch den Verzicht auf anderes.

4.3 Translokal (ver)handeln
Die Berücksichtigung eines fliessenden, translokalen
Kulturverständnisses, bei dem man Betroffenheiten
auch über den Zaun der eigenen Kultur hinweg sieht
und sich damit identifiziert und solidarisiert, ist noch
kein Garant für eine Lösung von mit Prozessen der
Globalisierung verbundenen Problemen, doch ein erster
Schritt dazu. So konnte bspw. das von OECD-Mitgliedstaaten

klandestin geplante - u.a. für Entwicklungsländer
problematische - MAI (Multilateral Agreement on

Investment) nur durch eine konzertierte globale
Internetkampagne an die Öffentlichkeit gebracht (und
vorläufig) verhindert werden (de Brie 1998, Welzk
1999). Auch der Erdgipfel von Rio 1992 und die
nachfolgenden Klimakonferenzen können als Schritt in
diese Richtung gesehen werden, auch wenn die Umsetzung

der Beschlüsse oftmals an Protektionismen scheitern.

Um uns bewusst zu machen, welche (Um-)Welt wir
wollen, müssen wir global denken, um unsere (gemeinsamen)

Werte zu vertreten, müssen wir translokal
handeln. Problematisch dabei ist, dass unter gegenwärtigen
Bedingungen die Wirksamkeit politischer Regelungen
von der Erfüllung der sog. Kongruenzbedingung
abhängt: der Raum, in dem sich gesellschaftliche
Austauschbeziehungen und Handlungszusammenhänge
verdichtet haben, darf nicht viel grösser sein als der

Raum, der durch politische Regelungen erfasst wird
(Zürn 1998: 298-301, Habermas 1998: 91ff). Dies ist

aufgrund globalisierender Prozesse zunehmend weniger

der Fall. So kann z.B. der Versuch einer nationalen
Notenbank, die Konjunktur durch Erhöhung der Zinssätze

abzukühlen, durch eine us-amerikanische
Zinssenkung ins Leere laufen. Oder eine Senkung der
Hautkrebsrate - die aufgrund einer beschädigten
Ozonschicht steigt - kann nicht mehr durch nationale Politik
allein erreicht werden. Protektionismen, welcher Couleur

auch immer, tragen dabei wenig bis gar nicht zur
Lösung dieser Probleme bei. Es wird darum in Zukunft
weit häufiger und unter anderen Bedingungen - da
neben Staaten zunehmend auch nicht-staatliche international

tätige Akteure ins Geschehen eingreifen -
verhandelt werden müssen, als dies heute der Fall ist. Wir
sind noch weit von einer auf einer Solidarität der
Weltbürgerinnen fussenden «kosmopolitischen Demokratie»,

bzw. einem «postnationalen Bundesstaat»

(Habermas 1998: 163-164) entfernt, welche der
Bewältigung gegenwärtiger Probleme eher gewachsen
wären. Doch kommen wir diesen ein gutes Stück näher,



170 Geographica Helvetica Jg. 54 1999/Heft 3

wenn wir versuchen, im öffentlichen Diskurs die
Aufmerksamkeit auf diese Zusammenhänge zu lenken und
damit die Rahmenbedingungen zu schaffen, die eine
solche Solidarität fördern. Ein Konzept von Globalisierung,

das der kulturellen Dimension Rechnung trägt
und ein fliessendes, translokales Kulturverständnis,
kann unseres Erachtens dazu einen wichtigen Beitrag
leisten.

Literatur
Appadurai, A. (1996): Modernity at Large - Cultural
Dimensions of Globalization. - Minneapolis/London:
University of Minnesota Press.

Arnason, J.P. (1990): Nationalism, Globalization and

Modemity. - In: Featherstone, M. (eds.): Global Cul-
ture - Nationalism, Globalization and Modernity. -
London, Sage: 207-236.
Backhaus, N. (1996): Globalisierung, Entwicklung
und traditionelle Gesellschaft - Chancen und
Einschränkungen bei der Nutzung von Meeresressourcen
auf Bali/Indonesien. - Münster: Lit.
Backhaus, N. (1997): Tourismus auf Bali - vom Paradies

zum Museum.-In: Tourismus Journal 1/1: 90-116.
Backhaus, N. (1999): Zugänge zur Globalisierung,
Konzepte, Prozesse, Visionen. - Anthropogeographie
17, Zürich.
Bauman, Z. (1999): Culture as Praxis. - London: Sage.
Beck, U. (1997): Was ist Globalisierung? - Frankfurt
am Main: Suhrkamp.
Beyer, P. (1994): Religion and Globalization. - London:

Sage.
Brie de, Ch. (1998): Wie das MAI zu Fall gebracht
wurde - Die Globalisierung des Widerstands. - In: Le
Monde diplomatique 12/1998: 7.

Dicken, P. (1998): Global Shift - Transforming the
World Economy. - London: Paul Chapman.
Ehlers, E. (1996): Kulturkreise - Kulturerdteile -
Clash of Civilizations: Plädoyer für eine gegenwartsbezogene

Kulturgeographie. - In: Geographische Rundschau

48/6: 338-344.
Featherstone, M., Lash, S. & Robertson, R. (eds.)
(1995): Global Modernities. -London: Sage.
Friedman, J.( 1990): Being in the World: Globalization
and Localization. - In: Featherstone, M. (ed.): Global

Culture - Nationalism, Globalization and Modernity.

- London, Sage: 311-328.
Friedman, J. (1995): Global System, Globalization and
the Parameters of Modernity. - In: Featherstone, M.,
Lash, S. & Robertson, R. (eds.): Global Modernities.

- London, Sage: 69-90.
Giddens, A. (1992): The Consequences of Modernity.
- Cambridge: Polity Press.

Giddens, A. (1995): Die Konstitution der Gesellschaft

- Grundzüge einer Theorie der Strukturierung. -
Frankfurt/New York: Campus.

Giddens, A. (1999): Der dritte Weg - Die Erneuerung
der sozialen Demokratie. - Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Gollmer, M. (1999): Grenzen nationaler Politik. - In:
Tages-Anzeiger der Stadt Zürich, 13. März: 7.

Habermas, J. (1998): Die postnationale Konstellation -
Politische Essays. - Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Hoffmann, M. (1999): Globalisierung im öffentlichen
Diskurs. - Diplomarbeit, Universität Zürich, Zürich.
Panajotis, K. (1996): Globalisierung, Politik,
Verteilung-Arbeitsgesellschaft im Umbruch (V): Die grosse
Seligkeit wird nicht kommen. - In: Tages-Anzeiger der
Stadt Zürich 29. November: 89.

Perraton, J., Goldblatt, D., Held, D. et al. (1998):
Die Globalisierung der Wirtschaft. - In: Beck, U.
(Hrsg.): Politik der Globalisierung. - Frankfurt am
Main, Suhrkamp: 134-168.
Pieterse, N. (1995): Globalization as Hybridization. -
In: Featherstone, M., Lash, S. & Robertson, R.
(eds.): Global Modernities. - London, Sage: 45-68.
Robertson, R. (1992): Globalization - Social Theory
and Global Culture. - London: Sage.
Robertson. R. (1995): Glocalization: Time-Space and

Homogeneity-Heterogeneity. - In: Featherstone. M.,
Lash, S. & Robertson, R. (eds.): Global Modernities.

- London, Sage: 25-44.
Schmidt, H. (1998): Globalisierung - Politische,
ökonomische und kulturelle Herausforderungen. - Stuttgart:

Deutsche Verlagsanstalt.
Spieler, M. (1998): Milliardeneinbusse für die UBS. -
In: Tages-Anzeiger, 25. September: 1; 35.

Wagner, P. (1996): Viel Dunst umweht die Positionen

- Die Arbeitsgesellschaft im Umbruch (I): Globalisierung

als Ideologie und Erfahrung. - In: TagesAnzeiger,
26V27. Oktober: 57.

Wallerstein, I. (1990): Culture as the Ideological
Battleground of the Modern World System. - In:
Featherstone, M. (eds.): Global Culture - Nationalism,
Globalization and Modernity. - London, Sage: 31-56.
Welzk, S. (1999): Visionen des MAI - A Brave New
Corporatist World? - In: Blätter für deutsche und
internationale Politik 44/1: 40-50.
Zürn, M. (1998): Schwarz-Rot-Grün-Braun:
Reaktionsweisen auf Denationalisierung. - In: Beck, U.
(Hrsg.): Politik der Globalisierung. - Frankfurt am
Main. Suhrkamp: 297-330.

Zusammenfassung: Globalisierung und
translokales Kulturverständnis
Im Kontext der Globalisierungsdiskussion wird ein
Kulturverständnis thematisiert, das Kultur nicht
statisch, sondern als räumlich und zeitlich dynamisch
betrachtet. Eine einseitige Wahrnehmung der Globalisierung

als homogenisierend und wirtschaftszentriert wird
- gepaart mit einem statischen, auf Authentizität ausge-



Globalisierung und translokales Kulturverständnis Norman Backhaus, Marco Hoffmann 171

richteten Kulturverständnis - häufig als Bedrohung
empfunden und führt zu protektionistischen Reaktionen,

bzw. zur Ablehnung der Globalisierung. In diesem
Artikel werden also Konzepte von Kultur und Globalisierung

im wissenschaftlichen und medialen Diskurs
sowie deren Implikationen und Konsequenzen diskutiert.

Im medialen Diskurs wird Globalisierung häufig
als etwas Unausweichliches thematisiert, deren Folgen

- z.B. Arbeitsplatzvernichtung, Klimaveränderung oder
kulturelle Vereinheitlichung - wir ausgeliefert sind. Im
weiter gefächerten wissenschaftlichen Diskurs wird
Globalisierung differenzierter betrachtet. Im vertretenen

Ansatz wird argumentiert, dass Lokales und Globales

nicht Gegensätze, sondern sich bedingende Elemente
des Globalisierungsprozesses sind. Daraus wird

geschlossen, dass ein translokales Kulturverständnis
weit besser zur Lösung von globalen Problemen beitragen

kann, als ein statisches.

Summary: Globalization and Translocal Culture
In the context of the debate about globalization a concept

of culture is discussed that regards culture not as
static but as dynamic over space and time. A static concept

of culture that is oriented to authenticity, connected
to a one-sided notion of globalization as a homogeni-
zing and mostly economic process, is often perceived as

a threat. As a consequence, this often leads to protectio-
nist reactions and to the rejection of everything that is
connected with the word globalization. Different
concepts of culture and globalization and their implications
and consequences will be discussed as they are used in
the scientific and media discourse. In the media discour-
se globalization is often portrayed as something we
cannot escape from and of which we only have to bear
the consequences - i.e. job cuts, climatic changes or
cultural standardisation - without being able to do
something about it. In the broader scientific discourse we
encounter more complex and differentiated notions

about globalization. Using a theory that does not regard
the local as antagonistic to the global but as mutually
dependent elements of the globalization process, it is
concluded that - compared with a static concept of culture

- a translocal concept is much more useful for the
Solution of global problems.

Resume : Mondialisation et culture translocale
Dans le cadre du debat sur la mondialisation. on coni;oit
une notion de la culture qui est dynamique dans
l'espace et dans le temps et non pas statique. La perception,

etroite, d'une mondialisation homo-geneisante et
centree sur l'economie - associee ä la notion d'une culture

qui soit statique et en quete d'authenticite, est souvent

ressentie comme une menace et provoque des reactions

de protectionisme, de refus de mondialisation.
Dans cet article, il est question des conceptions de la
culture et de la mondialisation, ainsi que de leurs
implications et consequences dans le discours scientifique et
le discours mediatique. Dans le discours mediatique, la
mondialisation est souvent presentee comme une fatali-
te dont les consequences, par exemple reduction
d'emplois, rechauffement climatique et uniformisation
culturelle. Le discours scientifique presente une idee

plus nuancee de la mondialisation. Larticle estime que
«le local» et «le global» ne sont pas contradictoires,
mais inter-dependants, parties integrales du processus
de mondialisation. On conclut qu'une conception translocal

de la culture contribue ä resoudre les problemes
globaux avec plus d'efficacite qu'un concept plus
statique.

Dr. phil. Norman Backhaus, Dipl.-Geogr. Marco
Hoffmann, Geographisches Institut der Universität
Zürich, Winterthurerstr. 190, CH-8057 Zürich,
e-mail: backhaus@geo.unizh.ch


	Globalisierung und translokales Kulturverständnis

