
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 53 (1998)

Heft: 2

Artikel: Zum Verhältnis von Raum und Körper in der Informationsgesellschaft :
Aspekte einer geographischen Anthropologie

Autor: Hasse, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872327

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1998 - Nr. 2 Jürgen Hasse

Zum Verhältnis von Raum und Körper
in der Informationsgesellschaft

Aspekte einer geographischen Anthropologie

Während der Common sense, die Feuilletonisten und
auch die Wissenschaftsjournalisten mit dem Begriff der

Informationsgesellschaft keine Probleme zu haben
scheinen, erweist er sich doch in gesellschaftswissenschaftlicher

Sicht eher als diffus und flüchtig. Er ist kein
Denotat. Als solches bezeichnete er im wissenschaftlichen

Sinne einen Gegenstand oder Sachverhalt in der

außersprachlichen Wirklichkeit - und: er stünde im
Gegensatz zu emotionalen Nebenbedeutungen eines
begrifflichen Inhalts. Wäre er hingegen ein Konnotat, läge

seine Essenz im Bezeichnenden, das ein Sprecher
einem Gegenstand oder Sachverhalt zuschriebe. Dann
wäre er aber gesättigt von assoziativen, emotionalen und
folglich wertenden Nebenbedeutungen. Er sagte dann
mehr über die aus, die ihn gebrauchen, als über «etwas»,
das es als Außersprachlich-Wirkliches gäbe. Als
rauschender Name wäre er dagegen von gesellschaftswissenschaftlichem

Interesse. Sein extensionaler Charakter
würde nun als semantischer Pool selbstreferentieller
Aussagen interpretationswürdig.
Nach Luhmann ist eine Information ein zutiefst
ambivalenter Sachverhalt. Schon allein dadurch, daß
Informationen als Zerfallsprodukte mit ihrem Bekanntwerden

Wissen und Nichtwissen reproduzieren, führt der

Begriff ins Kontingente. Jeder Wissenszuwachs gewährt
durch die Aufnahme einer Information nicht nur neue
Anschlußmöglichkeiten. Er erneuert auch immer «das

Hintergrundwissen, daß es auch andere Möglichkeiten
gibt.»' Informationen haben nach Luhmann deshalb
Überraschungscharakter. Eine Gesellschaft, die sich
(wäre sie eine Informationsgesellschaft) durch Informationen

selbst ständig zu überraschen gedächte, wäre
schließlich nicht mehr aktionsfähig. So verwundert es

nicht, daß die meisten Informationen «also gar keine oder
bestenfalls potentielle Informationen» sind.2 Luhmanns
Diagnose: der Begriff der Informationsgesellschaft
drückt eine nicht rational begründbare Euphorie aus.3

Damit käme er in der Tat als Konnotat, also in seinen Be-
Deutungen, in den Blick. Das Thema der wohl meisten
Diskurse über «die» Informationsgesellschaft ist in
diesem Sinne eine Deutung der technisch bedingten Poten-
tialität von Informationen. Das Thema ist eine Gesellschaft,

deren soziale Systeme beschleunigt unter den
Einfluß eines «intelligenten Maschinismus» geraten. Die
Rede ist dann von computierenden Maschinen oder
computergestützten Technologien mit extrem hoher
Prozeßgeschwindigkeit, die das Vermögen des «natürlichen»
Menschen gleichsam überschallartig hinter sich gelas¬

sen haben. Die Geschwindigkeit der Prozesse ist es nun,
die in ihren evidenten Rückwirkungen auf das Verhältnis

der Menschen zu ihrem Empfinden im Hier-und-Jetzt
in den Blick rückt. Schon das Überschallflugzeug
bewirkte eine tendenzielle «Verflüssigung» des Hier-und-
Jetzt. In der Sprache Virilios symbolisiert es den
«geographischen Tod».4 Virilio steht dem aktuell immer
dichter werdenden Netz eines High-Tech-Maschinismus
kritisch gegenüber; er betrachtet die Informationstechnologien

aus dem Blickwinkel ihrer Wirkungen aufdie
menschliche Wahrnehmung.
Im Gegensatz zu Virilio kommt mit Flusser eine optimistische

Stimme zur Geltung. Die vollkommene
Verkabelung der Städte führt in seiner Sichtweise zu dem
Verzicht, die Stadt überhaupt noch geographisch zu denken.
Die Stadt sei vielmehr (im Sinne des Wortes) «utopisch»,
«denn sie ist an keinem geographischen Ort lokalisierbar,

sondern überall im Netz»3. Die neue Stadt wird nicht
mehr geographisch, sondern topologisch strukturiert
sein, ihre Zivilisation immateriell. «Kurz, das Entwerfen
alternativer Städte hat sich auf das Entwerfen von
theoretischen Räumen zu konzentrieren, die nicht in den
Himmel schauen, sondern ihn herunterziehen.»6 In Flussers

Vision ist eine so entworfene Stadt «jener Ort, an
dem der aufrechte Mensch aus dem Subjekt
hervorbricht»7.

Beide «Anspielungen» auf allgemeine Strukturen der
«Informationsgesellschaft» rekurrieren auf eine Virulenz

des Hypermaschinellen im gesellschaftlichen
Leben. Diese ist es, die, in der tendenziellen Überwindung
eines Hier-und-Jetzt des Menschen zugunsten eines
Überall-Zugleich, die Frage nach dem Verhältnis von
Raum und Körper in der sogenannten Informationsgesellschaft

provoziert.

1. Vorbemerkungen zu Raum und Körper

Während die Dampfmaschine noch Krach und Dampf
machte und der an ihr tätige menschliche Körper seinen
Ort im Hier-und-Jetzt hatte, sind die weltbewegenden
Maschinen der Gegenwart «stumm», und der menschli-

Jürgen Hasse, Prof. Dr., Johann-Wolfgang-Goethe-Universität,
Fachbereich Geographie, Schumannstr. 58, Postfach 11

19 32, D-60054 Frankfurt am Main

51



che Körper findet seinen Ort an (in) ihnen eher im Über-
all-Zugleich als im Hier-und-Jetzt. Die Dampfmaschine
mußte gefeuert und geschmiert werden. Sie verlangte die
volle Präsenz des leiblichen Menschen, der an ihr schuftete,

im eigenen Schweiß stand und am Abend seine
Knochen spürte. Das mit der Kraft der Maschine
Produzierte lag als Halb- oder Fertigprodukt auf irgendeinem

Speicherboden. Die Hypermaschine der
Pentiumprozessoren bringt des Menschen Leib allein noch im
Moment ihres «Absturzes» (der kein physisch-körperlicher

Absturz in einen Raum der Tiefe ist) in Erinnerung
- in der Form des Schrecks. Vom arbeitenden Körper
werden kaum mehr als die Augen und die Fingerspitzen
noch gebraucht. Was diese Maschine «produziert», hat
weder physische Gestalt noch eine räumliche Form und
kann deshalb auch an keinem Ort gelagert werden. Und
doch bewegen die imaginären Produkte, die nicht mehr
aufSpeicherböden lasten, sondern in den Magnetfeldern
von Speicherplatten gleichsam verschwinden, mehr die
Welt, als die Dampfmaschinen es vermochten. Das wirft
die Frage nach dem Raum auf.
Das Innere eines Zimmers bezeichnen wir als Raum.
Ebenso ist das Haus ein Raum, in dem sich das Zimmer
befindet, und auch die Stadt betrachten wir als Raum,
denn in ihr hat das Haus seinen Ort. Nicht zuletzt ist
aber auch der menschliche Körper, der sich im Zimmer,
im Haus und in der Stadt bewegt, selbst ein Raum. Als
dreidimensionaler Organismus hat er als physischer
Körper ein Volumen. In seiner Fähigkeit, über sich selbst
nachzudenken, öffnet er einen imaginativen Denkraum,
in dem er sich assoziativ, erinnernd und projektiv
bewegt.

Vom Raum zu sprechen ist das eine; seinen Begriff zu
definieren das andere. Indes stellt sich darin keine neue
Aufgabe. Sie beschäftigte die griechische Philosophie
und nimmt seitdem immer wieder neue Formen an. Die
Bedingungen, über den Raum nachzudenken, wandeln
sich mit den Technologien, die die Möglichkeiten
praktischer Bewegung im Raum / in Räumen erweitern. Ohne

den Anspruch zu verfolgen, eine Antwort aufdie
universale Frage nach dem Raum zu finden, können schon
knappe Einlassungen auf Piaton und Aristoteles zeigen,
daß das Paradox, vom Raum zu reden, ohne ihn (trotz
aller Prominenz des Wortes) dabei auch exakt benennen

zu können, kaum aufzulösen ist. Das ändert sich auch
in der sogenannten Informationsgesellschaft nicht.
Piaton faßte den Raum als «Aufnahme», als «Worin»
des Werdens, das dem Sein eine neue Form gibt. In seiner

Philosophie erhielt der Raum eine Zwischenstellung
zwischen Sein und Werden. Damit gehört er weder zu
den Ideen noch zum Gewordenen. So könne der Raum
auch nicht «durch die Sinne wahrgenommen werden,
sondern nur aufdem Wege einer eigentlich illegitimen
Schlußfolgerung erfaßt werden»8. Der Raum ist für
Piaton etwas, «was nur mit Mühe Glauben verdient»9.
Ein Seiendes muß an einem Ort (Topos) sein und Raum
(Chora) einnehmen. Aristoteles dagegen macht den
Raum (physikalisch) am Körper fest. «Raum ist, was von
einem Körper eingenommen wird, genauer <die Grenze

des einen Körper umfassenden Körpers).»I0 Ein Körper
ist dabei durch seine flächenhaften Grenzen bestimmt,
die zwischen Umschließendem und Umschlossenem
ihren Ort haben." Die Frage, inwieweit die
weltumspannende, echtzeitliche Bild-Telefon-Konferenz in
diesem oder erst in einem weiteren Sinne einen Raum
bildet oder gar einen Ort hat, soll an dieser Stelle
offenbleiben. So viel jedenfalls wird schon hier deutlich: die
neuen Technologien, derentwegen heute von einer
«Informationsgesellschaft» die Rede ist, werfen
erkenntnistheoretische Probleme auf, die das Verhältnis von
Raum und menschlichem Körper zentral berühren.

2. Der physische Raum

Trotz aller Illusionsräume, Datenräume und halluzina-
tiver Imaginationsräume ist der physische Raum in
Gestalt von Bauwerken, Maschinen und Landschaftsgärten
untilgbar. Begrenzte sich der Raum nicht letztlich auch
durch ein Umschließendes und gäbe es nicht den Ort auf
der Grenze zwischen Umschließendem und Umschlossenem,

wäre allein die verkehrstechnologische
Beschleunigung der Fahrzeuge überflüssig, von der Installation

imaginärer weltumspannender Datennetze ganz
zu schweigen. Der virtuelle Raum der Global City ist ein
Raum ohne Gegenstände. Immaterialität ist sein
Charakteristikum. Diese ist jedoch zugleich dem dinglich
erfüllten physischen Raum eigen. Einige Anmerkungen
hierzu werden zeigen, daß dieser physische Raum in seiner

kulturellen Handhabung und Gestaltung notwendig
immaterieller Eigenschaften bedarf und daß diese
Eigenschaften als Informationen nur dank der leiblichen
Natur des Menschen kommunizierbar sind.
Dem physischen Raum sitzt eine immaterielle, eine

flüchtige Eigenschaft auf, die zum Beispiel als Genius
loci nicht mit dem aristotelischen Raumbegriff identisch

ist. Besonders Bourdieu war es, der die Bedeutung
symbolischer Verzifferungen des physischen Raumes in

soziologischer Perspektive herausstellte.12 In den
Kernbereichen der Metropolen drückt sich diese verziffern-
de Sprache am Bau heute wieder mit Nachdruck aus -
mit den Mitteln des technisch Erhabenen oder auch
denen des Romantisierend-Verklärenden. Um auf das

Empfinden der Menschen einzuwirken, bedient sich
die Sprache der Architektur (wie im übrigen die der
Freiraumplanung) einer präsentativen Symbolik.13 Die
stein- und stahlgewordene Sprache am Bau spricht von
Erhabenheit und Dignität, nicht um zweckfrei «schön»
zu erscheinen, sondern um Macht zu präsentieren und
in den wohl meisten Fällen die ökonomischen Kreisläufe

des Geldes zu maximieren. Im gegebenen
Zusammenhang interessiert weniger die Rationalität der
Ökonomen als vielmehr die Frage nach dem Raum, der im
Falle seiner Ästhetisierung nicht durch das bloße
Umschlossensein von einem (Bau-)Körper zu bestimmen
ist. Die den Baukörper umschließenden Flächen bilden
zwar geometrische Grenzen. Aber das vom Schein dieses

Körperraumes erzeugte Gefühl schafft doch erst

52



jenen Eindruck, der das Individuum trifft. Er konstituiert

einen Gefühlsraum, der sich zwischen Körperraum
des Hauses und Körperraum des Betrachters als
leiblicher Raum ausdehnt. Zum Raum des Hauses gehört also

auch die Eigenschaft, zu erscheinen und zu affizie-
ren. Der in seiner präsentativ-symbolischen Sprache
vergesellschaftende Raum wirkt über seinen Schein, der
ästhetisch zudringlich wird und atmosphärisch äffiziert.
Er hat keinen sinnesphysiologistisch wahrnehmbaren
Charakter, wird vielmehr leiblich als etwas an sich, aber
nicht von sich gespürt.14
Ich fasse kurz zusammen. Neben dem physischen Raum
(zum Beispiel der gebauten Stadt) gibt es einen «medialen

Raum», der als Atmosphäre «zwischen» physischem
Raum und einem wahrnehmenden Individuum im leib-
phänomenologischen Sinne zu sich kommt.15 Der Prozeß

des Erscheinens ist es, der die Differenz zwischen
Sein und Schein bildet.I6 In der atmosphärischen Gestalt
von Räumen sind Schein und Erscheinung ineinander
gelagert. Der atmosphärische Raum ist eine
situationsgebundene Präsentation des physischen Raumes. Mit
anderen Worten: Eine Atmosphäre, die einen medialen
Raum als Gefühlsraum aufspannt, hat einen reellen
Bezugsraum, in dem die Dinge eine Ordnung der
euklidischen Abstände bilden, in dem aber auch die Natura
naturans von Anfang an wirkt (in Form des Lichtes,
der Temperaturen, des Windes usw.).17 Der menschliche
Körper ist es, der den Raum als optisches Bild (im sin-
nesphysiologistischen Sinne) wahrnimmt. Aber es ist
nicht der Körper, sondern der Leib, der das Erscheinen'8
der Dinge durch den Firnis der Natura naturans als
Eindruck in sich aufnimmt. Worauf es an dieser Stelle
ankommt, ist das Memento, daß der Mensch, neben seiner
körperlichen Verortung im physischen Raum, kraft seiner

Natur immer auch in einem leiblich-situativen
Verhältnis zum medialen Raum steht. Diesen mag man im
platonischen Sinne als Raum der «Aufnahme» begreifen,

als das «Worin» des Werdens, das dem Sein eine

neue Form gibt. Seinen kommunikativen Ort hat er
jenseits der denotativen Sprache im Bereich präsentativer
Symbolik.
Im folgenden werde ich der Frage nachgehen, inwieweit
der mittels neuer Informationstechnologien entstehende
Raum der Imagination dieses leiblichen Menschen noch
bedarf bzw. ihn systemlogisch und kulturindustriell
instrumentalisiert, um ihn im anthropologischen Sinne

funktionalistisch auszuhöhlen und um seine eigene
Natur zu bringen.

3. Der Raum der Imagination

Mit der Ausbreitung von Simulationsmedien gerät die
Erfahrung in eine ästhetische Krise. Die Trennung
zwischen den Quantitäten des physikalischen Raumes und
seinen sinnlichen Qualitäten (situativen Erscheinungsformen,

wie Geräuschen usw.) fallt in sich zusammen.
Im Datenstrom werden zunehmend auch Qualitäten in

physikalische Quantitäten transformiert. Durch die

Kompression der Informationen in die Form technischer
Simulation wird das Reelle im Realen im Welttheater
der Geschehnisse aufeinen Stehplatz verwiesen. Der im
euklidisch-distanziellen Raum zwischen A und B
bestehende Abstand hat zwar unabhängig von schnellen
ISDN-Schaltwegen auch fortan sein festes metrisches
Maß. Jedoch büßt dieses Faktum an determinierender
Wirkung aufdie Möglichkeiten menschlichen Tuns ein.
An die Stelle reeller Ferne tritt imaginierte Nähe. Die
interagierenden Körper bleiben zwar an ihrem Ort und
wirken doch echtzeitlich an einem anderen. Die Bewegung

menschlicher Körper im euklidischen Raum
erübrigt sich durch die maschinengerechte Bewegung der

Sinnesorgane: durch den Blick des Auges aufdie
«Dialogfenster» des Computerbildschirmes und die
softwaregerechten Reflexe der Finger an einer «Maus», die
keine ist. Der reelle menschliche Körper wird schließlich

zu einem vegetativen Container. Tendenziell wird er
auf sinnliche Reflexe zur Ermächtigung einer Geistmaschine

reduziert. So entsteht ein imaginierter Raum des

Überall-Zugleich, der den topologischen Raum als
Erfahrungsraum zunichte macht. Er verkommt zum
Standortraum, zur Startbasis weltumspannender
Datenimpulse.

Mit dem subjektiven Erfahrungsverlust im reellen
Raum der physischen Dinge tritt zugleich der Raum der
Phänomene aus dem primären Erfahrungsfeld der
Menschen zurück. In diesem Zurücktreten des Reellen
hinter seinen digitalen Schatten liegt ein ästhetisches
Paradox: Die technologiebedingte Tendenz zur Ent-
sinnlichung des Lebens im kontingenten Raum des

Reellen fällt zusammen mit einer Hyperversinnlichung
des Raumes der Imagination, der ein rein visueller
Raum ist. Der Ort der Sinnlichkeit wird im simulierten
Raum der sogenannten Informationsgesellschaft zu
einem Un-Ort, einer reinen Sphäre des Scheins. Er hat
keine physische Form, außer der der Maschinen, die
ihn ermöglichen.

«Im Sog der Höllenmaschine kommt es auch zur
inneren Entleerung. Die geistige Aufrichtung ereignet
sich nicht ohne das Eintauchen ins Lot - oder mentale

Konstruktionen heben von einem leblos
zurückfallenden Körper ab. Dann bleibt von den Sinnen nur
noch das Sehen und vom Sehen nur die Optik.»19

Die Informationsgesellschaft bedarf zur Aufrechterhaltung,

Beschleunigung und Optimierung ihrer
Funktionen (allen voran der Akkumulation des Geldes in der
Hand immer wenigerer) des Leiblichen auf den ersten
Blick nicht. Der gefühlte Eindruck, den das fahle Licht
der Abendsonne vermittelt, paßt weder in das Dialogfenster

der Computersoftware, noch läßt die schnelle
Interaktion Raum für allzu Menschliches, denn sie dient
einem utilitären Zweck. Zu tilgen ist das Gefühlsleben
der Menschen indes nicht, denn es gehört zu ihrer Natur.

Und so findet die zweckfreie Sinnlichkeit nach
ihrer Abspaltung vom Maschinistisch-Sinnlichen ihren
reinen Lösungspunkt im Hyperästhetischen der «anderen

Räume» (Foucault) inszenierter Erlebniswelten.

53



Nach Foucault sind es die Illusions- und Kompensa-
tionsheterotopien, die nun in der Sphäre des Leibes
auffangen, was die sogenannte Informationsgesellschaft
vom erlebenden Menschen abzog.20 Solange die Logik
der Maschinen den Takt des Denkens und Tuns
bestimmt, wird der hoch kontingente reelle Raum zum
Abort. Die Körper werden nach Kamper in der
Transformation von Körpern in Bilder von Körpern
eliminiert.21 Die Bildfläche schließlich «läßt den Raum
verschwinden, den die Körper brauchen»22. Die Konsequenz

liegt in den Rückwirkungen aufdie menschliche
Orientierung in der Welt: «Körperlosigkeit bedeutet die
Ununterscheidbarkeit zwischen dem, was es gibt, und
dem, was die Menschen sich ausdenken.»23 Mit anderen

Worten: «Ein körperloser Geist, der sich einem

geistlosen Körper unterworfen hat, substituiert die
menschliche Natur durch ein Artefakt medialer
Immanenz.»24

So viel ist als Folge einer Steigerung des Maschinistisch-
Sinnlichen auf Kosten eines Leiblich-Sinnlichen schon

jetzt zu beobachten: eine Veroberflächlichung
gesellschaftlichen Lebens, ein Übergang zum Gleiten
angesichts einer Zunahme magisch-illusionärer Simulta-
neitätserfahrungen. «Der Gleitende sucht die Minimierung

des Kontaktes und des Widerstandes gegenüber
einem Medium, das ihm gleichzeitig unbegrenzte und

allseitige Bewegungsmöglichkeiten eröffnet.»25 Das
Gleiten repräsentiert die Verminderung einer
Bodenhaftung im Reellen mit der Folge reduzierter
physischkörperlicher Arbeit, die die Zurücklegung einer Strecke

vom eigenen Körper im physischen Voranschreiten noch

verlangt. Der Übergang von physischer Schwere in eine
Form der Verflüssigung bringt im Medium der

Fortbewegung eine Verwechslung des Raumes mit der Zeit mit
sich und im Medium des Sozialen eine Verwechslung
der Nähe mit der Dichte. Das Hindernis der Ferne im
Raum wird umdefiniert in eine Frage der Zeit: Der di-
stanzielle Raum wird chronologisch gestaucht. Und an

die Stelle kommunikativen zwischenmenschlichen Ver-
stehens, dessen Lohn menschliche Nähe sein mag, tritt
die flüchtige Berührung als Form kurzlebiger Dichte.
Der Leib zieht sich zurück aus einem Körper, der
zunehmend zum informationstechnischen Interface
intelligenter Maschinen und profitmaximierender Systeme
wird.
Da diese Maschinen aber nicht ubiquitär sind (vielleicht
noch nicht), verschärfen die sozialen Folgen ihrer
Diffusion die Differenz zwischen der ersten Welt der
Vermögenden und der zweiten Welt der Armen. Die Spaltung

ist aber längst nicht mehr allein eine ökonomische.
Sie geht nun radikal durch die Bedingungen der
Konstruktion von Wirklichkeit hindurch.

«Die Bewohner der ersten Welt leben in der Zeit,
Raum bedeutet ihnen nichts, da jede Entfernung
unvorstellbar überbrückt werden kann... Die Bewohner
der zweiten Welt leben im Raum - er ist schwer,
unverwüstlich, unberührbar und bindet die Zeit fest,
entzieht sich der Kontrolle der Bewohner.»26

4. Interferenzen

Trotz aller Imagination, Virtualisierung und Entsinnli-
chung bleibt der Mensch doch an seinen Körper gebunden.

Er ist immer auch dieser räumliche Körper, der
Platz beansprucht und in seinem leiblichen Befinden
zwischen den Sinnen und dem Geist oszilliert. Dieses

körperliche Dasein vermittelt ihm in der räumlichen
Dimension eine Orientierung, die durch Unterscheidungen
gefunden wird. Nach Schmitz zeichnet sich die räumliche

Dimension der Orientierung durch die Polarität des

eigenen Hier des Menschen und der Weite des Raumes

aus. Innerhalb der Dimension der Realität steht die
Unterscheidung zwischen Sein und Nichtsein an.27 Allein
diese beiden Dimensionen orientierungstiftender
Unterscheidungen machen deutlich, daß es angesichts
aktueller technologiebedingter Transformationen menschlicher

Wahrnehmung und Wahrnehmungsfähigkeit
zunehmend schwerfällt, mit den Sinnen ein bedeutendes
Band zwischen der objektiven Welt der Ereignisse und
der subjektiven Welt situativen Empfindens zu knüpfen,
denn der aktuelle Ort körperlicher Präsenz fällt nicht
mehr zwingend mit dem seiner kommunikativen
Wirkung zusammen. Auch erübrigt sich die alternierende

Frage nach Sein oder Nichtsein angesichts eigenen
Erscheinens aufdem Telefonbildschirm am anderen Ende
der Welt. Zerbricht aber die empfundene Ordnung des

Körpers in seinen Bewegungen im physischen und im
sozialen Raum der Gesellschaft, steht die Orientierung
aufdem Spiel:28

«Gegen diese EntOrientierung, hervorgerufen durch
die mittelbare, sukzessive Abtötung unserer
Körperlichkeit, meldet sich der Körper geradezu kompensatorisch

durch Ästhetisierung zurück: es wird gejoggt,
gebräunt, gestylt, bodygebildet, bungeegejumpt
usw.»29

So tritt der Entsinnlichung menschlichen Tuns in den

Systemen der Informationsgesellschaft die Gegenbewegung

einer Wiederversinnlichung des Lebens zur Seite.
Die aktuell im sozialen Raum der Stadt boomenden
lifestyleorientierten Selbstästhetisierungen bekunden
einen Mangel an vitaler Sinnlichkeit. Sie bedeuten ein

Aufbegehren gegen die Abschaltung des Leibes in der

Instrumentalisierung der Körper.
Die «Informationsgesellschaft» bedarf der menschlichen

Körper wie diese ihrer Organe. Deshalb geht es in
der sogenannten Informationsgesellschaft auch nicht um
die Abschaffung der Körper, sondern um die Vergrößerung

der Reichweite menschlicher Aktionen bei

gleichzeitiger Verkleinerung körperlicher Bewegungsaufwän-
de. Es geht um die Abspaltung geistiger Prozesse zum
Zwecke ihrer Überführung in einen Zei7-Raum. Wo der

Körper an seine biologischen Grenzen stößt, wird er
technisch durch anschlußfähige Prothesen erweitert.
Videokonferenzen und elektronische Augenbinden
erweisen sich als die neuen Inseln, auf denen der Körper
nur noch als physischer Wirt seiner Sinne gebraucht
wird. Nach Baudrillard drückt der informationsgesellschaftliche

Computeranschluß der Körper an Hirnpro-

54



zesse eine «verschrumpfte, auf den obersten Auswuchs
des Rückenmarks beschränkte Anthropologie» aus.30 So

vermag der Körper den erdschweren Raum der Geographie

zugunsten einer Raumzeit ubiquitärer Schwingungen

«unter» sich zu lassen. Auf der Strecke bleibt die
Propriozeption als «Sinn für den eigenen Leib, am
eigenen Leib da zu sein Propriozeption ist primär eine
taktile Erfahrung, sowohl hinsichtlich der eigenen
Empfindungen als auch der Ereignisse und Empfindungen
in der eigenen und entfernteren Umgebung.»31
Die Abschnürung des Leiblichen aus den Systemprozessen

der Maschinen bleibt nicht folgenlos. Das
Abgeschnürte drängt nach Entfaltung. Da das kapitalistische
System danach strebt, jede soziale Dynamik (auch die
des Protestes) zu integrieren, ist es dieses nun auch
selbst, das dem informationsgesellschaftlich
abgedrängten Leib zu seinem organisierten Ausbruch
verhilft. In der Erlebnisorientierung modelliert sich ein
Tanz auf dem Vulkan, in dem das Erlebnis gegen das

Vergessen des Leibes opponiert. Die endlose Wiederholung

redundanter Informationen ist der Informationsgesellschaft

ökonomisch ebenso von Nutzen wie der
Kulturindustrie ein nicht stillbarer Hunger nach
Kompensation des anästhesierten Körpers. Das primäre Ziel
dieses anthropologischen Zynismus läuft auf die
Abschaltung der Einbildungskraft hinaus:

«Der Intellektuelle hat für sich endlich das Äquivalent

dafür gefunden, was für den Teenager seine
Stereoanlage und sein Walkman ist; die zur Schau
gestellte Entsublimierung des Denkens, die Videogra-
phie seiner Begriffe!»32

Eingangs wurde mit Luhmann die These vertreten, die
allgemeine Rede über die Informationsgesellschaft sage

weniger etwas über den Charakter von Informationen
in einer aktuellen gesellschaftlichen Situation aus als
vielmehr etwas über das emotionale Verhältnis zu den

sogenannten neuen Technologien. Betrachtet man nun
die Wirkungen technisch bedingter Beschleunigung auf
die menschliche Interaktion, Wahrnehmung und Bewegung,

tritt der Begriff der Informationsgesellschaft hinter

den der «Oberflächengesellschaft» zurück. Ich werde

den verwendeten Begriff zunächst mit Diagnosen
Luhmanns stützen, um sodann Transformationen im
Verhältnis der Individuen zum Raum in anthropologischer

Sicht zu konkretisieren.
1. Die Computertechnologien führen zu einer
Informationsexplosion, die nach Luhmann angesichts ihres eu-
throphieartigen Überflusses lediglich als potentielle
Informationen zu betrachten sind. Die Vermehrung
verfügbarer Informationen bewirkt aber doch auch eine
tatsächliche Intensivierung und Beschleunigung von
Kommunikation.33 «In den USA werden jährlich
während 3500 Stunden Medien konsumiert. Das ist das

Doppelte der Zeit, die noch für Arbeit aufgewendet
werden kann oder muß.»34 Wirklichkeitserfahrung wird
damit zunehmend entstofflicht.
2. Die Computertechnologien reduzieren die sinnlichen
Ansprüche an den Benutzer aufs Visuelle35 und in Maßen
aufs Taktile (Handhabung von Tastatur und Maus). Jede

Simulation aufdem Bildschirm stellt sich in dieser
ästhetischen Reduktion als Bild vor das Reelle. Der
Zusammenhang von Signifikant und Signifikat löst sich auf.
3. Das traditionelle Verhältnis von Oberfläche und Tiefe,

das Luhmann auf Religion und Kunst bezieht, indes
auch Teilen der Alltagserfahrung eigen ist (z. B.
Wahrnehmung von Phänomenen der Natur), verschiebt sich
vom Reellen ins Virtuelle: «Die Oberfläche ist jetzt der
Bildschirm, die Tiefe dagegen die unsichtbare
Maschine, die heute in der Lage ist, sich von Moment zu
Moment neu zu konstruieren.»36
4. Die hohe Geschwindigkeit in der Promiskuität der Bilder

entzieht dem Benutzer die Möglichkeit der Kontrolle.

Man kann im Binnenraum der neuen Medien nur ge-
schwindigkeits- und damit prozeßadäquat kommunizieren,

wenn man das Gesehene mit einem Glaubwürdigkeitsbonus

ausstattet.37 Im Sinne von Marquard werden
die Menschen zu erfahrungslosen Illusionisten.3S
5. Die Überflutung mit Informationen wirkt auf eine
generelle Haltung der Wahrnehmung zurück: «Ein ständiger

Überbietungsdruck führt zu einem Fadwerden der
Wahrnehmungswelt, und zwar sowohl der normal
wahrgenommenen als auch der Fernsehwelt.»39
6. Die neuen Medien erfordern den Anschluß menschlicher

Körper. «Das könnte, ähnlich wie beim Fernsehen,

dazu führen, daß die Zufallskontakte frei
herumlaufender Körper abnehmen. Mit all dem ist die soziale
Entkoppelung des medialen Substrats der Kommunikation

ins Extrem getrieben.»40 Unter diesen Bedingungen
gewinnen «andere Räume» (Foucault) eine verstärkt
kompensatorische Bedeutung. Deren eine Aufgabe
bestünde unter dem gegebenen Aspekt darin, soziale
Rückkopplung unter programmatisch verregelten Bedingungen

auf raumzeitlichen Inseln (wie etwa in Freizeitparks)
zu sichern.
Der Charakter des Oberflächlichen läßt sich in folgenden

Merkmalen zusammenfassen. Kennzeichnend ist
das Zusammenfallen von Beschleunigung und Visualisierung.

Der immaterialisierte Datenraum kennt keine
physischen Widerstände, er erfordert keine leibliche
Bewegung, und er stutzt die phänomenologische Tiefe
reellen Erscheinens aufs Computierbare. Die Wahrnehmung

verflacht durch eine Aushöhlung des Leiblichen,
deren Rest in der Affizierung des Blickes eutrophiert.
Das aus der medientechnischen Welt abgedrängte
Empfinden jenseits des Visuellen wird in Hyperästhetisie-
rungen konzentrierter Selbstreferenz in «anderen
Räumen» kulturindustrieller Märkte gebunden, die
überwiegend mediale «Realitäten» sind.

«Die medialen Realitäten erheben, indem sie Stoffe
vermeiden und sich auf die Physik der Optik
beschränken, eine scheinbare Immateriaiität zum Prinzip,

als ob Raum an sich ein Ideal wäre, weil er den
Menschen verzehrt und der übrigen Welt gleichgültig
ist.»41

Die medientechnisch bedingte Prominenz des Immateriellen

steht in ihrer offensichtlichen Veroberflächli-
chung von Wahrnehmung und Interaktion in einem
scheinbar paradoxen Verhältnis zum physischen Raum.

55



Die Permutation der Sinne zieht die Wahrnehmung aus
einer Tiefe der Phänomene an eine Oberfläche flüchtiger

Bilder. Dieser Wandel zeigt sich in der Verbilderung
städtischer Viertel, die als Bühnen ostentativer Gesten
ästhetisiert werden und den Zerfall lebendiger
Umgebungen forcieren.42 Dieser Wandel zeigt sich aber auch
im Tourismus, der in seinem (massentouristischen)
Mainstream vornehmlich der Kompensation eines
unbemerkt aus dem Lot geratenen Selbst dient. Es sind
hier nicht die im phänomenologischen Sinne «tiefen»
Erscheinungen im Anderswo, die in einer Haltung der
Dauer übers leibliche Erleben der Erfahrung zugearbeitet

werden. Vielmehr ist es das Selbst, das sich im
Erlebnis auf die Spitze selbstbezüglicher Gefühle treibt.
«Der <Kick> kommt von innen. Der exotische Ort
verkommt zum stillen Abort. Das Ego verdrängt das Geo»,
sagt Bianchi in einem Essay zur Ästhetik des Reisens.43

Resümierend ließe sich auch sagen, die schnellen
Verkehrsmittel holen die Reisewilligen da ab, wo die neuen

elektronischen Medien ihre Wahrnehmungsfähigkeit
hingebracht haben.44

Was man mit dem Bild vom «Verschwinden des
Raumes»45 pointieren kann, gibt Virilio Anlaß, von
einer Verschmutzung der geographischen Ausdehnung zu
sprechen, die «die Schädigung des Realitätsempfindens
eines jeden von uns» zur Folge habe, «den Sinnverlust
einer nunmehr weniger ganzheitlichen als vielmehr
durch solche Technologien verkleinerten Welt»46. Dieser

Raum ist ein Raum der Oberfläche, der Gleitraum
einer Oberflächengesellschaft, die zunehmend aufs
Ikonische sich kapriziert, auf Bilder, deren Referenz in
Bildern zum Stillstand kommt. «In Zukunft wird es für
uns nicht mehr darum gehen, die Landschaft zu bewundern,

sondern einzig darum,... die Steuerung ihrer
interaktiven Bahn zu überwachen.»47 Im Umriß seiner

«grauen Ökologie» zieht Virilio die Linie eines utopischen

Horizontes. Seine Diagnose geht vom
«fortschreitende^) Verschwinden des anthropologisch-geographischen

Bezugsraums zugunsten einer einfachen
Seh-Steuerung» aus.48 Die sich aus den High-Speed-
Technologien ergebenden Konsequenzen für die
Wahrnehmung (nicht zuletzt des reellen Raumes) stellt er in
ihren wahrnehmungstheoretischen Implikationen nun in
einen ökologischen Kontext:

«Das <ökologische> Problem der Natur unserer
Lebenswelt läßt sich folglich nur dann lösen, wenn wir
uns darum bemühen, auch die bestehende Verbindung
zwischen <dem Raum> und <der Anstrengung), der
Dauer und dem Ausmaß einer physischen Ermüdung
aufzudecken, die der Welt der sinnlichen Erfahrung
ihren Maßstab, ihre (natürliche Größe), verleiht.»49

Virilio setzt seine Hoffnung damit auf die leibliche
Natur des Menschen. Die Utopie besteht darin, daß
die Natur des Menschen im physischen Raum der
Offenheit und Weite, der Höhe und Tiefe, kurzum in
ihrer leiblichen Relativität wach werden und das Denken

über das eigene Verhältnis zur Welt affizieren möge.
Dies entspricht ganz dem, was zur Lippe die progressive

Regression der Wahrnehmung nennt.50

5. Utopische Rückwege zur Natur des Menschen

Das Beispiel einer scheinbar profanen Information
soll verdeutlichen, aufweichen irritationsfreudigen Wegen

mögliche Brücken zwischen Informations-Ober-
flächengesellschaft zum einen und gegenstands- wie
selbstreflexiver Erfahrung eines physisch-reellen
Tiefenraumes zum anderen geschlagen werden können. In
der Rubrik «Kleine Meldungen» erscheint in der
«EAZ»51 die folgende Nachricht:

«Mit 19 Seeadlerpaaren haben in Schleswig-Holstein
in diesem Jahr so viele der Raubvögel gebrütet wie
seit dem Jahre 1945 nicht mehr. Umweltminister
Steenblock sagte am Donnerstag in Kiel, die Brut in
15 der 19 Nester sei erfolgreich gewesen. Von 27

ausgeschlüpften Küken wurden 25 flügge. Nach Angaben
des Ministeriums begannen 1996 lediglich 17 Seeadler

mit der Brut, von denen nur 9 Paare mit 16

ausgeflogenen Jungvögeln erfolgreich gewesen seien.»
So wie der Begriff der Informationsgesellschaft wenig
über den Charakter einer Gesellschaft aussagt, die von
potentiellen Informationen gesättigt ist, so sagt diese

Zeitungsmeldung wenig über einen ornithologischen
Sachverhalt oder einen ökologischen Raum aus. Dagegen

sagt sie etwas über eine Gesellschaft aus, die dieser
Information eine Bedeutung beimißt. Ökologisch
betrachtet, ist die Vermehrung der Seeadlerpopulation in
Schleswig-Holstein um 25 Exemplare belanglos. Dagegen

ist die Tatsache im Lichte der Ideologisierung von
Natur bedeutsam, daß ein Umweltminister persönlich
über das Flüggewerden von Seeadlerküken berichtet.
Die Attraktion liegt in einem symbolischen Re-Naturie-
rungsnachweis, der zwei Informationen birgt. Zum
einen die einer allgemeinen industrialisierungsbedingten
De-Naturierung und zum anderen die, daß dieses Faktum

bewußtseinswirksam geworden ist. Gerade deshalb
steht die Information aber auch aufeinem Grat. Der wohl
evidenteste Weg der Rezeption führt schnurgerade in die

Naturidealisierung und emotionale Verklärung: die
Seeadler ergänzen dann die Reihe der längst schon ins
ökologische Abseits sentimentaler Gefuhligkeit geratenen
Wale und Robben. Die Nachricht leistet diesem
Rezeptionsweg schon allein durch die ihr aufsitzende Ästheti-
sierung Vorschub. Indes sind Ästhetisierungen aufgrund
ihres überzeichnenden Charakters aber doppeldeutig.
Deshalb liegt in ihr auch die Option einer ökologischen
Krisenwahrnehmung, die sich im Moment des Stutzens
in zwei Richtungen öffnen mag. Zum ersten in die Richtung

einer politischen und zum zweiten in die Richtung
einer anthropologischen Erfahrung.
Zum ersten zeigt sich doch in der positiven Meldung
mehr der Schatten eines Zustandes äußerer Natur als der
Nachweis einer hinlänglich gesundenden Natura
naturans, womit sich ein Nachdenken gesellschaftlicher
Entscheidungen im Umgang mit Natur reklamiert. Die
andere Seite dieser Erfahrung führt im Sinne von Beck
die «Zerbrechlichkeit der Zivilisation»52 vor. Mit der
Einsicht, daß der Mensch die Natur nicht zerstören,
sondern allenfalls seine eigenen Lebensbedingungen ge-

56



fährden kann, indem «er in der Natur irreversible
Prozesse in Gang setzt, die sich nach kurzer Zeit seiner
Kontrolle entziehen»53, wächst doch zumindest die
Möglichkeit einer anthropologischen Erfahrung des eigenen

Ortes in der Natur.
Zum zweiten rückt mit dem Blick auf die Natura
naturans der Mensch als Natur in die Mitte seiner
Aufmerksamkeit, wenngleich die Frage nach seinen
(Über-)Lebensbedingungen auch zunächst eine
notwendig naturwissenschaftliche ist. Sie mag in eine
technische Frage nach der eigenen körperlichen
Reproduzierbarkeit vom «Ausfall» bedrohter Organe oder anderer

Teile eines Körpers transferiert werden. Doch auch
als solche birgt sie noch die Frage nach dem Verhältnis,
das wir als lebendige Naturwesen zu unserer Um- und
Mitwelt einnehmen wollen. Eine Antwort liegt in der im
Zeitungstext zum Ausdruck kommenden Naturidealisierung.

Gerade in ihr ist evident, daß der Mensch
neben seinem reinen biologischen Überleben ein vitales
ästhetisches Bedürfnis nach Natur als ihm «schön»
erscheinende Natura naturata hat - sonst wäre ihm der
Seeadler gleichgültig. Das entspricht ganz dem, was G. Böhme

als Aufgabe einer ökologischen Naturästhetik
reklamiert: «... daß zu einem gesunden, um nicht zu sagen
einem guten Leben die Erfahrung einer Umwelt mit
bestimmten ästhetischen Qualitäten notwendig ist.»54

Indem zu dieser ästhetischen Erfahrung von Natur eine

Miterfahrung des eigenen Leibes gehört, drückt der
affizierte Blick, mehr noch: schon der affizierte Gedanke

an den Seeadler als schöne oder gar erhabene Form
der Natur einen anthropologischen Anspruch aus: den

Anspruch, in Räumen zu leben, die nicht nur dem Körper

der Evolution eine ökologische Perspektive, sondern
auch dem empfindenden Leib einen Tiefenraum der

Kontemplation und Imagination eröffnen.
Das Beispiel illustriert, daß in eine scheinbar profane
Information ein tiefes menschliches Bedürfnis nach
ästhetischem Erleben der inneren wie äußeren Natur
hineincodiert ist. Ob und inwieweit dieses Bedürfnis auch als
solches im Sinne einer situations-, biographiegeschichtlichen

und gesellschaftsreflexiven Entzifferung «gelesen»

wird, ist eine Frage kulturindustriell aufgestauter
Not, sich der eigenen Verhältnisse zur Natur (als innerer

und äußerer) und Umwelt Rechenschaft abzulegen.
Anders gesagt: eine Frage nach dem Zeitpunkt des
Scheiterns bislang noch erfolgreicher Formen der Ent-
sublimierung.55
Noch verhalten sich die flachen Bilderräume der
Maschinen, die allein der Mensch-Körper bedürfen, zu den

dagegen stehenden Tiefenräumen des Physisch-Reellen
wie zwei disparate Welten zueinander. Doch eine Neoro-
mantisierung des in mühseliger Arbeit des Leibes zu
durchschreitenden erdschweren Tiefenraumes (sei er
auch noch so gesättigt mit zivilisatorischen Projektionen)

kündet innerhalb dieses Entsublimierungsgesche-
hens von einem Kentern der Bilder ins Reelle, schließlich

von einem Kentern der Entsublimierung in eine
anthropologische Erinnerung des Leibes. Angesichts der
maschinenbedingten Erübrigung der Propriozeption

birgt jedes «imputierte Bild ein Potential des Stutzens.
Ich schließe den Gedanken mit einem Beispiel zur
Wahrnehmung inszenierter Natur im Erlebnisraum der
Landschaft ab. Solche Erlebnisräume werden alljährlich
zigtausendfach zum Beispiel in den Center-Parcs bereist.
Zum anderen werden in naturschützerischer Mission
sogenannte Naturerlebnisparks als Räume vermeintlich
«authentischen) Natur arrangiert. Dies sind Landschaften,

die nach dem Vorbild des tafelfertigen Konservengerichts

für den leichtverdaulichen Genuß gleichsam
angerichtet sind. Es sind - auf je eigene Weise -
Landschaften der ausgeräumten Widerstände, die nicht in
kontemplativer Form zum Medium der Gegenstandsund

Selbstbegegnung werden, sondern durch Trajekte
rematerialisierter Bilder in Form standardisierter
Eindrücke konsumiert werden. Das romantische Medium
lustbetonter Erfahrung, das Marcuse noch libidinös
besetzt sah, existiert in diesen Räumen nicht. Präparierte
Landschaft ist das Paßstück zum Maschinismus im
modernen Leben, das sich um die notwendige Mühe selbsttätiger

Arbeit im Umgang mit den Stoffen der Natur
ebenso gebracht hat wie um die leibliche Erschöpfung
ohne Not. Der Fortschritt der Vereinfachung und Verbe-

quemlichung öffnet einen kulturindustriellen Markt der
Entsublimierung, denn das Bewußtsein der Versagung,
aus dem sich Sublimierung als Selbstüberschreitung li-
bidinöser Beziehungen speiste, zog sich in einen
Organismus (als Körper) zurück, der darauf präpariert wurde,

das Gebotene spontan hinzunehmen.56 «Im
seelischen Apparat scheint die Spannung zwischen dem
Ersehnten und dem Erlaubten beträchtlich hochgesetzt,
und das Realitätsprinzip scheint keine durchgreifende
und schmerzhafte Umgestaltung der Triebbedürfnisse
mehr zu erfordern.»57 Mit der gesellschaftlichen
Organisation einer «institutionalisierten Entsublimation»58
aktualisiert sich eine zivilisationsgeschichtliche, seit der
Renaissance radikalisierte Subtraktionsanthropologie,
die den Leib vom Körper des Menschen abzog, um
den verbliebenen «Rest» systemischer Fungibilität
zuzuarbeiten.59

Wo sich Sublimierung erübrigt, erodiert vor allem die
Libido als Energie der Lebenstriebe, aus der Erfahrung
von Begrenzungen und Versagungen eine Kraft
auswegsuchenden Denkens zu speisen. Marcuse sieht in der
technischen und politischen Bewältigung der transzen-
dierenden Faktoren im menschlichen Dasein eine
Wirkung, die «Unterwerfung hervorbringt und die Rationalität

des Protestes schwächt»60. Auf diesem Hintergrund
erklärt sich auch der Hunger nach «angerichteten»
Landschaften, die noch nicht einmal die Mühe mehr verlangen,

über einen umgestürzten Baum zu steigen oder ein
Hindernis beiseite zu räumen. Es ist dies eine Landschaft
für den zivilisierten und disziplinierten Körper, dessen
leibliche Vitalität zunehmend erstarrt.
DeraktuelleHypermaschinismus,deralle menschlichen
Lebensräume durchdringt, setzt jener von Marcuse
beschriebenen Lust der Unterwerfung61 nun aber mögliche
Grenzen, wird doch der an die Maschine gezurrte
Mensch in seiner Sinnlichkeit verschärft aufs Immate-

57



Helle verwiesen. Als Lektion der Kulturindustrie hatte

er doch gerade gelernt, sich an Ersatzbefriedigungen
schadlos zu halten, deren erste Bühne nicht im Felde
des Imaginären lag. So erklärt sich gerade gegenwärtig
ein vermehrter Trend zum exzessiven Spiel mit dem

eigenen Körper (vom Bungee-Jumping bis zum Fitneßkult)

als Kompensation eines Maschinismus, der den
sinnlich erlebenden Menschen ins Abseits drängt.
Das systemisch noch gesicherte Spiel der Entsublimierung

im exzessiven Erlebnis gerät an eine Grenze
möglicher Vergeblichkeit. Die aseptische Landschaft der
Center-Parcs hält eine Fußnote des Stutzens bereit. Wo
tendenziell alles artifiziell wird, bringt sich der
zivilisationsgeschichtlich beherrschte Körper in seiner
untilgbaren Nahrhaftigkeit als Leib in Erinnerung. Der
hygienische Raum der Landschaft erscheint dann als

Bild, das die Erinnerung der Bändigung eigener libi-
dinöser Vitalität provoziert. In der Assoziation, die sich

am wiederverstofflichten Bild verbeißt, werden
Geschichten lebendig - aus der Überdehnung der Differenz
zwischen dem abgedrängten Bewußten eigener (natürlicher)

Stofflichkeit und der Ubiquität des Aseptischen
und Artifiziellen im Imaginären, Fiktionalen und
Immateriellen der Informationsgesellschaft. Die «Sinnfälligkeit

der Örtlichkeiten, der Veranschaulichung durch
den (Augenschein) an den (Schauplätzen»)62 reißt am
Gebäude des Immateriellen.
Was jedoch aus der Natur der Dinge und Halbdinge als

stolpernde Sprache heraustritt, ist selbst nichts
Naturhaftes, das den Phänomenen eigen wäre. Es ist die

palimpsesthafte Sprache einer Kultur, die immer wieder
in den Etappen des eigenen Werdens zur Welt kommt.
Die Landschaft der reellen Dinge im physischen Raum
wird zu einer Landschaft der Bedeutungen, die nun als

Gedächtnisraum und als Topographie der Erinnerung
fungiert.63 Geographie, Biographie und Historiographie
fallen in eins.64 Der Raum, in dem die Arbeit der

Erinnerung eigener Leiblichkeit ansetzt, wird zu einem
doppelten Raum. Zum einen ist er aristotelischer Raum,
indem er von materiellen Körpern eingenommen ist und
mit den Sinnen (sinnesphysiologistisch) wahrgenommen

werden kann. Aber zugleich ist er auch platonischer
Raum «zwischen Sein und Werden», und als solcher
kann er nicht mit den Sinnen wahrgenommen werden.
Er ist das «Worin» des Werdens, das dem Sein eine neue
Form gibt.
Heute stellt sich deshalb auch nicht die Frage nach dem

Niedergang des Leibes in einem Körper, der zum
Appendix der Maschinen zu verkommen droht. Ebensowenig

stellt sich die Frage nach dem Niedergang des
Materiellen der Wirklichkeit, das unter dem Druck einer
Ikonokratie seine Evidenz einzubüßen scheint. Vielmehr
stellt sich die Frage nach der kulturindustriellen Be-
herrschbarkeit der Entsublimierung und damit der
Rückgewinnung des Bewußtseins eigener Leiblichkeit, mit
dem Ziel, das «Absterben der geistigen Organe»
unantastbar zu machen.65 Dies ist die aktuelle Frage nach der
Erträglichkeit eines sich ausbreitenden Zustandes
allgemeiner gesellschaftlicher Anästhesie sinnlicher Wahr¬

nehmung- nach dem Aushalten der Differenz zwischen
Noch-Leib-Sein und Schon-Maschine-Werden.

Anmerkungen

1 LUHMANN, N. 1997, S. 1092.
2 Ebd., S. 1090.
3 Vgl. ebd., S. 1090.
4 VIRILIO. R 1966, S. 93.
5 FLUSSER, V. 1990, S. 211.
6 Ebd., S. 210.
7 Ebd.. S. 215.
8 SCHUBERT, V 1987, S. 25.
9 PLATON, zit. bei Schubert, V 1987, S. 26.
10 BURKERT, W. 1996, S. 79.
11 Vgl. SCHUBERT, V 1987, S. 29.
12 Vgl. BOURDIEU, R 1983.
13 Vgl. LANGER, S. 1942.
14 Vgl. SCHMITZ, H. 1993.
15 Vgl. BÖHME, G. 1995, HASSE, J. 1997, HAUSKELLER,
M. 1995 sowie SCHMITZ, H. 1992.
16 Vgl. SEEL, M. 1996, S. 104ff.
17 SCHMITZ spricht hier von ..Halbdingen», von denen man
nicht sagen kann, wo sie sind, wenn sie nicht mehr da sind.
Halbdinge sind des weiteren z. B. die Elektrizität, die Trauer,
die Schwere oder das Geräusch, vgl. Schmitz, H. 1989,
S. 122.
18 Vgl. SEEL, M. 1996, a. a. O.
19 ZUR LIPPE, R. 1997, S. 177.
20 Vgl. FOUCAULT, M. 1967.
21 Vgl. KAMPER, D. 1996, S. 152
22 Ebd.
23 Ebd.
24 KAMPER, D. 1994, S. 113.
25 FUCHS, TH. 1997/98, S. 191
26 BECK, U. 1997, S. 103f.
27 Im Detail und hinsichtlich der insgesamt fünf Dimensionen
der Orientierung vgl. SCHMITZ, H. 1994, S. 96f.
28 Mit dem Verlust der Orientierung entstehen Situationen des
Aufschreckens und Stutzens. Dies sind Situationen, die leiblich

als Gefühl spürbar werden. Im Gegensatz zur Maschine
verfügt der Leib dank seiner Naturhaftigkeit über die Fähigkeit

zum Stutzen wie zum Erschrecken. Nun ist gerade die
leibliche Natur des Menschen zivilisationsgeschichtlich nach
Maßgabe gesellschaftlicher Disziplinierungen zugerichtet
worden, auf daß der Mensch «in Einverständnis und Widerstand

funktioniert» (KAMPER, D. 1997. S. 409). Die
kulturanthropologischen Studien von ELIAS (1969) und ZUR
LIPPE (1988) zeigen deutlich das tiefe Einsickern kultureller
Schriften in das Netzwerk von Assoziation und Erinnerung.
Trotz aller Substitution des empfindenden Leibes durch
einen willfährig gewordenen Körper bleibt der Mensch kraft
seiner Natur an sein körperliches und leibliches Dasein
gebunden. Und damit sind auch seine Sinne nie gänzlich
abspaltbar von seinem lustvollen Begehren, nicht überflüssig zu
werden.
29KRIESCHE, R. 1996, S. 118.
30 BAUDRILLARD, J. 1989, S. 118.
31 DE KERCKHOVE, D. 1993, S. 139.
32 BAUDRILLARD, J. 1989, S. 119.

58



33 Vgl. LUHMANN, N. 1997, S. 304.
34 RECK, H. U. 1994, S. 86.
35 Vgl. LUHMANN, N. 1997, S. 304.
36 Ebd.
37 Ebd., S. 306.
38 Vgl. MARQUARD, O. 1986.
39 LUHMANN, N. 1997, S. 306.
40 Ebd., S. 30f.
41 ZUR LIPPE, R. 1997, S. 178.
42 Vgl. SCHULZE, G. 1994.
43 BIANCHl, P. 1997, S. 68.
44 Vgl. SCHMIDT, A. 1997, S. 91.
45 Vgl. HASSE, J. 1995.
46 VIRILIO, R 1996, S. 87 f.
47 VIRILIO, P. 1992, S. 135.
48 Ebd., S. 132.
49 VIRILIO, R 1996, S. 88 f.
50 Vgl. ZUR LIPPE, R. 1987
51 Vgl. FAZvom 31.10.1997, S. 11
52 BECK, U. 1997, S. 74.
53 PICHT, G. 1990, S. 357.
54 BÖHME, G. 1989, S. 92.
55 Vgl. MARCUSE, H. 1967, S. 93.
56 Ebd., S. 93.
57 Ebd., S. 93.
58 Ebd.
59 Vgl. ZUR LIPPE, R. 1988 sowie ELIAS N. 1969.
60 MARCUSE, H. 1967, a.a.O., S. 95.
61 Ebd.
62 HUBER, J. 1994, S. 234.
63 Ebd., S. 235.
64 Ebd., S. 234.
65 MARCUSE, H. 1967, S. 98.

Literatur

BAUDRILLARD, J. (1989): Videowelt und fraktales Subjekt.
In: Ders. u.a.: Philosophien der neuen Technologie, Berlin,
S. 113-131.
BAUMANN, Z. (1998): Moderne und Macht: die Geschichte
einer gescheiterten Romanze. In: Schneider, R.; Wang, W.
(Hrsg.): Moderne Architektur in Deutschland 1900-2000.
Macht und Monument, Deutsches Architektur-Museum
Frankfurt am Main, S. 13-31.
BECK, U. (1997): Was ist Globalisierung?, Frankfurt am Main.
BIANCHl, R (1997): Sehn-Sucht-Trips: Versuch über das
Reisen und Ruhen. In: Kunstforum International, Bd. 136,
S. 58-72.
BÖHME, G. (1989): Für eine ökologische Naturästhetik,
Frankfurt am Main.
BÖHME, G. (1995): Atmosphäre, Frankfurt am Main.
BOURDIEU, P. (1983): Ökonomisches Kapital, kulturelles
Kapital, soziales Kapital. In: Kreckel, R. (Hrsg.): Soziale
Ungleichheit (Soziale Welt, Sonderband 2), Göttingen,
S. 183-198.
BURKERT, W. (1996): Konstruktion des Raumes und räumliche

Kategorien im griechischen Denken. In: Reichert, D.

(Hrsg.): Räumliches Denken, Zürich, S. 57-85.

DE KERCKHOVE, D. (1993): Touch versus Vision: Ästhetik
neuer Technologien. In: Welsch, W. (Hrsg.): Die Aktualität des
Ästhetischen. München, S. 137-168.
ELIAS, N. (1969): Über den Prozeß der Zivilisation, Bd. 2,
Frankfurt am Main.
FLUSSER, V (1990): Städte entwerfen. In: Ders.: Die Revolution

der Bilder. Der Flusser-Reader zu Kommunikation,
Medien und Design, Mannheim 1995, S. 204-215.
FOUCAULT, M. (1967): Andere Räume. In: Barck, K., u.a.
(Hrsg. 1990): Aisthesis, Leipzig, S. 34-46.
FUCHS, TH. (1997/98): Leibliche und virtuelle Realität. In:

Scheidewege, Jg. 27, S. 182-203.
HASSE, J. (1995): Verschwindet der Raum? In: Wechselwirkung,

H. 12, S. 54-59.
HASSE, J. (1997): Mediale Räume, Wahrnehmungsgeographische

Studien zur Regionalentwicklung, Bd. 16, Oldenburg.
HAUSKELLER, M. (1995): Atmosphären erleben. Philosophische

Untersuchungen zur Sinneswahrnehmung. Berlin.
HISS, T. (1992): Ortsbesichtigung, Hamburg.
HUBER, J. (1994): Landschaft als Topographie der Erinnerung.

In: Kunstforum International, Bd. 127, S. 224-235.
KAMPER, D. (1994): Das Bild als unmögliche Gegenwart. Auf
Aufhören der Theorie. In: Kunstforum International, Bd. 128,
S. 106-115.
KAMPER, D. (1996): Die Entfernung der Körper: Ein Menetekel.

In: Kunstforum International, Bd. 133, S. 150-152.
KAMPER, D. (1997): Körper. In: Wulf, Chr. (Hrsg.): Vom
Menschen. Handbuch Historische Anthropologie, Weinheim und
Basel, S. 407-416.
KRIESCHE, R. (1996): Der ..überflüssige» Körper. In: Kunstforum

International, Bd. 133, S. 117-120.
LANGER, S. (1942): Philosophie auf neuem Wege. Frankfurt
am Main 1965.
LUHMANN, N. (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft,
Frankfurt am Main.
MARCUSE, H. (1967): Der eindimensionale Mensch,
Darmstadt/Neuwied.

MARQUARD, O. (1986): Apologie des Zufälligen, Stuttgart.
PICHT, G. (1990): Der Begriff der Natur und seine Geschichte,

Stuttgart.
RECK, H. U.: Geschwindigkeit, Destruktion, Assoziation. In:
Kunstforum International 1994, Bd. 128, S. 84-105.
SCHMIDT, A. (1997): Reisen.Raum.Körper. In: Kunstforum
International, Bd. 136, S. 86-95.
SCHMITZ, H. (1989): System der Philosophie, Dritter Band:
Der Raum, fünfter Teil. Bonn.
SCHMITZ, H. (1992): Leib und Gefühl, Materialien zu einer
philosophischen Therapeutik, Paderborn.
SCHMITZ, H. (1993): Gefühle als Atmosphären und das
affektive Betroffensein von ihnen. In: Fink-Eitel, H.; Lohmann,
G. (Hrsg. 1993): Zur Philosophie der Gefühle, Frankfurt am
Main, S. 33-56.
SCHMITZ, H. (1994): Neue Grundlagen der Erkenntnistheorie,

Bonn.
SCHUBERT, V (1987): Erlebnis, Anschauung und Begriff des
Raumes. In: Ders. (Hrsg.): Der Raum - Raum des Menschen
- Raum derWissenschaft, St.Ottilien, S. 15-44.
SCHULZE, G. (1994): Milieu und Raum. In: Noller, P.; Prigge,
W.; Ronneberger, K. (Hrsg.): Stadt-Welt. Frankfurt am Main,
New York, S. 40-53.
SEEL, M. (1996): Ethisch-ästhetische Studien, Frankfurt am
Main.
VIRILIO, P. (1992): Rasender Stillstand, München, Wien.
VIRILIO, P (1996): Fluchtgeschwindigkeit, München, Wien.
ZUR LIPPE, R. (1987): Sinnenbewußtsein, Reinbek.
ZUR LIPPE, R. (1988): Vom Leib zum Körper, Reinbek.
ZUR LIPPE, R. (1997): Raum. In: Wulf, Chr. (Hrsg.): Vom
Menschen. Handbuch Historische Anthropologie, Weinheim,
Basel, S.169-179.

59


	Zum Verhältnis von Raum und Körper in der Informationsgesellschaft : Aspekte einer geographischen Anthropologie

