
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 53 (1998)

Heft: 3

Artikel: Ways of worldmaking : zur Möglichkeit einer Geo-Graphie aus der Welt

Autor: Reichert, Dagmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872334

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1998 - Nr. 3 Dagmar Reichert

Ways of Worldmaking

Zur Möglichkeit einer Geo-Graphie aus der Welt

«Das Schwierigste ist hier, die Unbestimmtheit richtig und unverfälscht zum Ausdruck zu bringen.»
(L. Wittgenstein, 1984)

Ich hab' mich an mein Pult gesetzt und beginne zu
schreiben. «Ways of Worldmaking», meinen Vortrag
vom Bonner Geographentag, möcht' ich... -ja was? -
niederschreiben, zusammenfassen, darstellen, festhalten,

wiedergeben...? Ich möchte in geschriebene Worte

fassen, was dort gesprochene Worte waren. Heißt
das: In schwarzweiße Augenanhaltspunkte verwandeln,
was beim Vortrag im Ohr vibrierte? Im begrenzten Raum
von Seiten verorten, was sich in der Zeitlichkeit des
Schalls verflüchtigte? An allgemeinen Bedürfnissen
orientieren, was sich dort dem Kontext anpaßte, ja dem
Moment (wenn ich mir das gestattete und nicht nur
abspulte, was vorprogrammiert war)? Heißt das, in einem
«Ich» - allgemeinste aller Äußerungen! - versammeln,
was sich dort bewegte und in verschiedene Richtungen
wies? In Stoff zum Alleinsein verdichten, was repetitiv
war und in gemeinsamer Zeit?
Wenn Übergang von mündlichem Vortrag zu schriftlichem

Text das heißt, so genügt mir schriftlicher Text
nicht. Ich möchte mit geschriebenen Worten erreichen,
was gesprochene Worte vermochten. Nicht Propositionen

weitergeben, sondern Erfahrungen ausdrücken,
ausdrücken in Worten, die Bewegungen sind und Körper,
Variation der Stimme, ihre Melodie, ihr Rhythmus...
Nicht Aussagen in der Linie eines Arguments postieren,
sondern Menschen zeigen, wie sie aussagen, wie sie zu
Verständnis und Mißverständnis kommunizieren... Wie
den Reichtum einer Situation in geschriebenen Worten
unterbringen? Ich möchte schreiben können wie Paul

valery Oder Gertrude stein. Oder halb so gut. Warum,
verdammt, war das nicht Teil meiner Ausbildung? Einer
Ausbildung1 zu einem Beruf immerhin, der nicht nur so
heißt - Geo-Graphie -, sondern bei dem ich auch die
halbe Zeit damit verbringe: Schreiben.
Ein Schreiben hat man mich ja vielleicht gelehrt: über
die Welt schreiben. Als universaler Aufklärungssatellit
über der Welt schwebend Daten und Analysen liefern.
So ist es: So ist die Wirtschaftslage, so ist der
Wohnungsmarkt, so ist die Lage der Frauen, so ist die deutsche

Geographie, so ist derrida, Dekonstruktion und
Konstruktivismus, so ist es gut. Da braucht's kein
Nachdenken um Sammlung oder Streuung von Bedeutung
durch ausgewählte Metaphern und Assoziationen, kein
Überlegen, wie durch Wortwahl und Interpunktion die
Melodie, den Rhythmus einer Situation entstehen zu
lassen? In welchen Kontexten erweist es sich als äußerst

angemessen, sehr lange, und vielleicht auch verschachtelte,

von Nebensätzen durchdrungene Sätze zu schreiben?

Und wo nicht? Wer als universales Subjekt über
die Welt schreibt, muß sich darum nicht sorgen.
Unabhängig von allen Kontexten sollen Daten und Analysen
verstehbar sein, und unabhängig vom eigenen Kontext
sollen sie geschrieben werden. Das genügt. Einen
Körper, einen Ort, eine Geschichte, eine persönliche
Stimme, Atem und Rhythmus hat er hier sowieso nicht
zu haben. Auch Sie nicht. Denn nicht nur die
philosophischen Probleme entstehen, wenn die Sprache feiert.
Was will sie also?
Ich will aus der Welt schreiben. Genauso, wie ich aus
meinem Vortrag schreiben will. Das Problem ist das

gleiche: Wie schreiben, um einem Reichtum gerecht zu
werden, an dem man teilhat, das faszinierende Gewebe
einer Situation zu begreifen, in der man sich findet, ein
Wissen entstehen zu lassen, das ihr entspricht, das sie
nicht reduzieren muß, die Vielfalt nicht reduzieren muß,
die Unbestimmtheit nicht beseitigen, sondern sie mit
äußerster Präzision beschreibt.
Ich kann schon sagen, warum ich das will: Weil eine
Wissenschaft von Menschen mehr leisten muß als eine
Wissenschaft, der es um Objekte geht, um Dinge, die
selbst nicht denken und für die «selbstverantwortlich»
ein unsinniges Attribut wäre. Wenn ich versuche,
humangeographisch zu arbeiten, so logisch und methodisch

korrekt vorzugehen, wie's dort in den Büchern
steht, kommen mir Zweifel:
Werde ich damit den Menschen gerecht? Denen, die ich
verstehen will? Mir selbst in meinen Fähigkeiten als
Mensch?
Kann ich die Menschen wahr-nehmen, ohne ihnen meine

Problemsicht aufzustülpen?
Gelingt es mir, über sie nachzudenken, ohne sie wie
Gegenstände zu behandeln - wie Gegenstände meiner
Planung womöglich sogar?
Kann ich die anderen denken, ohne sie dabei zu meinen,
zu von mir definierten «Anderen» zu machen?
Kann mein Denken Wandlungsprozesse begreifen, denken,

wie Menschen sich durch Denken verändern?

Dagmar Reichert, Dr., Geographisches Institut ETHZ, Zürich
Irchel

112



Vermag ich es, meine disziplinare Teilansicht mit den
Teilansichten historischer, physiologischer, psychologischer,

anthropologischer, soziologischer oder welcher
auch immer Forschung zu verbinden und im Auge
zu behalten, daß es ganze Menschen sind, um die es

geht? Gelingt es mir in meinen Forschungsresultaten,
die Widersprüchlichkeiten und Unbestimmtheiten im
menschlichen Leben auszudrücken?
Gelingt es mir, in meinem Streben nach möglichst
allgemeingültigen Erkenntnissen, kultureller Vielfalt
gerecht zu werden?
«Wissenschaft von Menschen», «Geographie von
Menschen» würde ich erst nennen, wo dies gelingt. Wo dies
gelingen kann vom Schreiben her. Und wo dies gelingen

kann von den erkenntnistheoretischen Grundlagen
her und nicht nur im praktischen Forschen irgendwie.
«Wissenschaft von Menschen», wo dadurch möglich
wird, die Welt besser zu verstehen, das eigene Tun sich
und anderen verständlich zu machen und aus solchem
Verständnis heraus zu handeln. Und mit besser verstehen

meine ich, sich wissend gemacht haben, und damit
meine ich, sich mit äußerster Effizienz und Geschmeidigkeit

- und auch Bewußtheit! - in einer Welt bewegen,
optimal abgestimmt sein in ihr, durch eine sehr sensible,
sehr differenzierte Haut mit ihr verbunden sein (was
geläufig als Wissen gilt, propositionales Wissen2,
scheint mir bestenfalls ein kleiner Teil davon - doch
davon später).
Dazu, daß die erkenntnistheoretischen Grundlagen der
heutigen Humanwissenschaften für eine solche Wissenschaft

von Menschen meiner Meinung nach nicht
ausreichen, wäre viel zu sagen. «Unsere Wissenschaft -
griechischer Herkunft - beruht auf der Objektivation.
Damit versagt sie sich ein adäquates Verständnis des

Subjekts der Erkenntnis, des Geistes», sagt Erwin
schrödinger3. «Die Lebenswelt, in der ich und du,
jeder und alle ihr Leben als ungebrochenes Selbst in
ihrer vollen Menschlichkeit leben, entgleitet dem
Zugriff der Wissenschaftler», sagt Alfred schütz4, und
«er muß, um die intersubjektive Lebenswelt in den Blick
zu bekommen, ein künstliches Instrument schaffen, ein
Abbild derselben, in dem die menschliche Lebenswelt
wiederkehrt, aber beraubt ihrer Lebendigkeit, und in
dem der Mensch wiederkehrt, aber beraubt seiner
ungebrochenen, vollen Menschlichkeit.» Daß
Wissenschaftler sich dessen bewußt sind, ist schon etwas. Ein
Grund für radikale Selbstbeschränkung. Weil ich aber
nicht glaube, daß eine Selbstbeschränkung der
Humanwissenschaften ausreicht, unsere Probleme zu lösen,
plädiere ich darüber hinaus auch für eine Veränderung
dieser Wissenschaften, d. h. für ein neues, auf neue
erkenntnistheoretische Grundlagen gestütztes Verständnis
dessen, was im Zusammenhang mit Menschen
«Wissenschaft» bedeuten kann.5

Aber jetzt war ich zu schnell. Ich komm' ab von der
Frage des Schreibens, rutsche gewissermaßen in das,

was darunter liegt. Dabei gäbe es, abgesehen von den
erkenntnistheoretischen Positionen, mit denen das Schreiben

sicher eng zusammenhängt, auch vom Schreiben

selbst her genug nachzudenken, gäben sich in den
Erfahrungen des Schreibens die notwendigen epistemologischen

Grundlagen zu erkennen vielleicht sogar.
Also: page break, noch mal ansetzen...

Aber Moment! Doch noch eine Bemerkung von seiten
der Erkenntnistheorie: «Ways of Worldmaking» nämlich.

Diese Worte habe ich Nelson goodman gestohlen.
In einem so betitelten Buch schlägt er vor - und damit
ist er nicht allein -, die Rede von einer vorgefundenen
Welt durch die Rede von einer Vielzahl von
Weltbeschreibungen zu ersetzen.6 Das, was wir uns wünschen
mögen, ein festes Fundament, auf das wir unsere
Aussagen beziehen können, ein reines Gegebenes, ist uns
nicht zugänglich (nicht einmal seine Existenz ist
erfragbar). Das «Gegebene ist», wie goodman sagt, «immer

schon ein Genommenes»7, die Tatsachen schon
immer Ergebnisse von Taten. Taten, die an bestimmten
Orten mit bestimmten Aufgaben und Zwecken stattfinden

und auf andere Tat-Sachen aufbauen: Taten aus
der Welt.8
Aus epistemologischen Positionen wie dieser stellt sich
die Frage nach dem Schreiben ebenfalls (das war's, was
ich zur Erkenntnistheorie noch sagen wollte!): Wie
vorgehen, um deutlich zu machen, ich schreibe aus der
Welt? Und: Wenn Welten nicht «gegeben» sind, sondern

«genommen», gemacht: Wie machen wir Welten in der
Geo-Graphie? Sie selbst sagt, wir schreiben sie. Wir
sprechen sie aus, bei Vorträgen oder Lektionen, aber zu
einem guten Teil zeichnen und schreiben wir sie, erzeugen

wir sie durch Verorten von Linien auf Papier. Wie
aber mach' ich sie dann so, daß Menschen darin Platz
haben?9 So, daß Entwicklungen und Bewegungen darin

nicht substantiviert werden und Gedanken nicht
abgegrenzt und verdinglicht?10 So, daß die Spezifik von
Situationen beim Übergang in allgemeine Begriffe nicht
reduziert wird (und Generalisieren als eine Kunst
gepflegt und anerkannt wird"), sondern vielmehr im
Allgemeinen bewahrt bleibt und ungekehrt im spezifischen
Standpunkt das Allgemeine erkennbar wird? Und (um
die Frage von oben zu wiederholen) wie mache ich eine
Geo-Graphie, in der auch ihre Geographin Platz hat?
Das noch «von seiten der Erkenntnistheorie». Nun aber
von den Erfahrungen des Schreibens ausgehen. Von
dem, was gerade jetzt geschieht, jetzt, wenn ich versuche,

meinen damaligen Vortrag von Bonn hier in einen
Text zu bringen, und wenn ich nicht über Situationen
schreiben will, sondern aus ihnen.
Ich glaube, ich muß dazu den Inhalt und die Form meines

Schreibens möglichst nahe aufeinander abstimmen.
Ich muß, was ich sage, mit dem verbinden, was sich
in solchem Sagen zeigt. Damit nämlich stelle ich mich
dorthin, wo ich auch stehe: in die Situation, die ich
beschreibe. In einer Bewegung der Selbstanwendung
begebe ich mich in die Welt, die mich interessiert, und
versetze mich so in die Lage, was ich schreibe, am
Schreiben selbst zu erproben: eine Art empirischer Test
und gleichzeitig eine Verdichtung. Eine Verdichtung, die
durch eine Verdopplung der Situation zustande kommt,

113



nicht durch ihre Zusammenfassung, und ein empirischer
Test.

In gewisser Hinsicht besteht das Geschriebene diesen

empirischen Test nie. Aber bevor ich das sage, sollte ich
vielleicht sagen, schreiben, daß... daß die Abstimmung
von Inhalt und Form erstens eine Anpassung der Form
an die Dimensionalität und Struktur des jeweiligen
Inhalts bedeuten kann. Gloria anzaldüa, zum Beispiel,
verfaßt ihr Buch vom Leben im Überschneidungsgebiet
zweier Kulturen, der mexikanischen und euroamerikanischen

in Kalifornien, in zwei Sprachen, in zweisprachigen

Sätzen vielfach sogar. Damit begegnet man beim
Lesen des Buches auch selbst etwas von den Verschiebungen

und Verwerfungen dieser Begegnungen (und den
in Translationen entstehenden Chancen und Spannungen).

Auch andere Anpassungen der Form an die Struktur

des Inhalts sind möglich, damit - um eine Metapher
zu gebrauchen, die nachdenkenswerte Verbindungen
andeutet - «die Erkenntnis nicht weniger gefaltet ist, wie
das, was sie erkennt»12. Manche solcher Anpassungen-
ich habe sie selbst versucht13 - können sich an
klassischen Vorbildern orientieren, an Texten wie jenen
platons, Giordano Brunos oder Galileis, in denen im
dialektischen Wechselgespräch eine Antwort erst
entwickelt wird. Sie können aber auch über ein Merkmal
hinausgehen, das für die Klassiker der westlichen
Tradition möglicherweise bezeichnend ist, und in der
Versammlung von Stimmen und Positionen nicht eine,
sondern verschiedene Antworten entstehen lassen,
Antworten, die als verschiedene dann auch nicht aufgehoben

werden. Beide Formen des Polylogs eignen sich
dazu, gesellschaftliche Situationen darzustellen, ohne
Verflochtenes linearisieren und hierarchisieren zu
müssen.14 Sie gestatten es der Autorin, als eine unter anderen

zu sprechen und dabei ihre Parteilichkeit
auszudrücken (eine Parteilichkeit jedoch, die sich aus ihrem
In-der-Welt-Sein ergibt und - darin sehe ich den Unterschied

zwischen den Anforderungen von Wissenschaft
und Politik- reflektiert und offen operiert und nicht
strategisch). Vielstimmige Texte zu schreiben macht auch

Spaß - für mich zumindest ist das so -, und das mag daran

liegen, daß sie Lebendigkeit leichter zulassen oder

unterbringen können. Wie sollen wir die Welt beschreiben,

wenn die alten Schreibweisen abgestanden und
leer geworden sind und das Lebendige nicht mehr zu
erfassen vermögen, fragte Gertrude stein (eine Frage, die
sie zweifellos auch mit ihren kubistischen Malerfreun-
den teilte). Ihre Antwort lag jedoch nicht nur in
mehrstimmigem Schreiben. Von ihrem berühmtesten Diktum:
«A rose is a rose is a rose», sagt sie: «Also hören Sie!
Ich bin kein Narr! Ich weiß, daß man im täglichen
Leben nicht herumgeht und sagt: <is a... is a... is a>. Ja, ich
bin kein Narr; aber ich denke, daß in dieser Zeile die
Rose zum ersten Mal seit hundert Jahren in der englischen

Dichtung rot ist.»15

Abgesehen von Struktur und Dimensionen sehe ich noch
einen zweiten Bereich lohnender Anpassung der Form
an einen Inhalt. Dabei komme ich noch einmal auf die
erkenntnistheoretischen Positionen zurück, denn wie

man auf ihrer Basis an ein Thema herangeht, kann man
in der Form des Schreibens ganz bewußt aufzeigen.
Grundannahmen über das denkende Subjekt, über seine

Position, über das, was ihm zu erkennen aufgegeben ist,
dessen Ordnung und die Quelle(n) dieser Ordnung,
Annahmen darüber, was als «Wissen» gelten soll und
welche sozialen Praktiken es ermöglichen muß: sie alle
bilden das Gerüst zirkulärer Selbststützung, das im Kern
jeder erkenntnistheoretischen Position liegt. Diesen
Annahmen kann das Schreiben folgen. Das hieße zum
Beispiel, wenn man aus irgendeinem Grund doch auf
logisch-analytischer Grundlage forschte, auch aus dieser

Position zu schreiben, d. h. aus einer Position, in der
das denkende Subjekt nicht mitgedacht und der Gegenstand

des Denkens fixiert wird. Dies anzuzeigen, mag
man sich zu Beginn des Textes kurz schütteln und

räuspern, bevor man sich dann tatsächlich als definierender
Aufklärungssatellit ausgibt - nun aber bewußt.
Ist man hingegen bei der Arbeit von einem dialektisch-
hermeneutischen Ansatz ausgegangen, so kann das

Schreiben aus der Welt dieser erkenntnistheoretischen
Position erfolgen. Dann übernimmt die Autorin eine

Doppelrolle und erscheint als schreibendes Ich im Text,
während sie sich zugleich als Wächterin der Grenze der
Vernunft hinter dem Horizont versteckt - ganz explizit,
meine ich. An die anfänglichen Begriffsdefinitionen ist
sie beim Schreiben aus dieser Position übrigens nicht
gebunden, sie darf vielmehr die Bedeutung der
Begriffe vernünftig weiterentwickeln, ganz so, wie marx
es im «Kapital» gezeigt hat und harvey bemerkt.16

Die Abstimmung der Form auf die impliziten
erkenntnistheoretischen Annahmen im Inhalt, dieser zweite
Bereich möglicher Abstimmung von Inhalt und Form,
ist schwieriger als der erste. Er verlangt radikalere
Veränderungen im Schreibstil und - das ist wichtig - gibt
dem Schreiben auch je andere Zielsetzungen. Grund
dafür ist, daß mit jeder erkenntnistheoretischen Position
das Verständnis von «Wissen» wechselt. Schon von der

logisch-analytischen zur dialektisch-hermeneutischen
Position wechselt es und bei der, die ich für eine
Wissenschaft von Menschen suche, erst recht. Da bedeutet
«Wissen», wie gesagt, nicht mehr propositionale Sätze,
sondern eine Einstellung, die verkörpert und gelebt wird
und in Propositionen (aber auch in anderem) lediglich
zutage tritt. «Wissen» ist nicht mehr der Name für einen
Bestand, sondern für etwas, das sich im laufenden Tun

zeigt, in der Kreativität dieses Tuns.17 Solches Wissen
auszudrücken, aber auch auszulösen ist dann das Ziel
des Schreibens. Auch dafür kann ich mich an das

Vorbild von Gertrude stein halten (bei William james
hatte sie ja Gelegenheit, sich dazu Gedanken zu
machen). Sie schreibt: «Mit dem (was wir wissen) meine
ich natürlich nicht, was wir aus Büchern lernen, weil das

überhaupt keine Bedeutung hat. Ich meine das, was wir
wirklich wissen, wie unsere Sicherheit darüber, wie
wir etwas wissen und was wir über die Gültigkeit von
Gefühlen und ähnlichen Dingen wissen.
All die tausend Begebenheiten des täglichen Lebens

dringen in unser Bewußtsein und formen unsere Ideen

114



über die Dinge. Also, wenn wir schreiben, schreiben
wir; und die Dinge, die wir wissen, fließen unseren Arm
hinunter und werden aufdem Papier sichtbar. Noch kurz
bevor wir sie schrieben, wußten wir eigentlich gar nicht,
daß wir sie wissen; wenn sie in unserem Kopf als Wörter

geformt sind, dann ist das ganz falsch, und sie werden

wie tot herauskommen; aber wenn wir bis zum
Augenblick des Schreibens nicht wußten, daß wir sie

wissen, dann kommen sie mit schockartiger Überraschung

zu uns.»18

Nun aber - wie könnte ich es vergessen - zum
Spannendsten am Verbinden von Inhalt und Form: der

Bewegung aus ihrer gegenseitigen Prüfung. Die Form, die
sich dem Inhalt angepaßt hat, kann im Inhalt selbst wieder

angesprochen werden und (kein Kreis19, sondern)
eine Spirale der Selbstreferenz erzeugen, in der
Geschriebenes (was man sagt) und Schreiben (was sich im
Sagen zeigt) einander laufend kommentieren und dabei
z.B. auch prüfen können. Weil sie einander in dieser
Prüfung niemals vollständig standhalten, wird der Text
in Bewegung versetzt, die Positionen im Raum der
Seite werden zu Bewegungsspuren, und Feststellungen
gehen zur Suche über.
Unter den Gründen dafür, warum Inhalt und Form
einander «niemals vollständig standhalten», gibt es

uninteressantere, weil unausweichliche20, und interessantere,

wählbare Gründe. Der beste zu wählende Grund für
einen Widerspruch zwischen Geschriebenem und
Schreiben liegt nach meiner Meinung darin, daß eines
der beiden seine Grenze erreicht hat und sich nicht weiter

anpassen kann. Nach einer solchen Grenze zu fragen
und sie zu erkunden, indem man Inhalt und Form
aufeinander bezieht und dann verändert und weiterentwickelt

und wieder neu faßt und ausprobiert bis dorthin,

wo die Spannung zwischen ihnen unvermeidlich
wird und sie in Widerspruch geraten, das scheint mir
lohnend. Es ist ein Annähern an eine Grenze, ein
Erkunden von Grenzgebieten nicht von anderen Gebieten
her und nicht mit den Mitteln anderer Gebiete2', sondern
an und durch sich selbst.22 Schreibend erkundet man
die Grenzen eines Schreibens, erkundet ein Gebiet im
Schreiben - Geo-Graphie das?

Was zum Beispiel hier geschieht: Denn das ist nicht,
durch Schreiben aus der Welt vom Schreiben aus der
Welt zu schreiben. Das ist nicht, durch Schreiben einer
Geographie von Menschen von einer Geographie von
Menschen zu schreiben. Was ich von beiden habe, ist

ja erst der Mangel, eine Frage nach ihnen: Wie aus der
Welt schreiben? Wie eine Geographie von Menschen
schreiben? Wenn ich Inhalt und Form abzustimmen
suche, so in einer Suche, einem Vorgehen, das der
Unbestimmtheit nachgeht und sie bewahren will. So lange
wie möglich.
So hab' ich zunächst begonnen. Mit Konzentration auf
den Inhalt: Geo-Graphie aus der Welt. Gewisse Vorstellungen

und Vorbilder hatte ich, von Zeit zu Zeit borgte
ich mir ein paar Sätze von ihnen. Zur Verstärkung. Dann
prüfte ich, wie weit die Form meines Schreibens selbst
diesen Inhalten gerecht wird. Wenn nicht, gibt

es zwei Möglichkeiten: die Widersprüche so
stehenzulassen und sie zu kommentieren oder - sind die
Grenzen noch außer Sicht - zurückzugehen und zu

korrigieren: insert, delete, erase, replace. Das geschieht
spurlos, nicht so, sondern verschwunden unter dem
zweidimensionalen Raum der Schrift. Hier geschah es
schon einige Male, einige Male habe ich korrigiert,
was ich geschrieben hatte oder wie (am Was hielt ich
eher fest und suchte lieber nach den Möglichkeiten im
Wie). Nun prüfe ich wieder. Ich lese - laut muß ich
lesen! -, lese mir durch, was bis hierher aufdem Papier
steht...
Schreibe ich aus der Welt? Und Inhalt und Form? An
einigen Stellen kommen sie ganz gut zusammen,
entwickeln einander sogar. Und die Welt, aus der ich schreibe,

mache ich sie deutlich? In gewisser Hinsicht nicht.
Denn den Standpunkt, aus dem ich schreibe, beschrieben,

das habe ich nicht. Aus welcher erkenntnistheoretischen

Position schrieb ich z. B., als ich vorhin empfahl,
die erkenntnistheoretische Position in der Form deutlich
zu machen, und dann vorschlug, sich ganz explizit hinter

dem Horizont der Vernunft zu verstecken? Ich kann
die Position aber nicht beschreiben, weil ich sie erst
entwickle, sie als Standpunkt noch nicht habe, sondern
erst als Suchrichtung. Das ist aber interessant! Denn
wenn ich sie gefunden hätte, würde ich sie dann
beschreiben? Würde ich dann nicht aufhören, aus der Welt
zu schreiben und über sie schreiben? Läßt sich das mit
dem y4«5-einer-Welt-Schreiben überhaupt aufrechterhalten?

Pause! In Fällen, wo Aufstehen nicht genügt,
wo frische Luft nicht genügt, ein Spaziergang nicht
genügt, hilft Geschirrabwaschen meistens (mir
Staubsaugen weniger, aber bei poincare halfsogar der Mi litär-
dienst!23).
Ich glaube, ich habe nicht genügend differenziert, was
ich mit Schreiben aus der Welt, Geo-Graphie aus der
Welt, meine. Im bisherigen Text nämlich zweierlei:
Erstens ein Arbeiten, das sich als situiert versteht, als

etwas, das in bestimmten Situationen oder Kontexten
geschieht und aus ihnen seine Möglichkeiten und
Grenzen schöpft. Doch zweitens begann, als ich begann,
Inhalt und Form aufeinander zu beziehen, «aus der
Welt» noch etwas Zusätzliches zu bedeuten: Nicht nur
sich verstehen als in die Welt eingebunden sein, für
die man sich interessiert, sondern auch praktizieren
von solchem In-die-Welt-eingebunden-Sein.
Für das, worin ich mich vorhin verstrickte, bedeutet
dies, daß ich auch die neue erkenntnistheoretische
Position, sollte ich sie einmal finden, aus der Welt
beschreiben könnte, und zwar im ersten Sinn. Damit
wird mir klarer, daß ich eigentlich im zweiten Sinn
aus der Welt schreiben will, daß ich gar keine neue
Position suche, sondern eine Suchpraxis, daß mir die

sogenannte Standortgebundenheit nicht genügt, wenn
ich die Verbindung zu einer Bewegung suche.
In der Welt sein und aus ihr schreiben kann nämlich nicht
nur heißen eine Position haben, eine Position im Raum
(im Erd-, Gedanken-, Sozial-... Raum als Ordnung
bestimmter koexistierender Phänomene24) oder eine Posi-

115



tion in der Zeit (in einer Uhr-, Körper-, historischen...
Zeit als Ordnung des nicht zugleich Existierenden), es
heißt auch Veränderung. Von Ideen und Menschen. In
der Welt sein und aus ihr schreiben heißt auch, geboren
werden und sterben, sich entwickeln, sich bewegen und

Entwicklungen oder Veränderungen verursachen. Wie
aber kann man Veränderung in die Geo-Graphie bringen?

Wie schreiben, um in der Entwicklung des Textes
den Gesetzmäßigkeiten der Entstehung und Entwicklung

von Gedanken zu folgen - den Veränderungen der
Gedanken der Menschen, von denen man berichtet, und
den Veränderungen der eigenen Gedanken?
Daß das für den universalen Aufklärungssatelliten keine

Frage ist, ist keine Frage. Seine Erkenntnis will
mit Zeit gar nichts zu tun haben, nicht einmal mit
Positionen in der Zeit. Einzig bei der Mitteilung der
Erkenntnis muß er sich einer Zeit unterwerfen, der Zeit der

Körper, der Bewegung der Augen auf der Zeilenspur
zum Beispiel. Aber auch für Konstruktivisten und sogar
radikale Konstruktivisten ist die Veränderung im Prozeß
der Erkenntnis meist keine Frage. Selbst wenn sie von
Erkenntnisprozessen schreiben, ist ihre Erkenntnis
immer schon fertig und wird als Prozeß im Text nicht mehr
(nach)vollzogen, war ihre Fragestellung immer schon
da und frei von den Verschiebungen und Klärungen
einer Geburt. Wie schreiben, um in der Entwicklung des

Textes den Gesetzmäßigkeiten der Entstehung und
Entwicklung von Gedanken zu folgen? Für mich, die ich
aus der Welt schreiben will, ist das eine Frage. Wen

fragen?
Im Zusammenhang mit einem anderen Medium als
dem Schreiben, mit der Folge von Bildern im Film,
sagt Andrej tarkovsky «Die Entstehung und Entwicklung

von Gedanken gehorcht besonderen Gesetzmäßigkeiten.

Um diese zum Ausdruck zu bringen, bedarf es

zuweilen Formen, die sich von logisch-spekulativen
Strukturen deutlich unterscheiden. Meiner Meinung
nach steht die poetische Logik den Gesetzmäßigkeiten
der Gedankenentwicklung, wie dem Leben überhaupt,
erheblich näher als die Logik der klassischen Dramaturgie,

die die Bilder durch eine geradlinige, logisch
folgerichtige Sujetentwicklung miteinander verknüpft.
Eine in solch vagem Sinne (korrekte) Verkettung von
Ereignissen zwingt diese gewöhnlich sehr künstlich in
eine gegebene abstrakte Ordnung. Doch selbst wenn
dem nicht so ist und das Sujet von seinen Akteuren
bestimmt wird, stellt sich doch immer wieder heraus,
daß die Logik der Bilderabfolge aufeiner Banalisierung
der komplexen Lebensrealität beruht. Doch gibt es auch
eine andere Möglichkeit zur Synthese.. .»25 Zum
Beispiel die, die tarkovsky in seinen Filmen gewählt hat.26

Kann eine wissenschaftliche Arbeit von «Stalken> was
lernen? Und zwar nicht nur von seiner Form, auch von
seinem Inhalt? Da sind sie nämlich beide, der
Wissenschaftler und der Poet, beide können sie an ihr Ziel
nicht direkt herangehen, sondern sich ihm nur auf
Umwegen und unter häufiger und von Zufällen
beeinflußter Neuausrichtung ihrer Fragestellung annähern.
Und beide wollen sie dann, als sie schließlich den Ort

ihres Begehrens erreichen, nicht mehr... Nun, Sie kennen

die Geschichte.
Wie schreiben, um der Prozeßhaftigkeit der Erkenntnis
zu entsprechen und ein Wissen hervorzurufen, das nicht
allein in der Kenntnis von Ergebnissen liegt, sondern in
einer Praxis, einer Sicherheit im Unterscheiden, wo sich

ergeben und wo widerstehen. Heißt es Gedankenwege
anzulegen, ähnlich jenen, die Thornton wilder (nicht
immer nur ich!) bei Gertrude stein so vorbildlich
findet? «In ihrem Buch Four in America», sagt er, «findet
man nicht das Ziel und die Summe ihrer Gedanken über
die von ihr gewählten Themen; es ist die Wiedergabe
ihrer Gedanken von Anbeginn an, wie sie sie über sich
hereinbrechen läßt. Es wird vor unseren Augen
geschrieben; nicht wie andere Schriftsteller unterdrückt
sie Bedenken, Zusammenfassungen, Gedankenverbindungen,

noch läßt sie sie weg, um uns das vollständige
schöne Resultat ihres Nachdenkens zu geben. Sie zeigt
uns den ganzen Prozeß. Von Zeit zu Zeit hören wir sie

nach der nächsten Idee tasten; wir hören ihren Freudenschrei,

wenn sie sie gefunden hat; zuweilen scheint es

mir, als hörten wir sie die bereits ausgeführte Idee
wiederholen und sie sozusagen aufpumpen, um die nächste

Entwicklung zu erzwingen, die schon verborgen in ihr
liegt.»27

Angenommen, es gelingt mir, in meine Geo-Graphie
als Bewegung zu praktizieren und der Prozeßhaftigkeit
der Erkenntnis entsprechend zu schreiben. Bewahre ich
darin dann die Qualität des Sprechens? Erfahrungen
ausdrücken, ausdrücken in Worten, die Bewegungen sind
und Körper, Variation der Stimme... das wollte ich,
wollte etwas davon ins Schreiben bringen, was bei meinem

Vortrag in Bonn geschah, den Reichtum einer
spezifischen Situation im allgemeinen bewahren. Was ist
möglich in einer Sprache, die Schrift ist, einer Geogra-
phie? Mit dieser Frage im Kopf, erinnere ich mich an
das Buch von Walter ong.
In «Orality and Literacy»28 stellt er die Welten einer
mündlichen und einer schriftlichen Kultur und den Übergang

von der einen zur anderen dar. Sprache, wird mir
klar, wurde völlig anders verstanden, als man sich
festgehaltene Worte aufPapier nicht einmal vorstellen konnte.

Mit der Entwicklung der Schrift, der Technologien
des schriftlichen Festhaltens, lerne ich bei ong, ändert
sich sehr grundsätzlich, was Wissen heißt, und ändert
sich auch sehr grundsätzlich, wie wir denken. Wissenschaft,

wie sie in Griechenland im 5. Jahrhundert
entstanden ist, wäre ohne ein Verständnis von Sprache als

geschriebene Sprache undenkbar. Die Idee der analytischen

Methode in der Wissenschaft wäre ohne eine
bestimmte Technologie der Schrift, ohne alphabetische
Schrift, nicht entstanden. Erst alphabetische Schrift läßt
das Gedachte als Ding erscheinen, das zerteilbar ist
(Buchstaben), dessen Teile auch in anderen Dingen
(Worten) vorkommen und in diesen Dingen die gleiche
Bedeutung haben - Grundannahmen der analytischen
Methode.
Vielleicht hilft mir ongs Nachdenken des Übergangs
zwischen mündlicher und schriftlicher Kultur, seine Be-

116



Schreibung der großen historischen Veränderungen im
Verständnis dessen, was Sprache bedeutet, zum
Verständnis der momentanen Situation: vielleicht stehe ich
mit meiner Frage nach einer Wahrung der Qualitäten
des Sprechens im Schreiben, meiner Frage nach einem
/4w5-der-Welt-Schreiben, nach der Wissenschaft von
Menschen in einem ähnlichen Übergang? Vielleicht
brauchte es eine ähnliche Änderung im Verständnis dessen,

was Sprache bedeutet, eine ähnliche neue Technologie

mit ähnlich radikalen Wirkungen aufdie Struktur
unseres Denkens, um das zu kommunizieren, was ich
aus der Welt und von Menschen kommunizieren können
will? Vielleicht müßte Geo-Graphie zu Geo-?? werden,
um das leisten zu können. Und vielleicht ja - wenn das

mit dem Übergang stimmt und wenn es stimmt, daß uns
nur das Thema werden kann, was seine Selbstverständlichkeit

verloren hat - ist sie gerade dabei, das zu
werden? Eigentlich wird es jetzt erst spannend!29

Anmerkungen

1 Wenn mir meine schriftstellernden Freunde auch versichern,
daß ich nicht wirklich schreiben gelernt habe, so hat Gunnar
Olsson doch versucht, mich auf die Bedeutung eines
bewußten Umgangs mit Metaphern, Rhythmus, Vorsilben
u.v. m. aufmerksam zu machen. Ich bin ihm sehr dankbar
dafür.
2 Mit propositionalem Wissen meine ich Aussagen von der
Struktur A B, die als «Wissen» gelten (z. B. Wale sind
Säugetiere, Kühlschränke sind Sondermüll, Federn sind leicht
usw.). Sie beanspruchen eine Gültigkeit unabhängig von der
Person, die sie macht, und sind als solche allgemein prüfbar
und im Lexikon nachzuschlagen.
31986, p. 80.
"1984, p. 402.
5 Einige Überlegungen dazu finden sich in meiner Arbeit «Zur

Vorgeschichte einer Geographie von Menschen» (1997).
6 Goodman sucht die Einheit in all diesen Weltbeschreibungen

nicht in einem dahinterliegenden Etwas (einem reinen
Gegebenen) und nicht - wie Kant - in einheitlichen
Bedingungen der Erkenntnis, sondern in einheitlichen
Herstellungsweisen von Symbolen (Zerlegung, Gewichtung,
Ordnung usw.).
71984, p. 19.
6 Diese Relativität der Tat-Sachen ist nicht Beliebigkeit. Zum
Finden einer Antwort gehört es, die Frage zu entwerfen. Ist
sie einmal bestimmt, ist die Antwort nicht mehr beliebig. Es

gibt falsche Antworten genau so, wie es, relativ zu einer
Situationsbeschreibung, falsche Fragen gibt.
9Präziser gesagt: «...daß sie mit dem Verständnis, das wir
vom Menschsein haben, vereinbar sind.»
10 Siehe dazu G. Lukäcs (1970), Th. Adorno (1984) oder
G. Olsson (1980), auf die ich mich auch in meiner Behandlung

dieses Themas in «Obituary for Cartographical Reason»
(1998) stütze.
11 Siehe dazu U. Eiseis Aufsatz «Die Räume im Kopf, das Wissen

in der Hand», insbes. p. 187.
12 G. Deleuze, 1995, p. 83.
13 Siehe «Comedia Geografica» (1987), «Rites ofTrespassing»
(1994) oder auch «Q.E.D» (1979b).

14 So zu schreiben ist jedoch nicht ohne Tücken, insbesondere

dann, wenn es nur eine Person, nur eine Autorin ist, die
die anderen sprechen läßt: Wenn sie sich nicht sehr darum
bemüht, jede Position stark zu machen, ergibt das ein noch
viel perverseres Über-andere-Reden, als es in einem linearen
Text mit Zitaten der Fall wäre. Den einzelnen Stimmen keine
wirklichen Namen zu geben, sondern deutliche Karikaturnamen,

mag dies ein bißchen entschärfen, am besten ist es
jedoch, auch gemeinsam zu schreiben (oder allein zu schreiben

auf der Basis eines tatsächlichen Briefwechsels oder
Gesprächs und dann gemeinsam zu editieren).
151985, p. 9.
16 D. Harvey, 1982, p. 2 (Fußnote).
17 Siehe dazu M. Polanyi (1985) oder Reichert, Fry, Heid und
Steinemann.
181985, p. 17 und 18.
19 Kein Kreis, weil laufend neues «Material» zugeführt wird:
Durch das, was sich im Sagen zeigt, wird dem, was sich zeigt
(und worüber man etwas sagen kann), Neues hinzugefügt.
20 So z. B. der rein logische Grund, von dem schon in der
vorgehenden Fußnote die Rede war (s.o.): Ein Zusammenfallen
von Sagen und Zeigen ist unmöglich, weil das Verstehen der
Welt der Welt (dem, was sich zeigt) immer hinterherläuft und
jeder zum Verstehen geschriebene Satz (was sich im Sagen
zeigt) nur als neues zu Verstehendes auf die Welt kommt.
21 Diese anderen Gebiete wären als Instanz selbst wieder zu
begründen und verschieben daher die Frage nach den Grenzen

nur weiter.
22 Viele sogenannte limitative Theoreme der Logik oder
Mathematik, am berühmtesten wohl der Gödelsche Beweis,
folgen diesem Weg.
23 Siehe seine Schilderung des Erkenntnisprozesses bei der
Lösung mathematischer Probleme (1914, p. 43/44).
24 Zum Verständnis von «Raum» als Ordnung des Koexistierenden

und zur Einordnung des vorherrschenden
Raumverständnisses von Geographinnen (Raum Erdoberfläche) als
spezieller Anwendungsbereich dieses Raumbegriffes siehe
mein Buch «Räumliches Denken» (1996). In «Zur
Vorgeschichte eine Geographie von Menschen» (1997) habe ich,
was ich dort geschrieben habe, etwas weiterentwickelt und
klarer gegliedert.
251986, p. 20, übers. D. R.
26Von Filmen wie «Iwans Kindheit» (1926), «Anrej Rubljow»
(1966), «Solaris» (1972) oder «Stalker» (1979).
27 In der Einleitung von G. Stein, 1985, p. 22.
28 W. Ong, 1982
29 «Nun kann aber die Entscheidung, die dem Werk ein Ende
setzt, nur durch äußere Faktoren, die dem Werk fremd
bleiben, bestimmt sein. (I)n Wahrheit ist der Abschluss eines
Werks nur ein Aufgeben, ein Aufhören, das man stets als
zufällig ansehen kann innerhalb einer Entwicklung, die immer
noch hätte fortlaufen können.» (R Valery, 1985, p.

Literatur

ADORNO, Th. (1984): Negative Dialektik. 3. Auflage,
Suhrkamp, Frankfurt.
ANZALDÜA, G. (1987): Borderland/La Frontera. Aunt Lute
Books, San Francisco.
BARTHES, R. (1977): Image, Music, Text. Fontana Press,
London.
DELEUZE, G. (1995): Die Falte. Leibniz und der Barock.
Suhrkamp, Frankfurt.

117



EISEL, U. (1997): Die Räume im Kopf, das Wissen in der
Hand. Über den Zusammenhang von exakten Phantasien
und Identität. In: STEINER, D. (Hrsg.): Mensch und Lebensraum.

Westdeutscher Verlag, Opladen.
GOODMAN, N. (1984): Weisen der Welterzeugung (engl.
Original: «Ways of Worldmaking»). Suhrkamp, Frankfurt.
HARVEY, D. (1982): Limits to Capital. Basil Blackwell, Oxford.
LUKÄCS, G. (1970): Geschichte und Klassenbewußtsein.
Luchterhand, Darmstadt.
ONG, W. (1982): Orality and Literacy. Methuen, London.
OLSSON, G. (1980): Birds in Egg / Eggs in Bird. Pion,
London.

POINCARE, H. (1914): Die mathematische Erfindung. In:

Ders. (1914): Wissenschaft und Methode. Teubner, Berlin,
p. 35-52.
POLANYI, M. (1985): Implizites Wissen. Suhrkamp, Frankfurt.

REICHERT, D. (1987): Comedia Geographica. In: Society and
Space (Environment and Planning D), 5/87, p. 335-342.
REICHERT, D„ und JENSEN, O. M. (1994): «Rites of Tres-
passing» In: FARINELLI, F., OLSSON, G., und REICHERT, D.

(Eds.) (1994): Limits of Representation. Accedo, München,
p. 67-80.
REICHERT, D. (1996): Räumliches Denken. Verlag der
Fachvereine, Zürich.
REICHERT, D. (1997): Zur Vorgeschichte einer Geographie
von Menschen. (Zu Selbstreferenz ohne Zirkularität und in

sich geschlossene Einheit.) Dissertation an der Grund- und
Integrativwissenschaftlichen Fakultät der Universität Wien.
REICHERT, D. (1997 b): Quod erat demonstrandum. - Nochmals:

Wie betreibt man Geographie am Ende der Geschichte?

In: EISEL, U., u.a.: Geographisches Denken. Festschrift
für G. Hard, Urbs et Regio.
REICHERT, D. (1998): Obituary for Cartographical Reason.
In: Ethics, Place and Environment.
REICHERT, D„ gemeinsam mit R FRY, C. HEID und
U. STEINEMANN: Wissenschaft als Erfahrungswissen.
SCHRÖDINGER, E. (1986): Geist und Materie. Diogenes,
Zürich.
SCHÜTZ, A., und LUCKMANN, Th. (1984): Strukturen der
Lebenswelt. Bd. 2, Suhrkamp, Frankfurt.
STEIN, G. (1985): Was sind Meisterwerke? Arche, Zürich.
TARKOVSKY, A. (1986): Sculpting in Time. Univ. of Texas
Press, Austin.
VALERY, P. (1991): Dichtkunst und abstraktes Denken. In:

Ders. (1991): Zur Theorie der Dichtkunst. Band 5 der
Gesammelten Werke. Insel, Frankfurt, p. 141-172.
VALERY, P. (1995): Der künstlerische Schaffensprozeß. In:

Ders. (1995): Zur Ästhetik und Philosophie der Künste. Band
6 der Gesammelten Werke. Insel, Frankfurt, p. 162-177.
WITTGENSTEIN, L. (1982): Tractatus logico-philosophicus.
Suhrkamp, Frankfurt.
WITTGENSTEIN, L. (1984): Philosophische Untersuchungen.
Suhrkamp, Frankfurt.

118


	Ways of worldmaking : zur Möglichkeit einer Geo-Graphie aus der Welt

