
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 52 (1997)

Heft: 2

Nachruf: Heinrich Gutersohn 1899-1996 : geographisches Denken zwischen
Tradition und Moderne : widersprüchlich oder komplementär?

Autor: Steiner, Dieter

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1997 - Nr. 2 Dieter Steiner

Heinrich Gutersohn 1899-1996.
Geographisches Denken zwischen Tradition und Moderne:
widersprüchlich oder komplementär?

«... die Bürger, stumme Zeugen des anhebenden Wandels, sehen wehmütig zu, wie die alten Baumstämme

unterAxt und Sägefallen, und siefragen sich, ob dies alles wirklich recht und nötig sei.» (1960, 237)'

Am 20. Oktober 1996, kurz nach seinem 97. Geburtstag,

starb Heinrich Gutersohn, Professor für Geographie
und Vorsteher des Geographischen Institutes an der ETH
Zürich von 1941 bis 1970. Während vieler Jahre stellte
er sich auch als Präsident in den Dienst geographischer
Organisationen, so der Geographisch-Ethnographischen
Gesellschaft Zürich (1942^48), des Verbandes
Schweizerischer Geographischer Gesellschaften (Vorläufer
des heutigen Verbandes der Schweizer Geographen)
(1959-62) und der Redaktionskommission der
«Geographica Helvetica» (1946-65). Gutersohn war ein
Vertreter der traditionellen, sogenannt klassischen
geographischen Denkrichtung mit der Landschaft als

eigentlichem Studienobjekt, dessen Betrachtung eine
letztlich ganzheitliche Betrachtungsweise erforderte.

Gleichzeitig war ihm aber auch die Frage ein ständiges
Thema, wie die Geographie bei der Behandlung der
räumlichen Konsequenzen der modernen gesellschaftlichen

Entwicklung eine praktische Rolle zu spielen
vermöge. Ist mit dieser Kombination nicht eine
grundlegende Widersprüchlichkeit programmiert? Oder ist
damit eine gedankliche Entwicklung vorweggenommen,
die erst heute angesichts der ökologischen Krise richtig
in unser Bewußtsein einzutreten beginnt: Die Notwendigkeit

nämlich, zwischen Tradition und Moderne einen

Ausgleich zu finden, eine Versöhnung herbeizuführen,
das Widersprüchliche im Erkennen einer Komplementarität

aufgehen zu lassen?2 Es ist unbedingt lohnend,
sich hinsichtlich dieser Frage mit Gutersohns Schrifttum
noch einmal zu beschäftigen. Dies werde ich hier tun
und dabei so vorgehen, daß ich in einem ersten Teil seine

Auffassungen skizziere, um dann in einem nachfolgenden

zweiten Teil eine Beurteilung aus heutiger
humanökologischer Sicht vorzunehmen.

'

in den Bereichen der Raumplanung und der
Entwicklungshilfe einzusetzen, war sein ständiges Anliegen.
Dafür wurde ihm auch inner- und außerhalb der
Hochschule Anerkennung zuteil. Schon 1943 bewilligte der
Schulrat die Einrichtung einer Zentrale (später Institut)
für Landesplanung als Annex des Geographischen
Institutes. Als Leiter wurde Gutersohns damaliger Assistent

und späterer Kollege Ernst Winkler gewählt. 1961

entstand daraus das selbständige Institut für Orts-,
Regional- und Landesplanung, wobei aber eine enge Ver-

1.

Wie schon angedeutet, eine ganzheitliche
Betrachtungsweise bedeutete für Gutersohn nicht eine
Beschränkung auf theoretische Spekulationen, im Gegenteil:

Sich für die praktische Anwendung der Geographie
Dieter Steiner, Prof. Dr., Geographisches Institut der ETH,
Winterthurerstraße 190. 8057 Zürich

39



bindung zur Geographie bestehen blieb, indem die beiden

Geographieprofessoren in Organen der Leitung und
Beratung mitwirkten. Inzwischen war an der ETH auch
ein Lehrprogramm in Raumplanung entstanden, an dem
sich verschiedene Abteilungen beteiligten. Gutersohn
war auch über längere Zeit Vorsitzender der Schweizerischen

Vereinigung für Landesplanung und wurde in
verschiedene eidgenössische Expertenkommissionen
(Landesplanung, Technische Zusammenarbeit, Straßenbau)

berufen, die er zum Teil auch präsidierte. Mit ein
Motiv für dieses sein Engagement mag das Imageproblem

gewesen sein, das er für die Geographie festzustellen

zu können glaubte: «Eine gewisse Geringschätzung

der Geographie, die in der Regel auf Unkenntnis
der Ziele und Methoden dieses Faches beruht, bestand
offenbar seit der Errichtung meines Lehrstuhls» (1970,
7). Jedenfalls: Gutersohn nutzte seine 30 ETH-Jahre, um
sich als eigentlicher Pionier der angewandten Geographie

zu etablieren, und wenn heute Geographieabsolventen

und -absolventinnen vielfältige Arbeitsmöglichkeiten

haben und nicht, wie früher, auf das Schulamt
eingeengt sind, hat er zweifellos viel zu dieser Situation
beigetragen.3
Vor seinem Amtsantritt an der ETH war Gutersohn
schwergewichtig im Gebiet der Physischen Geographie
tätig; von seinen damaligen Arbeiten sei beispielhaft seine

Doktorarbeit über «Reliefund Flußdichte» (1932)
genannt. Eine Studienreise nach Brasilien im Jahre 1938
weckte bei ihm aber auch das Interesse an der
Kulturgeographie. Schließlich beschäftigte ihn in der Folge
immer mehr die Frage, wie das vielfaltige Zusammenwirken

von Landschaftselementen und -faktoren in
beiden Bereichen, der Natur- und der Kulturgeographie,

zum charakteristischen und individuellen Gepräge
von Landschaften führt. Um dies verstehen zu können,
mußte die Geographie zwar zunächst in einem
analysierenden Vorgehen diese Elemente und Faktoren
festlegen, sich danach aber den gegenseitigen Verbindungen

zuwenden, um daraus als Ergebnis «die Landschaft
als ein Ganzes, als Individualität» gewinnen zu können
(1942, 6). In seiner Antrittsvorlesung berief sich Gutersohn

aufAlexander von Humboldt und Carl Ritter,
deren Verdienst es sei, «die Geographie vom bloßen
Registrieren von Tatsachen befreit und aufeine höhere Warte
gestellt zu haben» (1942, 5-6). Und bei anderer
Gelegenheit trat er der verbreiteten Meinung entgegen, die
Geographie sei bloß «eine Kompilation verschiedenster
Wissenschaften, ein farbiger Blumenstrauß... Wäre
dem so, so hätte die Geographie als Wissenschaft keine
Daseinsberechtigung» (1947, 59).
Gutersohns Vorstellungen gründeten wesentlich auf
einer biologisierenden Sichtweise: Er verglich eine Landschaft

mit einem Organismus, der morphologisch,
physiologisch und genetisch untersucht werden kann, und
meinte: «Der Vergleich... ist auch deshalb fruchtbar,
weil damit bereits die Möglichkeit gegeben ist, eine
Landschaft als <gesund> oder <krank> zu bezeichnen»
(1946, 13). Wann aber war eine Landschaft «gesund»?
Dann, wenn sie nicht ein amorphes Konglomerat, son¬

dern ein harmonisches Ganzes darstellte: «Nur wenn die
Teile optimal zusammenspielen, wenn sie sich gegenseitig

ergänzen, so daß das Ganze zur höheren Einheit,
harmonisch wird, ist die Landschaft gesund» (1947,63).
Harmonie ihrerseits ergab sich, «wenn die natürlichen
Gegebenheiten zweckmäßig genützt,... das vielfältige
kulturlandschaftliche Gefüge, einem kunstvollen
Räderwerk gleich, sowohl in seinem inneren Bau als auch
in seinen Funktionen einwandfrei ist» (1946, 25). Die
Gesundheit einer Landschaft war Voraussetzung dafür,
daß sich der Mensch in ihr wohl fühlen konnte. Gutersohn

gab dafür Beispiele: Ein Dorf mit seiner
Dreizelgenwirtschaft in historischer Zeit, in unserer Zeit noch
das «unverdorbene Bauerndorf», bei dem alles aus
«uralter Entwicklung» heraus den natürlichen Gegebenheiten

angepaßt ist (1950, 10).
Daraus nun aber zu schließen, daß Gutersohn für
museale Landschaften plädierte, wäre falsch. Sein Begriff
der Harmonie suggeriert zwar die Existenz eines
Gleichgewichtszustandes, aber er anerkannte durchaus die
Tatsache einer ständigen Entwicklung und damit die
Unmöglichkeit, jemals einen Zustand der vollkommenen
Harmonie zu erreichen. Jede Veränderung ist zunächst
eine Störung, deren Effekt aber durch zweckmäßige
Maßnahmen pariert und damit das verlorene Gleichgewicht

wieder angenähert werden kann, eine Überzeugung,

aus der sich Gutersohns Interesse für die
Raumplanung ableitete. Diese ist notwendig, weil sonst die
unkontrollierte Entwicklung Krankheitssymptome
produziert, die sich als «dem Chaos zueilende Entwicklungen»

(1946, 42) oder «geradezu hektische Umgestaltungen»

(1963, 1) äußern. Nicht nur die Situation in den
Städten gab zur Sorge Anlaß, indem «... hier... die
Verkehrskalamität für alle Beteiligten ärgerlich, die
Verkehrsgefahr unerträglich geworden» war (1960, 238),
sondern auch die ländlichen Gegenden: Die Gemeinden
Wohlen und Muttenz z. B. zeichneten sich durch ein

«arges» bzw. «hoffnungsloses Durcheinander» aus

(1950, 9), und die ständige Schrumpfung
landwirtschaftlich genutzten Areals war als bedenklich
einzustufen, denn «die stete Verringerung unseres Nährbodens

ist ein Geschehen, das am Mark unserer
Eigenstaatlichkeit nagt» (1950, 4). Schließlich sah er auch im
Nationalstraßenbau «eine neue große Gefahr, die uns auf
dem unglücklichen Weg der Vernichtung gesunder
Kulturlandschaften weiterführt, wenn nicht rechtzeitig die
notwendigen landesplanerischen Maßnahmen eingeleitet

werden» (1957, 110). Gleichzeitig erschien ihm dieser

aber auch als die Chance, jetzt unter dem Druck der
Ereignisse mit ebendieser Planung vorwärtszumachen.
Dabei interessierte sich Gutersohn, ganz der traditionellen

Geographie entsprechend, nicht grundsätzlich für
die hinter solchen Vorgängen stehenden gesellschaftlichen

Kräfte. Im wesentlichen genügte es ihm, räumlich
sich manifestierende Fehlentwicklungen als «schleichende

Krankheiten» zu diagnostizieren, «die nach und
nach, fast unmerklich das Gefüge unserer Landschaft
auffressen und zerstören...» (1948, 16). Immerhin
erwähnte er aber doch die seit Ende des Zweiten Welt-

40



krieges andauernde wirtschaftliche Konjunktur als
wesentlichen Motor eines Geschehens, in dem sich unko-
ordinierte und eigennützige Einzelhandlungen (z. B. der
Verkauf von landwirtschaftlich nutzbarem Areal als
Bauland durch Landwirte) immer mehr breitmachten.
Er war der Meinung, dem notwendigen Vorrang des
Gemeinwohls könne nur dann Nachachtung verschafft werden,

wenn zur Eigentumsbeschränkung Zuflucht
genommen würde: «Ordnung in der Freiheit ist...
vonnöten» (1950, 4).
Geographisches Wissen macht es also möglich, zu
beurteilen, ob landschaftliche Harmonie vorliegt oder
nicht, und damit wird es zur unabdingbaren Voraussetzung

einer zweckmäßigen Raumplanung: «Die
geographischen Erkenntnisse drängen zur praktischen Anwendung

in den, Landesplanung» (1942, 12). Und diese
umfaßt dann folgerichtig «die Gesamtheit der Maßnahmen

zur Sicherung harmonischer Landschaftsgestaltung»

(1946,9), Maßnahmen, «die zu ergreifen sind,
sofern die... künftige Entwicklung in gewünschte Bahnen
gelenkt werden soll» (1958-69, Bd. 1, 10). Gutersohn
bleibt aber Realist und meint: «... Landesplanung ist...
nie ein eindeutiges Arbeiten in Richtung eines
bestimmten Zieles, sondern viel mehr ein stetes korrigierendes

Eingreifen, das sich immer wieder neu
auftretenden Gegebenheiten anpassen und nie aufhören wird»
(1956, 72). Und an anderer Stelle sagt er sogar: «Wirklich

harmonische Landschaften zu schaffen ist... eine
Aufgabe, die sich über Jahrhunderte erstrecken kann»
(1950, 16). Er wehrt sich andererseits aber auch gegen
den Einwand, Planung sei zum vornherein zwecklos,
weil die - insbesondere wirtschaftlich gesteuerte -
Entwicklung sowieso immer ihre eigenen Wege gehen werde.

Das ökonomische Denken ist nicht eigentlich als
Widersacher zu sehen: «... das wirtschaftlich Richtige
ist wohl nur dann auch auf lange Sicht gut, wenn es auf
alle Belange weitgehend Rücksicht nimmt. Deshalb
können sich hieraus keine allzu großen Gegensätze
ergeben» (1942, 18).
In welcher Form nun sollte die Geographie der
Raumplanung ihre Informationen zur Verfügung stellen? Es

braucht zuerst eine inventarisierende, analytische
Betrachtung der einzelnen Landschaftselemente, wobei die
zweckmäßigste Art der Darstellung die Karte ist.
Entsprechend unterstützte Gutersohn stets die Idee eines
Landesatlasses und war als Mitglied der
Redaktionskommission dabei, als dann von 1961 bis 1978 der
«Atlas der Schweiz» (Gesamtleitung: Eduard Imhof)
tatsächlich geschaffen wurde. Alles analytische Tun soll
aber letztlich «dem übergeordneten Zweck der Synthese,

der Integration der Landschaftselemente
untergeordnet sein» (1984, 10). Aufdie Planung bezogen:
Natürlich braucht es Teilinformationen für Teilplanungen,

aber diese Teilplanungen sollten immer so angelegt
sein, daß sie nicht nur in sich zweckmäßig sind, sondern
auch im Hinblick auf ein zusammenhängendes Ganzes
Sinn ergeben. So war die Geographie aufgefordert,
neben den analytischen Karten nach Möglichkeit immer
auch die Wechselwirkungen und gegenseitigen Be¬

dingtheiten von zwei oder mehr Landschaftselementen
bis zu einer integrierten naturräumlichen und schließlich

kulturräumlichen Gliederung kartographisch
darzustellen.4 Daneben kommt auch die Wiedergabe von
Informationen in mathematischer Form in Frage, aber
Gutersohn - der selbst durchaus hie und da einfache
statistische Methoden verwendete - wies sofort auch auf
die Limitationen solcher Ansätze hin: «Andrerseits muß
man sich darüber im klaren sein, daß das Wirkungsgefüge

einer Kulturlandschaft derart komplex und subtil
ist, daß es sich einer umfassenden Mafhematisierung
widersetzt» (1975, 14).
Neben die Karte ist dann aber auch das erklärende Wort
zu stellen, und diese letztere Aufgabe wurde für Gutersohn

zu seinem eigentlichen Lebenswerk: die «Geographie

der Schweiz» in drei Bänden (wobei die Bände 2

und 3 je zwei Teile umfassen), die von 1958 bis 1969
entstand. Im Fortgang von der analytischen zur synthetischen

Betrachtung begann er mit den dem Menschen
bestimmte (nicht beliebige!) Nutzungsmöglichkeiten
bietenden Naturgrundlagen. «Die naturräumlichen
Gebiete stellen das natürliche Gerüst der Kulturlandschaften

dar» (1969, 347). Dabei war es Gutersohn klar, daß

infolge wachsender horizontaler Austauschverhältnisse
die menschliche Kulturgeschichte sich als eine
Geschichte zunehmender Emanzipation von den lokalen
Naturgrundlagen darbietet. Er war aber der Auffassung,
daß eine Existenz externer Verflechtungen einfach
bedeute, daß neben der inneren zusätzlich eine äußere
Harmonie - eine Abstimmung zwischen räumlichen
Einheiten - zu beachten wäre. Dies kann sich über mehrere
Stufen fortsetzen, woraus sich dann eine Regionalisie-
rungshierarchie ergibt, aus der sich auch sinnvolle
Planungsregionen ableiten lassen.
Neben dem geographischen Expertenwissen, das also
für die Raumplanung eine maßgebliche Rolle spielt,
kann nun aber auch lokales Wissen von wissenschaftlichen

Laien von Nutzen sein, und Gutersohn plädiert
dafür, dieses auch zu sammeln: «... selbstverständlich
wird man auch Kenntnisse und Erfahrungen von
Bewohnern der fraglichen Gegend einbeziehen» (1946,
53). Dies ist insbesondere dann wichtig, wenn die von
der Geographie zu liefernde synthetische Betrachtungsweise

noch nicht genügend weit gediehen ist, die
Planung aber trotzdem vorangetrieben werden muß: «Bei
mangelnder wissenschaftlicher Ergründung ist deshalb
vor allem aufdas Wissen Ortsansässiger abzustellen...»
(1944, 7). Dabei geht es sicher zunächst einfach um eine

Mitberücksichtigung derartigen Wissens durch die
Experten. Indem er sagt: «... alle, welche sich durch die
geplante Umgestaltung der Landschaft irgendwie
betroffen fühlen, sollen und müssen mitwirken...» (1946,
62), geht Gutersohn aber durchaus noch einen Schritt
weiter in Richtung von echt partizipativen Vorstellungen.

41



Und nicht nur zum Alltagswissen sollen die in der

Planung tätigen Personen eine Verbindung herstellen,
sondern sie sollen sich auch über ihre ethischen Beweggründe

Rechenschaft ablegen: «Kenntnisse allein
genügen... für den Landesplaner nicht; die positive
Gesinnung erst führt die Arbeit zum guten Ziel» (1946, 4).
Eine solche Gesinnung ergibt sich aus der «Ehrfurcht
vor der Landschaft» (1947, 64). «Planung ohne solche

Gesinnung ist schlimmer als gar keine Planung; wo
aber lautere Gesinnung die Planung begleitet, da wird
sie segensreich sein» (1946, 59). Dann nämlich
entwickelt sich unser Verantwortungsbewußtsein, das uns
mahnt, «zum Rechten zu sehen, denn wir alle sind
Treuhänder unserer Landschaft; was uns darin anvertraut
ist, wollen wir hüten, was gut ist, bewahren, was
verbesserungsfähig ist, mehren, was schädlich ist, ausmerzen»

(1946, 3).
Neben seinem Engagement für die Raumplanung trat
Gutersohn auch für die Förderung der Entwicklungshilfe

ein, in deren Grundzügen er viel Ähnlichkeiten mit
der ersteren sah, womit sich wiederum eine Beteiligung
der Geographie aufdrängte. Auffallend ist dabei, daß seine

diesbezüglichen Vorstellungen einen gewissen Kontrast

zum eben Gesagten darstellen, indem sich darin der
damals gegenüber Entwicklungsländern übliche pater-
nalistische Zeitgeist ausdrückt. Das, was er
mitteleuropäischen Laien zuschreibt, nämlich über brauchbares
Wissen verfügen zu können, das traut er den «Eingeborenen»

der Entwicklungsländer nicht zu. Zwar gibt es

«einsatzfreudige Einheimische», «daneben aber ist mit
der in der Regel größeren Gruppe der Uninteressierten,
der Dumpfen, der Leistungsunfähigen zu rechnen. Deren

allgemeine Lethargie, ihr Mangel an Arbeitswillen,
an Initiative, der Mangel an sozialer Solidarität sind
Hemmnisse, welche jegliche Hilfstätigkeit übermäßig
erschweren» (1964, 11). Kein Wunder, herrscht
allgemeine Rückständigkeit, die sich in «Hunger, Krankheit,
Unwissenheit, unwürdiger Behausung» manifestiert
(1964, 3). Deshalb sind wir dazu aufgerufen, mit unserem

Wissen und unserer Technik helfend einzugreifen.
Mit solcher Hilfe ist allerdings - dies entgeht auch
Gutersohn nicht - eine tiefgreifende Ambivalenz
verbunden: «Erschreckt stellen wir fest, daß einzelne
Fortschritte unserer Zeit, statt sich zum Guten zu
entwickeln, neuen Schwierigkeiten rufen; nimmt doch dank
der Fortschritte der Medizin die Sterblichkeit ab, die
Zahl der Menschen zu» (1961, 389).

2.

Man kann Gutersohns Lavieren zwischen Tradition und
Moderne als Versuch interpretieren, sich gleichzeitig
nach zwei verschiedenen, miteinander unverträglichen
Weltbildern zu orientieren, so daß Widersprüche
resultieren. Worum geht es bei diesen Weltbildern? Das ältere

kann «holistisch-organismisch», das jüngere «atomi-
stisch-mechanistisch» genannt werden (vgl. steiner

1995, Kap.III). Das erstere erlebte seine Höhepunkte in
der Antike und im Mittelalter, hatte aber auch Fortsetzungen

in der Zeit des deutschen Idealismus und der
Romantik und überlebte bis in unser Jahrhundert in
Form entsprechender Positionen in gewissen Zweigen
der Wissenschaft (in den Geisteswissenschaften, der

Biologie und eben auch der Geographie). Insgesamt aber
wurde es vom letzteren im Aufbruch zur Neuzeit
verdrängt.3 Betrachten wir kurz die Hauptcharakteristika
der beiden Anschauungen! Im holistisch-organismi-
schen Weltbild besteht ein Primat des Ganzen vor den

Teilen, was sich vom Weltganzen aus nach unten über
mehrere Stufen fortsetzen kann. Dabei wird das Ganze
als eine Art Organismus gesehen und auf das Wirken
eines göttlichen Geistes oder der Weisheit der Natur
zurückgeführt, während die Teile ihre Bedeutung kraft
ihrer Stellung in diesem Ganzen bekommen. Der
Mensch hat als höchstentwickeltes Lebewesen eine
Mittlerrolle: In der Erkenntnis des Ganzen wird ihm
seine eigene Position klar, und gleichzeitig erhält er
Handlungsanweisungen hinsichtlich eines sinnvollen
Umganges mit den unter ihm stehenden Lebewesen und

Dingen. Im atomistisch-mechanistischen Weltbild wird
die Welt umgekehrt von den Teilen her interpretiert.
Diese können sich zu größeren Entitäten
zusammenschließen, deren Eigenschaften dann aus den Merkmalen

der Teile ableitbar sind. Es ist auch möglich,
gegebene Entitäten in ihre Komponenten zu zerlegen und
wieder - allenfalls in veränderter Form - zusammenzusetzen.

Entsprechend wird die Welt insgesamt maschi-
nenhaft gesehen. Da die Vorstellung einer übergeordneten

gesamthaften Ordnung nun wegfällt, findet sich der
Mensch an der Spitze der Hierarchie wieder und glaubt
sich imstande, mit den andern Lebewesen und Dingen
nach Gutdünken und im Hinblick auf seinen eigenen
Nutzen verfahren zu können.

gloy (1995/96) bezeichnet diesen Gegensatz in ihrem
Werk «Das Verständnis der Natur» als einen zwischen
«holistischem» und «wissenschaftlichem Denken» und
widmet ihm eine ausführliche Darstellung.6 Im ersten
Fall ist der Mensch Teil der Natur, und diese teilt sich
ihm mit, während er im zweiten der Natur gegenübersteht

und sie gedanklich und - mit Hilfe seiner technischen

Mittel - auch buchstäblich konstruiert. Hinsichtlich

unserer Fragestellung wird damit schon deutlich,
daß die holistischen Auffassungen der klassischen
Landschaftsgeographie als unwissenschaftlich zu betrachten
sind. Eine entsprechende Kritik taucht ja dann im Zuge
der «Verwissenschaftlichung» der Geographie durch
die konzeptionelle und quantitative Revolution der 60er
und 70er Jahre auch auf. «Ein solcher diffus totalisie-
render, <ganzheitlicher Landschaftsbegriff» ist rational

gar nicht rekonstruierbar» und das «Gerede von
Synthese, Ganzheit und Totalität» damit «anspruchsvollleer»,

formulierte z.B. hard (1973, 166 bzw. 178) in
seiner bekannten prägnanten Weise. Tatsächlich kann
sich ein Ansatz, der Anspruch auf Wissenschaftlichkeit
erheben will, immer nur mit Teilaspekten befassen, die
allenfalls aus einem größeren Zusammenhang heraus-

42



gerissen sind. Damit werden ja auch Erfolge erzielt,
jedenfalls solange das Vernachlässigte auch wirklich
vernachlässigbar ist. Die Wissenschaft bedient sich dazu

einer möglichst formalisierten Sprache, und auch von
daher leuchtet es ein, daß eine Ganzheit nach
wissenschaftlichen Maßstäben nicht erfaßbar ist; tatsächlich
gibt Gutersohn auch nirgends ein formales Rezept, wie
das geschehen soll.7 Gerade das also, was nach ihm aus
der Geographie erst wirklich eine Wissenschaft macht,
nämlich die ganzheitliche Zusammenschau, wird von
der Kritik als un- bzw. vorwissenschaftlich eingestuft.
Es handelt sich hier um eine «alltagsweltliche
Weltkonstitution», die über unsere Sinneswahrnehmungen
von «Phänomenen mittlerer Größenordnung» zustande
kommt und damit immer auch ästhetische Momente
umfaßt (harp 1985, 194, bzw. 1978, 6; s. auch hard
1977). Wenn die Geographie eine Wissenschaft und
dazu noch eine praktisch anwendbare Wissenschaft werden

will, dann muß sie vom Ganzheitsanspruch
wegkommen und sich mit «Aspektspezialisierungen»
bescheiden (hard 1973, 177-78).8
Demgegenüber gehören natürlich die analytischen
Ansätze, die ja auch nach Gutersohn geleistet werden müssen,

zum Bestand des anerkannten wissenschaftlichen
Arbeitens. Auch die Vorstellung, daß Wissen anwendbar

- im weiteren Sinne des Wortes technisch umsetzbar -
ist und die Entwicklung durch Planung gelenkt werden
kann, entstammt durchaus einem zentralen Bereich des
Denkens in einem wissenschaftlichen (atomistisch-me-
chanistischen) Weltbild. Wir können Expertenwissen
erwerben, mit dem wir hinter die vordergründigen
Alltagsgeschehnisse zu blicken vermögen. Dies hilft uns
nicht nur zur Ankurbelung des Fortschrittes überhaupt,
sondern darüber hinaus auch, ihn voraussehend, planend
und kontrollierend zu lenken. Diese Überzeugung zeigt
sich bei Gutersohn in ausgeprägter Form bei seiner
Diskussion der Entwicklungshilfe.
Sowohl eine alleinige Orientierung am traditionellen wie
auch eine solche am modernen Weltbild bringt uns in
Schwierigkeiten, was nicht erstaunlich ist, denn beide
sind, so gloy. in ihrer Einseitigkeit falsch. Beim
wissenschaftlichen Denken zeigt sich dies darin, daß es via
seine technische Umsetzung zwar teilhaft erfolgreich ist,
aber scheitert, sobald größere Zusammenhänge wichtig
werden. Gerade die daraus resultierenden Umweltprobleme

zeigen uns, daß wir eben doch von der Natur
abhängig sind. Das ganzheitliche Denken seinerseits muß
erkennen, daß das Postulat einer vorgegebenen Harmonie

illusorisch ist: Auch ohne Mensch verändert sich die
Natur, und wenn der Mensch als Teil von ihr betrachtet
wird, muß sein Wirken logischerweise als Naturfaktor
neben andern betrachtet werden und entzieht sich dann
der ethischen Bewertbarkeit. gloy selbst skizziert keinen

Ausweg aus dem resultierenden Dilemma, obschon
es naheliegend ist, sich über die Möglichkeit eines
Weltbildes Gedanken zu machen, in dem sich die
beiderseitigen Einseitigkeiten zu einer «Zweiseitigkeit» oder
besser: einer Zirkularität zusammenschließen. Dies wäre

nicht aus der Luft gegriffen, denn die Entstehung ei¬

nes derartigen neuen Weltbildes, das «relational-evolutionär»

genannt werden kann, scheint sich abzuzeichnen
und wird auch entsprechend diskutiert (s. steiner 1995,

Kap. IV). Bei ihm kommt weder das Ganze vor den Teilen,

noch stehen die Teile vor dem Ganzen, sondern die
beiden Ebenen werden als sich gegenseitig
beeinflussend aufgefaßt. Es sieht den Menschen weder
einfach als Teil der Natur noch als von ihr getrennt,
sondern postuliert ein Kontinuum der Phänomene von
der anorganischen Welt bis zum geistbegabten
Menschen, ein Kontinuum allerdings, das immer auch
sprunghaft entstehende Neuerungen wie etwa das
Leben oder das Bewußtsein enthält. In diesem Sinne
hat dieses Weltbild einen evolutionären Charakter. Es
kann relational genannt werden, weil alle Entitäten nur
durch ihre Einbettung in ein Netz von Beziehungen
zu dem werden, was sie sind, wobei diese Beziehungen
auch evolutionär verschiedene Ebenen miteinander
verbinden. Insbesondere gilt dies auch für den Menschen:
Sein Wesen, das sich in seinem Denken und Tun äußert,
wird durch seine Kontakte zur sozialen und zur biophysischen

Umwelt und zu sich selbst (in Form von Körper
und Unbewußtem) konstitutiert.
Welche Konsequenzen hat ein solches Weltbild für die
Stellung der Wissenschaft? Auch sie ist eine evolutionäre
Erscheinung, die aus älteren Formen menschlicher
Orientierungsversuche, aus philosophischen und
religiösen Vorstellungen und aus Alltagswissen hervorgegangen

ist. Im neuen Weltbild ist gefordert, daß die
Wissenschaft diese Herkunft nicht verleugnet, sondern sich
bewußt mit den älteren Weisen der Orientierung wieder
verbindet. Konkret bedeutet dies, daß eine auf Anwendung

zielende wissenschaftliche Forschung als
partnerschaftliche Zusammenarbeit zwischen Personen aus
derWissenschaft und, je nach Problemstellung, solchen
aus bestimmten außerwissenschaftlichen Bereichen zu
gestalten ist (vgl. dazu heeb u. a. 1996). Damit kommen
zwar subjektive Elemente mit ins Spiel, aber das ist
gerade gewollt, denn, wie polanyi (1985) gezeigt hat, ist
Wissen immer zunächst persönlich, d. h., es kommt bei

jedem Individuum immer nur unter Beteiligung seines

ganzen Menschseins zustande. Dies heißt nicht, daß
das Resultat dann einen beliebigen Charakter haben
muß; dies läßt sich, wie hard (1985, 197) es paradox
klingend ausdrückt, mittels «Objektivierung durch
Subjektivierung» vermeiden. Das bedeutet, daß ein

Forschungsprojekt auch eine Reflexion aufdie beteiligten

Subjekte und ihren Hintergrund, von dem aus sie

denken, einschließen muß, etwas, das - hier wäre hard
zu ergänzen - nicht nur für die außerwissenschaftlich
Beteiligten und Betroffenen, sondern ebenso sehr für die
wissenschaftlich Tätigen Gültigkeit haben soll, denn
auch deren Wissen hat einen persönlichen Hintergrund.
Parallel zur äußeren strukturellen Verbindung von
Wissenschaft und Praxis braucht es eine innere
bewußtseinsmäßige Verknüpfung von Kopf, Hand und Herz.
Dann ist denkbar, daß der Wissensprozeß sich auch auf
vom wissenschaftlichen Standpunkt aus nicht existierende

Ganzheiten wie eben Landschaften erstrecken

43



kann, denn die Vorstellung von polanyi besagt auch,
daß einzelne Fakten sich zu einem Gesamteindruck mit
Bedeutung und Wert verbinden können, wobei aber der
dazu führende Prozeß implizit bleibt, d. h. nicht rational
rekonstruierbar ist.9 Das Überschreiten der von der
Wissenschaft gesetzten Grenzen kann somit auch zu
einem sonst als unmöglich erachteten Zusammenspiel
von Tatsachen und Werten fuhren.
In einem zweiten Anlauf können wir nun überlegen, ob
das Gutersohnsche Gedankengut mit seiner Ausrichtung
an den zwei gegensätzlichen Polen eventuell gar nicht
so sehr widersprüchlich ist, sondern bereits Komponenten

des neuen Weltbildes enthält, womit die beiden Pole

in einem komplementären Verhältnis zueinander stünden.

Ich behaupte, daß dies tatsächlich der Fall ist und
daß es damit in vielerlei Hinsicht Themen vorwegnimmt,
die heute in der Diskussion um die Umweltkrise erst richtig

aktuell geworden sind. Die in der folgenden Liste
aufgeführten Punkte mögen dies belegen!
1. Die Elemente der beiden gegensätzlichen Weltbilder
treten nicht in reiner, sondern in modifizierter Form auf.
So ist die Harmonie in der Landschaft als Repräsentantin

holistischer Auffassungen nicht absolut, sondern
immerbeschränkt und gefährdet, da die Landschaft in
ständiger Veränderung begriffen ist. Ebenso ist aber auch die
dem modernen Denken enstammende Vorstellung von
der Planbarkeit der Dinge nicht unbeschränkt, denn sie

wird ebenfalls durch die Veränderungsprozesse
beeinträchtigt und muß sich immer wieder an neue Gegebenheiten

anpassen.
2. Die Forderung, neben der analytischen die ganzheitliche

Ansprache von Landschaften nie zu vernachlässigen,

kann in das heute diskutierte Fortschreiten weg von
einer rein anthropozentrischen Perspektive, wie sie dem
wissenschaftlichen Denken entspricht, hin zu einer Öko-

zentrischen Sicht, die den Eigenwert natürlicher
Gegebenheiten aufdeckt, eingeordnet werden. Gutersohn
redet ja in diesem Zusammenhang von Ehrfurcht und

richtiger Gesinnung. Dabei handelt es sich klar um eine

vom wissenschaftlich tätigen Subjekt geleistete
Transzendenz des rein wissenschaftlichen Standpunktes, um
das Gewinnen einer erweiterten Vernunft gewissermaßen.

Dessen war sich Gutersohn damals nicht bewußt,
hat er doch den ganzheitlichen Zugang als eigentliches
Kernstück der Geographie als Wissenschaft bezeichnet.
Aber anders hätte dieses Anliegen zu seiner Zeit wohl
gar nicht diskutiert werden können.10
3. Die Befürwortung einer Transzendenz des
Wissenschaftsbereichs im äußeren Sinne kommt in Gutersohns
Plädoyer für die Mitberücksichtigung von lokalem Wissen

zum Ausdruck. Damit werden Subjekte aus dem
außerwissenschaftlichen Bereich in den Prozeß

einbezogen, ganz im Sinne der heute propagierten partizipativen

Verfahren.
4. Wie schon gesagt, beschäftigt sich Gutersohn im
allgemeinen nicht mit den gesellschaftlichen Hintergründen

der laufenden, sich räumlich niederschlagenden
Entwicklung. Als um so bemerkenswerter ist daher seine

das ökonomische Denken und Tun betreffende Aus¬

sage einzustufen, wonach sich dieses aufdie Dauer selbst
schade, wenn es sich am Streben nach Harmonie nicht
auch beteilige. Nun haben sich natürlich weder dieTheo-
retiker noch die Praktiker der Wirtschaft an ein derartiges

Leitbild gehalten, aber vom Standpunkt eines
relational-evolutionären Weltbildes aus muß sich tatsächlich
das Wirtschaftssystem nach politischen, kulturellen und
ökologischen Rahmenbedingungen ausrichten, wenn es
sich nicht bald selbst seine Existenzgrundlagen entziehen

will.
5. Gutersohns Betonung der naturräumlichen Grundlagen

der landschaftlichen Inwertsetzung durch den
Menschen sowie sein Eintreten für den Vorrang
gemeinschaftlicher vor individuellen Interessen geben
Hinweise darauf, wie solche Rahmenbedingungen
aussehen könnten. In der Zwischenzeit belächelt, tauchen
solche Vorstellungen heute in den Diskussionen um
Biooder Ökoregionen und um eine kommunitaristische
Umgestaltung der Gesellschaft wieder auf. Im ersteren Fall
handelt es sich um die Erkenntnis, daß das menschliche
Tun sich verstärkt regionsweise nach dem ökologischen
Potential der vorhandenen Naturgrundlagen ausrichten
sollte, nicht zuletzt als Gegengewicht zu einem
Wirtschaftssystem, das darauf keine Rücksicht nimmt und
nach einem schrankenlosen Handel rund um den Erdball

strebt (vgl. steiner 1996a, Kap. 3). Im letzteren Fall
geht es um eine Bewegung, die die jetzt untersozialisierten

Individuen zurück in Beziehungsnetze bringen
möchte, in denen ein symmetrisches Geben und Nehmen

wieder mehr zur Selbstverständlichkeit wird (vgl.
steiner 1994, Abschnitt 3.3).
Was darüber hinaus vom heutigen Gesichtspunkt aus,
der auch um die seitherige Entwicklung der Geographie
weiß, bei Gutersohn fehlt, ist klar: der Bezug zum
Hintergrund der gesellschaftlichen Strukturen und der darin

handelnden Individuen. Insgesamt aber lese ich aus
seinem Schrifttum die Deklaration des Glaubens heraus,
daß - in meinen Worten - eine angemessene Integration
der verschiedenen Orientierungsweisen unserer Kultur
und der verschiedenen Bewußtseinsebenen der
Individuen zu einem Umgang mit unserer Umwelt führen
müßte, die in «Kunstwerken» resultiert."

Anmerkungen

' Jahr- und Seitenzahlen in Klammern beziehen sich in der
Folge auf die am Schluß verzeichneten, ausgewählten
Arbeiten von Heinrich Gutersohn.
2 Zum Begriff der Komplementarität in einem kulturphilosophischen

Zusammenhang siehe Karl SCHMID 1977.
3 Gutersohns Leistung muß auch auf dem Hintergrund der
äußerst limitierten Ressourcen gesehen werden, die seiner
Professur zugewiesen waren: Bei seinem Rücktritt 1970
verfügte er über zwei Stellen (einen Assistenten und eine
Sekretärin) und einen Jahreskredit von 2000 Franken. Zum

44



Vergleich: Heute beträgt der Personalbestand des
Geographischen Institutes der ETH rund das 10fache, während im
Rahmen eines rund 100fachen Betrages budgetiert wird!
Überhaupt kann man sich kaum mehr vorstellen, mit wie
einfachen Mitteln damals gearbeitet wurde. Gutersohn dazu:
«Instrumente und Apparate waren in meiner Zeit verhältnismäßig

wenig nötig» (1970,17).
4 So gibt es im «Atlas der Schweiz» eine von Gutersohn
bearbeitete Karte der naturräumlichen Gliederung (1973); eine
Karte der kulturräumlichen Gliederung konnte er aber nicht
realisieren.
5 Die Rede von Weltbildern, die in gewissen Epochen der
menschlichen Kulturgeschichte dominieren, ist immer in
einem idealtypischen Sinne zu verstehen. Zu jeder Zeit gibt es
zum vorherrschenden Weltbild Varianten und immer auch
gewisse Gegenläufer.
6 Ich nehme darauf anhand der Rezension von Michael
HAMPE Bezug, die in der «Neuen Zürcher Zeitung» Nr. 118
vom 23. Mai 1996 erschienen ist.
7 Die Überlegung, heute nun könnte hier der Versuch
systemtheoretischer Formulierungen (siehe z. B. Peter WEICHHART

1975, 103ff.) weiterhelfen, ist nicht stichhaltig, denn
auch ein Systemmodell kann immer nur eine limitierte Anzahl
von Elementen umfassen, und zudem entpuppt es sich seiner

Anlage nach, nämlich dem Aufbau aus ebendiesen
Elementen, deutlich als ein Kind des atomistisch-mechanisti-
schen Zeitalters.
8 Bemerkenswert dabei ist, daß Gutersohn aber gerade mit
seinem traditionellen Landschaftskonzept in den
Raumplanungskreisen Anklang fand; ob dies mit dem Inhalt seiner
Botschaft oder aber eher mit seiner Person zu tun hatte, muß
dahingestellt bleiben. Er war sich dieser Kritik übrigens auch
durchaus bewußt: «Es ist für unser Fach abträglich, die
Länderkunde (worunter er die Integration der Landschaftselemente

verstand) zu verneinen oder sie gar verächtlich zu
machen, wie es namentlich bei jüngeren in- und ausländischen
Geographen Mode geworden ist» (1984,10).
9 Zum Vergleich: Ein solcher impliziter, zu einer «Gestalt»
führender Wissensprozeß spielt z. B. auch beim Erkennen von
Gesichtern eine Rolle.
10 In diesem Zusammenhang ist die Notiz noch interessant,
daß HARD (1983) in Abschwächung seiner früheren Kritik die
in dertraditionellen Geographie vorkommende Mischung von
wissenschaftlichem und Alltagsverstand durchaus nicht nur
als Gefährdung, sondern auch als Chance betrachtet.
11 Zur Idee einer solchen Integration und ihren Auswirkungen
siehe STEINER 1996 b.

(1948): Die Bedeutung der Gewässer in der Landschaft. Plan
5(5): 141-146.
(1950): Die Landflucht und ihre Bekämpfung. Der Beitrag der
Landesplanung. Arbeiten aus dem Geographischen Institut
der ETH Nr. 10, Zürich.
(1956): Schweizer Landesplanung: Stand und Aufgaben.
Plan 13 (3): 69-72.
(1957): Betrachtungen zur Eidgenössischen Straßenplanung.
Die Autostraße 26 (7): 109-110.
(1958-69): Geographie der Schweiz. Band I: Jura; Band II

(2 Teile): Alpen; Band lll (2 Teile): Mittelland. Kümmerly + Frey,
Bern.
(1960): Landesplanung und Landwirtschaft. Plan 17 (6):
237-240.
(1961): Sinn und Gestalt der schweizerischen Entwicklungshilfe.

Gymnasium Helveticum 16 (5): 389-404.
(1963): Neuere Wandlungen der Schweizer Kulturlandschaft.
Geographische Rundschau 15 (1): 1-6.
(1964): Aufgaben der Hochschule im Rahmen der
Entwicklungshilfe. Schweizerische Hochschulzeitung 37 (3): 1-12.
(1969): Naturräumliche Gliederung der Schweiz. Beiheft
Nr.46 zu den Zeitschriften des Schweizerischen Forstvereins
(Festschrift Hans Leibundgut); 345-353.
(1970): Bericht über das Geographische Institut der ETH für
die Zeitspanne 1941 -1970. In: Zur Geschichte des
Geographischen Instituts der Eidgenössischen Technischen Hoch-
schuleZürich, 1 -27. Geographisches Institut der ETH, Zürich.
(1973): Naturräumliche Gliederung 1:500000. In: Atlas der
Schweiz, Karte 78. Eidgenössische Landestopographie,
Wabern-Bern.

(1975): Die Geographie in der schweizerischen Landesplanung.

Publikation Nr. 55: 13-17, Geographisches Institut
ETH, Zürich.
(1984): Geographie in den Anfängen der Schweizer
Landesplanung. DISP Nr. 76, 7-10. Institut für Orts-, Regional- und
Landesplanung ETH, Zürich.

Weitere zitierte Literatur

Zitierte Arbeiten von Heinrich Gutersohn

(1932): Relief und Flußdichte. Dissertation an der Universität
Zürich.
(1942): Geographie und Landesplanung. Kultur- und
staatswissenschaftliche Schriften Heft 31. Polygraphischer Verlag,
Zürich (Antrittsvorlesung vom 27. Juni 1942).
(1944): Zur Frage der Planungsregionen. Plan 1: 7-12.
(1946): Harmonie in der Landschaft. Wesen und Ziel der
Landesplanung. Schriftenfolge der Schweizerischen Vereinigung
für Landesplanung Nr. 1.

(1947): Geographie als Bildungsfach. Gymnasium Helveticum

1 (2): 59-64.

GLOY, K. (1995/96): Das Verständnis der Natur. Bd.1: Die
Geschichte des wissenschaftlichen Denkens; Bd. 2: Die
Geschichte des ganzheitlichen Denkens. C. H. Beck, München.
HARD, G. (1973): Die Geographie. Eine wissenschaftstheoretische

Einführung. Walter de Gruyter, Berlin.
HARD, G (1977): Für eine konkrete Wissenschaftskritik. Am
Beispiel der deutschsprachigen Geographie. In: J. ANDEREGG

(Hrsg.): Wissenschaft und Wirklichkeit. Zur Lage und
zur Aufgabe der Wissenschaften, S. 134-161. Vandenhoeck
& Ruprecht, Göttingen.
HARD, G. (1978): Noch einmal: Die Zukunft der physischen
Geographien. Zu Ulrich Eiseis Demontage eines Vorschlags.
Geographische Zeitschrift 66 (1): S. 1-23.
HARD, G. (1983): Zu Begriff und Geschichte der «Natur» in
der Geographie des 19. und 20. Jahrhunderts. In: G. GROSSKLAUS

und E. OLDEMEYER (Hrsg.): Natur als Gegenwelt.
Beiträge zur Kulturgeschichte der Natur, S. 139-167. Karlsruhe.

HARD, G. (1985): Alltagswissenschaftliche Ansätze in der
Geographie? Zeitschrift für Wirtschaftsgeographie 29 (3/4):
S. 190-200.

45



HEEB, J., u. a. (1996): Forschen für eine nachhaltige Schweiz wandeis im Laufe der kulturellen Evolution. In: A. ZIEMKE und

- ein Diskussionbeitrag der Schweizerischen Akademischen R. KAEHR (Hrsg.): Realitäten und Rationalitäten (Selbstorga-
Gesellschaft für Umweltforschung und Ökologie (SAGUF) für nisation Bd. 6), S. 7-49. Duncker & Humblot, Berlin.
Planung, Durchführung und Umsetzung von Forschungs- STEINER, D. (1996a): Umwelterhaltung durch Selbstbestimprojekten.

SAGUF, Zürich. mung. In: Hansjürg BÜCHI und Markus HUPPENBAUER
POLANYI, M. (1985): Implizites Wissen. Suhrkamp, Frankfurt (Hrsg.): Autarkie und Anpassung. Zur Spannung zwischen
a. M. Selbstbestimmung und Umwelterhaltung, S. 257-283. West-
SCHMID, K. (1977): Das Genaue und das Mächtige. Artemis, deutscher Verlag, Opladen.
Zürich und München. STEINER, D. (1996b): Kunstfertigkeit als Versöhnung von
STEINER, D. (1994): Vernünftig werden heißt weiblich wer- Geist und Seele. In: D. REICHERT (Hrsg.): Räumliches
den! In: W. ZIERHOFER und D. STEINER (Hrsg.): Vernunft Denken, S. 405-409. vdf Hochschulverlag AG an der ETH

angesichts der Umweltzerstörung, S. 197-264. Westdeut- Zürich, Zürich.
scher Verlag, Opladen. WEICHHART, P. (1975): Geographie im Umbruch. Ein me-
STEINER, D. (1995): Auf was bauen wir: Realität oder Ratio- thodologischer Beitrag zur Neukonzeption der komplexen
nalität? Zur humanökologischen Bedeutung des Weltbild- Geographie. Franz Deuticke, Wien.

46


	Heinrich Gutersohn 1899-1996 : geographisches Denken zwischen Tradition und Moderne : widersprüchlich oder komplementär?

