
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 48 (1993)

Heft: 2: Wald - Seele - Kultur

Artikel: Individuum - Gesellschaft - Umwelt : ein Bericht für eine Akademie

Autor: Reichert, Dagmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872386

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1993 - Nr 2 Dagmar Reichert

Individuum - Gesellschaft - Umwelt:
Ein Bericht für eine Akademie

Offenbar war sie zur Überzeugung gelangt, da/3 er für die
momentane Umweltdiskussion wichtig wäre. Wie sonst war
es zu versieben, daß sie ihren Vortrag mit Kafka begann?
«Hohe Herren von der Akademie!» sagte sie. «Sie erweisen

mir die Ehre, mich aufzufordern, einen Bericht
darüber einzureichen, wie man Menschen dazu bringen
könnte, umweltverantwortlicher zu handeln. In diesem
Sinn kann ich leider der Aufforderung nicht nachkommen.»

Pause. Was das Ganze aber mit Kafka zu tun haben
soll, isl mir nicht klar. Ich beschließe, einmalabzuwarten. Sie

fährt fori:
«Wie Sie wissen, haben wir uns in den letzten drei Jahren
in einem Forschungsprojekt mit der Frage des
umweltverantwortlichen Handelns von Schweizerinnen und
Schweizern beschäftigt. Ausgangspunkt dafür war die
Diskussion um das Waldsterben. Besorgt über die zunehmende

Umweltzerstörung und auch über die politischen
Polemiken in Reaktion darauf, ging es uns darum.
Möglichkeiten zu gesellschaftlichen und politischen Veränderungen

zu überdenken und Meinungen dazu zu erheben.
Dabei schien es uns bald erforderlich, eine in der
Umweltpolitik und in umweltengagierten Kreisen heute häufig

gestellte Frage neu zu formulieren: die Frage. <wie

bringen wir die Leute dazu, umweltverantwortlicher zu
handeln?). Eine solche Problemstellung kann nicht länger

als Ausgangspunkt dienen, impliziert sie doch gerade
jene Verabsolutierung eigener Zielsetzungen und jenen
instrumenteUen Zugriff auf die Mitwelt, die wir für die
Umweltzerstörung verantwortlich machen. - So ist also
die Einschränkung zu verstehen, die ich zuvor getroffen
habe: Ich kann und will einer Aufforderung nicht
nachkommen, hier Rezepte für effiziente Sozialtechnologie
anzubieten, und sei's auch zum 'guten Zweck) des
Umweltschutzes. Was ich dagegen gerne anbieten würde,
sind Überlegungen zu einer verständigungsorientierten
Umweltpolitik.

Mit verständigungsorientierter Umweltpolitik meine
ich, um es eingangs kurz zu umreißen, eine Betrachtung
menschlicher Umweltbeziehungen im Rahmen des
jeweils spezifischen Lebensalltags von verschiedenen
Personen. Ein solches Vorgehen berücksichtigt neben
äußerlichem sichtbarem Verhalten auch die eigentlichen
Intentionen handelnder Menschen und versucht, die
möglicherweise sehr unterschiedlichen Sichtweisen und
Bewertungen zur Sprache zu bringen.» Na, das klingt ja
sehrschön, denke ich. und obwohl ich auch bei mir die Abneigung

gegen vorformulierte umweltpolitische Verhaltensan¬

weisungen kenne («Gehören Sie zu den Menschen, die
immer noch nicht A lu sammeln ?»), bleibe ich doch erst einmal
ein bißchen skeptisch. Wie stellt sie sich das in der Praxis vor,

frage ich mich. Statt einer näheren Erklärung kommt aber
ein Sprung...
«Ein zentrales Thema der Schriften Kafkas ist das
Verhältnis von Individuum und Gesellschaft2 und seine
Mechanismen der Macht. Von seinen Wahrnehmungen
kann sich sozialwissenschaftliche Forschung, auch eine
Analyse der heutigen Umweltdiskussion, leiten lassen.
Ich möchte Ihnen dafür drei Beispiele geben:
Im -Bericht an eine Akademie- schildert der Berichtende
den Erziehungsprozeß, der ihn zum ernstzunehmenden
Referenten und Gesprächspartner gemacht hat. Er
beschreibt, wie er sich einer Dressur unterwarf und seine
Tiernatur ablegte, um sich in die menschliche Gesellschaft

hinein zu befreien. Ein zweites Beispiel: Im Roman
<Der Prozeß- werden Schuld und Außenseitertum
miteinander assoziiert, kafka zeichnet ein Verhältnis
zwischen Individuum und Gesellschaft, in dem die Gesellschaft

als Gericht über die Individuen urteilt. Der 'Besitz
von Freiheitsgraden, die nicht zur Heilung der Sozietät
aufgewendet werden» (monikova 1990. p. 19). macht
schuldig. Beharrt jemand, wie Josef K„ auf dieser
'Asozialität), so .endet der Prozeß nicht mit einem Schuldspruch,

sondern durch eine Zerstörung des Verhängnisses

in sich selbst) (ebd.. p. 21). Das Individuum wird getötet,

kafkas (Schloß), um ein drittes Beispiel zu nennen,
kann man als Beschreibung der Entstehung von Macht
aus einer kollektiven Projektion lesen (adamzik 1992

und monikova 1990). Die Tätigkeit des Landvermessers
läßtjene Projektionsstrahlen erkennen. Sie treffen sich in

einem unerreichbaren, irrealen Ort. Seine Realität, die
zentrale Macht des Schlosses, entsteht erst im gemeinsamen,

einheitlichen Diskurs der Dorfbewohner. Sie ist eine

Schöpfung, die sich verselbständigt und die Organisation

ihrer Schöpfer besorgt (monikova 1990. p. 74).» So

meint sie das also mit Kafka. Ich ahne, woraufsie hinauswill.
Aber ganz durchschaue ich die Verbindung mit der
Umweltdiskussion noch nicht! Immerhin darfhier wenigstens
einmal jemand anderer als GIDDENS die Metatheorie liefern,
denke ich.

«Hohe Herren von der Akademie! Sie sehen schon, unter
welchem Aspekt ich mich der Umweltdiskussion nähern

Dagmar Reichert. Humangeographm. Geographisches
Institut der ETH, Winterthurerstraße 190. 8057 Zürich

72



möchte. Im genannten Forschungsprojekt wurden
verschiedene Aspekte angesprochen', doch ich will, angeregt

von kafka. hier besonders einen herausgreifen: die
Frage nach den Vorstellungen von der Beziehung
zwischen Individuum und Gesellschaft, wie sie der heutigen
Umweltdiskussion zugrunde liegen. Es geht mir dabei

weniger um den bekannten Prozeß ihrer gegenseitigen
Strukturierung.'' Dagegen interessiert mich das Ausmaß
der Verbindlichkeit bestimmter gesellschaftlicher Strukturen

und der Grad ihrer Allgemeinheit bzw. Spezifität.
Das Bemerkenswerteste an der öffentlichen Diskussion
um Umweltschutz und umweltverantwortliches Handeln
besteht für mich nämlich darin, wie in ihr - häufig implizit

- Verbindlichkeit und Allgemeinheit unter Berufung
auf die Umweltsituation neu definiert werden. Dies
möchte ich zeigen und auch Argumente für eine
bestimmte Beziehung zwischen Individuum und Gesellschaft

liefern: eine Beziehung, die durch ein Vertrauen in
die Verantwortungsfähigkeit der Gesellschaftsmitglieder
und in das kreative Potential einer Vielfalt von Lebensformen

gekennzeichnet ist. Ihr könnte es meiner
Überzeugung nach längerfristig eher gelingen, die Umweltzerstörung

zu verringern.
Meine Vorgangsweise kann einer bestimmten
weltanschaulichen Position zugeordnet werden, einer Skepsis
gegenüber einem Krisenmanagement durch Experten
und gegenüber Verfahrensänderungen in der Demokratie

zur raschen Ermöglichung (unpopulärer Maßnah-
men>(LlNKE 1991.p. 15). Dagegen stehtsie einerweiteren
Intensivierunggesellschaftlicher Lernprozesse durch
basisdemokratische Entscheidungsfindung bei möglichster

persönlicher und regionaler Eigenverantwortlichkeit
nahe. Die Konzeption verständigungsorientierter

Umweltpolitik steht vor diesem Hintergrund.
Nun möchte ich zu Beginn ...» Sie wird unterbrochen.
Jemand in derzweiten Reihe stellt eine Frage Erspricht so leise,

ich kann ihn nicht... Ach ja: Wie denn ein solches
wellanschaulich gefärbtes Forsclnmgsinleresse mit der Wertfreiheit
der Wissenschaft zu vereinbaren sei, möchte er wissen. Eine
solche Frage warja zu erwarten -von ihr anscheinend auch.

Wie ich sie kenne, ist ihr diese Frage gerade recht!

«Ich bin Ihnen für diese Frage sehr dankbar, denn es ist
offenbar immer noch wichtig, dies klarzustellen. Ich kann
es ganz kurz tun: Die Zielsetzungen von Politik und
Wissenschaft sind für mich grundsätzlich verschieden. Während

es in der einen um die Abstimmung unterschiedlicher

gesellschaftlicher Interessen geht, soll die andere
Annahmen über Zusammenhänge der Welt kontrolliert
weiterdenken. Dabei steht die Forschung jedoch nicht
(üben der Welt oder außerhalb der Gesellschaft. Immer
geht sie von sehr spezifischen Begriffen und Problemde-
finitionen aus, von Abgrenzungen des Untersuchungshorizontes,

die in ihrer Bedingtheit stets bestimmten
Werthaltungen im Feld gesellschaftlicher Interessen
zugeordnet werden können. Konsequenterweise muß
wissenschaftlichen Ergebnissen deshalb der Status von
(Resultaten unter der Voraussetzung von...> gegeben
werden, und von Wissenschafterinnen muß verlangt werden.

diese Voraussetzungen möglichst explizit zu machen.
Politische Entscheidungen können sich dann nicht einfach
hinter angeblich wertfreien Forschungsergebnissen
verstecken, als wären diese (der Wahrheit letzter Schluß».*
Sie mögen sich hinsichtlich der Konsequenzen ihrer
Beschlüsse an Forschungsarbeiten orientieren, doch bleiben

politische Entscheidungen Ausdruck der Macht
spezifischer Interessensgruppen. Dies ist mein Verständnis
von der Leistungsfähigkeit wissenschaftlicher Gutachten.

Es scheint mir. daß damit die in der Umweltpolitik so

häufigen, der Wissenschaft schadenden Polemiken unter
Berufung aufGutachten und Gegengutachten vermieden
werden könnten. Soweit zu Ihrer Frage.
Bestimmten Werthaltungen kann es auch zugeordnet
werden, was ich Ihnen nun als meine Sicht von den Ursachen

der Umweltzerstörung schildere. Diese liegen für
mich nicht in ungenügender Moral, in der Unverantwort-
lichkeit von Menschen oder gar in grundsätzlicher
menschlicher Unvernunft. Die Umweltzerstörung ist für
mich ein Ergebnis der kulturellen Entwicklung der
Moderne, deren befreiende Kraft sich unter dem Versprechen

von Sicherheit und Autonomie zunehmend gegen
sich selbst gewandt hat. Eine solche Diagnose ist nicht
neu', doch findet sie in der Schweizer Umweltdiskussion
wenig Beachtung. Dort wird in der Ursachenfrage
vorwiegend personenzentriert und in Kategorien von
Schuld gesprochen.
Das erste Argument einer Kritik der Moderne, und
gleichzeitig eine wichtige Erklärung für die heutige
Umweltzerstörung, betrifft deren Organisation von sozialen
Beziehungen und Umweltbeziehungen nach Kriterien
einer verarmten Auffassung von Vernunft. Über die genaue
Form dieser (Verarmung) bestehen viele verschiedene
Meinungen. Eine davon, jene der frankfurter schule,
ist gegenüber anderen insbesondere dadurch
gekennzeichnet, daß sie vom ursprünglichen emanzipatorischen

Anspruch der Aufklärung so viel wie möglich
bewahren will." Vertreter dieser Richtung bezeichnen die
verarmte Vernunft als ünstrumentelle Rationalität» und
beschreiben sie als alleinige Orientierung auf möglichste
Wirksamkeit und Effizienz in der Zweckerreichung. Die
traditionelle ökonomische Rationalität und ihr Homo
oeconomicus sind ein Beispiel dafür. Es wird kritisiert,
daß diese Denkweise in unserer Kultur auch in Bereiche
vorgedrungen sei, in denen es weniger um Verfügbarkeit
als vielmehr um Verstehen und Respektieren gehe und in
denen über die jeweils angemessenen Ziele und Mittel
des Handelns unter den Beteiligten eine einhellige
Meinung nicht vorausgesetzt werden könne.
Besonders die unter den Auspizien der instrumenteUen
Vernunft erfolgte Reorganisation vieler sozialer
Beziehungen durch systemisch geregelte Institutionen kann
als eine Ursache der Umweltzerstörung angesehen werden.

In solchen Institutionen gilt als legitim, was deren
jeweilige formale Vorschriften befolgt, und eine darüber
hinausgehende Rechtfertigung kann entfallen. Durch
solche (systemische Integration) wurde zwar die Koordination

von Handlungen wesentlich erleichtert, doch ist
ihr ein guter Teil8 jener verselbständigten Tendenzen zu-

73



zuschreiben, die wir als Entwicklungen gegen den Willen
aller Beteiligten erfahren; als Macht des kollektiv
projizierten (Schlosses», das sich verselbständigt und die
Organisation seiner Schöpfer besorgt.

Kafkas Texte lenken die Aufmerksamkeit auch auf ein
zweites kritisches Merkmal der kulturellen Entwicklung,
eines, an dem die Konzeptionen der frankfurter schule

eher vorbeigehen, und aus dessen Berücksichtigung -
insbesondere für Habermas' kommunikationszentrierte
Konzepte - eventuell auch ein Korrektiv entwickelt werden

könnte. In der Schwierigkeit, die unsere Gesellschaft
im Anerkennen von Fremdem und Abweichendem hat.
drückt es sich symptomatisch aus, und in der Extremform

nationalistischer und fundamentalistischer
Bewegungen mit ihrem hohen Angleichungszwang haben wir
es aktuell von Augen. Dabei sind mit dem (Fremdem, das

angeglichen werden soll, nicht nur fremde Menschen, eine

weibliche Kultur oder sogenannte Randgruppen
gemeint, sondern auch die biophysische Welt. Sie wird als
(Ressource» und (Grundstück» in den Markt eingegliedert

oder in kontrollierte Reservate verpackt. Selbst in
unserem geschätzten Naturbegriff passen wir die biophysische

Welt unseren Bedürfnissen an. Elfriede jelinek
drückt es in ihrem letzthin erschienenen Theaterstück
treffend aus: (Erst in unserem Trauern entsteht sie, die
Natur, wird erst richtig wach beim Gedanken an ihr Ende.

Diese Bäume, das vertrocknete Gestrüpp (...): wären

sie ungefährdet, wir beachteten sie nicht! Wir
sind nicht mehr allein, wir ahnen uns im Größeren: das

gefällt uns. Wir können retten und dem Zerstörten eine
neue Gestalt geben: unsre!» (1991, p. 20/21)»Kommtauch
sie jetzt mit dem Anlhropozenlrismus-Klagelied? In letzter
Zeit höre ich das so oft, ganz als ob man nun nicht mehr
zufrieden wäre, die Welt mit menschlichen Augen zu sehen, und
eine Art «ewiger Wellgeist» sein wollte. Wie sollen wir denn
anders denken als von uns aus? Zuerst, als sie das von der
Schwierigkeil mit Abweichendem und vom Anpassungs-

zwang sagte, dachte ich, es gehe ihr um die Vereinheitli-
chungstendenzen der Massengesellschafl oder um die Steuerung

der Meinungsbildung durch Massenmedien und den

Wellbezug, der durch die Zunahme medial vermittelter
«Erfahrungen» verschwindet. Da kann ich den Zusammenhang
mit der Umweltzerstörung leicht sehen. Aber sie redet offenbar

irolzdem nicht über das. Schade, daß das nicht mein
Referat ist!... Jetzt weiß ich nicht, wo sie inzwischen... Was sagt
s/e?«...geht dabei verloren und wird in seinen
Existenzmöglichkeiten beschnitten. Dies selbst dann, wenn wir es

in schützender Absicht erfassen. Die Schwierigkeit im
Anerkennen von Anderem kommt daher, daß wir Fremdes

- andere Meinungen, Menschen oder die biophysische

Welt - nur dann erkennen oder eventuell
berücksichtigen, wenn wir es zum «Gleichen» gemacht haben,
d. h. in unserer Sprache erfaßt und in unserer Sicht in seiner

Gestalt bestimmt haben. Dies betrifft nicht nur
Informationsinhalte, sondern reicht bis zu einer bestimmten,
spezifisch modernen Auffassung von Kommunikation,
in der alles, was den Kriterien eindeutiger Repräsentation'

nicht gehorcht, überhört bzw. nicht als sinnvolle

Aussage anerkannt wird. Diese Tendenz, Anderes zum
Gleichen zu machen, ist für mich ein wesentlicher Grund
für die Umweltzerstörung: direkt, weil sie einen erfassenden

eher als einen begreifenden Zugang zur biophysischen

Welt mit sich bringt, und indirekt, weil sie kon-
textuelle und regionale Unterschiede übersieht,
gesellschaftliche Vielfalt reduziert, und einheitliche Bedürfnisse

schafft, die bestimmte Orte oder Aspekte der biophysischen

Welt konzentriert belasten.

Dies wäre nicht erwähnenswert, wäre die Tendenz,
Anderes zum Gleichen zu machen, eine (anthropogene»
Konstante, eine notwendige Rahmenbedingung menschlicher

Beziehungen. Dies ist jedoch meiner Ansicht nach
nicht der Fall. Ich stimme jenen zu, die ein bestimmtes,
spezifisch neuzeitliches Selbst-Verständnis des
Menschen dafür verantwortlich machen.1" Es ist das Selbst-
Verständnis des Menschen als «Subjekt», als
selbstbestimmtes" «Ich). Dieses (Subjekt) - üblicherweise männlich

- bestimmt sich durch Abgrenzung und teilt die Welt
dazu dualistisch auf, indem es sich ein Nicht-Ich
gegenüberstellt, das von ihm zur Sicherung seiner Autonomie
kontrolliert und beherrscht wird. Das Andere, das sich
das (Subjekt) derart als Objekt gegenüberstellt, wird dann
als (Natur», (Fremdes» oder Vernunftloses - üblicherweise

weiblich - definiert, d.h. ausgegrenzt. Dabei wird es

notwenig verkannt. Aufdie Dauer fügt es sich nicht und

zwingt das Subjekt einzusehen, daß es sich in seinem
Selbstbild ebenso verkennt und daß. was es ausgegrenzt
und von sich distanziert hat, in ihm selbst liegt.
Dieses spezifische Selbst-Verständnis des Menschen der
Moderne, sein Selbstbild als (Subjekt», ist für mich neben
den erwähnten (Verarmungen» der Vernunft die zweite
tiefere Ursache der Umweltzerstörung, eine kulturelle
Ursache auch sie. Jene, die nur die erste, die moderne
Vernunft korrigieren wollen und das Selbst-Verständnis
des vernünftig denkenden oder sprechenden Menschen
nicht hinterfragen, greifen zu kurz. Immerhin aber, und
das will ich gerne zugestehen, reichen sie schon weiter als

jene, welche die Umweltzerstörung einfach auf das

unmündige Verhalten der Bürger zurückführen.» Okay. Das

mit dem Anlhropozenlrismus nehme ich ihr ab, wenn sie

meint, daß der Mensch nur von sich aus denken kann, aber
neu überlegen muß, was er mit «sich» meint - eine Art
«anthropo-» ohne den «-zenlrismus» des modernen Subjekts
vielleicht. A ber insgesamt doch: selbst wenn sie für die Um-
wellzerslörung kulturelle Ursachen sieht, letztlich können
diese doch wieder nur durch Veränderungen individuellen
Handelns beseitigt werden. Gut. es geht dann um viel weitere
Bereiche als einfach Energie- undRohstoffsparen ...A ber die
Bereiche, um die es gehl, sind verdammt groß und mächtig.

Wie soll man da eine realistische Chance haben? Sie

frag! sich das offenbar nicht!
«Damit möchte ich aufdie laufende Umweltschutzdiskussion

in der Öffentlichkeit zu sprechen kommen. Ich
meine, daß in Umweltpolitik und umweltengagierten
Kreisen heute häufig Strategien vorgeschlagen werden,
die in ihrem Kern nur genau das wiederholen, was -
zumindest nach meiner Ansicht - die Ursachen der Um-

74



weltzerstörung sind: instrumentelle Vernunft und ein
Selbst-Verständnis, das das Fremde zum Gleichen macht.
Nehmen Sie die Situationsbeschreibung, die man heute
vielfach hört, als Beispiel.

In den letzten zehn Jahren fand innerhalb der Schweizer

Bevölkerung eine zunehmende Sensibilisierung
für Umweltfragen statt. Die Umweltzerstörung wurde
als zentrales Problem erkannt. Heute sind die meisten
Menschen darüber hinaus über die umweltschädigenden

Konsequenzen bestimmter Handlungsgewohnheiten

weitgehend informiert. Sie wissen, was sie tun
könnten, um umweltverantwortlicher zu sein. Kaum
jemand in der Schweiz hat von Abfallrecycling,
Verringerung des Individualverkehrs oder bestimmten
Energiesparmöglichkeiten noch nichts gehört. Mehr
noch: Wenn man Schweizerinnen und Schweizer
fragt, finden sie dies an und für sich auch richtig. Leider

aber funktioniert es in der Realität nicht so ganz.
Das zentrale Problem ist heute: Die Leute wissen

zwar, was sie tun sollten, aber sie tun es nicht. Wie
bringen wir die Leute dazu, nicht nur zu reden,
sondern auch wirklich umweltverantwortlicher zu
handeln?

Als (zentrales Problem» wird hier die sogenannte Ein-
stellungs-Verhaltens-Diskrepanz betrachtet, und man
schlägt vor, sie (über die Geldbörse», durch Umwelterziehung

oder - der momentanen Weisheit letzter Schluß -
durch dustvollere Handlungsvorschläge» zu verringern.
Auch die aktuelle sozialwissenschaftliche Umweltforschung

setzt bei der Einstellungs-Verhaltens-Diskrepanz
ihren Schwerpunkt. Mit Hilfe von Marktforschungsmethoden

läßt das deutsche Umweltbundesamt (Das ökologische

Problembewußtsein umweltrelevanter Zielgrup-
pen> ermitteln (billig u.a. 1987), (Kausalmodelle des
Umweltbewußtseins» und (Einflußschemata für
umweltbewußtes Verhalten» werden entwickelt. Ich frage mich
manchmal, welche Umweltforscher diese Verknüpfungsgebilde

aus koeffizientengewichteten Zahnradvariablen
auch zur Beschreibung des eigenen Handelns anwenden
würden.
Wie dem auch sei. Die Problemdefinition allein erinnert
schon an die unmittelbare Zweckgerichtetheit instru-
menteller Rationalität: (Wie bringen wir die Leute dazu,
umweltverantwortlicher zu handeln?» Wer so fragt, stellt
sich über (die Leute». Nicht aufdie gleiche Ebene, indem
er/sie versucht, eigene Anliegen bei anderen zu vertreten,
sondern in gleichsam erzieherische Verantwortung über
sie. Und wer so fragt, fragt sich offenbar nicht, ob das
«Lernziel», das er/sie «den Leuten» setzt, auch wirklich
deren Ziel ist. Zur schärferen Formulierung dessen, was ich
hier beschreibe, möchte ich noch einmal Elfriede jeli-
nek zitieren: <Nie können diese Naturschützer ihr Sein
einfach loswerfen, sie krallen sich immer nur an sich fest.
Ja. Sie machen sich fest an sich selbst, die sie nur sich im
anderen sehen. Und sprechen für alle. Nie für sich. Immer
nur für alle. Entsetzlich, aber machbar!» (1991, p. 24).

Hohe Herren von der Akademie! Ich hoffe, Sie verstehen,
daß es mir nicht darum geht, die positiven Motive (dieser
Naturschützer» und deren persönliche Betroffenheit und
Verantwortungsgefühl schlechtzumachen. Gerade weil
ich dies anerkenne.gilt es aber zu fragen, ob ihre Ziele mit
solchen Strategien erreichbar sind. Meine Skepsis gegenüber

Lösungsversuchen auf der Basis instrumenteller
Vernunft vertiefte sich durch Erfahrungen bei dem
erwähnten Forschungsprojekt: Wir sprachen darin in
ausgedehnten themenzentrierten Interviews mit verschiedenen

Schweizern und Schweizerinnen über umweltverantwortliches

Handeln; mit Wirtschaftsmanagern und
Abwarten. Hausfrauen und Direktorinnen, Autoparteimitgliedern

und Umweltaktivisten. Schülern und Pensionisten.

Niemand von ihnen müßte erst dazu motiviert
werden, etwas für die Umwelt zu tun, und eine Frage, <wie

bringt man sie dazu», wäre völlig verfehlt. Dagegen wurde
deutlich, wie sehr diese Menschen in je eigenen (Welten»

leben und wie fremd ihnen andere Lebenszusammenhänge

sind.-' Dieser großen (innerkulturellen Distanz»
entsprechend unterschiedlich waren auch die Vorstellungen

von den Ursachen der Umweltzerstörung und
den geeigneten Mitteln, sie zu verringern. Sie reichten
z. B. von weniger ökonomischem Denken in unserer
Gesellschaft bis zu deren besserer wirtschaftlicher
Durchorganisierung oder von einer Reduktion von Großtechnologie

aus Umweltschutzgründen bis zu deren weiterer
Förderung zum Wohle der Umwelt. Von einer
einvernehmlichen Zielvorstellung, wie man sie in der
instrumenteUen Vernunft impliziert, kann keine Rede sein. Es
scheint vielmehr nötig, diese Differenzen in Zielen und
Mitteln in der Umweltdiskussion explizit anzusprechen.
Bestehende und in Entwicklung befindliche Formen
partizipativer Konfliktlösung und Mediationsverfahren
zeigen, wie dies geschehen könnte, so daß unterschiedliche

Positionen ernst genommen werden - was nicht
akzeptieren heißen muß - und zwischen ihnen vermittelt
werden kann. Erst in einem solchen Kommunikationsprozeß

kann man, so meine ich, sinnvolle Erwartungen
an umweltverantwortliches Handeln formulieren.» Ja, ich
sehe schon, worauf sie hinauswill, aber traut sie da den

Durchschnittsbürgern nicht zu viel zu? Da muß ich jetzt
schon etwas sagen! letzt schaut sie her. «Ichfrage mich, ob

Sie nicht von einem sehr positiven, ich möchte sagen zu positiven

Menschenbild ausgehen. Es gibt doch auch viele
Menschen, die froh sind, wenn andere ihnen sagen, was sie zu tun
haben, und wenn ihnen andere die Verantwortung abnehmen.

Man mag das bedauerlich finden, das finde ich auch,
aber das isl doch nun einmal so. vielleicht isl es sogar eine
Mehrheit!»
Ja, so wird häufig argumentiert. Ich kann mir aber nicht
vorstellen, wie man hoffen könnte, etwas derart
Vielschichtiges und Mannigfaltiges wie die Umweltzerstörung

zu verhindern, wenn man nicht aufdie Fähigkeit -
zumindest aufdie Lernfähigkeit - aller Menschen
vertraute. Ihnen dies a priori abzusprechen und damit auch
keine Lern- und Erprobungsmöglichkeiten zu geben,
scheint mir katastrophaler, alsjede Umweltzerstörung es

sein könnte. Also: Ich bin mir im klaren, daß ich von ei-

75



nem positiven Menschenbild ausgehe, doch ist dies für
mich der einzige realistische Ausgangspunkt, und meine
Eindrücke aus unseren Interviews haben dieses Bild
sogar noch gefestigt.
Ich möchte Ihnen nun noch ein Beispiel daftirgeben. wie
in der heutigen Umweltdiskussion das Fremde zum Gleichen

gemacht wird und zum Schutz der Umwelt ein
Selbstverständnis aufrechterhalten wird, das im
Verdacht steht, eine Ursache ihrer Zerstörung zu sein. Es

zeigt sich darin, wie in Urteilen über die Einstellungs-Ver-
haltens-Diskrepanz nur auf das Sichtbare gesetzt wird.
Ironischerweise wiederholt hierin eine Ideologie der
Konsumgesellschaft: Was zählt, ist, was man sieht. Dann
aber bleiben unterschiedliche Intentionen und
Voraussetzungen unbeachtet, und allen anderen werden die

eigenen Prämissen unterstellt. Man kritisiert ihre Inkonsi-
stenz, während hinter der Fassade des Beobachtbaren
materielle Hindernisse (z.B. bauliche Gegebenheiten
oder die Erschließung mit öffentlichem Verkehr) ebenso
unsichtbar geblieben sind wie strukturelle Erschwernisse
durch die Gesellschaftsordnung (z. B. Mehrfachbelastung

berufstätiger Frauen). Die Tendenz zur Reduktion
des Fremden auf das Gleiche zeigt sich nicht nur in der
Dominanz des Sichtbaren, sondern auch in der
Vereinheitlichung von Sichtweisen. Diese kann um so eher
stattfinden, als wir das Andere nicht direkt und aktiv
wahrnehmen, sondern es medial aufbereitet konsumieren.
Elfriede jelinek, die ich hier nochmals zitieren will,
schreibt dazu: <Die Kameras leuchten wie Morgenröte.
Jeder Blick wird festgeschrieben. Und aufden vergifteten

Boden werden Meinungen gehäuft wie Essen aufeinen

Teller, das unter Beilagen erstickt. So wie sie durch ihre

Bilder ersetzt worden sind, so wollen sie wohl die
Landschaft durch sich selbst ersetzen. Das Gesehene

wird dadurch herabgesetzt, daß es bloße Erfahrung
wird. Was Wald war. wird Bild. Was Berg war. wird Bild.
Die Natur wird Gegenstand. Sie wird aufder Speisekarte
Bestelltes...- (1991, p. 25) Mit dem Verlaufder
Waldsterbensdiskussion und der dabei erfolgten Verwendung von
Bildern zur Mobilisierung der Öffentlichkeit könnte ich
diese Kritik bestens illustrieren."» Jetzt melde!sich da vorne

jemand: «Aber es kommt doch letztlich aufdas Sichtbare

an. aufdas. was sich für die Umwell ergibt!» sagt er. «das

Verkehrsaufkommen wächst doch weiter, auch der Abfall und.

zumindest im Dienstleistungssektor, auch der Energiebedarf

Das können Sie doch nicht einfach hintanstellen!» Ja,

das, finde ich. ist ein guler Einwand. Ich bin neugierig, was

sie daraufsagt!
«Sie sagen, es kommt auf das Sichtbare an. Das ist
offensichtlich. Doch wann kommt es darauf an? Was tun zu
können, kommt es auf das Sichtbare an? Ich meine, die

gesellschaftlichen Hintergründe der Umweltzerstörung
verstehen zu können, genügt nicht allein das Sichtbare,
und. wichtiger noch: Für eine längerfristig wirksame
Verringerung der sichtbaren Umweltbelastungen - Verkehr,

Abfall usw. - kann es nicht gleichgültig sein, durch welche

unsichtbaren kulturellen und politischen Prozesse

sie erreicht werden. Dies zu behaupten wäre nur ein
weiteres Beispiel instrumenteller Vernunft!

Aber Ihre Frage bringt mich wieder zum Ausgangspunkt
meines Vortrages, und ich kann zusammenfassen: Es

ging mir darum, mit einer bestimmten Vorstellung von
Vernunft und vom vernünftigen Menschen, mit
instrumenteller Vernunft und modernem Subjekt, zwei Ursachen

für die heutige Umweltzerstörung zu beschreiben
und zu zeigen, wie leicht beide Vorstellungen durch
Argumentationsweisen der laufenden Umweltdiskussion
weiter erhalten und vielleicht sogar auf neue Bereiche

ausgedehnt werden können. In beiden Fällen, bei der
Fragenach der Art der Vernunft, die umweltverantwortliches

Handeln leiten soll, und bei der Frage nach unserem
Selbst-Verständnis in der Begegnung mit Anderem geht
es um Formen, in denen gesellschaftliche Strukturierung
stattfindet, d. h. um die Art, in der sich die Beziehungen
zwischen Individuen und Gesellschaft anläßlich der
Umweltzerstörung neu organisieren. Sie verdienen wesentlich

mehr Aufmerksamkeit. Ausgangspunkt dafür können

uns Erzählungen, wie jene von kafka sein, die über
die Formen dieser Beziehung berichten. Und auch Ihnen,
hohe Herren von der Akademie, habe ich heute davon

nur berichtet.»

Anmerkungen

' Es handelt sich um das Forschungsprojekt -Umwelt zur
Sprache bringen-, an dem ich zusammen mit Wolfgang
Zierhofer, D.Steiner, Huib Ernste. Christoph Bättig und Markus
Vetterli am Geographischen Institut der ETH Zürich arbeitete.

Die Ergebnisse werden im gleichnamigen Buch dargestellt

(REICHERT und ZIERHOFER 1993)
2 -Gesellschaft-verstehe ich hier und in der Folge im dynamischen

Sinne, d. h. als Strukturierungsprozeß.
3 Themen wie: Was denken Schweizer und Schweizerinnen
über die Umweltzerstörung und ihre Ursachen? / Wie kann
man umweltverantwortliches Handeln weiter erleichtern? /
Sind Schweizer und Schweizerinnen durch die Umweltdiskussion

verunsichert? / Was kann man aus der Diskussion
um das Waldsterben für den Umgang mit Unsicherheit bei
anderen Umweltgefahrdungen lernen? / Unter welchen
Voraussetzungen konnten marktwirtschaftliche Steuerungsinstrumente

der Umweltökonomie nicht kontraproduktiv
sein7 / Welche Möglichkeiten bieten institutionelle Innovationen

als Erweiterung der traditionellen Umweltpohtik? /
Was können Vernunft und Rationalität angesichts der Um-
weltzerstorung bedeuten?
- Siehe GIDDENS 1984
5 So würde z. B. eine Studie zur öffentlichen Umweltdiskussion,

bei der die Forschenden von der Ansicht ausgehen,
daß die Umweltzerstorung allein durch eine Weiterentwickung

von Technologie gestoppt werden kann, zu völlig anderen

Handlungsvorschlägen kommen als eine gleichlautende
Studie, bei der die Forschenden voraussetzen, daß

Umweltzerstorung ohne fundamentale Änderung im internationalen

Nord-Sud-Verhaltnis nicht erreichbar wäre.
6 Siehe z. B. HORKHEIMER und ADORNO 1969.

Siehe dazu ausführlicher REICHERT und ZIERHOFER
1993, wo im Kapitel 1.3. besonders die Konzepte von J

HABERMAS zum Verständnis der Umweltzerstorung herangezogen

werden.

76



8 Daneben, aber nicht unabhängig davon, sind noch die
nichtintendierten Konsequenzen des Handelns, in denen
unbemerkt bestimmte gesellschaftliche Strukturen
aufrechterhalten werden, für die Eigendynamik der Gesellschaft
und den damit verbundenen Eindruck der Ausgehefertheit
an «Sachzwange» verantwortlich.
9 Damit sind insbesondere der eindeutige Bezug einer
Aussage auf Bestehendes und die eindeutige Zuschreibbarkeit
einer Aussage auf ein Urhebersubjekt gemeint
"'Siehe z.B. G.GÜNTHER 1980 und E.MEYER 1983 und
1993.

" «Bestimmt» im Sinne von «erkannt» und «gelenkt--.
2 Siehe REICHERT und ZIERHOFER 1993, Kapitel 21

13 Siehe REICHERT und ZIERHOFER 1993, Kapitel 1.4 und
2.3.2

Literatur

ADAMZIK, S (1992): Kafka. Topographie der Macht. Stroem-
feld/Roter Stern, Basel.

ADORNO,Th. (1984): Negative Dialektik. 3.Auflage,
Suhrkamp, Frankfurt.

FOUCAULT, M. (1977): Überwachen und Strafen. Suhrkamp.
Frankfurt

GIDDENS, A. (1984): The Constitution of Society. Polity,
Cambridge.

GÜNTHER. G. (1980): Beiträge zu einer operationsfahigen
Dialektik. Band 3, Meiner, Hamburg.

NFOSUISSE(1989) Umweltbewußtsein und Umweltverhalten
in der Schweiz. Studie der Schweizer Gesellschaft für

praktische Sozialforschung, Zürich.

JELINEK, E (1991): Totenauberg Rowohlt, Hamburg.

KAFKA, F (1988): Ein Bericht für eine Akademie. Fischer,
Frankfurt.

KAFKA. F (1988) Der Prozeß Fischer, Frankfurt

KAFKA, F. (1992): Das Schloß Fischer, Frankfurt

KIERKEGAARD, S. (1990): Der Einzelne. Hain, Frankfurt.

LINKE, M. (1991): Demokratische Gesellschaft und ökologischer

Sachverstand: Kann die Demokratie die ökologische
Krise bewältigen, oder brauchen wir eine «Ökodiktatur'-'' In:

Beitrage und Berichte des instituts für Wirtschaftsethik der
Hochschule St. Gallen, Nr 43.

HORKHEIMER.M, und ADORNO,Th. (1969): Dialektik der
Aufklärung, Suhrkamp, Frankfurt.

MEYER, E. (1983): Zahlen und Erzählen Für eine Semiotik
des Weiblichen. Medusa, Wien.

MEYER, E. (1993): Die Tischgesellschaft Vorläufig
unveröffentlichtes Manuskripteines Vortrages vom 12.2. in Zürich.

MONIKOVA, L (1990): Schloß, Aleph, Wunschtorte. Hanser,
München.

MULLER, M., und MEYER-ABICH, K. (1990): Kommt die Oko-
diktatur? In: Die Zeit, Nr15, 6. April), p.45ff.
REICHERT, D, (1988): Writing around circulanty and self-
reference. In: Golledge, R., a. o. (Eds.): A ground for common
search. St. Barbara Geographical Press, St. Barbara,
p.101-125.

REICHERT, D, und ZIERHOFER, W. (1993): Umwelt zur Sprache

bringen. Westdeutschen Verlag, Opladen

77


	Individuum - Gesellschaft - Umwelt : ein Bericht für eine Akademie

