Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 48 (1993)

Heft: 2: Wald - Seele - Kultur

Artikel: Individuum - Gesellschaft - Umwelt : ein Bericht flr eine Akademie
Autor: Reichert, Dagmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-872386

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-872386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geographica Helvetica 1993 - Nr. 2

Dagmar Reichert

Individuum - Gesellschaft - Umwelt:

Ein Bericht fur eine Akademie

Offenbar war sie zur Uberzeugung gelangt, dap3 er fiir die
momentane Umweltdiskussion wichtig wére. Wie sonst war
es zu verstehen, dafs sie ihren Vortrag mit Kafka begann?
«Hohe Herren von der Akademie!» sagte sie, «Sie erwei-
sen mir die Ehre, mich aufzufordern, einen Bericht dar-
liber einzureichen, wie man Menschen dazu bringen
konnte, umweltverantwortlicher zu handeln. In diesem
Sinn kann ich leider der Aufforderung nicht nachkom-
men.» Pause. Was das Ganze aber mit Kafka zu tun haben
soll ist mir nicht klar. Ich beschliefSe, einmal abzuwarten. Sie
fahrt fort:

«Wie Sie wissen, haben wir uns in den letzten drei Jahren
in einem Forschungsprojekt mit der Frage des umwelt-
verantwortlichen Handelns von Schweizerinnen und
Schweizern beschiftigt.! Ausgangspunkt daftir war die
Diskussion um das Waldsterben. Besorgt tiber die zuneh-
mende Umweltzerstorung und auch uber die politischen
Polemiken in Reaktion darauf, ging es uns darum, Mog-
lichkeiten zu gesellschaftlichen und politischen Verande-
rungen zu iiberdenken und Meinungen dazu zu erheben.
Dabei schien es uns bald erforderlich, eine in der Um-
weltpolitik und in umweltengagierten Kreisen heute héu-
fig gestellte Frage neu zu formulieren: die Frage, «wie
bringen wir die Leute dazu, umweltverantwortlicher zu
handeln?. Eine solche Problemstellung kann nicht lan-
gerals Ausgangspunkt dienen,impliziert sie doch gerade
jene Verabsolutierung eigener Zielsetzungen und jenen
instrumentellen Zugriff auf die Mitwelt, die wir fur die
Umweltzerstorung verantwortlich machen. - So ist also
die Einschrankung zu verstehen, die ich zuvor getroffen
habe: Ich kann und will einer Aufforderung nicht nach-
kommen, hier Rezepte fur effiziente Sozialtechnologie
anzubieten, und sei’s auch zum «guten Zweck> des Um-
weltschutzes. Was ich dagegen gerne anbieten wiirde,
sind Uberlegungen zu einer verstindigungsorientierten
Umweltpolitik.

Mit verstindigungsorientierter Umweltpolitik meine
ich, um es eingangs kurz zu umreifien, eine Betrachtung
menschlicher Umweltbeziehungen im Rahmen des je-
weils spezifischen Lebensalltags von verschiedenen Per-
sonen. Ein solches Vorgehen berlicksichtigt neben au-
Berlichem sichtbarem Verhalten auch die eigentlichen
Intentionen handelnder Menschen und versucht, die
moglicherweise sehr unterschiedlichen Sichtweisen und
Bewertungen zur Sprache zu bringen.» Na, das klingt ja
sehrschon, denke ich, und obwohl ich auich bei mir die Abnei-
gung gegen vorformulierte umwelipolitische Verhaltensan-

72

weisungen kenne («Gehdren Sie zu den Menschen, die im-
mer noch nicht Alu sammeln?»), bleibe ich doch erst einmal
ein biBchen skeptisch. Wie stellt sie sich das in der Praxis vor,

Sfrage ich mich. Statt einer nédheren Erkldrung kommt aber

ein Sprung . ..

«Ein zentrales Thema der Schriften Kafkas ist das Ver-
héltnis von Individuum und Gesellschaft’ und seine Me-
chanismen der Macht. Von seinen Wahrnehmungen
kann sich sozialwissenschaftliche Forschung, auch eine
Analyse der heutigen Umweltdiskussion, leiten lassen.
Ich mochte Thnen dafiir drei Beispiele geben:

Im (Bericht an eine Akademie» schildert der Berichtende
den Erziehungsprozef3, der ihn zum ernstzunehmenden
Referenten und Gespriachspartner gemacht hat. Er be-
schreibt, wie er sich einer Dressur unterwarf und seine
Tiernatur ablegte, um sich in die menschliche Gesell-
schaft hinein zu befreien. Ein zweites Beispiel: Im Roman
«Der Prozef3) werden Schuld und Auf3enseitertum mit-
einander assoziiert. KAFKA zeichnet ein Verhdltnis zwi-
schen Individuum und Gesellschaft, in dem die Gesell-
schaft als Gericht iiber die Individuen urteilt. Der (Besitz
von Freiheitsgraden, die nicht zur Heilung der Sozietit
aufgewendet werden» (MONIKOVA 1990, p.19), macht
schuldig. Beharrt jemand, wie Josef K., auf dieser <Aso-
zialitdt, so endet der Prozefi nicht mit einem Schuld-
spruch, sondern durch eine Zerstorung des Verhingnis-
sesinsich selbst (ebd., p. 21). Das Individuum wird geto-
tet. KAFKAS «Schlof3», um ein drittes Beispiel zu nennen,
kann man als Beschreibung der Entstehung von Macht
aus einer kollektiven Projektion lesen (ADAMZIK 1992
und MONIKOVA 1990). Die Titigkeit des Landvermessers
1df3t jene Projektionsstrahlen erkennen. Sie treffen sich in
einem unerreichbaren, irrealen Ort. Seine Realitit, die
zentrale Macht des Schlosses, entsteht erst im gemeinsa-
men, einheitlichen Diskurs der Dorfbewohner. Sie ist ei-
ne Schépfung, die sich verselbstiandigt und die Organisa-
tion ihrer Schopfer besorgt (MONIKOVA 1990, p. 74).» So
meint sie das also mit Kafka. Ich ahne, woraufsie hinauswill
Aber ganz durchschaue ich die Verbindung mit der Umwelt-
diskussion noch nicht! Immerhin darf hier wenigstens ein-
mal jemand anderer als GIDDENS die Metatheorie liefern,
denke ich.

«Hohe Herren von der Akademie! Sie sehen schon, unter
welchem Aspekt ich mich der Umweltdiskussion nidhern

Dagmar Reichert, Humangeographin, Geographisches
Institut der ETH, WinterthurerstraBe 190, 8057 Zurich



mochte. Im genannten Forschungsprojekt wurden ver-
schiedene Aspekte angesprochen’, doch ich will, ange-
regt von KAFKA, hier besonders einen herausgreifen: die
Frage nach den Vorstellungen von der Beziehung zwi-
schen Individuum und Gesellschaft, wie sie der heutigen
Umweltdiskussion zugrunde liegen. Es geht mir dabei
weniger um den bekannten Prozef} ihrer gegenseitigen
Strukturierung.* Dagegen interessiert mich das Ausmaf}
der Verbindlichkeit bestimmter gesellschaftlicher Struk-
turen und der Grad ihrer Allgemeinheit bzw. Spezifitat.
Das Bemerkenswerteste an der offentlichen Diskussion
um Umweltschutz und umweltverantwortliches Handeln
besteht flir mich namlich darin, wie in ihr - hdaufig impli-
zit - Verbindlichkeit und Allgemeinheit unter Berufung
auf die Umweltsituation neu definiert werden. Dies
mochte ich zeigen und auch Argumente flir eine be-
stimmte Beziehung zwischen Individuum und Gesell-
schaft liefern: eine Beziehung, die durch ein Vertrauen in
die Verantwortungsfahigkeit der Gesellschaftsmitglieder
und in das kreative Potential einer Vielfalt von Lebens-
formen gekennzeichnet ist. Ihr kénnte es meiner Uber-
zeugung nach lingerfristig eher gelingen, die Umweltzer-
storung zu verringern.

Meine Vorgangsweise kann einer bestimmten weltan-
schaulichen Position zugeordnet werden, einer Skepsis
gegentiber einem Krisenmanagement durch Experten
und gegeniiber Verfahrensinderungen in der Demokra-
tie zur raschen Ermoglichung wnpopuldrer Maf3inah-
menm (LINKE 1991, p. 15). Dagegen steht sie einer weiteren
Intensivierung gesellschaftlicher Lernprozesse durch ba-
sisdemokratische Entscheidungsfindung bei moglich-
ster personlicher und regionaler Eigenverantwortlich-
keit nahe. Die Konzeption verstindigungsorientierter
Umweltpolitik steht vor diesem Hintergrund.

Nun mochte ich zu Beginn .. .» Sie wird unterbrochen. Je-
mand in derzweiten Reihe stellt eine Frage. Erspricht so leise,
ich kann ihn nicht. .. Ach ja: Wie denn ein solches weltan-
schaulich gefdrbtes Forschungsinteresse mit der Wertfreiheit
der Wissenschafi zu vereinbaren sei, mochte er wissen. Eine
solche Frage war ja zu erwarten - von ihr anscheinend atich.
Wie ich sie kenne, ist ihr diese Frage gerade recht!

«IchbinIhnen firdiese Frage sehr dankbar,denn esist of-
fenbar immer noch wichtig, dies klarzustellen. Ich kann
es ganz kurz tun: Die Zielsetzungen von Politik und Wis-
senschaft sind fiir mich grundsatzlich verschieden. Wih-
rend es in der einen um die Abstimmung unterschiedli-
cher gesellschaftlicher Interessen geht, soll die andere
Annahmen liber Zusammenhénge der Welt kontrolliert
weiterdenken. Dabei steht die Forschung jedoch nicht
diber» der Welt oder auflerhalb der Gesellschaft. Immer
geht sie von sehr spezifischen Begriffen und Problemde-
finitionen aus, von Abgrenzungen des Untersuchungs-
horizontes, die in ihrer Bedingtheit stets bestimmten
Werthaltungen im Feld gesellschaftlicher Interessen zu-
geordnet werden kénnen. Konsequenterweise muf} wis-
senschaftlichen Ergebnissen deshalb der Status von «Re-
sultaten unter der Voraussetzung von... gegeben wer-
den, und von WissenschafterInnen muf} verlangt werden,

diese Voraussetzungen moglichst explizit zu machen. Po-
litische Entscheidungen kénnen sich dann nicht einfach
hinter angeblich wertfreien Forschungsergebnissen ver-
stecken, als wiaren diese «der Wahrheit letzter Schluf},.’
Sie mogen sich hinsichtlich der Konsequenzen ihrer Be-
schliisse an Forschungsarbeiten orientieren, doch blei-
ben politische Entscheidungen Ausdruck der Macht spe-
zifischer Interessensgruppen. Dies ist mein Verstindnis
von der Leistungsfahigkeit wissenschaftlicher Gutach-
ten. Es scheint mir, daff damit die in der Umweltpolitik so
haufigen, der Wissenschaft schadenden Polemiken unter
Berufung auf Gutachten und Gegengutachten vermieden
werden konnten. Soweit zu lhrer Frage.

Bestimmten Werthaltungen kann es auch zugeordnet
werden, was ich IThnen nun als meine Sicht von den Ursa-
chen der Umweltzerstorung schildere. Diese liegen fur
mich nichtin ungentigender Moral, in der Unverantwort-
lichkeit von Menschen oder gar in grundsdtzlicher
menschlicher Unvernunft. Die Umweltzerstorung ist flir
mich ein Ergebnis der kulturellen Entwicklung der Mo-
derne, deren befreiende Kraft sich unter dem Verspre-
chen von Sicherheit und Autonomie zunehmend gegen
sich selbst gewandt hat. Eine solche Diagnose ist nicht
neu®, doch findet sie in der Schweizer Umweltdiskussion
wenig Beachtung. Dort wird in der Ursachenfrage vor-
wiegend personenzentriert und in Kategorien von
Schuld gesprochen.

Das erste Argument einer Kritik der Moderne, und
gleichzeitig eine wichtige Erklarung fir die heutige Um-
weltzerstorung, betrifft deren Organisation von sozialen
Beziehungen und Umweltbeziehungen nach Kriterien ei-
ner verarmten Auffassung von Vernunft. Uber die genaue
Form dieser «Verarmung>» bestehen viele verschiedene
Meinungen. Eine davon, jene der FRANKFURTER SCHULE,
ist gegentiber anderen insbesondere dadurch gekenn-
zeichnet, daB} sie vom urspriinglichen emanzipatori-
schen Anspruch der Aufklarung so viel wie moglich be-
wahren will.” Vertreter dieser Richtung bezeichnen die
verarmte Vernunft als «nstrumentelle Rationalitits und
beschreiben sie als alleinige Orientierung auf méoglichste
Wirksamkeit und Effizienz in der Zweckerreichung. Die
traditionelle 6konomische Rationalitdt und ihr Homo
oeconomicus sind ein Beispiel dafiir. Es wird kritisiert,
daf} diese Denkweise in unserer Kultur auch in Bereiche
vorgedrungen sei, in denen es weniger um Verfligbarkeit
als vielmehr um Verstehen und Respektieren gehe und in
denen lber die jeweils angemessenen Ziele und Mittel
des Handelns unter den Beteiligten eine einhellige Mei-
nung nicht vorausgesetzt werden kénne.

Besonders die unter den Auspizien der instrumentellen
Vernunft erfolgte Reorganisation vieler sozialer Bezie-
hungen durch systemisch geregelte Institutionen kann
als eine Ursache der Umweltzerstdrung angesehen wer-
den. In solchen Institutionen gilt als legitim, was deren je-
weilige formale Vorschriften befolgt, und eine dariiber
hinausgehende Rechtfertigung kann entfallen. Durch
solche «systemische Integration» wurde zwar die Koordi-
nation von Handlungen wesentlich erleichtert, doch ist
ihr ein guter Teil® jener verselbstandigten Tendenzen zu-

73



zuschreiben, die wir als Entwicklungen gegen den Willen
aller Beteiligten erfahren; als Macht des kollektiv proji-
zierten «Schlosses), das sich verselbstandigt und die Or-
ganisation seiner Schopfer besorgt.

KAFKAS Texte lenken die Aufmerksamkeit auch auf ein
zweites kritisches Merkmal der kulturellen Entwicklung,
eines,an dem die Konzeptionen der FRANKFURTER SCHU-
LE eher vorbeigehen, und aus dessen Berticksichtigung -
insbesondere flir HABERMAS kommunikationszentrierte
Konzepte - eventuell auch ein Korrektiv entwickelt wer-
den konnte. In der Schwierigkeit, die unsere Gesellschaft
im Anerkennen von Fremdem und Abweichendem hat,
driickt es sich symptomatisch aus, und in der Extrem-
form nationalistischer und fundamentalistischer Bewe-
gungen mit ihrem hohen Angleichungszwang haben wir
es aktuell von Augen. Dabei sind mitdem <Fremden», das
angeglichen werden soll, nicht nur fremde Menschen, ei-
ne weibliche Kultur oder sogenannte Randgruppen ge-
meint, sondern auch die biophysische Welt. Sie wird als
Ressource> und «Grundstiick in den Markt eingeglie-
dert oder in kontrollierte Reservate verpackt. Selbst in
unserem geschatzten Naturbegriff passen wir die biophy-
sische Welt unseren Bediirfnissen an. Elfriede JELINEK
driickt es in ihrem letzthin erschienenen Theaterstiick
treffend aus: Erst in unserem Trauern entsteht sie, die
Natur, wird erstrichtig wach beim Gedanken an ihr Ende.
(...) Diese Biaume, das vertrocknete Gestriipp (...): wa-
ren sie ungefahrdet, (...) wir beachteten sie nicht! Wir
sind nicht mehr allein, wir ahnen uns im Grofieren: das
gefallt uns. Wir konnen retten und dem Zerstorten eine
neue Gestalt geben: unsre! (1991, p. 20/21)» Kommt auch
sie jetzt mit dem Anthropozentrismus-Klagelied? In letzter
Zeit hore ich das so oft, ganz als ob man nun nicht mehr zu-
[frieden wdre, die Welt mit menschlichen Augen zu sehen, und
eine Art wewiger Weltgeist» sein wollte. Wie sollen wir denn
anders denken als von uns aus? Zuerst, als sie das von der
Schwierigkeit mit Abweichendem und vom Anpassungs-
zwang sagte, dachte ich, es gehe ihr um die Vereinheitli-
chungstendenzen der Massengesellschafi oder um die Steiie-
rung der Meinungsbildung durch Massenmedien und den
Weltbezug, der durch die Zunahme medial vermittelter «Er-
Jahrungen» verschwindet. Da kann ich den Zusammenhang
mit der Umweltzerstorung leicht sehen. Aber sie redet offen-
bar trotzdem nicht iiber das. Schade, daf3 das nicht mein Re-
Jeratist!. .. Jetzt weif ich nicht, wo sie inzwischen ... Was sagt
sie?«...geht dabei verloren und wird in seinen Existenz-
moglichkeiten beschnitten. Dies selbst dann, wenn wir es
in schiitzender Absicht erfassen. Die Schwierigkeit im
Anerkennen von Anderem kommt daher, dafi wir Frem-
des - andere Meinungen, Menschen oder die biophysi-
sche Welt - nur dann erkennen oder eventuell berilick-
sichtigen, wenn wir es zum «Gleichen» gemacht haben,
d.h.in unserer Sprache erfaf3t und in unserer Sicht in sei-
ner Gestalt bestimmt haben. Dies betrifft nicht nur Infor-
mationsinhalte, sondern reicht bis zu einer bestimmten,
spezifisch modernen Auffassung von Kommunikation,
in der alles, was den Kriterien eindeutiger Reprisenta-
tion’ nicht gehorcht, liberhort bzw. nicht als sinnvolle

74

Aussage anerkannt wird. Diese Tendenz, Anderes zum
Gleichen zu machen, ist flir mich ein wesentlicher Grund
fir die Umweltzerstorung: direkt, weil sie einen erfassen-
den eher als einen begreifenden Zugang zur biophysi-
schen Welt mit sich bringt, und indirekt, weil sie kon-
textuelle und regionale Unterschiede iibersieht, gesell-
schaftliche Vielfalt reduziert, und einheitliche Bedtirfnis-
se schafft, die bestimmte Orte oder Aspekte der biophysi-
schen Welt konzentriert belasten.

Dies wire nicht erwdhnenswert, wire die Tendenz, An-
deres zum Gleichen zu machen, eine «anthropogene;
Konstante, eine notwendige Rahmenbedingung mensch-
licher Beziehungen. Dies ist jedoch meiner Ansicht nach
nicht der Fall. Ich stimme jenen zu, die ein bestimmtes,
spezifisch neuzeitliches Selbst-Verstandnis des Men-
schen dafiir verantwortlich machen.” Es ist das Selbst-
Verstandnis des Menschen als «Subjekt, als selbstbe-
stimmtes'' dchy. Dieses (Subjekt - tiblicherweise méann-
lich - bestimmt sich durch Abgrenzung und teilt die Welt
dazu dualistisch auf, indem es sich ein Nicht-Ich gegen-
lberstellt, das von ihm zur Sicherung seiner Autonomie
kontrolliert und beherrscht wird. Das Andere, das sich
das Subjekt derart als Objekt gegentiberstellt, wird dann
als (Natun, (Fremdes) oder Vernunftloses - iiblicherwei-
se weiblich - definiert, d. h. ausgegrenzt. Dabei wird es
notwenig verkannt. Auf die Dauer fligt es sich nicht und
zwingt das Subjekt einzusehen, daf} es sich in seinem
Selbstbild ebenso verkennt und daf3, was es ausgegrenzt
und von sich distanziert hat, in ihm selbst liegt.

Dieses spezifische Selbst-Verstandnis des Menschen der
Moderne, sein Selbstbild als Subjekb, ist fur mich neben
den erwahnten «Verarmungen> der Vernunft die zweite
tiefere Ursache der Umweltzerstorung, eine kulturelle
Ursache auch sie. Jene, die nur die erste, die moderne
Vernunft korrigieren wollen und das Selbst-Verstandnis
des verniinftig denkenden oder sprechenden Menschen
nicht hinterfragen, greifen zu kurz. Immerhin aber, und
daswillich gerne zugestehen, reichen sie schon weiter als
jene, welche die Umweltzerstorung einfach auf das un-
miindige Verhalten der Biirger zurtickfiihren.» Okay. Das
mit dem Anthropozentrisimus nehme ich ihr ab, wenn sie
meint, daf3 der Mensch nur von sich aus denken kann, aber
neu liberlegen mufs, was er mit «sich» meint - eine Art «an-
thropo-» ohne den «-zentrismus» des modernen Subjekis
vielleicht. Aber insgesamt doch: selbst wenn sie fiir die Um-
weltzerstorung kulturelle Ursachen sieht, letztlich konnen
diese doch wieder nur durch Verdanderungen individuellen
Handelns beseitigt werden. Gut, es geht dann um viel weitere
Bereicheals einfach Energie- und Rohstoffsparen . .. Aber die
Bereiche, um die es geht, sind verdammt grof$ und mdch-
tig... Wie soll man da eine realistische Chance haben? Sie
fragt sich das offenbar nicht!

«Damit mochte ich auf die laufende Umweltschutzdis-
kussion in der Offentlichkeit zu sprechen kommen. Ich
meine, dafl in Umweltpolitik und umweltengagierten
Kreisen heute haufig Strategien vorgeschlagen werden,
die in ihrem Kern nur genau das wiederholen, was - zu-
mindest nach meiner Ansicht - die Ursachen der Um-



weltzerstorung sind: instrumentelle Vernunft und ein
Selbst-Verstdndnis, das das Fremde zum Gleichen macht.
Nehmen Sie die Situationsbeschreibung, die man heute
vielfach hort, als Beispiel.

Inden letzten zehn Jahren fand innerhalb der Schwei-
zer Bevolkerung eine zunehmende Sensibilisierung
fur Umweltfragen statt. Die Umweltzerstorung wurde
als zentrales Problem erkannt. Heute sind die meisten
Menschen dariiber hinaus tiber die umweltschéddigen-
den Konsequenzen bestimmter Handlungsgewohn-
heiten weitgehend informiert. Sie wissen, was sie tun
konnten, um umweltverantwortlicher zu sein. Kaum
jemand in der Schweiz hat von Abfallrecycling, Ver-
ringerung des Individualverkehrs oder bestimmten
Energiesparmoglichkeiten noch nichts gehort. Mehr
noch: Wenn man Schweizerinnen und Schweizer
fragt, finden sie dies an und flir sich auch richtig. Lei-
der aber funktioniert es in der Realitdt nicht so ganz.
Das zentrale Problem ist heute: Die Leute wissen
zwar, was sie tun sollten, aber sie tun es nicht. Wie
bringen wir die Leute dazu, nicht nur zu reden, son-
dern auch wirklich umweltverantwortlicher zu han-
deln?

Als zentrales Problem» wird hier die sogenannte Ein-
stellungs-Verhaltens-Diskrepanz betrachtet, und man
schlagt vor, sie diber die Geldborse», durch Umwelterzie-
hung oder - der momentanen Weisheit letzter Schluf3 -
durch dustvollere Handlungsvorschldge) zu verringern.
Auch die aktuelle sozialwissenschaftliche Umweltfor-
schung setzt bei der Einstellungs-Verhaltens-Diskrepanz
ihren Schwerpunkt. Mit Hilfe von Marktforschungsme-
thoden ldf3t das deutsche Umweltbundesamt <Das 6kolo-
gische Problembewufitsein umweltrelevanter Zielgrup-
peny ermitteln (BILLIG u.a. 1987), <(Kausalmodelle des
Umweltbewuf3tseins) und Einflufischemata fiir umwelt-
bewufites Verhalten» werden entwickelt. Ich frage mich
manchmal, welche Umweltforscher diese Verkniipfungs-
gebilde aus koeffizientengewichteten Zahnradvariablen
auch zur Beschreibung des eigenen Handelns anwenden
wiirden.

Wie dem auch sei. Die Problemdefinition allein erinnert
schon an die unmittelbare Zweckgerichtetheit instru-
menteller Rationalitdt: (Wie bringen wir die Leute dazu,
umweltverantwortlicher zu handeln?> Wer so fragt, stellt
sich tliber «die Leute>. Nicht auf die gleiche Ebene, indem
er/sie versucht, eigene Anliegen bei anderen zu vertreten,
sondern in gleichsam erzieherische Verantwortung tiber
sie. Und wer so fragt, fragt sich offenbar nicht, ob das
Lernziel), das er/sie «den Leuten setzt, auch wirklich de-
ren Ziel ist. Zur scharferen Formulierung dessen, was ich
hier beschreibe, mochte ich noch einmal Elfriede JELI-
NEK zitieren: (Nie konnen diese Naturschtitzer ihr Sein
einfach loswerfen, sie krallen sich immer nur an sich fest.
Ja. Sie machen sich fest an sich selbst, die sie nur sich im
anderen sehen. Und sprechen fiiralle. Nie flir sich. Immer
nur fiir alle. Entsetzlich, aber machbar! (1991, p. 24).

Hohe Herren von der Akademie! Ich hoffe, Sie verstehen,
daf3 es mir nicht darum geht, die positiven Motive «dieser
Naturschiitzer» und deren personliche Betroffenheit und
Verantwortungsgefiihl schlechtzumachen. Gerade weil
ich diesanerkenne, gilt es aber zu fragen, ob ihre Ziele mit
solchen Strategien erreichbar sind. Meine Skepsis gegen-
liber Losungsversuchen auf der Basis instrumenteller
Vernunft vertiefte sich durch Erfahrungen bei dem er-
wahnten Forschungsprojekt: Wir sprachen darin in aus-
gedehnten themenzentrierten Interviews mit verschiede-
nen Schweizern und Schweizerinnen tiber umweltverant-
wortliches Handeln; mit Wirtschaftsmanagern und Ab-
warten, Hausfrauen und Direktorinnen, Autoparteimit-
gliedern und Umweltaktivisten, Schiilern und Pensioni-
sten. Niemand von ihnen miifite erst dazu motiviert wer-
den, etwas flir die Umwelt zu tun, und eine Frage, (wie
bringt man sie dazw, ware vollig verfehlt. Dagegen wurde
deutlich, wie sehr diese Menschen in je eigenen «Welten»
leben und wie fremd ihnen andere Lebenszusammen-
hiange sind."” Dieser grofien dnnerkulturellen Distanz
entsprechend unterschiedlich waren auch die Vorstel-
lungen von den Ursachen der Umweltzerstorung und
den geeigneten Mitteln, sie zu verringern. Sie reichten
z. B. von weniger ckonomischem Denken in unserer Ge-
sellschaft bis zu deren besserer wirtschaftlicher Durchor-
ganisierung oder von einer Reduktion von Grofitechno-
logie aus Umweltschutzgriinden bis zu deren weiterer
Forderung zum Wohle der Umwelt. Von einer einver-
nehmlichen Zielvorstellung, wie man sie in der instru-
mentellen Vernunft impliziert, kann keine Rede sein. Es
scheint vielmehr notig, diese Differenzen in Zielen und
Mitteln in der Umweltdiskussion explizit anzusprechen.
Bestehende und in Entwicklung befindliche Formen
partizipativer Konfliktl6sung und Mediationsverfahren
zeigen, wie dies geschehen konnte, so daf3 unterschiedli-
che Positionen ernst genommen werden - was nicht ak-
zeptieren heifien muf} - und zwischen ihnen vermittelt
werden kann. Erst in einem solchen Kommunikations-
prozef} kann man, so meine ich, sinnvolle Erwartungen
anumweltverantwortliches Handeln formulieren.» Ja, ich
sehe schon, worauf sie hinauswill, aber traut sie da den
Durchschnittsbiirgern nicht zu viel zu? Da muf ich jetzt
schon etwas sagen!. .. Jetzt schaut sie her. «Ich frage mich, ob
Sie nicht von einem sehr positiven, ich mochte sagen zu posi-
tiven Menschenbild ausgehen. Es gibt doch auch viele Men-
schen, die froh sind, wenn andere ihnen sagen, was sie zu tun
haben, und wenn ihnen andere die Verantwortung abneh-
men. Man mag das bedauerlich finden, das finde ich auch,
aber das ist doch nun einmal so, vielleicht ist es sogar eine
Mehrheit!»

Ja, so wird hédufig argumentiert. Ich kann mir aber nicht
vorstellen, wie man hoffen konnte, etwas derart Viel-
schichtiges und Mannigfaltiges wie die Umweltzersto-
rung zu verhindern, wenn man nicht auf die Fahigkeit -
zumindest auf die Lernfahigkeit - aller Menschen ver-
traute. Ihnen dies a priori abzusprechen und damit auch
keine Lern- und Erprobungsmoglichkeiten zu geben,
scheint mir katastrophaler, als jede Umweltzerstorung es
sein konnte. Also: Ich bin mir im klaren, dafy ich von ei-

75



nem positiven Menschenbild ausgehe, doch ist dies flir
mich der einzige realistische Ausgangspunkt, und meine
Eindriicke aus unseren Interviews haben dieses Bild so-
gar noch gefestigt.

Ich mochte Ihnen nun noch ein Beispiel dafiir geben, wie
in der heutigen Umweltdiskussion das Fremde zum Glei-
chen gemacht wird und zum Schutz der Umwelt ein
Selbstverstdndnis aufrechterhalten wird, das im Ver-
dacht steht, eine Ursache ihrer Zerstorung zu sein. Es
zeigt sich darin, wie in Urteilen iiber die Einstellungs-Ver-
haltens-Diskrepanz nur auf das Sichtbare gesetzt wird.
Ironischerweise wiederholt hierin eine Ideologie der
Konsumgesellschaft: Was zéhlt, ist, was man sieht. Dann
aber bleiben unterschiedliche Intentionen und Voraus-
setzungen unbeachtet, und allen anderen werden die ei-
genen Pramissen unterstellt. Man kritisiert ihre Inkonsi-
stenz, wihrend hinter der Fassade des Beobachtbaren
materielle Hindernisse (z.B. bauliche Gegebenheiten
oder die Erschlieffung mit 6ffentlichem Verkehr) ebenso
unsichtbar geblieben sind wie strukturelle Erschwernisse
durch die Gesellschaftsordnung (z.B. Mehrfachbela-
stung berufstatiger Frauen). Die Tendenz zur Reduktion
des Fremden auf das Gleiche zeigt sich nicht nur in der
Dominanz des Sichtbaren, sondern auch in der Verein-
heitlichung von Sichtweisen. Diese kann um so eher statt-
finden, als wir das Andere nicht direkt und aktiv wahr-
nehmen, sondern es medial aufbereitet konsumieren. El-
friede JELINEK, die ich hier nochmals zitieren will,
schreibt dazu: (Die Kameras leuchten wie Morgenrote.
Jeder Blick wird festgeschrieben.(...) Und aufden vergif-
teten Boden werden Meinungen gehauft wie Essen aufei-
nen Teller, das unter Beilagen erstickt. So wie sie durch ih-
re Bilder ersetzt worden sind, so wollen sie wohl die
Landschaft durch sich selbst ersetzen. (...) Das Gesehe-
ne wird dadurch herabgesetzt, daf3 es blofie Erfahrung
wird. Was Wald war, wird Bild. Was Berg war, wird Bild.
Die Natur wird Gegenstand. Sie wird aufder Speisekarte
Bestelltes .. » (1991, p. 25) Mit dem Verlauf der Waldster-
bensdiskussion und der dabei erfolgten Verwendung von
Bildern zur Mobilisierung der Offentlichkeit kdnnte ich
diese Kritik bestens illustrieren."» Jetzt meldet sich da vor-
ne jemand: «Aber es kommt doch letztlich auf das Sichtbare
an, aufdas, was sich fiir die Umwelt ergibt!» sagt er, «das Ver-
kehrsaufkommen wéchst doch weiter, auch der Abfall und,
zumindest im Dienstleistungssektor, auch der Energiebe-
darf Das konnen Sie doch nicht einfach hintanstellen!» Ja,
das, finde ich, ist ein guter Einwand. Ich bin neugierig, was
sie darauf sagt!

«Sie sagen, es kommt auf das Sichtbare an. Das ist offen-
sichtlich. Doch wann kommt es darauf an? Was tun zu
konnen, kommt es auf das Sichtbare an? Ich meine, die
gesellschaftlichen Hintergriinde der Umweltzerstorung
verstehen zu konnen, gentigt nicht allein das Sichtbare,
und, wichtiger noch: Fiir eine ldngerfristig wirksame Ver-
ringerung der sichtbaren Umweltbelastungen - Verkehr,
Abfall usw. - kann es nicht gleichgiiltig sein, durch wel-
che unsichtbaren kulturellen und politischen Prozesse
sie erreicht werden. Dies zu behaupten ware nur ein wei-
teres Beispiel instrumenteller Vernunft!

76

Aber Ihre Frage bringt mich wieder zum Ausgangspunkt
meines Vortrages, und ich kann zusammenfassen: Es
ging mir darum, mit einer bestimmten Vorstellung von
Vernunft und vom verniinftigen Menschen, mit instru-
menteller Vernunft und modernem Subjekt, zwei Ursa-
chen fur die heutige Umweltzerstorung zu beschreiben
und zu zeigen, wie leicht beide Vorstellungen durch Ar-
gumentationsweisen der laufenden Umweltdiskussion
weiter erhalten und vielleicht sogar auf neue Bereiche
ausgedehnt werden konnen. In beiden Fallen, bei der
Frage nach der Artder Vernunft, die umweltverantwortli-
ches Handeln leiten soll, und bei der Frage nach unserem
Selbst-Verstandnis in der Begegnung mit Anderem geht
esum Formen, in denen gesellschaftliche Strukturierung
stattfindet, d. h. um die Art, in der sich die Beziehungen
zwischen Individuen und Gesellschaft anldilich der Um-
weltzerstérung neu organisieren. Sie verdienen wesent-
lich mehr Aufmerksamkeit. Ausgangspunkt daflir kon-
nen uns Erzdhlungen, wie jene von KAFKA sein, die Uiber
die Formen dieser Beziehung berichten. Und auch Ihnen,
hohe Herren von der Akademie, habe ich heute davon
nur berichtet.»

Anmerkungen

' Es handelt sich um das Forschungsprojekt «Umwelt zur
Sprache bringen»,an demich zusammen mit Wolfgang Zier-
hofer, D. Steiner, Huib Ernste, Christoph Battig und Markus
Vetterliam Geographischen Institut der ETH ZUrich arbeite-
te. Die Ergebnisse werden im gleichnamigen Buch darge-
stellt (REICHERT und ZIERHOFER 1993).

? «Gesellschaft»verstehe ich hierund in der Folge im dynami-
schen Sinne, d. h. als Strukturierungsprozel3.

* Themen wie: Was denken Schweizer und Schweizerinnen
Uber die Umweltzerstorung und ihre Ursachen? / Wie kann
man umweltverantwortliches Handeln weiter erleichtern? /
Sind Schweizer und Schweizerinnen durch die Umweltdis-
kussion verunsichert? / Was kann man aus der Diskussion
um das Waldsterben fur den Umgang mit Unsicherheit bei
anderen Umweltgeféahrdungen lernen? / Unter welchen Vor-
aussetzungen konnten marktwirtschaftliche Steuerungs-
instrumente der Umweltdkonomie nicht kontraproduktiv
sein? / Welche Maglichkeiten bieten institutionelle Innova-
tionen als Erweiterung der traditionellen Umweltpolitik? /
Was konnen Vernunft und Rationalitat angesichts der Um-
weltzerstorung bedeuten?

* Siehe GIDDENS 1984,

° So wurde z. B. eine Studie zur offentlichen Umweltdiskus-
sion, bei der die Forschenden von der Ansicht ausgehen,
daB die Umweltzerstdrung allein durch eine Weiterentwick-
lung von Technologie gestoppt werden kann, zu vollig ande-
ren Handlungsvorschlagen kommen als eine gleichlauten-
de Studie, bei der die Forschenden voraussetzen, dal Um-
weltzerstérung ohne fundamentale Anderung im internatio-
nalen Nord-Sud-Verhaltnis nicht erreichbar ware.

° Siehe z. B. HORKHEIMER und ADORNO 1968.

" Siehe dazu ausfuhrlicher REICHERT und ZIERHOFER
1993, wo im Kapitel 1.3. besonders die Konzepte von J. HA-
BERMAS zum Verstandnis der Umweltzerstorung herange-
zogen werden.



9 Daneben, aber nicht unabhangig davon, sind noch die
nichtintendierten Konsequenzen des Handelns, in denen
unbemerkt bestimmte gesellschaftiiche Strukturen auf-
rechterhaltenwerden, flr die Eigendynamik der Gesellschaft
und den damit verbundenen Eindruck der Ausgeliefertheit
an «Sachzwange» verantwortlich.

¢ Damit sind insbesondere der eindeutige Bezug einer Aus-
sage auf Bestehendes und die eindeutige Zuschreibbarkeit
einer Aussage auf ein Urhebersubjekt gemeint.

® Siehe z.B. G.GUNTHER 1980 und E.MEYER 1983 und
1993.

" «Bestimmt» im Sinne von «erkannt» und «gelenkt».
2 Siehe REICHERT und ZIERHOFER 1993, Kapitel 2.1.

" Siehe REICHERT und ZIERHOFER 1993, Kapitel 1.4 und
2.3.2.

Literatur

ADAMZIK, S. (1992) Kafka. Topographie der Macht. Stroem-
feld /Roter Stern, Basel.

ADORNQ, Th. (1984): Negative Dialektik. 3. Auflage, Suhr-
kamp, Frankfurt.

FOUCAULT, M. (1977): Uberwachen und Strafen. Suhrkamp,
Frankfurt.

GIDDENS, A. (1984): The Constitution of Society. Polity, Cam-
bridge.

GUNTHER, G. (1980): Beitrage zu einer operationsfahigen
Dialektik. Band 3, Meiner, Hamburg.

INFOSUISSE (1989): UmweltbewuBtsein und Umweltverhal-
ten in der Schweiz. Studie der Schweizer Gesellschaft fur
praktische Sozialforschung, Zurich.

JELINEK, E. (1991): Totenauberg. Rowohlt, Hamburg.
KAFKA, F. (1988): Ein Bericht flr eine Akademie. Fischer,
Frankfurt.

KAFKA, F. (1988): Der ProzeB. Fischer, Frankfurt.

KAFKA, F. (1992): Das SchloB. Fischer, Frankfurt.
KIERKEGAARD, S. (1990): Der Einzelne. Hain, Frankfurt.

LINKE, M. (1991): Demokratische Gesellschaft und dkologi-
scher Sachverstand: Kann die Demokratie die dkologische
Krise bewaltigen, oder brauchen wir eine «Okodiktatur»? In:
Beitrage und Berichte des Instituts fur Wirtschaftsethik der
Hochschule St. Gallen, Nr. 43.

HORKHEIMER, M., und ADORNQ, Th. (1969): Dialektik der
Aufklarung, Suhrkamp, Frankfurt.

MEYER, E. (1983): Zahlen und Erzahlen. Fiir eine Semiotik
des Weiblichen. Medusa, Wien.

MEYER, E. (1993): Die Tischgesellschaft. Vorlaufig unverof-
fentlichtes Manuskript eines Vortrages vom 12.2. in Zurich.

MONIKOVA, L. (1990): SchloB, Aleph, Wunschtorte. Hanser,
Munchen.

MULLER, M., und MEYER-ABICH, K. {1990): Kommt die Oko-
diktatur? In: Die Zeit, Nr.15, 6. April), p. 45ff.

REICHERT,D. (1988): Writing around circularity and self-
reference. In: Golledge, R, a. 0. (Eds.): A ground for common
search. St.Barbara Geographical Press, St Barbara,
p.101-125.

REICHERT,D., und ZIERHOFER, W. (1993): Umwelt zur Spra-
che bringen. Westdeutschen Verlag, Opladen.

71



	Individuum - Gesellschaft - Umwelt : ein Bericht für eine Akademie

