
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 48 (1993)

Heft: 2: Wald - Seele - Kultur

Artikel: Der Wald als Kulturphänomen : von der Mythologie zum
Wirtschaftsobjekt

Autor: Seeland, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1993 - Nr. 2 Klaus Seeland

Der Wald als Kulturphänomen -
von der Mythologie zum Wirtschaftsobjekt1

Unsere heutigen Wälder sind mit wenigen Ausnahmen
Kulturphänomene, d.h.. sie sind vom menschlichen
Denken. Planen und Wollen geprägt. Der Wald, der uns
landläufig auf Spaziergängen begegnet, ist in der Regel
ein Wirtschaftswald und nicht mehr der wilde und vom
Menschen fast unberührte Wald der Märchen und Sagen,
der Urwald, in dem Feen und Elfen ihr Wesen treiben.
Die Selbstverständlichkeit, mit der Wald über Jahrtausende

hinweg als gegeben betrachtet und genutzt wurde,
ließ ihn in der Anschauung der Menschen vielfach zu
einem reinen Wirtschaftsobjekt werden. Der Verlust vieler
anderer Aspekte des Waldes wird uns erst seit kurzem
mehr und mehr als Verarmung bewußt Die voranschreitende

Abholzung der Tropenwälder oder die schon wieder

in Vergessenheit geratenen neuartigen Waldschäden
in Mitteleuropa, besser bekannt unter dem Begriff"
Waldsterben», sind die materiellen und sichtbaren Belege dieser

Verarmung. Der zunehmende Verlust der geistigen
wie auch seelischen Bezüge des Menschen zum Wald
und zu den Lebensformen, die er ermöglicht, veranlaßt
uns, über frühere Formen dieser Beziehung nachzudenken.

Wald - ein kulturell gestaltetes Element unserer Umwelt

Die Reduzierung der Sichtweise des Waldes auf seine
wirtschaftliche Bedeutung, vor allem als Holzlieferant,
hat global u. a. zu seiner Gefährdung beigetragen. Denn
wer Wald sagt und dabei in erster Linie das Holz meint,
gefährdet mit dieser Einstellung den Wald als Ganzes. In
Anbetracht der weltweiten Verringerung der Waldbestände,

der neuartigen Waldschäden und der immer
vehementer geführten Diskussionen über Natur- und
Umweltschutz sind wir mehr denn je zur Besinnung und
Definition eines zeitgemäßen und global gültigen
Waldverständnisses aufgerufen. Die Verarmung der kulturellen
Bezüge der Gesellschaft zum Wald und die Erosion von
Sozialstrukturen führen seit langer Zeit zu einer
materiellen wie auch geistigen Beeinträchtigung des Mensch-
Umwelt-Verhältnisses im allgemeinen und der Wälder im
besonderen.
Die Geringschätzung von kulturellen Aspekten an den
natürlichen Elementen unserer Umwelt und ihre gleichzeitige

Aufwertung als rein wirtschaftliche Ressource
schaffen eine Distanz der Menschen zu dem. was sie

umgibt. So wurden auch die Wälder zu einer entzauberten
Ware. Um das Wahre am Wald für uns wieder zu entdek-

ken. müssen wir die Ware, die wir in ihm sehen, ein wenig
in den Hintergrund treten lassen. Eine neue Anschauung
des Waldes, der. weil er uns zuwächst, lange als gegeben
hingenommen wurde, ist notwendig und wichtig geworden.

Wir müssen den Wald anders sehen lernen und wissen,

warum dies notwendig geworden ist. Die Anschauung

des Waldes bedarf heute einer gesellschaftlich
begründbaren Theorie seiner Anschauung.

Mensch, Wald und Mythos

Vor der Zivilisationsgeschichte des Menschen liegt seine

anthropologische Entwicklungsgeschichte, die in ihrem
seinsgeschichtlichen Werdegang Wald und Mensch
gleichermaßen prägte. Als prominenteste unter allen anderen

Waldnutzern erwerben und tradieren Menschen
Wissensbestände, die ihnen in ihrer Kombination und mehr
oder weniger systematischen Anwendung einen Vorteil
vor anderen Lebewesen sichern.
Die Menschen der Frühzeit bewohnten in erster Linie die
Waldränderund -lichtungen und nurzeitweiseodergelegentlich

das Innere des Waldes. Auf den Lichtungen
erschien die Beute, und im Wald selbst mußten die
Sammelgütergesucht und zusammengetragen werden. In dieser

Welt von Wäldern und Lichtungen ereignet sich das.

was wir die Formung der frühen Kulturell nennen. Das
Vorhandensein zweier Lebensräume und die Erkennung
und Zurkenntnisnahme des Unterschieds zwischen dem
Wald und den überschaubaren Flächen der Flußauen,
Blößen und Lichtungen als Unterschied ist ein wichtiges
Moment der Kulturentfaltung. Die Optionen zweier
Räume zu haben, die verschiedene Lebensformen
ermöglichen und schließlich gar bedingen, bedeutet, sich
darauf einzustellen, mit den spezifischen Verhältnissen
dieser Räume umzugehen. Die Möglichkeit, etwas anderes

als kulturellen Kosmos zu erleben als den Wald, wurde

für Jäger- und Sammlergemeinschaften in diesem Prozeß

erst denkbar.
Die Bewußtwerdung der Ambivalenz des Waldes als
Raum des Schutzes und der Bedrohung kann als ein
weiterer kultureller Entwicklungsfaktor gelten. Die Erfah-

Klaus Seeland. Dr.. Soziologe. Professur für Forstpolitik und
Forstokonomie. ETH-Zentrum. 8092 Zürich

öl



rung, daß dem Menschen kein spezieller Lebensraum
eignet, sondern jeglicher ihm bekannter Raum seine
bedrohlichen und schützenden Aspekte gleichermaßen
bietet, verlangt nach einer unterscheidenden Ordnung.
Diese Ordnung nimmt der Mensch zum Teil aus
Nützlichkeitserwägungen und zum Teil als von höheren
Instanzen verfügte oder begünstigte an. Die Geschichte der
Raumstrukturierung durch den Menschen ist somit
wesentlich eine Geschichte der ihn leitenden Ordnungsvorstellungen

in Räumen, die von ihm ambivalent erlebt
werden.
Raumordnung als sozio-kulturelles Vorstellungsmuster
hat zwei Grundvoraussetzungen: erstens muß sie in der
empirischen Erlebniswelt der Menschen wurzeln, diese

gleichzeitig aber auch sinnhaft transzendieren, d. h. meist
religiös deuten. Erst dann erfüllt sie die zweite
Grundvoraussetzung, nämlich die, dem Legitimitätsanspruch der
Gemeinschaft als dem Bedingungsfaktor für ihr Bestehen

und Überdauern zu genügen. Ein bestimmter
besiedelter Raum wird zum gottgegebenen oder politisch
beanspruchten Ort des Wohnens, der Souveränität und
territoriale Integrität behauptet. Die Wahrnehmung
unterschiedlicher und dadurch auch unterschiedlich geordneter

und genutzter Räume ist kulturstiftend. Der Vorzug
eines Lebensraumes vor einem anderen muß für den
frühen wie den heutigen Menschen begründbar und
begründet sein.

Als Ausdruck dieser legitimatorischen Notwendigkeit
gründet der frühe Mensch seine Ordnungsmuster zum
Teil aufdie naheliegende Macht der Roheit und Stärke,
zum Teil auch auf höhere Instanzen. Das Pathos und die
Erhabenheit der Distanz einer überirdischen Macht und
die Unterwerfung unter das ganz Andere scheinen ihm
die Gewähr dafür zu bieten, für Menschen verbindlich zu
sein. Das Naheliegende prägt seine Lebensumstände wie
z. B. die Machtverhältnisse in seiner Horde, die konkrete
Ausstattung seines Lebensraums mit Dingen, die für ihn
zum Lebensunterhalt notwendig sind. Beeindruckend
für ihn ist aber weniger das Anwesende als vielmehr das
Abwesende oder sich Verbergende und nur hier und da

Zeigende oder indirekt Mitteilende. Die Gestirne, die
Götter, die Toten, die Geister erlegter Tiere usw. sind in
ihrer abwesenden Anwesenheit sinnmächtig und
ritualstiftend. Das heißt, die dem unmittelbaren Leben fernen
Dinge geben jenen Daseinsverhältnissen, aus denen heraus

die Frage nach Ordnung gestellt wurde, ihren Sinn.
Eine Sicherung und Verfugbarmachung der Anwesenheit

des Abwesenden läßt sich aber erst durch Sprache
und die verschiedenen Gattungen, in der sie gebraucht
wird, herstellen (z. B. als Erzählung, Gebet, als Mitteilung,

An-Rede oder Beschwörung usw.).

Mythos und Wahrheit

Der Mythos ist in erster Linie als Ursprungsmythos der
Götter, der Menschen und all dessen, was ist, zu verste¬

hen. In der altgriechischen Kultur ist der Mythos, wie er
z. B. durch Homer oder Hesiod mitgeteilt wird, die wahre
Geschichte schlechthin.' Es gibt nichts, was wahrer wäre
im Sinne einer Erklärung der Ursprünge alles Seins.
Mythos ist hier gleichbedeutend mit Wahrheit. Er ist eine,
nach heutigen Maßstäben gemessen, vielleicht beliebige
Geschichte, die mit dem Anspruch auftritt, Herkunft wie
Zukunft des Seienden zu erzählen und damit auch zu
deuten. Jedoch nicht immer ist der Mythos erhellend.
Wie die Quelle, aus der er seinen Ursprung nahm, ist seine

Aussage oft dunkel und vieldeutig. Der Mythos stellt
sich als Erzählung dar, verrätselt sich aber, was seine

Deutung anbelangt. Die Tatsache, daß ein Mythos
vieldeutig ist, heißt in erster Linie, daß er sich grundsätzlich
einer eindeutigen und eindimensionalen Aussage
entzieht und vielleicht entziehen will. Deutungsversuche,
die in ihm nach einem Sinn suchen, aber nur einen nicht
finden können, müssen zwangsläufig scheitern. Sie
finden viele Deutungsmöglichkeiten in meist vielfältigen
Varianten. Beim Mythos gilt alles nur erdenklich Ableitbare

aus dem Erzählten als zulässige Deutung. Es sind
weder Fehldeutungen noch irrige Auslegungen denkbar.
Ist der Mythos demnach wahrer als der Logos? Ist das

Mehrdeutige mächtiger als das Eindeutige?'

Des Rätsels Lösung ist vielleicht im Anspruchsniveau
dessen zu suchen, was erzählt wird bzw. gedeutet werden
soll. Der umfassende Deutungsanspruch des Mythos
muß in seinen Aussagen aus zwei Gründen unbestimmt
bleiben. Zum einen ist er Ausdruck des höchsten
Seinsgrundes, der durch die Erzählung zur Anwesenheit
verfügt wird. All das, was war, ist und sein wird, beansprucht
in dieser Erzählung kosmische Geltung. Zum anderen ist
es ein allgemeiner Ausdrucksmodus sakraler Texte, sich

unspezifisch mitzuteilen und so ein Verlangen nach
Auslegung zu schaffen. Diese Auslegungen, aus profanen
Ansprüchen heraus formuliert, bedürfen entsprechend
sanktionierter Gelehrter oder Geweihter, die jene
Mehrdeutigkeiten auslegen. Hier wird der Mythos zur
Mythenlehre, zur Mythologie. All jene, die den Mythos in
seiner sich verrätselnden Mehrdeutigkeit nicht hinnehmen

wollen, sich zur Ausdeutung aufgerufen fühlen und
über ihn räsonieren, verlieren dabei das Wesentliche des

Erklärungsgehalts, den der ungedeutete Mythos in sich
trägt, vorausgesetzt, er wird naiv aufgenommen. Wenn
wir heutzutage also vom Mythos sprechen, so sprechen
wir aufgrund unserer vernunftmäßigen Prägung und
erkenntnismäßigen Distanz zu ihm in mythologischer
Perspektive über ihn und nicht in der Annahme dessen, was
von ihm als wahr mitgeteilt wird. Vom Mythos zu sprechen

ist uns also nur in Form eines Beitrags zur Mythologie
als einer Wissenschaft möglich. Der Mythos selbst ist

für uns seit Piaton eine unwahre Geschichte. So wird dieser

Begriff auch heutzutage in der Alltagssprache
benutzt. Der Mythos bedeutet dem frühen Menschen alles,
der heutige Mensch hingegen sieht in ihm eine
Falschaussage. Er interessiert sich für die Mythologie, weil er
sich den Weg verstellt hat, die Wahrheiten des Mythos als
für sich mögliche Wahrheiten gelten zu lassen.

62



Vom Wald zum Feld

Der Wald erschließt sich von jeher in seiner Existenz und
in seiner Leben gewährenden Seinsweise. In den kosmo-
gonischen Ursprungsmythen erscheint er und in den an-
thropogonischen Mythen4, die von der Entstehung des

Menschengeschlechts, z.B. aus einem Baum, erzählen.
Im Wald als einer kosmisch vollständigen Welt versammelt

sich alles, was ist. Die Erfahrung der Lichtung, des

Waldrands als überschaubare Flächen macht den Wald

zum diskreten Raum. Aus der oben angesprochenen
erkannten Verschiedenheit von Wald und Lichtung wächst
mit der Verlagerung menschlicher Aktivitäten vom
Wildbeutertum zum Ackerbau die geistige Distanz zum
Wald als einer Welt. Die Rodung wird zur Welterbauung,
und die Welt des Waldinneren wird nunmehr zum
Bereich der Unheimlichkeit. Felder bzw. Wiesen sind Räume,

in die menschliche Existenz hineinwirkt, doch bleibt
dem Wald sein Vorrang als ursprünglicher mythischer
Raum erhalten.5 Als solcher ist er der Zwischenraum
zwischen Himmel und Erde, der Versammlungsraum
göttlicher und irdischer Wesen, die hier einander begegnen.'

Das Feld als bereitete Kulturfläche ist eine spätere
Abwandlung eines vordem bewaldeten oder waldumringten
Gebietes. Hier sind die Götter der Erde und Fruchtbarkeit

anwesend, die durch ihre besonderen Zuständigkeiten
für das Gedeihen der Feldfrüchte ortsgebunden und

nach je spezifischen Kulten verehrt werden. So wurde
zum Beispiel im lateinisch geprägten Europa im Übergang

von den frühen Formen der Waldnutzung zur Ak-
kerwirtschaft Diana, die Göttin der Jagd und des Waldes,
auch zur Fruchtbarkeitsgöttin der Felder (vgl. frazer:
139 ff.). Informanten berichteten Tacitus z. B., daß im
germanischen Siedlungsgebiet Vegetationsdämonen in
einer Prozession aus einem heiligen Wald herausgefahren
wurden (mannhardt 1 :574 ff.) und Verwendung im Ak-
kerkultus fanden.'

In der Entwicklung der frühen Jäger- und Sammlerkulturen

zu Agrarkulturen wird deutlich, daß der Wald in
seiner mythischen Ausstrahlung und physischen Ausdehnung

immer mehr zurückgedrängt wird. In ihrem Verlauf
wird der Wald Mitteleuropas, ehemals Kosmos, nun zum
Aufenthaltsort der nicht kultfähigen Geistwesen, der
Waldgeister und Dämonen. Der Kultus, welcher neue,
agrarische Götter in Hainen, auf Freiflächen, in Tempeln
verehrt und somit an einen Ort bannt, blickt mit Schauder

aufdie «freischwebenden» Waldgötter und Dämonen
zurück. Die Abwendung vom Wald als einer
Universalsphäre von Göttern und anderen, aufdie das Leben
des frühen Menschen im wesentlichen orientiert war.
bedeutet eine Akzentverschiebung von der Welt der
Angewiesenheit einer vor allem extraktiven Wildbeuterwirt-
schaft hin zu einer Form der Feldbauwirtschaft.
Der Brandrodungsfeldbau z. B. favorisiert so durch einen
gewollten menschlichen Eingriff in das Waldganze das
Wachstum bestimmter ausgewählter Nahrungspflanzen.
Dieser Eingriff in das Ensemble des Waldes ist nur vor¬

übergehend, und die Produktivität dieser Rodungsinseln
ist eher gering. Das Bedeutsame dieser Tatsache für den
frühen Menschen ist die Erfahrung der Gleichsamkeit
von Wachstum und Zerstörung. Die Wandlung eines
Waldstücks in eine agrarisch zu nutzende Lichtung mit
Hilfe eines Feuers bedingt die Zerstörung der vorhandenen

Waldvegetation. Diese Rodungsinseln bestehen nur
eine Zeitlang, bevor sie wieder in ein vegetatives Ganzes
zurückfallen. Die unregelmäßig runden Rodungsinseln
sind noch weit davon entfernt, zu rechteckigen Ackerflächen

zu werden. Die Fähigkeit zur Unterscheidung
zwischen dem allumfassenden Wald und einem vom
Menschen bestimmten Raum muß als zu vollbringende und
überhaupt vollbringbare, machbare Leistung erfahren
werden. Die Erfahrung der Reintegration seiner Leistung
durch das Ganze des Waldes zeigt dem frühen
Menschen, daß Wachsen und Zerstören einander bedingende
Prozesse sind.

Die Macht des Menschen und die Kraft des Waldes

Der Schritt von der Wildbeuterei zur Hege und Pflege
von Tieren und Pflanzen geht einher mit der Zuschrei-
bung von Eigentum an Land und der Identifizierung von
Arbeitskraft als eines WirtschaftsfaktorsL War der Wald
mit seinen Möglichkeiten für den frühen Menschen einer
der gegebenen Horizonte seines Lebens, so wird dieser
Horizont nunmehr durch die agrarische Betätigung
selbst gesetzt. Die Kraft des Waldes, die sich in dem
Vermögen ausdrückt, menschliche Kultivierungsleistungen
wieder im Waldganzen aufzuheben, wird erst mit der
permanenten Bewirtschaftung von Rodungsflächen deutlich

erkennbar. Die Inwertsetzung des vom Wald befreiten

Bodens ist durch die entsprechenden Arbeitsleistungen

des Rodens und Erschließens mit der Behauptung
von Ansprüchen permanenter, d.h. auch vererbbarer
Nutzungsrechte verbunden. Der Begriff des Eigentums
an Boden, der sich hiergegen einen vielleicht ursprünglicheren

Begriff des Gemeinnutzens eines nicht anzueignenden,

aber damit auch nicht freien Gutes (des
Waldganzen) durchsetzen mußte, bedurfte in erster Linie
einer Legitimation und eines dauerhaften Schutzes durch
Übereinkunft oder Gesetz.
Schon früh gebieten magisch-religiöse Praktiken über
das Wachstum der Feldfrüchte, vor allem durch die
Anwendung entsprechender Opferrituale. Priesterkönige
fungieren hier als Hüter und Beförderer der Fruchtbarkeit

(s. frazer: Kap. III-VIII, bes. VI). Von verschiedenen

sozialen Gruppierungen ausgeübte Feld- und Waldkulte

werden als solche überhaupt erst möglich durch die
Unterscheidung von Feld und Wald und etablieren sich in
einer spielerischen Vielfalt. Politische Legitimation und
Machtausübung innerhalb dieser Vielfalt leiten sich von
der Sicherstellung dieser gesellschaftlich bedeutsamen
Feldfruchtbarkeit ab, die innerhalb einer mit und vom
Wald lebenden Gesellschaft in dieser Ausprägung kaum
hätte entstehen können. Der Übergang von der Nutzung

63



des aus sich heraus geschehenden Waltens des Waldes
zum Gestalten des Feldes bedarf einer Organisation und
sozialer Strukturen. Sie nimmt im Erkennen des spezifischen

Milieus und der sozialen Etablierung einer Teilung
von Macht und Arbeit ihren grundsätzlichen Anfang.
Der Rodung als Entstellung einer Lebenswelt, mit der
der Mensch bislang lebte, kommt in diesem Prozeß die
Bedeutung zu, Ursprung für den Aufgang neuer Lebensformen

und -weiten zu sein. Dem Wald als dem Inbegriff
der Fülle eines natürlich seienden Nahrungsmittelvorrats

treten die Möglichkeiten des nicht spezifisch geprägten,

der leeren Fläche des Bodens entgegen. Während
der Wald einem als Urwald zuwächst, muß der Anbau
von Nahrungsmitteln mühevoll betrieben werden. Das
Erkennen der Bedeutung leerer Flächen in ihrem Potential

als zu nutzende Flächen setzt ihre Schaffung und
Erhaltung bzw. Unterhaltung voraus. Diese Erkenntnis ist
in ihrer Zeit eine eigentliche Kulturleistung.
Bäuerliche Lebensformen regeln mit ihrer spezifischen
Arbeitsteilung in Familie und Gesellschaft und Agrargesetzen

den Umgang mit kultiviertem Land und werden
zur Basis sozialer Organisation. Der Wald verliert seinen
kosmischen Anspruch und viele seiner numinosen
Qualitäten, behauptet jedoch über die Jahrhunderte hinweg
seinen Platz in kultureller wie wirtschaftlicher Hinsicht
als ursprünglicher Raum. In Literatur und Dichtung, als

zeitweiliger zweckgerichteter Aufenthaltsort des
Menschen in Beruf und Freizeit und als Rohstofflieferant für
Industrie und Gewerbe beweist er seinen Bestand und
seine Geltung noch heute.

Das Wesen des Waldes

Wald ist, wie gezeigt wurde, ein vom Menschen genutztes
und gedeutetes Phänomen. Seine Gestaltung als Teil der
Kulturlandschaft ist ein gesellschaftlich vermittelter Prozeß.

Der Wald, an den Einzelinteressen der wirtschaftlichen

Nutzung, des Schutzes, der Erholung und Bildung
herangetragen werden, gibt uns keine Auskunft über sein
Wesen. Es ist nicht in diesen Einzelaspekten des
Nutzwaldes, des Schutz- oder Erholungswaldes zu finden.
Das Wesen des Waldes ist das, was in ihm und durch ihn
lebt. Sein Wesen ist es, durch sein Dasein eine Fülle
unspezifischer Möglichkeiten zu gewähren. Als charakteristischer

Raum gewährt Wald alle in ihm möglichen
Lebensformen. Er bietet vielen Lebewesen die notwendige
Fülle für die Lebensgestaltung ihres Daseins. Das Walten
dieser Fülle im ständigen Wandel ist das Wesen des Waldes.

Und das meint nicht nur den Wandel der Vegetation
zu den Jahreszeiten. Gemeint ist hier auch die
gesellschaftliche Sichtweise des Waldes im Wandel der Interessen,

die an ihn herangetragen werden. Das Wesen des
Waldes und die besondere Art seines Seins besteht im
Wachsen und Walten. Das Wirken des Menschen greift in
diesen Prozeß gestaltend ein und schafft damit ein
kulturbedingtes Wirkungsganzes. Das Kulturbedingte, das
im Laufe der Zeit Gewordene und Umgeschaffene am
Wald, was wir z. B. als Historiker an der heutigen Form

der Wälder ablesen können, ist die Art und Weise eines

spezifischen Umgangs einer Gesellschaft mit dem Wald
in der Geschichte. Jegliche Eingriffe darin waren immer
räumlich und zeitlich begrenzt. Wald war und ist immer
nur das, was der Mensch als Wald zugelassen hat.
Die Bedeutung des Waldes ist Ausdruck eines kulturell
geprägten Verständnisses. Sie wandelt sich mit der Zeit,
und jede der vielen Kulturen unserer Erde mißt ihm eine
andere zu. Wald ohne jegliche Bedeutung gibt es heute
nirgendwo. Unter der Oberfläche des Waldes, der als

Wirtschaftsfaktor gesehen wird, leben noch mehr oder
minder kräftig die Wurzeln von Auffassungen, die ihm
andere Bedeutungen zuweisen. Auch entstehen aus diesen

Wurzeln wieder Bedeutungen, die schon als
abgestorben und verloren galten. Und dies gibt uns den
Hinweis, daß der Wald durch die naturethischen Prinzipien
des Wachsens und Überdauerns bis zum heutigen Tag
seine Geltung als gesellschaftlich und kulturell bedingte
Formation bewahrt hat.

Waldbewirtschaftung als Kulturaufgabe

Die Bewirtschaftung des Waldes ist ein Wirken, an dem
der Mensch teilhat. Der frühe Mensch hat den Wald als
Ganzes belebt; Wald war ein wichtiger Teil seiner Welt.
Und auch heute wird er ihm nur durch die Zurkenntnis-
nahme dieses Wesens des Waldganzen gerecht. Die
moderne Waldbewirtschaftung zeichnet sich durch eine
Entwicklung der historisch überkommenen Sichtweise
und eine weiter fortgeführte Umprägung des Waldbestandes

aus. Eine Würdigung der Leistungen des
Gesamtwaldes muß nach heutiger Rationalität eine Bewertung

des Waldganzen vornehmen und Kriterien dafür
finden. Die Vermarktung einzelner Aspekte des Waldes
in Form von marktfähigen Gütern und Leistungen wie
z. B. der Holznutzung, des Schutzes vor den Auswirkungen

von Naturereignissen sowie der Erholung und
Bildung stehen hier im Blickpunkt des wirtschaftlichen
Interesses. In der Zuschreibung von Funktionen an den
Wald findet eine Umprägung des natürlichen Waldganzen

nach wirtschaftlicher Maßgabe statt, und zwar
dadurch, daß einzelne Leistungen und Funktionen gegen
andere wirtschaftlich bedeutsame bzw. immaterielle
Werte aufgerechnet werden oder zumindest aufgerechnet

werden können. Wenn die Leistungen des Waldes in
bezug auf seinen Ertrag aus der Holznutzung gegen die
Berechnung seiner Erholungsleistungen, die momentan
vielleicht höher veranschlagt werden, aufgewogen
werden, dann geht Erholungswald vor Nutzwald. Werden
dem Erholungswald irgendwann jedoch Schutzwirkungen

zugeschrieben, die ihrerseits den errechneten Wert
des Erholungswaldes übersteigen, erhält der Schutzwald
Vorrang vor dem Erholungswald. Dieses Beispiel ist fiktiv,

aber nicht undenkbar. Es macht, wie ich meine, das
Dilemma des wirtschaftlich bzw. monetär orientierten
Interesses an materiellen wie immateriellen Leistungen
des Waldes deutlich.

64



Die Eigenart des Waldes jedoch bleibt aber nur erhalten,
wenn sie als positiver Wert politisch gesetzt wird. Dem
Bestand des Waldes als kulturgeschichtliches Phänomen
wird nur somit Geltung verschafft. Erst die generelle
politische Anerkennung des Waldganzen kann einzelnen
wirtschaftlichen und ästhetischen Nutzungsaspekten die
ihnen zukommende relative Bedeutung zuweisen.
Errechnete Wertrelationen verschiedener Waldleistungen
pro Kopf der Bevölkerung dürfen im politischen Kräftespiel

nicht gegeneinander ausgespielt werden. In erster
Linie ist Wald Wald und hat gleichzeitig alle Funktionen.
Wertberechnungen können durchaus angestellt, müssen
aber als sekundäre Aspekte gesehen werden. Das hier in
Erscheinung tretende Grundproblem ist, daß dabei
politische und wirtschaftliche Rationalität nicht in einen
Gegensatz geraten dürfen, d. h„ daß politische Dogmen
nicht vermeintliche UnWirtschaftlichkeit decken dürfen.
Was aber UnWirtschaftlichkeit in diesem Kontext heißt,
muß auch wiederum neu überdacht werden.
Die Erkenntnis und gesellschaftspolitische Anerkennung

des unschätzbaren Gesamtwertes des Waldganzen
steht vor jedem berechenbaren Partikularinteresse.
Solange die Waldbewirtschaftung nur ein Teilaspekt ist und
die grundsätzliche Erhabenheit des Waldganzen
anerkennt, werden damit die Ansprüche an den Wald sowie
auch die Funktionszuschreibungen an ihn relativiert.
Wenn das Waldganze nicht nur aus forstpolitischer
Perspektive, sondern aus allgemein politischer Optik im
Denken und als Übereinkunft in der Gesellschaft ungeteilt

bleibt, ist es als Ganzes gewonnen.

ten. Sie ist infolge der forstlichen Waldfunktionenlehre
und durch staatliche Subventionspolitik eine
Wirtschaftsform. Mittelfristig ist sie in die Ressourcen- und
Raumplanung zu integrieren und wird auch in Zukunft
ein prägendes Kulturphänomen sein. Eine Kulturaufgabe

für die Zukunft besteht in dieser Hinsicht nun unter
anderem darin, im spezifischen Sein des Waldganzen
und seiner Erhaltung einen gesellschaftlichen Wert zu
erkennen, der richtungsweisend für die Übernahme
breiterer Aufgaben sein kann, ohne aufWaldbewirtschaftung
in großem Umfang zu verzichten.
Eine moderne Gesellschaft verhält sich zu ihren spezifischen

Räumen wie Stadt, Wald, Landschaft, Fluß, See

und Berg wie zu den sozialen Gruppierungen, aus denen
sie besteht. Alle sind in ihrer gesellschaftlichen Bedeutung

in der Planung und Gestaltung berücksichtigt, die
die Charakteristik eines Landes ausmachen. Unter Wahrung

dieser Eigenschaften und Identitäten werden ihnen
Möglichkeiten zur Selbstgestaltung zugebilligt.
Waldbewirtschaftung ist in diesem komplexen Zusammenhang
die der Gesellschaft zugekehrte, heute meist nur
wirtschaftliche Seite der Gestaltung eines Landes. Die ganze
Breite des Horizontes einer Waldnutzung in ihrer
gesellschaftlichen Bedingtheit und zunehmenden Vielfalt zu
sehen heißt, um Sichtweisen seiner uns noch abgewandten

Seiten bemüht zu sein. Diese Weite des Horizontes
wird u. a. durch die Bemühungen der Waldpädagogik
gekennzeichnet, die zwischen Wald und Mensch vermitteln
will.

Durch den Wald zur Natur

Wald - ein Aspekt der Gesellschaft

Wesentliche Teile unserer Wälder sind und werden in
absehbarer Zeit forstlich bewirtschaftete Flächen bleiben.
Die Erhaltung und Nutzung des Waldes aus der Sicht des

Waldganzen als kulturelle Aufgabe wird aber zunehmend

an das Bewußtsein auch forstlicher Kreise drängen
und dort vermutlich entsprechende Wirkungen zeitigen.
Die Bewirtschaftung von Teilaspekten des Waldes und
seine Bewertung nach Funktionen werden dann
vielleicht die Enge ihrer reinen Verwertungsperspektive
überwinden können. So kann es möglich werden, zu
neuen physisch-ökologischen wie soziokulturellen
Rahmenbedingungen zu gelangen, die in Wechselwirkung
mit politischen Prozessen stehen. Die Gesamtsicht des

Waldganzen wird sich dann als gesellschaftspolitischer
Standpunkt nicht mehr ignorieren lassen.

Vergessen wir nicht: das Strukturprinzip des Waldes ist
ein sich selbst hervorbringendes (gr. poiesis). Wald bringt
sich selbst hervor, er gestaltet sich in diesem Sinne
grundsätzlich «poietisch», d. h. im virtuosen Umgang mit dem
Zustand, in dem man ihn gewähren läßt. So bringt ersieh
in eine unbestimmte Form und Fülle, die der Mensch
dann für seine Zwecke umschaffen kann. Die
Waldbewirtschaftung ist ein Modus des Menschen in der modernen

Gesellschaft, sich ökonomisch zum Wald zu verhai-

Der Weg zur Natur führt heute vielfach durch den Wald.
Die Waldnähe, die seit geraumer Zeit in der
industrielltechnischen Gesellschaft verstärkt gesucht wird, findet
ihren Ausdruck u.a. in der Existenz zahlreicher
Naturschutz-, Umweltschutz- und Umwelterziehungsgruppen,
die sich des Waldes angenommen haben. Die Vielzahl
der Ansätze und die Vielfalt der Motivationen, sich mit
dem Wald auseinanderzusetzen, kann als Orientierung
zur Natur in pragmatischer Hinsicht gesehen werden.
Doch man kann sie auch als eine neue Empfindsamkeit
gegenüber der Versehrtheit der Natur verstehen. Der
Wald wird oft als Stellvertreter der Natur empfunden, der
sich als stadtnahe Gegenwelt darstellt. Er gilt vielen als

Ergänzungsraum für die technisch bestimmte Alltagswelt

und als Lehrpfad der Sinne, der Naturqualitäten
vermitteln soll. Die Trennung des Menschen vom unmittelbaren

Erleben der Natur, die vor allem durch den heutigen

Vorrang der Medien vor dem direkten Naturkontakt
vorangeschritten ist. soll zumindest teilweise in der
Erfahrung des Waldes als Naturerfahrung überbrückt
werden. Natur ist zeitlos, doch der Mensch lebtjeweils in
seiner Generation, in seiner Zeit. Auch hier nimmt nun der
Wald wiederum eine Mittelstellung ein. Er ist weder ganz
Natur, also ganz zeitlos, noch ist er in seiner Substanz ein
gesellschaftliches Produkt. Wald ist also Natur in der
Formgebung einer bestimmten Zeit.

65



Die Stadtnähe des Waldes begünstigt den Zugang zu ihm,
und dies ist der Formulierung einer Haltung zu ihm
forderlich. Das Finden einer Einstellung zum Wald signalisiert

möglicherweise die Entdeckung eines Verhältnisses
zur Natur, welches dem Bürger vielleicht noch nicht
bewußt ist. Dabei ist es sekundär, daß Wald ja nur ein kleiner

und, seiner Seinsart gemäß, besonderer Ausschnitt
aus der Natur ist. Natur drückt sich als Wirkungsprinzip
aus, das im Wald und durch ihn wirkt und gestaltet - je
nachdem, wie der Mensch ihre Gestaltungen zuläßt.
Der Umgang der Gesellschaft mit dem Wald stellt ihr
kulturelle und politische Aufgaben, die sich im Laufe der
Zeit wandeln und dadurch immer neue Lösungen von ihr
fordern. Um der Interessenvielfalt in ihr zu entsprechen,
muß eine pluralistische Gesellschaft ihren Wald vor
allem als Ganzes sehen. Falls sie eine solche Sichtweise
verlernt hat, muß sie sich diese wieder aneignen, denn
viele Menschen haben viele verschiedene Ansprüche an
den Wald.
Was können wir vom Wald und dem möglichen Erleben
eines Teils der Natur in ihm erwarten? Kann aus einer
Haltung zum Wald und zur Natur ein ethos (gr.: ein Ort
des Wohnens) des Lebens werden? Ist hier ein Wissen
um dieses Ethos und ein ihm gemäßes Verhalten, eine
Ethik möglich? Nimmt die Nähe des Waldes und die
Möglichkeit, ihn zu erleben, Einfluß auf unser ethisches
Empfinden? Fühlen wir uns vielleicht deshalb von den

neuartigen Waldschäden betroffen, weil wir als Teil der
Natur ethisch, sozusagen an unserem Wohnort, Schaden
nehmen? Dies sind bedenkenswerte Fragen unserer Zeit,
aufdie wir noch keine Antworten haben. Wenn wir in der
Lage sind, diese Fragen zu beantworten oder sie durch
treffendere zu ersetzen, um unser Verhältnis zu Natur
und Wald zu klären, ist ein Beitrag zur Erhellung der uns
bislang noch abgewandten Seiten unseres gesellschaftlichen

Bezugs zum Wald geleistet.

Anmerkungen

' Überarbeitete Fassung eines Vortrags an der Evangelischen

Akademie Baden am 8.5.1992.
¦' Siehe dazu GRASSI, Ernesto, Die Theorie des Schonen in
der Antike. Köln: Dumont 21980. p.163ff. und DERS., Kunst
und Mythos. Reinbek: Rowohlt, 1956.

3 OTTO, Walter F., Gesetz, Urbild und Mythos. In: DERS., Die
Gestalt und das Sein Gesammelte Abhandlungen überden
Mythos und seine Bedeutung für die Menschheit Darmstadt
21959,p 27-90
" Vgl. hierzu die von MANNHARDT, Wilhelm, Wald- und
Feldkulte. 2 Bde. Berlin: Gebr. Borntraeger 21904/05, Bd.1, p. 6ff,
angeführten Beispiele des Bundehesch-Mythos der Alt-
Iraner, der nordamerikanischen Indianer (namentlich Sioux,
Karaiben und Antillenindianer), des germanischen Askr und
Embla-Mythos sowie Beispiele aus den Mythen und Sagen,
die DÄHNHARDT gesammelt hat: DAHNHARDT, Oskar (Hg.)
Natursagen Eine Sammlung naturdeutender Sagen,
Märchen, Fabeln und Legenden. 4 Bde. Leipzig/BerhmTeubner,
1907, Bd I, pp.4, 8, 281, 34 f, 126, 178, 183

5 Nach den Ausfuhrungen Giovanni Battista VICOs z. B„ der
in seinen Prinzipien Einer Neuen Wissenschaft - Über Die
Gemeinsame Natur der Völker (1725 u. ö.) z. B. die Beschreibung

Germaniens von Tacitus anfuhrt, sagt, «daß sie [die
Germanen, K.S] ihre Gotter an heiligen Statten anbeteten,
die er -lucos et nemora- 'Lichtungen und Haine- nennt: das
müssen gerodete Stellen innerhalb der geschlossenen
Flache der Walder gewesen sein...»(Zif. 479) haben die Germanen

ihren Göttern nicht an deren Aufenthaltsorten im Wald
gehuldigt, sondern auf freien «kultivierten» Freiflachen. Des
weiteren fuhrt Pausanias in seiner Beschreibung Griechenlands

an:« denn man lichtete die Walder, um den Ausblick
zu haben für die Betrachtung, von wo die Auspizien der Adler
herkamen, die hoher fliegen als alle Vogel.» (Zif. 480). VICO
berichtet die Schilde der barbarischen Zeiten, die rund
waren, «weil die entwaldeten und bebauten Landereien die
ersten 'Orbes terrarum- 'Erdkreise- waren...» (Zif.564), und in
der römischen Mythologie heißt es: »Vulkan [der Feuer-
gott, K. S.) hatte Feuer an die Walder gelegt, um bei offenem
Himmel zu beobachten, woher Jupiter seine Blitze senden
würde.» (ebenda)
6 Vgl. FRAZER, James George, The Golden Bough.A Study in

Magic and Religion. Abnged Ed in 1 vol New York: MacMil-
lan, 1944 Kap. I (The King Of The Wood), IX (The Worship Of
Trees), XV (The Worship Of The Oak).
'

Vgl. dazu den romischen Mithra-Kult, in dem durch das
jährliche Stier-Blutopfer auf dem Ackerfeld die Fruchtbarkeit,
die dieses Tier allgemein symbolisierte, mit Hilfe seines Blutes

auf die Wachstumskraft des Korns übertragen wurde
(s. CUMONT, F., Die Mysterien des Mithra 3Leipzig/Berhn:
1923 zit. in: SCHWABE, J., Archetyp und Tierkreis, p. 37).

"Anregende Ausfuhrungen hierzu gibt IMMLER, H Vom
Wert der Natur. Zur ökologischen Reform von Wirtschaft und
Gesellschaft. Opladen: Westdeutscher Verlag, 1989,
pp 96-147, bes. pp.119ff.

66


	Der Wald als Kulturphänomen : von der Mythologie zum Wirtschaftsobjekt

