Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 48 (1993)

Heft: 2: Wald - Seele - Kultur

Artikel: Der Wald als Kulturphanomen : von der Mythologie zum
Wirtschaftsobjekt

Autor: Seeland, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-872384

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-872384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geographica Helvetica 1993 - Nr. 2

Klaus Seeland

Der Wald als Kulturphanomen -

von der Mythologie zum Wirtschaftsobjekt'

Unsere heutigen Wilder sind mit wenigen Ausnahmen
Kulturphanomene, d.h., sie sind vom menschlichen
Denken, Planen und Wollen geprigt. Der Wald, der uns
landlaufig auf Spaziergiangen begegnet, ist in der Regel
ein Wirtschaftswald und nicht mehr der wilde und vom
Menschen fast unberiihrte Wald der Miérchen und Sagen,
der Urwald, in dem Feen und Elfen ihr Wesen treiben.
Die Selbstverstandlichkeit, mit der Wald Uber Jahrtau-
sende hinweg als gegeben betrachtet und genutzt wurde,
lief3 ihn in der Anschauung der Menschen vielfach zu ei-
nem reinen Wirtschaftsobjekt werden. Der Verlust vieler
anderer Aspekte des Waldes wird uns erst seit kurzem
mehr und mehr als Verarmung bewuf3t. Die voranschrei-
tende Abholzung der Tropenwiélder oder die schon wie-
der in Vergessenheit geratenen neuartigen Waldschédden
in Mitteleuropa, besser bekannt unter dem Begriff« Wald-
sterben», sind die materiellen und sichtbaren Belege die-
ser Verarmung. Der zunehmende Verlust der geistigen
wie auch seelischen Bezlige des Menschen zum Wald
und zu den Lebensformen, die er ermoglicht, veranlaf3t
uns, tber frithere Formen dieser Beziehung nachzuden-
ken.

Wald - ein kulturell gestaltetes Element unserer Umwelt

Die Reduzierung der Sichtweise des Waldes auf seine
wirtschaftliche Bedeutung, vor allem als Holzlieferant,
hat global u. a. zu seiner Gefdhrdung beigetragen. Denn
wer Wald sagt und dabei in erster Linie das Holz meint,
gefdhrdet mit dieser Einstellung den Wald als Ganzes. In
Anbetracht der weltweiten Verringerung der Waldbe-
stande, der neuartigen Waldschaden und der immer ve-
hementer geflihrten Diskussionen {iber Natur- und Um-
weltschutz sind wir mehr denn je zur Besinnung und De-
finition eines zeitgemafien und global giiltigen Waldver-
standnisses aufgerufen. Die Verarmung der kulturellen
Beziige der Gesellschaft zum Wald und die Erosion von
Sozialstrukturen flihren seit langer Zeit zu einer mate-
riellen wie auch geistigen Beeintrachtigung des Mensch-
Umwelt-Verhiltnisses im allgemeinen und der Walder im
besonderen.

Die Geringschatzung von kulturellen Aspekten an den
natiirlichen Elementen unserer Umwelt und ihre gleich-
zeitige Aufwertung als rein wirtschaftliche Ressource
schaffen eine Distanz der Menschen zu dem, was sie um-
gibt. So wurden auch die Wilder zu einer entzauberten
Ware. Um das Wahre am Wald fiir uns wieder zu entdek-

ken, miissen wir die Ware, die wirinihm sehen, ein wenig
in den Hintergrund treten lassen. Eine neue Anschauung
des Waldes, der, weil er uns zuwachst, lange als gegeben
hingenommen wurde, ist notwendig und wichtig gewor-
den. Wir miissen den Wald anders sehen lernen und wis-
sen, warum dies notwendig geworden ist. Die Anschau-
ung des Waldes bedarf heute einer gesellschaftlich be-
grundbaren Theorie seiner Anschauung.

Mensch, Wald und Mythos

Vor der Zivilisationsgeschichte des Menschen liegt seine
anthropologische Entwicklungsgeschichte, die in ihrem
seinsgeschichtlichen Werdegang Wald und Mensch glei-
chermafien pragte. Als prominenteste unter allen ande-
ren Waldnutzern erwerben und tradieren Menschen Wis-
sensbestinde, die ihnen in ihrer Kombination und mehr
oder weniger systematischen Anwendung einen Vorteil
vor anderen Lebewesen sichern.

Die Menschender Friihzeitbewohntenin erster Linie die
Waldrander und -lichtungen und nur zeitweise oder gele-
gentlich das Innere des Waldes. Auf den Lichtungen er-
schien die Beute, und im Wald selbst mufiten die Sam-
melgliter gesucht und zusammengetragen werden. In die-
ser Welt von Waldern und Lichtungen ereignet sich das,
was wir die Formung der friithen Kulturen nennen. Das
Vorhandensein zweier Lebensrdaume und die Erkennung
und Zurkenntnisnahme des Unterschieds zwischen dem
Wald und den tiberschaubaren Flichen der Flufauen,
BloBen und Lichtungen als Unterschied ist ein wichtiges
Moment der Kulturentfaltung. Die Optionen zweier
Raume zu haben, die verschiedene Lebensformen er-
moglichen und schliefilich gar bedingen, bedeutet, sich
darauf einzustellen, mit den spezifischen Verhaltnissen
dieser Raume umzugehen. Die Moglichkeit, etwas ande-
res als kulturellen Kosmos zu erleben als den Wald, wur-
de fur Jager- und Sammlergemeinschaften in diesem Pro-
zef} erst denkbar.

Die BewuBtwerdung der Ambivalenz des Waldes als
Raum des Schutzes wnd der Bedrohung kann als ein wei-
terer kultureller Entwicklungsfaktor gelten. Die Erfah-

Klaus Seeland, Dr, Soziologe, Professur fur Forstpolitik und
Forstbkonomie, ETH-Zentrum, 8092 Ztirich

61



rung, daf} dem Menschen kein spezieller Lebensraum
eignet, sondern jeglicher ihm bekannter Raum seine be-
drohlichen und schiitzenden Aspekte gleichermafien
bietet, verlangt nach einer unterscheidenden Ordnung.
Diese Ordnung nimmt der Mensch zum Teil aus Niitz-
lichkeitserwidgungen und zum Teil als von hoheren In-
stanzen verfligte oder beglinstigte an. Die Geschichte der
Raumstrukturierung durch den Menschen ist somit we-
sentlich eine Geschichte derihn leitenden Ordnungsvor-
stellungen in Rdumen, die von ihm ambivalent erlebt
werden.

Raumordnung als sozio-kulturelles Vorstellungsmuster
hat zwei Grundvoraussetzungen: erstens muf} sie in der
empirischen Erlebniswelt der Menschen wurzeln, diese
gleichzeitig aber auch sinnhaft transzendieren, d. h. meist
religios deuten. Erst dann erflillt sie die zweite Grundvor-
aussetzung, namlich die, dem Legitimitatsanspruch der
Gemeinschaft als dem Bedingungsfaktor flir ihr Beste-
hen und Uberdauern zu geniigen. Ein bestimmter besie-
delter Raum wird zum gottgegebenen oder politisch be-
anspruchten Ort des Wohnens, der Souverénitat und ter-
ritoriale Integritdt behauptet. Die Wahrnehmung unter-
schiedlicher und dadurch auch unterschiedlich geordne-
ter und genutzter Rdume ist kulturstiftend. Der Vorzug
eines Lebensraumes vor einem anderen muf} fiir den frii-
hen wie den heutigen Menschen begriindbar und be-
griindet sein.

Als Ausdruck dieser legitimatorischen Notwendigkeit
grindet der friihe Mensch seine Ordnungsmuster zum
Teil auf die naheliegende Macht der Roheit und Starke,
zum Teil auch aufhohere Instanzen. Das Pathos und die
Erhabenheit der Distanz einer iiberirdischen Macht und
die Unterwerfung unter das ganz Andere scheinen ihm
die Gewahr daflir zu bieten, fiir Menschen verbindlich zu
sein. Das Naheliegende prigt seine Lebensumstinde wie
z.B. die Machtverhiltnisse in seiner Horde, die konkrete
Ausstattung seines Lebensraums mit Dingen, die fiir ihn
zum Lebensunterhalt notwendig sind. Beeindruckend
flir ihn ist aber weniger das Anwesende als vielmehr das
Abwesende oder sich Verbergende und nur hier und da
Zeigende oder indirekt Mitteilende. Die Gestirne, die
Gotter, die Toten, die Geister erlegter Tiere usw. sind in
ihrer abwesenden Anwesenheit sinnmachtig und ritual-
stiftend. Das heif3t, die dem unmittelbaren Leben fernen
Dinge geben jenen Daseinsverhaltnissen, aus denen her-
aus die Frage nach Ordnung gestellt wurde, ihren Sinn.
Eine Sicherung und Verfiigbarmachung der Anwesen-
heit des Abwesenden lafit sich aber erst durch Sprache
und die verschiedenen Gattungen, in der sie gebraucht
wird, herstellen (z.B. als Erzihlung, Gebet, als Mittei-
lung, An-Rede oder Beschworung usw.).

Mythos und Wahrheit

Der Mythos ist in erster Linie als Ursprungsmythos der
Gotter, der Menschen und all dessen, was ist, zu verste-

62

hen. In der altgriechischen Kultur ist der Mythos, wie er
z. B.durch Homer oder Hesiod mitgeteilt wird, die wahre
Geschichte schlechthin.” Es gibt nichts, was wahrer wire
im Sinne einer Erkldrung der Urspriinge alles Seins. My-
thos ist hier gleichbedeutend mit Wahrheit. Er ist eine,
nach heutigen Maf3staben gemessen, vielleicht beliebige
Geschichte, die mit dem Anspruch auftritt, Herkunft wie
Zukunft des Seienden zu erzahlen und damit auch zu
deuten. Jedoch nicht immer ist der Mythos erhellend.
Wie die Quelle, aus der er seinen Ursprung nahm, ist sei-
ne Aussage oft dunkel und vieldeutig. Der Mythos stellt
sich als Erzdhlung dar, verrétselt sich aber, was seine
Deutung anbelangt. Die Tatsache, daf} ein Mythos viel-
deutig ist, heifit in erster Linie, daf} er sich grundsitzlich
einer eindeutigen und eindimensionalen Aussage ent-
zieht und vielleicht entziehen will. Deutungsversuche,
die in ihm nach einem Sinn suchen, aber nur einen nicht
finden konnen, mussen zwangslaufig scheitern. Sie fin-
den viele Deutungsmoglichkeiten in meist vielfaltigen
Varianten. Beim Mythos gilt alles nur erdenklich Ableit-
bare aus dem Erzdhlten als zuldssige Deutung. Es sind
weder Fehldeutungen noch irrige Auslegungen denkbar.
Ist der Mythos demnach wahrer als der Logos? Ist das
Mehrdeutige machtiger als das Eindeutige?’

Des Ratsels Losung ist vielleicht im Anspruchsniveau
dessen zu suchen, was erzahlt wird bzw. gedeutet werden
soll. Der umfassende Deutungsanspruch des Mythos
muf} in seinen Aussagen aus zwei Grinden unbestimmt
bleiben. Zum einen ist er Ausdruck des hochsten Seins-
grundes, der durch die Erzahlung zur Anwesenheit ver-
fugt wird. All das, was war, ist und sein wird, beansprucht
in dieser Erzdhlung kosmische Geltung. Zum anderen ist
es ein allgemeiner Ausdrucksmodus sakraler Texte, sich
unspezifisch mitzuteilen und so ein Verlangen nach Aus-
legung zu schaffen. Diese Auslegungen, aus profanen An-
sprichen heraus formuliert, bediirfen entsprechend
sanktionierter Gelehrter oder Geweihter, die jene Mehr-
deutigkeiten auslegen. Hier wird der Mythos zur My-
thenlehre, zur Mythologie. All jene, die den Mythos in
seiner sich verratselnden Mehrdeutigkeit nicht hinneh-
men wollen, sich zur Ausdeutung aufgerufen fiihlen und
liber ihn rasonieren, verlieren dabei das Wesentliche des
Erkldrungsgehalts, den der ungedeutete Mythos in sich
tragt, vorausgesetzt, er wird naiv aufgenommen. Wenn
wir heutzutage also vom Mythos sprechen, so sprechen
wir aufgrund unserer vernunfimafligen Pragung und er-
kenntnismafligen Distanz zu ihm in mythologischer Per-
spektive iiber ihn und nicht in der Annahme dessen, was
von ihm als wahr mitgeteilt wird. Vom Mythos zu spre-
chenistuns also nurin Form eines Beitrags zur Mytholo-
gie als einer Wissenschaft moglich. Der Mythos selbst ist
flir uns seit Platon eine unwahre Geschichte. So wird die-
ser Begriff auch heutzutage in der Alltagssprache be-
nutzt. Der Mythos bedeutet dem frithen Menschen alles,
der heutige Mensch hingegen sieht in ihm eine Falsch-
aussage. Er interessiert sich flir die Mythologie, weil er
sich den Weg verstellt hat, die Wahrheiten des Mythos als
fur sich mogliche Wahrheiten gelten zu lassen.



Vom Wald zum Feld

Der Wald erschlief3t sich von jeher in seiner Existenz und
in seiner Leben gewdhrenden Seinsweise. In den kosmo-
gonischen Ursprungsmythen erscheint er und in den an-
thropogonischen Mythen*, die von der Entstehung des
Menschengeschlechts, z. B. aus einem Baum, erzahlen.
Im Wald als einer kosmisch vollstindigen Welt versam-
melt sich alles, was ist. Die Erfahrung der Lichtung, des
Waldrands als tiberschaubare Flachen macht den Wald
zum diskreten Raum. Aus der oben angesprochenen er-
kannten Verschiedenheit von Wald und Lichtung wiachst
mit der Verlagerung menschlicher Aktivititen vom
Wildbeutertum zum Ackerbau die geistige Distanz zum
Wald als einer Welt. Die Rodung wird zur Welterbauung,
und die Welt des Waldinneren wird nunmehr zum Be-
reich der Unheimlichkeit. Felder bzw. Wiesen sind Réu-
me, in die menschliche Existenz hineinwirkt, doch bleibt
dem Wald sein Vorrang als urspriinglicher mythischer
Raum erhalten.’ Als solcher ist er der Zwischenraum
zwischen Himmel und Erde, der Versammlungsraum
gottlicher und irdischer Wesen, die hier einander begeg-
nen.’

Das Feld als bereitete Kulturflache ist eine spéitere Ab-
wandlung eines vordem bewaldeten oder waldumringten
Gebietes. Hier sind die Gotter der Erde und Fruchtbar-
keit anwesend, die durch ihre besonderen Zustandigkei-
ten flr das Gedeihen der Feldfriichte ortsgebunden und
nach je spezifischen Kulten verehrt werden. So wurde
zum Beispiel im lateinisch geprigten Europa im Uber-
gang von den friihen Formen der Waldnutzung zur Ak-
kerwirtschaft Diana, die Gottin der Jagd und des Waldes,
auch zur Fruchtbarkeitsgottin der Felder (vgl. FRAZER:
139 ff.). Informanten berichteten Tacitus z. B.,daf3 im ger-
manischen Siedlungsgebiet Vegetationsdamonen in ei-
ner Prozession aus einem heiligen Wald herausgefahren
wurden (MANNHARDT 1 : 574 ff.) und Verwendung im Ak-
kerkultus fanden.’

In der Entwicklung der frithen Jager- und Sammlerkultu-
ren zu Agrarkulturen wird deutlich, dafi der Wald in sei-
ner mythischen Ausstrahlung und physischen Ausdeh-
nung immer mehr zuriickgedriangt wird. In ihrem Verlauf
wird der Wald Mitteleuropas, ehemals Kosmos, nun zum
Aufenthaltsort der nicht kultfahigen Geistwesen, der
Waldgeister und Damonen. Der Kultus, welcher neue,
agrarische Gotter in Hainen, auf Freiflachen, in Tempeln
verehrt und somit an einen Ort bannt, blickt mit Schau-
der aufdie «freischwebenden» Waldgotter und Ddmonen
zuriick. Die Abwendung vom Wald als einer Univer-
salsphare von Gottern und anderen, auf die das Leben
des friihen Menschen im wesentlichen orientiert war, be-
deutet eine Akzentverschiebung von der Welt der Ange-
wiesenheit einer vor allem extraktiven Wildbeuterwirt-
schaft hin zu einer Form der Feldbauwirtschaft.

Der Brandrodungsfeldbau z. B. favorisiert so durch einen
gewollten menschlichen Eingriff in das Waldganze das
Wachstum bestimmter ausgewidhlter Nahrungspflanzen.
Dieser Eingriff in das Ensemble des Waldes ist nur vor-

ubergehend, und die Produktivitdt dieser Rodungsinseln
ist eher gering. Das Bedeutsame dieser Tatsache fiir den
frihen Menschen ist die Erfahrung der Gleichsamkeit
von Wachstum und Zerstorung. Die Wandlung eines
Waldstiicks in eine agrarisch zu nutzende Lichtung mit
Hilfe eines Feuers bedingt die Zerstorung der vorhande-
nen Waldvegetation. Diese Rodungsinseln bestehen nur
eine Zeitlang, bevor sie wieder in ein vegetatives Ganzes
zurtickfallen. Die unregelmiflig runden Rodungsinseln
sind noch weit davon entfernt, zu rechteckigen Ackerfla-
chen zu werden. Die Fahigkeit zur Unterscheidung zwi-
schen dem allumfassenden Wald und einem vom Men-
schen bestimmten Raum muf} als zu vollbringende und
tberhaupt vollbringbare, machbare Leistung erfahren
werden. Die Erfahrung der Reintegration seiner Leistung
durch das Ganze des Waldes zeigt dem friihen Men-
schen, daf Wachsen und Zerstoren einander bedingende
Prozesse sind.

Die Macht des Menschen und die Kraft des Waldes

Der Schritt von der Wildbeuterei zur Hege und Pflege
von Tieren und Pflanzen geht einher mit der Zuschrei-
bung von Eigentum an Land und der Identifizierung von
Arbeitskraft als eines Wirtschaftsfaktors.®* War der Wald
mit seinen Méglichkeiten fiir den friithen Menschen einer
der gegebenen Horizonte seines Lebens, so wird dieser
Horizont nunmehr durch die agrarische Betdtigung
selbst gesetzt. Die Kraft des Waldes, die sich in dem Ver-
mogen ausdriickt, menschliche Kultivierungsleistungen
wieder im Waldganzen aufzuheben, wird erst mit der per-
manenten Bewirtschaftung von Rodungsflichen deut-
lich erkennbar. Die Inwertsetzung des vom Wald befrei-
ten Bodens ist durch die entsprechenden Arbeitsleistun-
gen des Rodens und Erschlieflens mit der Behauptung
von Anspriichen permanenter, d.h. auch vererbbarer
Nutzungsrechte verbunden. Der Begriff des Eigentums
an Boden, dersich hier gegen einen vielleicht urspriingli-
cheren Begriff des Gemeinnutzens eines nicht anzueig-
nenden, aber damitauch nicht freien (!) Gutes (des Wald-
ganzen) durchsetzen mufite, bedurfte in erster Linie ei-
ner Legitimation und eines dauerhaften Schutzes durch
Ubereinkunft oder Gesetz.

Schon friih gebieten magisch-religiose Praktiken iiber
das Wachstum der Feldfriichte, vor allem durch die An-
wendung entsprechender Opferrituale. Priesterkénige
fungieren hier als Hiiter und Beforderer der Fruchtbar-
keit (s. FRAZER: Kap. III-VIII, bes. VI). Von verschiede-
nen sozialen Gruppierungen ausgeiibte Feld- und Wald-
kulte werden als solche Uiberhaupt erst moglich durch die
Unterscheidung von Feld und Wald und etablieren sich in
einer spielerischen Vielfalt. Politische Legitimation und
Machtausiibung innerhalb dieser Vielfalt leiten sich von
der Sicherstellung dieser gesellschaftlich bedeutsamen
Feldfruchtbarkeit ab, die innerhalb einer mit und vom
Wald lebenden Gesellschaft in dieser Auspragung kaum
hitte entstehen konnen. Der Ubergang von der Nutzung

63



des aus sich heraus geschehenden Waltens des Waldes
zum Gestalten des Feldes bedarfeiner Organisation und
sozialer Strukturen. Sie nimmt im Erkennen des spezifi-
schen Milieus und der sozialen Etablierung einer Teilung
von Macht und Arbeit ihren grundsdtzlichen Anfang.
Der Rodung als Entstellung einer Lebenswelt, mit der
der Mensch bislang lebte, kommt in diesem Prozef} die
Bedeutung zu, Ursprung flir den Aufgang neuer Lebens-
formen und -welten zu sein. Dem Wald als dem Inbegriff
der Fiille eines natirlich seienden Nahrungsmittelvor-
rats treten die Moglichkeiten des nicht spezifisch geprig-
ten, der leeren Fliache des Bodens entgegen. Wihrend
der Wald einem als Urwald zuwichst, mufy der Anbau
von Nahrungsmitteln miihevoll betrieben werden. Das
Erkennen der Bedeutung leerer Fldchen in ihrem Poten-
tial als zu nutzende Flachen setzt ihre Schaffung und Er-
haltung bzw. Unterhaltung voraus. Diese Erkenntnis ist
in ihrer Zeit eine eigentliche Kulturleistung.
Bauerliche Lebensformen regeln mit ihrer spezifischen
Arbeitsteilung in Familie und Gesellschaft und Agrarge-
setzen den Umgang mit kultiviertem Land und werden
zur Basis sozialer Organisation. Der Wald verliert seinen
kosmischen Anspruch und viele seiner numinosen Qua-
litaten, behauptet jedoch iiber die Jahrhunderte hinweg
seinen Platz in kultureller wie wirtschaftlicher Hinsicht
als urspriinglicher Raum. In Literatur und Dichtung, als
zeitweiliger zweckgerichteter Aufenthaltsort des Men-
schen in Beruf und Freizeit und als Rohstofflieferant flr
Industrie und Gewerbe beweist er seinen Bestand und
seine Geltung noch heute.

Das Wesen des Waldes

Wald ist, wie gezeigt wurde, ein vom Menschen genutztes
und gedeutetes Phanomen. Seine Gestaltung als Teil der
Kulturlandschaft ist ein gesellschaftlich vermittelter Pro-
zefy. Der Wald, an den Einzelinteressen der wirtschaftli-
chen Nutzung, des Schutzes, der Erholung und Bildung
herangetragen werden, gibt uns keine Auskunft liber sein
Wesen. Es ist nicht in diesen Einzelaspekten des Nutz-
waldes, des Schutz- oder Erholungswaldes zu finden.
Das Wesen des Waldes ist das, was in ihm und durch ihn
lebt. Sein Wesen ist es, durch sein Dasein eine Fiille un-
spezifischer Moglichkeiten zu gewdhren. Als charakteri-
stischer Raum gewiéhrt Wald alle in ihm moglichen Le-
bensformen. Er bietet vielen Lebewesen die notwendige
Fiille fiir die Lebensgestaltung ihres Daseins. Das Walten
dieser Fiille im standigen Wandel ist das Wesen des Wal-
des. Und das meint nicht nur den Wandel der Vegetation
zu den Jahreszeiten. Gemeint ist hier auch die gesell-
schaftliche Sichtweise des Waldes im Wandel der Interes-
sen, die an ihn herangetragen werden. Das Wesen des
Waldes und die besondere Art seines Seins besteht im
Wachsen und Walten. Das Wirken des Menschen greift in
diesen Prozef} gestaltend ein und schafft damit ein kul-
turbedingtes Wirkungsganzes. Das Kulturbedingte, das
im Laufe der Zeit Gewordene und Umgeschaffene am
Wald, was wir z. B. als Historiker an der heutigen Form

64

der Wilder ablesen konnen, ist die Art und Weise eines
spezifischen Umgangs einer Gesellschaft mit dem Wald
in der Geschichte. Jegliche Eingriffe darin waren immer
raumlich und zeitlich begrenzt. Wald war und ist immer
nur das, was der Mensch als Wald zugelassen hat.

Die Bedeutung des Waldes ist Ausdruck eines kulturell
geprigten Verstindnisses. Sie wandelt sich mit der Zeit,
und jede der vielen Kulturen unserer Erde mifit ihm eine
andere zu. Wald ohne jegliche Bedeutung gibt es heute
nirgendwo. Unter der Oberfliche des Waldes, der als
Wirtschaftsfaktor gesehen wird, leben noch mehr oder
minder kriftig die Wurzeln von Auffassungen, die ihm
andere Bedeutungen zuweisen. Auch entstehen aus die-
sen Wurzeln wieder Bedeutungen, die schon als abge-
storben und verloren galten. Und dies gibt uns den Hin-
weis, daf3 der Wald durch die naturethischen Prinzipien
des Wachsens und Uberdauerns bis zum heutigen Tag
seine Geltung als gesellschaftlich und kulturell bedingte
Formation bewahrt hat.

Waldbewirtschaftung als Kulturaufgabe

Die Bewirtschaftung des Waldes ist ein Wirken, an dem
der Mensch teilhat. Der friihe Mensch hat den Wald als
Ganzes belebt; Wald war ein wichtiger Teil seiner Welt.
Und auch heute wird er ihm nur durch die Zurkenntnis-
nahme dieses Wesens des Waldganzen gerecht. Die mo-
derne Waldbewirtschaftung zeichnet sich durch eine
Entwicklung der historisch iberkommenen Sichtweise
und eine weiter fortgefiihrte Umprigung des Waldbe-
standes aus. Eine Wiirdigung der Leistungen des Ge-
samtwaldes muf} nach heutiger Rationalitat eine Bewer-
tung des Waldganzen vornehmen und Kriterien daflr
finden. Die Vermarktung einzelner Aspekte des Waldes
in Form von marktfahigen Giitern und Leistungen wie
z. B. der Holznutzung, des Schutzes vor den Auswirkun-
gen von Naturereignissen sowie der Erholung und Bil-
dung stehen hier im Blickpunkt des wirtschaftlichen In-
teresses. In der Zuschreibung von Funktionen an den
Wald findet eine Umpragung des natiirlichen Waldgan-
zen nach wirtschaftlicher Maf3gabe statt, und zwar da-
durch, daf} einzelne Leistungen und Funktionen gegen
andere wirtschaftlich bedeutsame bzw. immaterielle
Werte aufgerechnet werden oder zumindest aufgerech-
net werden konnen. Wenn die Leistungen des Waldes in
bezug auf seinen Ertrag aus der Holznutzung gegen die
Berechnung seiner Erholungsleistungen, die momentan
vielleicht hoher veranschlagt werden, aufgewogen wer-
den, dann geht Erholungswald vor Nutzwald. Werden
dem Erholungswald irgendwann jedoch Schutzwirkun-
gen zugeschrieben, die ihrerseits den errechneten Wert
des Erholungswaldes libersteigen, erhélt der Schutzwald
Vorrang vor dem Erholungswald. Dieses Beispiel ist fik-
tiv, aber nicht undenkbar. Es macht, wie ich meine, das
Dilemma des wirtschaftlich bzw. monetér orientierten
Interesses an materiellen wie immateriellen Leistungen
des Waldes deutlich.



Die Eigenart des Waldes jedoch bleibt aber nur erhalten,
wenn sie als positiver Wert politisch gesetzt wird. Dem
Bestand des Waldes als kulturgeschichtliches Phanomen
wird nur somit Geltung verschafft. Erst die generelle po-
litische Anerkennung des Waldganzen kann einzelnen
wirtschaftlichen und dsthetischen Nutzungsaspekten die
ihnen zukommende relative Bedeutung zuweisen. Er-
rechnete Wertrelationen verschiedener Waldleistungen
pro Kopfder Bevolkerung diirfen im politischen Krifte-
spiel nicht gegeneinander ausgespielt werden. In erster
Linie ist Wald Wald und hat gleichzeitig alle Funktionen.
Wertberechnungen konnen durchaus angestellt, miissen
aber als sekundéire Aspekte gesehen werden. Das hier in
Erscheinung tretende Grundproblem ist, daf3 dabei poli-
tische und wirtschaftliche Rationalitdt nichtin einen Ge-
gensatz geraten dirfen, d.h., da3 politische Dogmen
nicht vermeintliche Unwirtschaftlichkeit decken diirfen.
Was aber Unwirtschaftlichkeit in diesem Kontext heifit,
muf} auch wiederum neu liberdacht werden.

Die Erkenntnis und gesellschaftspolitische Anerken-
nung des unschatzbaren Gesamtwertes des Waldganzen
steht vor jedem berechenbaren Partikularinteresse. So-
lange die Waldbewirtschaftung nur ein Teilaspekt ist und
die grundsitzliche Erhabenheit des Waldganzen aner-
kennt, werden damit die Anspriiche an den Wald sowie
auch die Funktionszuschreibungen an ihn relativiert.
Wenn das Waldganze nicht nur aus forstpolitischer Per-
spektive, sondern aus allgemein politischer Optik im
Denken und als Ubereinkunft in der Gesellschaft unge-
teilt bleibt, ist es als Ganzes gewonnen.

Wald - ein Aspekt der Gesellschaft

Wesentliche Teile unserer Walder sind und werden in ab-
sehbarer Zeit forstlich bewirtschaftete Flachen bleiben.
Die Erhaltung und Nutzung des Waldes aus der Sicht des
Waldganzen als kulturelle Aufgabe wird aber zuneh-
mend an das Bewuftsein auch forstlicher Kreise drangen
und dort vermutlich entsprechende Wirkungen zeitigen.
Die Bewirtschaftung von Teilaspekten des Waldes und
seine Bewertung nach Funktionen werden dann viel-
leicht die Enge ihrer reinen Verwertungsperspektive
uberwinden konnen. So kann es moglich werden, zu
neuen physisch-okologischen wie soziokulturellen Rah-
menbedingungen zu gelangen, die in Wechselwirkung
mit politischen Prozessen stehen. Die Gesamtsicht des
Waldganzen wird sich dann als gesellschaftspolitischer
Standpunkt nicht mehr ignorieren lassen.

Vergessen wir nicht: das Strukturprinzip des Waldes ist
einsich selbst hervorbringendes (gr. poiesis). Wald bringt
sich selbst hervor, er gestaltet sich in diesem Sinne grund-
satzlich «poietisch», d. h. im virtuosen Umgang mit dem
Zustand, in dem man ihn gewahren 1df3t. So bringt er sich
in eine unbestimmte Form und Fille, die der Mensch
dann fiir seine Zwecke umschaffen kann. Die Waldbe-
wirtschaftung ist ein Modus des Menschen in der moder-
nen Gesellschaft, sich 6konomisch zum Wald zu verhal-

ten. Sie ist infolge der forstlichen Waldfunktionenlehre
und durch staatliche Subventionspolitik eine Wirt-
schaftsform. Mittelfristig ist sie in die Ressourcen- und
Raumplanung zu integrieren und wird auch in Zukunft
ein pragendes Kulturphinomen sein. Eine Kulturaufga-
be fiir die Zukunft besteht in dieser Hinsicht nun unter
anderem darin, im spezifischen Sein des Waldganzen
und seiner Erhaltung einen gesellschaftlichen Wert zu
erkennen, der richtungsweisend fiir die Ubernahme brei-
terer Aufgaben sein kann, ohne auf Waldbewirtschaftung
in grolem Umfang zu verzichten.

Eine moderne Gesellschaft verhilt sich zu ihren spezifi-
schen Raumen wie Stadt, Wald, Landschaft, Fluf3, See
und Berg wie zu den sozialen Gruppierungen, aus denen
sie besteht. Alle sind in ihrer gesellschaftlichen Bedeu-
tung in der Planung und Gestaltung beriicksichtigt, die
die Charakteristik eines Landes ausmachen. Unter Wah-
rung dieser Eigenschaften und Identitaten werden ihnen
Moglichkeiten zur Selbstgestaltung zugebilligt. Waldbe-
wirtschaftung ist in diesem komplexen Zusammenhang
die der Gesellschaft zugekehrte, heute meist nur wirt-
schaftliche Seite der Gestaltung eines Landes. Die ganze
Breite des Horizontes einer Waldnutzung in ihrer gesell-
schaftlichen Bedingtheit und zunehmenden Vielfalt zu
sehen heif3t, um Sichtweisen seiner uns noch abgewand-
ten Seiten bemiiht zu sein. Diese Weite des Horizontes
wird u. a. durch die Bemiihungen der Waldpidagogik ge-
kennzeichnet, die zwischen Wald und Mensch vermitteln
will.

Durch den Wald zur Natur

Der Weg zur Natur flihrt heute vielfach durch den Wald.
Die Waldnihe, die seit geraumer Zeit in der industriell-
technischen Gesellschaft verstirkt gesucht wird, findet
ihren Ausdruck u.a. in der Existenz zahlreicher Natur-
schutz-, Umweltschutz- und Umwelterziehungsgruppen,
die sich des Waldes angenommen haben. Die Vielzahl
der Ansdtze und die Vielfalt der Motivationen, sich mit
dem Wald auseinanderzusetzen, kann als Orientierung
zur Natur in pragmatischer Hinsicht gesehen werden.
Doch man kann sie auch als eine neue Empfindsamkeit
gegeniiber der Versehrtheit der Natur verstehen. Der
Wald wird oft als Stellvertreter der Natur empfunden, der
sich als stadtnahe Gegenwelt darstellt. Er gilt vielen als
Erganzungsraum fiir die technisch bestimmte Alltags-
weltund als Lehrpfad der Sinne, der Naturqualititen ver-
mitteln soll. Die Trennung des Menschen vom unmittel-
baren Erleben der Natur, die vor allem durch den heuti-
gen Vorrang der Medien vor dem direkten Naturkontakt
vorangeschritten ist, soll zumindest teilweise in der Er-
fahrung des Waldes als Naturerfahrung iberbriickt wer-
den. Natur ist zeitlos, doch der Mensch lebt jeweils in sei-
ner Generation, in seiner Zeit. Auch hier nimmt nun der
Wald wiederum eine Mittelstellung ein. Erist weder ganz
Natur, also ganz zeitlos, noch ist erin seiner Substanz ein
gesellschaftliches Produkt. Wald ist also Natur in der
Formgebung einer bestimmten Zeit.

65



Die Stadtnahe des Waldes begtinstigt den Zugang zuihm,
und dies ist der Formulierung einer Haltung zu ihm for-
derlich. Das Finden einer Einstellung zum Wald signali-
siert moglicherweise die Entdeckung eines Verhaltnisses
zur Natur, welches dem Biirger vielleicht noch nicht be-
wuflt ist. Dabei ist es sekundar, dafy Wald ja nur ein klei-
ner und, seiner Seinsart gemaf}, besonderer Ausschnitt
aus der Natur ist. Natur driickt sich als Wirkungsprinzip
aus, das im Wald und durch ihn wirkt und gestaltet - je
nachdem, wie der Mensch ihre Gestaltungen zuldf3t.
Der Umgang der Gesellschaft mitdem Wald stelltihr kul-
turelle und politische Aufgaben, die sich im Laufe der
Zeitwandeln und dadurch immer neue Losungen von ihr
fordern. Um der Interessenvielfalt in ihr zu entsprechen,
muf} eine pluralistische Gesellschaft ihren Wald vor al-
lem als Ganzes sehen. Falls sie eine solche Sichtweise
verlernt hat, muf} sie sich diese wieder aneignen, denn
viele Menschen haben viele verschiedene Anspriiche an
den Wald.

Was konnen wir vom Wald und dem maoglichen Erleben
eines Teils der Natur in ihm erwarten? Kann aus einer
Haltung zum Wald und zur Natur ein ethos (gr.: ein Ort
des Wohnens) des Lebens werden? Ist hier ein Wissen
um dieses Ethos und ein ihm gemifies Verhalten, eine
Ethik moglich? Nimmt die Nahe des Waldes und die
Moglichkeit, ihn zu erleben, Einfluf3 auf unser ethisches
Empfinden? Fiihlen wir uns vielleicht deshalb von den
neuartigen Waldschdden betroffen, weil wir als Teil der
Natur ethisch, sozusagen an unserem Wohnort, Schaden
nehmen? Dies sind bedenkenswerte Fragen unserer Zeit,
aufdie wir noch keine Antworten haben. Wenn wir in der
Lage sind, diese Fragen zu beantworten oder sie durch
treffendere zu ersetzen, um unser Verhdltnis zu Natur
und Wald zu klaren, ist ein Beitrag zur Erhellung der uns
bislang noch abgewandten Seiten unseres gesellschaftli-
chen Bezugs zum Wald geleistet.

Anmerkungen

' Uberarbeitete Fassung eines Vortrags an der Evangeli-
schen Akademie Baden am 8.51992.

? Siehe dazu GRASSI, Ernesto, Die Theorie des Schonen in
der Antike. KoIn: Dumont ?1980. p.163 ff. und DERS., Kunst
und Mythos. Reinbek: Rowohlt, 1956.

66

3 OTTO, Walter F, Gesetz, Urbild und Mythos. In: DERS,, Die
Gestalt und das Sein. Gesammelte Abhandlungen Gber den
Mythos und seine Bedeutung fur die Menschheit. Darmstadt
“1959, p. 27-90.

“Vgl. hierzu die von MANNHARDT, Wilhelm, Wald- und Feld-
kulte. 2 Bde. Berlin: Gebr. Borntraeger 1904 /05, Bd.1, p. 6 ff,,
angefthrten Beispiele des Bundehesch-Mythos der Alt-
Iraner, der nordamerikanischen Indianer (namentlich Sioux,
Karaiben und Antillenindianer), des germanischen Askr und
Embla-Mythos sowie Beispiele aus den Mythen und Sagen,
die DAHNHARDT gesammelt hat: DAHNHARDT, Oskar (Hg.)
Natursagen. Eine Sammlung naturdeutender Sagen, Mar-
chen, Fabeln und Legenden. 4 Bde. Leipzig/Berlin: Teubner,
1907 Bd.|, pp. 4, 8, 281, 341, 126, 178, 183.

* Nach den Ausfuhrungen Giovanni Battista VICOs z. B, der
in seinen Prinzipien Einer Neuen Wissenschaft - Uber Die
Gemeinsame Naturder Volker (1725 u. 0.) z. B. die Beschrei-
bung Germaniens von Tacitus anfuhrt, sagt, «daB sie [die
Germanen, K.S.] ihre Gotter an heiligen Statten anbeteten,
die er ducos et nemora: -Lichtungen und Haine> nennt; das
mussen gerodete Stellen innerhalb der geschlossenen Fla-
chederWaldergewesensein...»(Zif. 479) habendie Germa-
nen ihren Gottern nicht an deren Aufenthaltsorten im Wald
gehuldigt, sondern auf freien «kultivierten» Freiflachen. Des
weiteren fUhrt Pausanias in seiner Beschreibung Griechen-
lands an: «...denn man lichtete die Walder,um den Ausblick
zu habenfurdie Betrachtung, von wo die Auspizien der Adler
herkamen, die hoher fliegen als alle Vogel.» (Zif. 480). VICO
berichtet die Schilde der barbarischen Zeiten, die rund wa-
ren, «weil die entwaldeten und bebauten Landereien die er-
sten «orbes terrarum: <Erdkreise> waren...» (Zif. 564), und in
der rémischen Mythologie heiBt es: «...Vulkan [der Feuer-
gott, K. S.] hatte Feuer an die Walder gelegt, um bei offenem
Himmel zu becbachten, woher Jupiter seine Blitze senden
wurde.» (ebenda).

°Vgl. FRAZER, James George, The Golden Bough. A Studyin
Magic and Religion. Abriged Ed. in 1 vol. New York: MacMil-
lan, 1944 Kap. | (The King Of The Wood), IX (The Worship Of
Trees), XV (The Worship Of The Qak).

"Vgl. dazu den romischen Mithra-Kult, in dem durch das
jahrliche Stier-Blutopfer auf dem Ackerfeld die Fruchtbarkeit,
die dieses Tier allgemein symbolisierte, mit Hilfe seines Blu-
tes auf die Wachstumskraft des Korns Ubertragen wurde
(s. CUMONT, F, Die Mysterien des Mithra. *Leipzig/Berlin:
1923 zit. in: SCHWABE, J., Archetyp und Tierkreis, p. 37).

& Anregende Ausfuhrungen hierzu gibt IMMLER, H. Vom
Wert der Natur. Zur 6kologischen Reform von Wirtschaft und
Gesellschaft. Opladen: Westdeutscher Verlag, 1989,
pp.96-147, bes. pp. 119 ff.



	Der Wald als Kulturphänomen : von der Mythologie zum Wirtschaftsobjekt

