
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 48 (1993)

Heft: 2: Wald - Seele - Kultur

Vorwort: Wald - Seele - Kultur : Einleitung zum Themenheft

Autor: Steiner, Dieter

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1993 - Nr 2 Dieter Steiner

Wald • Seele • Kultur: Einleitung zum Themenheft

Wälder sind, so der Titel eines kürzlich erschienenen
Buches von harrison (1992), «Ursprung und Spiegel der
Kultur». Mit dem zivilisatorischen Übergang von den
archaischen, nomadisierenden Wildbeutergesellschaften
zu den seßhaften Agrargesellschaften, der vor rund
10 000 Jahren begann, setzte sich der Mensch in Opposition

zum Wald: Er mußte ihn zum Bauen seiner Siedlungen

und Anlegen seiner Felder roden. Gleichzeitig blieb
er jedoch weiterhin von ihm als Baustoff-, Energie- und
ergänzender Nahrungsressource abhängig. Damit ist der
Wald seither gleichzeitig Abbild und Gegenstück der
Kultur. Als Abbild sagt sein jeweiliger Zustand etwas
über die Verfassung der gerade vorherrschenden Kultur
aus. Als Gegenstück zu ihr bleibt er Außenbezirk, aber in
einem Verhältnis, das für die Kultur als Innenbezirk
konstituierende Bedeutung hat, so sehr, daß Harrison mit
dem Verschwinden der Wälder auf unserem Planeten
auch das Ende unserer Kultur kommen sieht.
Insofern die Kultur ihrerseits in Wechselwirkung mit
unserer seelischen Verfassung steht, könnte man auch
sagen, daß der Wald Ursprung und Spiegel unserer Seele
ist. Wenn man den Anthropologen glauben darf, verließen

unsere tierischen afrikanischen Vorfahren in grauer
Vorzeit den Wald und paßten sich an eine Lebensweise in
der offenen Savanne an. Damit wurde der Prozeß der
Menschwerdung eingeleitet. Von diesem
stammesgeschichtlichen Hintergrund aus gesehen, kann es deshalb
nicht überraschen, daß der Wald unter den archetypischen

Bildern des kollektiven Unbewußten ein
Ursprungs- und Wandlungssymbol ist, denn die Archetypen

können nach der Jungschen Tiefenpsychologie als
Innenansicht der menschlichen Instinkte gelten. Dabei
zeigt sich das Widersprüchliche oder Ambivalente in
unserem Verhältnis zum Wald schon hier: Seine Symbolik
kann positiven oder negativen Sinn haben, nämlich
einerseits Weisheit, Bewahrung, Wachstum, Wiedergeburt
oder Verwandlung, andererseits aber auch Finsternis,
Abgrund und Tod bedeuten (JUNG 1987).
In archaischer Zeit gab es eine direkte Verbundenheit
von Mensch und Umwelt in Form der Projektion von
inneren seelischen Bildern, die die Landschaft zu «einer
Topographie des Unbewußten» (abt 1983) werden ließen.
Gerade auch der Wald erschien beseelt und wies in
wiederum ambivalenter Weise schöne, aber auch unheimliche

Stellen auf. Mit fortschreitender Bewußtseinsentwicklung

kam es zur Rücknahme dieser Projektionen,
und es schoben sich immer mehr materielle Aspekte der
sich entwickelnden Kultur zwischen Seele und Land¬

schaft. Die Götter verschwanden aus der Natur; es wurde
ihnen jetzt in den künstlichen Wäldern der Säulentempel
und später der Kathedralen gehuldigt!
Mit dem Verschwinden des Religiösen aber wurden die
wirklichen Wälder frei für den politisch und später für
den ökonomisch motivierten Zugriff. Dies hatte nicht
nur ökologisch negative Konsequenzen. Die Mächtigen
der Antike und des Mittelalters ließen zwar einerseits
immense Flächen für den Bau von Schiffen abholzen,
andererseits stellten sie aber auch große Forste für die eigene
Jagd unter Schutz. Die Kleinen und Schwachen hingegen
mußten sich auf alle Fälle mit dem begnügen, was übrigblieb.

In der bäuerlichen Landwirtschaft war oft ein
momentanes Überleben nur möglich, wenn der Wald gravierend

übernutzt wurde. Dazu kam als Konkurrenz noch
der wachsende Holzbedarf des aufkommenden Bürgertums

in den Städten. Die Modernisierung war hier
zunächst Retterin in der Not. Industrialisierung und
Eisenbahnbau machten die Verwendung von Kohle als
Brennstoffmöglich, womit der Druck aufdie Wälder schwand
und diese einer geregelten Forstwirtschaft zugeführt werden

konnten (vgl. mit sieferle 1982).

Erst in neuster Zeit ist der Wald möglicherweise wieder
grundlegend gefährdet. Die vor zehn Jahren einsetzende
Waldsterbensdebatte in der Schweiz ist uns noch in

Erinnerung. Da der Wald bis heute tatsächlich nicht gestorben

ist, könnte man von einem damaligen Fehlalarm
reden. Aber vielleicht haben wir mit dem «Sterben» nicht in
erster Linie an den Wald gedacht, sondern insgeheim an
uns. Dann könnte die Rede vom Waldsterben der Beginn
eines ökologischer werdenden Bewußtseins gewesen
sein.
Für lamprecht (1970) ist der Wald «das vollendetste
Werk der Schöpfung im Pflanzenreich». Wenn wir dazu
noch an die vielfaltige Fauna denken, die hier ihre
Lebensmöglichkeiten findet, dann sind die Wälder zweifellos

zu den eindrücklichsten Ökosystemen auf diesem
Planeten zu rechnen. Um so überraschender ist es
vielleicht, daß in der Geographie, außer in der Vegetationsgeographie

natürlich, der Wald nicht ein häufiges Thema
gewesen zu sein scheint. Bei winkler (1968) allerdings
wird über Wald nicht nur als Bestandteil von Landschaften,

sondern auch als eigenständige Landschaft gespro-

Dieter Steiner, Prof. Dr., Geographisches Institut der ETH,
Winterthurerstraße 190. 8057 Zürich

59



chen, die dann geradezu zum paradigmatischen Fall von
Ganzheitlichkeit wird. Dabei sind es für Winkler die
«gepflegten Wälder», die «zu den anziehendsten und
wertvollsten Landschaften» gehören. Der Mensch ist also
implizit mit dabei. Wälder sind heute nicht einfach ökologische,

sondern humanökologische Systeme.
«Wald • Seele • Kultur», das ist eine Variante des

humanökologischen Dreiecks «Umwelt ¦ Person ¦ Gesellschaft».

Humanökologie kann als Versuch begriffen werden, eine

transdisziplinäre Perspektive auf die Mensch-Umwelt-
Problematik zu entwickeln (siehe dazu steiner 1993).
Das traditionelle integrative Denken der Geographie
bildet dazu einen fruchtbaren Boden. Die Frage nach den
Ursachen für die wachsende Umweltzerstörung führt uns
von hier zum menschlichen Handeln, das sich im
Spannungsfeld von gesellschaftlichen Strukturen und
individuellen Bewußtseinszuständen abspielt. Das vorliegende

Heft mag als Beispiel für verschiedene Aspekte eines

humanökologisch orientierten Zuganges zum Thema
«Wald» dienen.
Klaus Seeland zeichnet die Entwicklung des Waldes als

Kulturphänomen von der mythischen Epoche über den

Vorgang seiner Entzauberung bis zur heutigen Zeit des

vorherrschend ökonomischen Denkens nach. Er sieht
die Bedeutung des Waldes darin, daß ein neuer Zugang
des Menschen zur Natur durch ihn führen dürfte.
Margrit Irniger beschreibt einen für den Wald bedeutsamen

historischen Übergang: den von der traditionellen
Landwirtschaft, die den Wald einschloß, zur rationellen
Wirtschaftsweise, die nun eine Trennung von Feldern
und Wäldern und damit von Agrar- und Forstwirtschaft
ermöglichte.
Die folgenden vier Beiträge von Reichert. Zierhofer, Ernste

und Bättig nehmen auf Ergebnisse und Erfahrungen
aus einem größeren Forschungsprojekt Bezug, das zum
Thema «Formen umweltbezogenen Handelns in bezug
aufden Wald» von der Gruppe Quantitative Geographie/
Humanökologie am Geographischen Institut der ETHZ
1989-1992 mit Unterstützung der ETH und des BUWAL
durchgeführt wurde. Zuerst schildert Dagmar Reichert
eine grundlegende Einsicht: Umweltverantwortliches
Handeln entsteht nicht in Abhängigkeit von einzelnen
feststellbaren Faktoren und kann deshalb nicht durch
einfache sozialtechnische Maßnahmen bewirkt vverden.

Jegliches Handeln überhaupt kann immer nur auf dem

Hintergrund einer Gesamtheit von Lebenszusammenhängen

verstanden werden. Diese können aber äußerst
unterschiedlich sein, und es stellt sich deshalb die Frage,
ob und wie sie einander über Sprache vermittelbar sind.
Wolfgang Zierhofer legt nun dar. daß gerade die Kommunikation

über Umweltthemen in unserer Informationsgesellschaft

auf Probleme stößt. Bei einem individuell
geprägten Bedeutungspluralismus wäre objektives Wissen

gefragt, besonders wenn es um die Frage des
Gesundheitszustandes des Waldes geht. Die Wissenschaft ist
aber selbst unsicher, und die Medien berichten
widersprüchlich.

Ein Hindernis für eine ökologische Wende ist auch die

Vorstellung der sich selbst als ökologisch bewußt einstufenden

Bürgerinnen, daß sie klar in der Minderheit seien.
Sie fühlen sich deshalb ohnmächtig. Huib Ernste weist
nach, daß sie dies zu Unrecht tun: In Tat und Wahrheit
befinden sich die ökologisch Bewußten, die sich in der
Minderheit wähnen, in der Mehrheit! Ein politisch brisanter
Befund, der wiederum die Frage nach einer Kommunikationskultur

aufwirft, die ein solches Dilemma zu
überwinden in der Lage ist.
Schließlich wird die Notwendigkeit einer erweiterten
kommunikativen Rationalität auch im Beitrag von
Christoph Bättig angesprochen: Er setzt sich mit der These
der Umweltökonomie kritisch auseinander, wonach sich
Umweltprobleme durch Internalisierung, d. h. durch
Monetarisierung und Einbezug betroffener Umweltgüter in
das ökonomische Kalkül, beheben lassen. Es ist klar, daß
damit Selbstverantwortlichkeit nicht gefragt ist.

Gerade dies dürfte aber für eine nachhaltige Lösung zur
Schlüsselgröße werden. Kann der von Seeland angesprochene

Weg zur Natur über den Wald hier eine Rolle spielen?

Philippe Dumont denktja, und er illustriert dies mit
dem Projekt «CH Waldwochen», bei dem es darum geht,
mit Erziehungsaufgaben betreute Leute mit der Möglichkeit

vertraut zu machen, den Wald als einen möglichen
«Ort der Erziehung» zu betrachten. Die Erwartung: Der
Mensch wird dem, was er lieben oder respektieren lernt,
auch Schutz angedeihen lassen.

Literatur

ABT, T (1983): Fortschritt ohne Seelenverlust. Hallwag, Bern.

HARRISON. R P (1992): Walder. Ursprung und Spiegel der
Kultur. Carl Hanser, München.

JUNG. CG (1987): Archetyp und Unbewußtes Bd 2 des
Grundwerkes in 9 Banden Ex Libns, Zürich.

LAMPRECHT. H. (1970): Walder der Welt In: W Kümmerly
(Hrsg.): Der Wald. Welt der Baume, Baume der Welt. Kümmerly

& Frey, Bern.

SIEFERLE, R. R (1982): Der unterirdische Wald Energiekrise
und industrielle Revolution. C. H. Beck. München

STEINER. D (1993): Human ecology as transdisciplmary
science and science as part of human ecology. In: Human
Ecology- Fragments ofAnti-Fragmentary Views ofthe World,
hrsg. von D. Steiner und M. Nauser. Routledge. London und
New York

WINKLER. E. (1968): Wald und Landschaftspflege.
Schweizerische Zeitschrift für Forstwesen 4/5

MI


	Wald - Seele - Kultur : Einleitung zum Themenheft

