Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 48 (1993)

Heft: 1

Artikel: Organisationsformen der balinesischen Gesellschaft
Autor: Leemann, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-872379

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-872379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geographica Helvetica 1993 - Nr. 1

Albert Leemann

Organisationsformen der balinesischen Gesellschaft

1. Einleitung

Welche Lehrmeinungen Gelehrte auch immer vertreten
mogen, stimmen sie wenigstens in einem iiberein, ndm-
lich darin, dafi die Formen der balinesischen Gesell-
schaftsordnung eine enorme Variationsbreite aufweisen.
Innerhalb der Vielfalt von Erscheinungsformen einen ge-
meinsamen Nenner zu finden, laf3t selbst anerkannte Ba-
likenner fast verzweifeln, denn «Neither simplicity nor
uniformity are Balinese virtues» (C. GEERTZ 1959: 991),
«La complexite de la sociéte balinaise est notoire» (GUER-
MONPREZ 1980:37) oder «The social organization|...] is,
in fact, heterogeneous and confusing in respect to its es-
sential aspects, and at times completely differing. We are
dealing here with what I would call an cordered anarchy»
(SCHAAREMAN 1986: 141). Der verwirrenden Vielfalt
sind sich auch die Balinesen bewuf3t. Sie driicken dies fiir
die dorfliche Sphare mit der Metapher: «anderes Dorf,
anderes adat» («len desa, len adat»)aus. Doch nicht genug
mit den Unterschieden von Dorf zu Dorf. Weitere Adat-
bereiche regeln beispielsweise das Handeln der Akteure
innerhalb ihrer Familien bzw. Verwandtschaftsgruppen,
in Bewisserungsgemeinschaften, Freiwilligenorganisa-
tionen und - auf hoherer Mafistabsebene - in den Unter-
tanengebieten fritherer Konigreiche. Einer der Forscher,
der bestrebt ist, liber blof3e Beschreibung von Phinome-
nen der komplexen Sozialorganisation hinauszugehen
und diese als Resultat einer prozef3haften Entwicklungin
einem Kontinuum zu deuten, ist HOWE (1989: 47-71).
Teile des vorliegenden Artikels folgen denn auch seiner
Argumentation.

Einleitend soll der zentrale Begriff adat verdeutlicht und
dessen Veranderungen lUber den Raum und die Zeit dar-
gelegt werden. Weil bei den zumeist in Bergdorfern
lebenden bali aga bis heute zahlreiche sozio-kulturelle
Merkmale der urspriinglichen balinesischen Gesell-
schaft erkannt werden kénnen, soll vorerst dieser Grup-
pierung Beachtung geschenkt werden. Anschlieflend
wird auf Fremdeinflisse aus dem hindujavanischen
Konigreich Majapahit verwiesen, die dem balinesischen
Substrat von Gemeinschaften in den Tieflandebenen vor
allem ab Mitte des 14. Jahrhunderts aufgepfropft worden
sind. Da sich die Ideologie hierarchischer Abstam-
mungsgruppen im balinesischen Kastensystem aus-
driickt, sollen dessen Gliederungsprinzipien sowie Re-
geln und Praktiken der Interaktion zwischen Angehori-
gen unterschiedlicher Kasten und Positionen aufgezeigt
werden. Im folgenden wird auf balinesische Gruppierun-

6

gen verwiesen, die nach der extern induzierten Riickstu-
fung in die vierte Kaste darnach trachteten, ihre Position
durch Bezugnahme aufden javanischen Hochadel anzu-
heben. Der scheinbar klar strukturierten und hierarchi-
sierten Gesellschaft steht die Tatsache gegeniiber, daf3
Balinesen ebenso abstammungs- und kasteniibergreifen-
den Gruppierungen angehéren: Sie waren Untertanen
von um Macht rivalisierenden Herrschern; sie sind Mit-
glieder von Tempelkongregationen, Dorfteilorganisatio-
nen, Dorfgemeinschaften und konnen Bewidsserungsge-
nossenschaften angehoren, denen egalitire Prinzipien
zugrunde liegen. Damit wird nicht nur das Spannungs-
feld der balinesischen Gesellschaftsordnung deutlich ge-
macht, sondern ebenso ein Charakteristikum der Insel-
kultur vor Augen gefiihrt: das Streben nach Harmonisie-
rung scheinbar uniiberbriickbarer Gegensitze.

Das von den Vorfahren vermittelte und ibernommene
Wissen wird adat genannt. Das Wort ist arabischen Ur-
sprungs und beinhaltet «Gewohnheit», «Sitte», «Brauch».
Im islamischen Rechtssystem handelt es sich dabei um
das Gewohnheitsrecht, das in jenen Fillen zur Anwen-
dung gelangt, die mit Hilfe der autorisierten Gesetzes-
quellen nicht eindeutig gelost werden konnen. Im indo-
nesischen Sprachgebrauch ist der Sinngehalt von adat
umfassender und wird von ALISIAHBANA (1966:3-5) wie
folgt umschrieben: «Like other early traditional cultures
in history, the Indonesian people, prior to the arrival of
Indian culture, had evolved a style of thinking at once
complex, all-inclusive, and highly intuitive. This style of
thought was closely bound up with the enormously im-
portant position of religion in the cultural life of Indone-
sian society (...). Most of his (i. e. man’s) knowledge and
his arts were subsumed in the intellectual legacy he had
received from his forefathers, and which he called adat.
This adat was very difterent from what we call custom or
convention today. [ts meaning was not simply wider, but
more particularly went far deeper. It included everything
we call law nowadays; and it went much further than law
in determining the needs and the actions of individuals
and the community. It ordained the ceremonies of mar-
riage, birth and deaths, the times and the methods for
sowing rice, building a house, praying for rain, and many
otherthings.(...) Indeed from one point of view, adatwas

Albert Leemann, Prof., Dr, Geograph. Institut der Universitat
Zurich-Irchel, Winterthurerstr. 190, 8057 Zurich



simply a social expression of the community religion, in
asmuch as it was not a human creation, and in its exercise
men were still constantly watched over by the spirits and
supernatural powers ruling the community.»

«Because the adat which regulated the entire life of the
community was dominated by spirits and supernatural
powers, that communal life was inevitably static and
deeply conservative. Its roots lay in the obscurity of the
past, when the ancestors laid down the adatonce and for
all, or as the Minangkabau say: (It doesn’t crack with the
heat or rot in the rain.» In such an environment the word
«©ld> had a special significance, denoting something
venerable, sacred, powerful and full of wisdom.»

Wenn auch das adat idealtypisch ein flir allemal fixierte
Handlungs- und Verhaltensmaximen beinhaltet und un-
abdingbar mit dem Glauben verkniipft ist, ist es in Wirk-
lichkeit nicht statisch, sondern iiber Zeit und Raum An-
derungen unterworfen. Ursachen dafiir konnen entweder
gesellschaftsintern induzierte Innovationen oder aber
externe Rahmenzwinge sein, welche Wandel stimulieren
bzw.erzwingen. Nichtin allen Regionen Balis konnten ja-
vanische Statthalter der Majapahit-K6nige ab Mitte 14.
Jahrhundert ihren Einfluf3 gleichermafBen durchsetzen
und sich die hindujavanisch gepragte Kasten- und Klas-
senstruktur etablieren. Nicht tiberall und nicht gleichzei-
tig sind dorfliche Wirtschaftseinheiten gleichermafien in
libergeordnete Wirtschaftssysteme einbezogen worden.
Anderungen im Verwaltungsbereich wihrend der nie-
derldndischen Kolonialherrschaft auf Bali (ab Mitte 19.
Jahrhundert in Nordbali bzw. ab Beginn 20. Jahrhundert
in Siidbali) haben Eigenbefugnisse einheimischer Ge-
meinschaften mehr oder weniger stark beschnitten. Re-
zente Vereinheitlichungsmafinahmen im Rahmen ge-
samtindonesischer Modernisierungsprogramme, ver-
bunden mit zunehmenden Urbanisierungsprozessen,
wirken sich in der Gegenwart dahingehend aus, daf} ge-
wisse Adatelemente durch den Staat in Frage gestellt und
durch Einheitsnormen ersetzt werden. Friktionen unter
Mitgliedern einer Gemeinschaft konnen sich dann erge-
ben, wenn das adat - nicht zuletzt aufgrund seiner inte-
grierten religiosen Komponente - sich langsamer wan-
delt als die externen Rahmenbedingungen, wenn «Tradi-
tionalisten» an der Unverriickbarkeit des adat festhalten,
«Modernisten» aber neue Freirdume zu ihren Gunsten zu
nutzen trachten.

Auf Fahrten von der Siidkiiste ins Inselinnere fallen
jedem Balibesucher markante Unterschiede in der Kul-
turlandschaft auf. In der gut erschlossenen, dicht besie-
delten Ebene saumen Kokospalmhaine die Kiste, die
von vorbildlich bewédsserten Nafireiskomplexen abgeldst
werden, wo sich Dorfan Dorfreihtund sich die hofischen
Zentren befinden. Hier ist die Bevolkerung in Kasten ge-
gliedert und hierarchisch klar strukturiert. Diese Zone
wird oft « Wiege der hindubalinesischen Kultur» genannt.
Oberhalb einer Héhe von rund 600 m - wie auch an ki-
stennahen Steilhdngen - wird der Bewasserungsfeldbau
durch Trockenfeldbau abgeldst. In dieser Ubergangszone
von der Ebene zum Bergland sind Mais und Knollen-
frichte Hauptanbauprodukte. Der Zugang zu den auf

Spornen zwischen tiefen Schluchten liegenden Dorfern
war - und ist teilweise noch heute - vor allem in der Re-
genzeit erschwert. Die Bevolkerungsdichte nimmt ab.
Wenn auch diese Dérfer in Beziehung mit der Wirtschaft
und den Mirkten in der Ebene stehen, ist die meistens
aus commoners zusammengesetzte Dorfbevolkerung ge-
sellschaftlich und kulturell eher bergwérts ausgerichtet.
Im anschlieffenden Bergland sind bereits in der ersten
Hilfte des 19. Jahrhunderts, versteckt unter schatten-
spendenden Baumen, Kaffeepflanzungen, spater Obst-
und Gemiusegarten und neuerdings vor allem Gewlirz-
nelkenhaine angelegt worden. In Gebieten extensiver Be-
wirtschaftung werden balinesische Rinder und gelegent-
lich auch Ziegen geziichtet. Die Gebirgsflanken schlief3-
lich sind teilweise noch immer mit tropischem Regen-
wald bestockt. Das Bergland ist das hauptsichliche Sied-
lungsgebiet der sogenannten «ursprunglichen Baline-
sen» (bali aga, syn. bali mula). Dieser Begriff ist insofern
irrefiihrend, als diese Gruppe zwar viele urspriingliche
Merkmale mit ostindonesischen Volkern gemeinsam
hat, in einer Friihphase aber doch bhairavabuddhisti-
schen und hinduistischen Einfllissen ausgesetzt war, wel-
che das Kultleben auch ohne Kastenbildung beeinfluf3-
ten. Die hindujavanische Pragung wahrend und nach der
Majapahirzeit hat die Dorfgemeinschaft der bali aga
weniger stark betroffen. Hinweis dafiir ist beispielsweise
das Fehlen der Kremierung Verstorbener. Tote werden
erdbestattet bzw. wurden - bis vor kurzem - wie in Sem-
biran in eine Schlucht geworfen oder wie in Trunyan auf
Felsen ausgesetzt. Diese peripheren Dorfgesellschaften
weiseninder Tat zahlreiche Merkmale urspriinglicher in-
donesischer Sozialorganisationen auf wie etwa die Ran-
gierung innerhalb einer Gruppe aufgrund des Alters und
das Bestreben nach Verwirklichung egalitarer Grundsat-
ze innerhalb der Dorfgemeinschaft.

2. Zur Gesellschaftsorganisation der Bergbevolkerung

Ohne geodeterministischem Gedankengut zu verfallen,
gilt es doch festzuhalten, daf3 die angesprochene natur-
und kulturraumliche Vielfalt Balis der Formung unter-
schiedlicher Wirtschafts- und Sozialorganisationen
forderlich ist, denn die Arbeitstechniken und Organisa-
tionsformen bauerlicher Gesellschaften haben nebst an-
thropogenen auch variablen nattirlichen Rahmenbedin-
gungen Rechnung zu tragen. Wenn wir uns nun kurz den
sparlich besiedelten Berggebieten zuwenden, fallt deren
periphere Lage zu den politischen Macht- und Wirt-
schaftszentren in der Ebene auf. Kommunikation, Aus-
tausch von Waren und Dienstleistungen zwischen der
Peripherie und dem Palast des Herrschers als Zentrum
waren - wenn auch nicht verunmoglicht - doch er-
schwert, was einer straffen Einbindung der Bergdorfer in
die sozio-Okonomischen und sozio-politischen Netzwer-
ke tiefer gelegener Gebiete hinderlich war. Aber auch das
vom Tiefland stark abweichende Wirtschaftssystem und
die schwiachere 6konomische Basis trugen das ihre zum

2



geringeren Bestreben der Krone nach einer totalen Un-
terwerfung und straffen Kontrolle der Berggebiete bei.
Die Herrscher konzentrierten sich vielmehraufdie Absi-
cherung gewinnversprechenderer Landstriche in der
Ebene und in der Bergfufiregion. Dieses Bestreben nach
Beherrschung der von rivalisierenden Machthabern
begehrten Gunstzonen absorbierte weitgehend die aus
Untertanen rekrutierten Streitkrafte, die somit fir auf-
wendige Feldziige in das wirtschaftlich weniger attraktive
Gebirge fehlten. Daf3 die hali aga aber trotzdem nicht in
geschlossenen Dorfern, von den tiefer liegenden Zentren
vollig abgekoppelt, lebten, geht aus neuen Untersuchun-
gen hervor. So kann der Nachweis erbracht werden, daf}
Dorfgemeinschaften an der Stidflanke des Vulkans Batur
gelegentlich zu Frondiensten am Fiirstenhof von Bangli
verpflichtet wurden und Grenzschutzfunktionen fiir den
Herrscher wahrzunehmen hatten. In bescheidenem Aus-
maf} existierten ab dem 19. Jahrhundert auch gewisse
okonomische Einbindungen der Berggebiete in den
liberregionalen Handel, weify man doch, daf3 mit konigli-
cher Bewilligung eingesetzte Hafenmeister (ind.: sva/i-
bandar; bal.: subandar) nebst Tieflandprodukten und
Sklaven ebenso Vieh aus dem Hochland vermarkteten.
So konnten sich die im Stiden lebenden Herrscher ohne
volle territoriale Beherrschung und ohne direkte Steuer-
erhebungen gewissen Nutzen und bescheidene Profite
aus den Berggebieten sichern. Nur zu leicht libersieht
man die Tatsache, daf3 sich in friiheren Zeiten die Macht-
position der Herrscher weniger durch die Flache ihres
Einflufibereiches als vielmehr durch die Anzahl ihrer
Untertanen manifestierte. Der Einbezug von Bergbe-
wohnern in rituelle Verpflichtungen am Hofe und milité-
rische Dienste war auch deshalb weniger intensiv als in
der Ebene, weil hier keine adeligen Statthalter (pungga-
wa)der Konige wohnten, welche die hali aga kontrollier-
ten. Ebensowenig zogen diese starker nach innen gerich-
teten Dorfgemeinschaften Brahmanenpriester (padan-
da) fur ihre religiosen Rituale bei. Supradorfliche Ver-
biinde fehlen weitgehend. Um so auffallender ist es,
daf} voneinander getrennte Siedlungen viele kulturelle
Gemeinsamkeiten aufweisen. Diese Tatsachen mogen
Hinweis darauf sein, daf} gewisse Grundmuster der Aga-
gemeinschaften fir ganz Bali (und weitere 6stliche In-
seln) bestimmend waren.' Daf3 sich bali aga-Dérfer ins-
gesamt von Dorfern in der Ebene abheben, darf keines-
falls in den unterschiedlichen physisch-geographischen
Rahmenbedingungen allein gesucht werden, sondern
muf} ebenso die geringeren wandelinduzierenden Ein-
flisse aus den Feudalsystemen der Ebene einbeziehen.
Dieser schwiachere Durchdringungsgrad erleichert das
Uberleben althergebrachter Institutionen. Da die Ka-
stenhierarchie in Agadorfern fehlt, entfallen hier auch
Titelgruppen, dieanden Adel gebunden sind, und das da-
mit verbundene Statussymbol der balinesischen Hoch-
sprache (alus)(HOWE 1989: 56 f.). Wenn im Idealfall des
bali aga-Modells Ursprungsort, Abstammungsgruppe
und Dorfterritorium zusammenfallen, verleiht dies einer
Dorfgemeinschaft eine besonders starke Kohésion
(GUERMONPREZ 1984: 95).

8

Kennzeichen der Grundbesitzverfassung vieler Bergdor-
fer - wie auch anderer indonesischer Dorfer der Frithzeit
- war der kommunale Landbesitz. der adaigemal} par-
zellenweise und manchmal jahrlich rotierend Familien-
vorstehern ins Nutzrecht abgetreten wurde.” Die Nutz-
flachen waren so bemessen, daf} damit die Selbstversor-
gungeiner Familie gesichert werden konnte und beschei-
dene Uberschiisse zur Redistribution anldBlich von Ge-
meinschaftsritualen gewdihrleistet waren. Weideland der
dorflichen Rechtsgemeinschaft wurde kollektiv genutzt.
Der erwirtschaftete Surplus war mit Ausnahme des in
mancher Hinsicht speziellen Agadorfes Tenganan
(Regentschaft Karangasem) gering und der egalitiren
Ideologie der aus der Sicht des Adels ausschlief3lich aus
Angehorigen der vierten Kaste (sudra) zusammenge-
setzten Dorfbevolkerung wegen auch nicht erstrebens-
wert. Ansehen wurde weniger tber die Akkumulierung
von Giitern als vielmehr liber rituellen Status gewonnen.

Falls in ein und demselben Dorf Personen leben, die ver-
schiedenen agnatischen Verwandtschaftsgruppen ange-
horen, ergeben sich dadurch horizontale - und teilweise
auch vertikale - Abgrenzungen. Denn Mitglieder einer
gemeinsamen Abstammungsgruppe (sorol) flihlen sich
einander deshalb verbunden, weil sie «gleicher Art» sind,
d. h. ihre Herkunft auf den gemeinsamen - wirklichen
oder fiktiven - Ahnvater als Ausgangspunkt (kawitan)
zurlickfiihren. Die Perzeption von Verschiedenheit
beruht somit auf der Singularitat der diversen Ahnen-
abstammungen.’ Im Gegensatz zum im Siiden verbreite-
ten Kastensystem (oder kastenihnlichen System), bei
demdie verschiedenen Abstammungsgruppen aufgrund
der unterschiedlichen Wertung von Gesellschaftsposi-
tionen der diversen vergotteten Urahnen (des «Ur-
sprungs») strikte hierarchisiert sind, bestehen zwischen
den soroh von sudra - so auch in Agadorfern — geringere
soziale Rangstufenunterschiede, wie auch Titelgruppen
weniger hdufig anzutreffen sind. Wichtig ist jedenfalls,
daf3 der Bezug aufden gemeinsamen Ausgangspunkt die
Angehorigen ein und derselben soro/i sowohl dank der
Abstammung vom gleichen Grindervater «verwandt-
schaftlich» als auch - rdumlich betrachtet - durch den
gleichen Ursprungsort verbindet. Das kollektive Zusam-
menwirken von Abstammungsgruppen kommt denn
auch hauptsachlich in der Vorbereitung und Durchfiih-
rung von Feiern im Ursprungstempel zum Ausdruck.
(GUERMONPREZ 1984: 95, 393 ., 396).

Analog zu Bodagemeinschaften der Sasak auf Lombok
(LEEMANN 1989: 9 f)) ist die Struktur der bali aga-Dorf-
organisation gerontokratisch. Innerhalb seines Territori-
ums sorgt ein Altestenrat fiir Recht und Ordnung, wih-
rend eng mit diesem zusammenarbeitende Dorfpriester
(pamangku)tiber die Einhaltung religioser Verpflichtun-
gen wachen und als Mittler zwischen dem Diesseits und
libernatiirlichen Kraften wirksam sind. Der aus der ver-
heirateten Dorfbevolkerung zusammengesetzten «Dorf-
versammlung» steht ein Altestenrat vor. Versterben Mit-
glieder des Altestenrates, rutschen gemifl dem Alters-
prinzip nachstjlingere Verheiratete nach. Visuell kommt



dies u. a. bei der Sitzordnung im Versammlungspavillon
(bale agung) zum Ausdruck, wo sich nicht nur die Dorf-
vertreter versammeln, sondernauch die Dorfgotter zuge-
gen sind und wo eng miteinander verkniipfte weltliche
und religiose Dorfbelange beraten werden. Weiteres
Charakteristikum von Agadorfern ist deren duale Struk-
turierung, die dem balinesischen Weltbild der Ausbalan-
cierung von Gegensitzen Rechnung trigt und die Polari-
tat uranischer und chthonischer Krifte zu harmonisie-
ren strebt. Solche Gegensatzpaare sind beispielsweise
mannlich (purusa) vs. weiblich (pradana), landeinwarts
(kaja) vs. meerwirts (kelod), Richtung Sonnenaufgang
(kangin) vs. Sonnenuntergang (kauh), nach oben (ke lu-
hur) vs. nach unten (ke teben) usw. (LEEMANN 1976:
27-65).

In den Augen von Tiefland-Balinesen - vor allem aber
von Angehorigen des Adels - werden bali aga als riick-
stindig, hinterwildlerisch und dumm®* eingestuft, seien
siedoch keine «Menschen von Majapahit» (wong Majapa-
hit). Die generelle Geringschédtzung autochthoner bali-
nesischer Werte geht beispielsweise aus der «wong Maja-
pahitrVersion der Legende iiber den friihbalinesischen
Lokalkénig von Pejeng (einem Dorfin der Ubergangszo-
ne von der Ebene ins Bergland) hervor. Sie belegt, daf3 im
Gedankengut vieler Balinesen die VormajapahirZeit als
damonisches Mittelalter gilt und daf3 das Heil und die
«Neuzeit» erst mit der Ankunft des legendaren Majapa-
hit-Ministers und Heerflihrers Gajah Mada beginnt. So
wird der letzte Konig von Pejeng, namlich Dalem Bedau-
fir*, als halbdamonischer Herrscher mit dem Kopf eines
Ebers und dem Korper eines Menschen geschildert. Die
magischen Krafte des Dalem seien so ausgepragt gewe-
sen, daf} - in Meditation versunken - sein Haupt in den
Himmel aufsteigen konnte. Eines Tages sei sein Minister
tiber die lange «Kopflosigkeit» des Konigs dermafien be-
unruhigt gewesen, daf3 er dem erstbesten vorbeitrotten-
den Tier - einem Eber - das Haupt abgeschlagen und die-
ses dem Rumpfdes Herrschers aufgesetzt habe. Der liber
sein unvorteilhaftes Aussehen entsetzte Dalem hitte sich
von nun an zuriickgezogen und allen seinen Untertanen
verboten, sein Gesicht zu betrachten. Gajahh Mada aber
hatte vom schweinekopfigen Konig von Pejeng vernom-
men und sich uber das Aussehen des sonderbaren Herr-
schers ins Bild setzen wollen. Es sei Gajah Mada gelun-
gen, die Gunst des balinesischen Konigs zu gewinnen.
Beim Zusammentreffen mit dem Dalem sei dem Majapa-
hit-Minister zugestanden worden, Speis und Trank fir
das gemeinsame Mahl zu bestimmen. Der schlaue Java-
ne hatte sich fur trockenen Reis, kangkung(Ipomoea rep-
tans) und Wasser aus einem Krug mit langem Schnabel
entschieden - alles, was nur mit nach hinten geneigtem
Kopfgegessen bzw. getrunken werden kann. So sei es un-
moglich gewesen, daf} sich der schweinekopfige Konig
wahrend der Mahlzeit vor seinem javanischen Gast hatte
verbergen konnen. Voller Scham und Wut tiber die List
seines Gegenlbers sei der Dalem Bedaulu darauf in
Flammen aufgegangen. Bis heute ist der dimonische
Lokalkonig mit dem Kopf eines Ebers jedem Balinesen
vertraut, wird er doch in Maskenschauspielen (ropeng)

als - auch farblich - dunkler Herrscher dem strahlend
weiflen und weisen Gajah Mada gegeniibergestellt.

3. Zur Gesellschaftsorganisation der im siid-
balinesischen Tiefland seBhaften Bevolkerung

3.1 Hindujavanische Beeinflussung

Die balinesische Tieflandkultur basiert seit mindestens
1000 Jahren auf der Nafireisokonomie, wobei der
Grundsatz gilt, daf3 der Boden entweder in Individualbe-
sitz oder im Besitz einer korporativen Gruppe ist, das
Wasser aberein Kollektivgut darstellt. In dieser Gunstzo-
ne befinden sich die Paliste der Adeligen. Landeinwiirts
nimmt sowohl der Anteil des Adels gemessen an der Ge-
samtzahl der dortigen Bevolkerung ab, wie auch seine
okonomische, kulturelle und politische Bedeutung gerin-
ger wird. Balinesische Konige und andere Adelige fiihren
ihren Ursprung und ihre Zivilisation auf die Majapahir-
Dynastie zuriick. So soll Mitte des 14. Jahrhunderts, zur
Zeit des Majapahit-Konigs Sri Havam Wuruk, der legen-
dare Premierminister und Heerfuhrer Gajah Mada Bali
erobert und zu einer Provinz seines grof3indonesischen
Reiches gemacht haben. Wie wirksam die politische
Kontrolle von Majapahit iiber das indonesische Insel-
reich auch immer gewesen sein mag, ist doch mindestens
der sozio-kulturelle Einflufy dieser Periode unbestritten.
Denn dadurch wurde insbesondere Bali mit dem Gedan-
kengut der hindujavanischen Sozialorganisation und des
Staatsaufbaus vertraut. Zahlreiche kulturelle Innovatio-
nen wurden in der Folge absorbiert. Genereller Fokus
des balinesischen Adels ist weniger Samprangan, wo der
erste Palast (Jav.: kraton, bal.: puri) errichtet worden war,
als vielmehr Gelgel, in das Nachkommen des javanischen
Susuhan Kapakisan noch vor Ende des 14. Jahrhunderts
ihren puriverlegt hatten (HANNA 1976: 3). Es scheint er-
wiesen, daf} nur gerade wihrend der sogenannten Gel-
gel-Periode das gesamte Siidbali unter der Oberhoheitei-
nes einzigen, zentralen Herrschers politisch geeint war.
In der zweiten Halfte des 17. Jahrhunderts wurde Klung-
kung zum Sitz des Dewa Agung ein Titel, der auf den
ranghochsten Satriachof auf Bali verweist (SWELLEN-
GREBEL 1984: 22).

3.2 Balinesisches Kastensystem

Vorallemim Tiefland von Siidbali schaffte der hindujava-
nische Einflufl neue Formen der Statusrivalitat. Hier, wo
die agrarische Produktivitdt entscheidend grofier ist als
im Berggebiet, weiteten sich die sozialen Bezugssysteme
liber das Dorf hinaus aus. Von den hofischen Zentren,
vor allem von Gelgel aus, diffundierten Ideologien hier-
archisierter Abstammungsgruppen, die gewisse Ge-
meinsamkeiten mit dem indischen Kastensystem aufwei-
sen. Die vier Hauptkategorien der balinesischen Kasten
werden kollektiv als caturwangsa (vier Kasten) bezeich-
net, wobei die ersten drei Kasten (diejenigen des Adels)
triwangsa genannt werden:



triwangsa
caturwangsa
(Gesamtheit
aller Balinesen) commoners

KASTEN TITEL

brahmana Ida

satria Dewa Agung, Dewa Gede,
| Dewa, Anak Agung,
Cokorda, | Gusti usw.

wesia Gusti

sudra (Innerhalb der sudra be-

anspruchen die Titelgruppen
der Pande, Pasek, Pulosari
Bandesa, Sengguhu usw.
einen hoheren Status als
«gewohnliche» commoners).

Der Riickschluf3 von Titeln auf die Kastenzugehdrigkeit
fallt vor allem bei den 7 Gusti und den Gustinicht immer
leicht und fiihrt unter rivalisierenden Titelgruppen zu
Kontroversen. So wird der Titel / Gusti entweder Perso-
nen der Brahmanenkaste (so im Falle von / Gusti Ngurah
Sidemenund von [ Gusti Daih)oder dann der Herrscher-
kaste zugesprochen. Gemaf Interpretation balinesischer
Lontargelehrter sollen unter den hohen Offizieren von
Gajah MadasHeer Javaner gewesen sein, die nach der Er-
oberung Balis zu einflufireichen Beamten am Hof von
Gelgel erhoben wurden. In dieser Frithphase wurde
Ministern (patih) der Satriatitel Rakrian Apatih oder
Krian Apatih, spater [ Gusti zuerkannt. Daf} selbst der
ranghochste satria und heute noch lebende Enkel des
letzten balinesischen Konigs von Lombok, namlich Ratu
Agung I Gusti Agung Gede Jelantik Teges, die Bezeichnung
I Gusti Agung in seinen Titel einschlief3t, ist Beleg fiir den
hohen Status bestimmter [ Gusti (die von vielen falschli-
cherweise den wesia zugeordnet werden). Auch die gusti,
die der Wesiakaste angehoren, fiihren ihre Herkunft auf
verdienstvolle Begleiter von Gajah Mada zuriick. So sol-
lenetwa den Gajah Mada-Gefolgsleuten Tan Mundur, Tan
Kaurund Tan Kober der Titel Gusti (ohne I') zuerkannt
worden sein. Der aufeinen hohen Ranginnerhalbder Sa-
triakaste verweisende Titel Dewa ist auf Nachkommen
des Dewa Raja von Klungkung beschrinkt, dessen Vor-
fahren gemaf} Klungkung-Version urspriinglich der java-
nischen Brahmanenkaste angehort hatten. Als ein Ange-
horiger dieser Abstammungsgruppe die Funktion des
Konigs von Klungkung tibernommen habe, soll er von
der Brahmanen- in die Herrscherkaste (satria) gewech-
selt haben, wobei ihm und seinen Thronfolgern der eh-
renvolle Titel / Dewa Agung, seinen Nachkommen ohne
Konigsfunktion der Titel / Dewa zugesprochen worden
sei.

Aus diesen Beispielen geht hervor, daf3 auch innerhalb
einer Kaste wiederum ausgeprigte Statusnuancen beste-
hen. Dies gilt auch fiir Brahmanen. Angehorige der brah-
mana paksa buda fihren ihren Ursprung auf den javani-
schen Priester Dang Hyang Astapaka zurlick, so bei-
spielsweise die Brahmanen von Budakeling, Wanasari
und Batuan. Brahmanen siwaistischer Pragung ihrerseits
sehen als ihren Stammvater den jiingeren Bruder von
Dyang Hvang Astapaka, namlich Dang Hyang Nirartha

10

(synonym dazu Dang Hyvang Dwijendra oder Ida Batara
Padanda Sakti Wau Rauh)’, der im 15./16. Jahrhundert
auf seiner legendaren Missionierungsreise (dharma yva-
tra)durch Bali, Lombok und Sumbawa den Hinduismus
entscheidend revitalisiert und zahlreiche Tempel gegriin-
det haben soll.

Balinesen erkldaren die Schichtung der Brahmanenkaste
aufgrund der unterschiedlichen Gesellschaftspositionen
der funf Ehefrauen des missionierenden Hindupriesters,
die aufden Status ihrer Nachkommen abfarbten. So soll
seine erste Gemahlin eine Priestertochter aus dem
javanischen Konigreich Daha (Kadiri) gewesen sein, die
ihm die Tochter Dalem Melanting und den Sohn Dang
Hyang Wiraga Sandhi(syn.: Batara Padanda Sakti Keme-
nuh) geschenkt habe. Letzterer sei zum Begrunder der
Linie der Brahmana Kemenuh geworden, die auf Bali
hochstes Ansehen genief3t. Als zweite Frau habe Dang
Hvang Nirartha eine Priestertochter aus dem ostjavani-
schen Kdnigreich Pasuruhan geehelicht und mit ihr die
vier Kinder Padanda Sakti Kulon, Wetan, Lor und Ler
gezeugt. Nachfahren aus dieser Verbindung nennen sich
Brahmana Manuaba. Der Ehe mit seiner dritten Gemah-
lin, einer Brahmanentochter aus dem ostjavanischen
Kleinkonigreich Blambangan, seien die drei Kinder /da
Padanda Keniten, Ida Sakti Telaga und Ida Padanda Isteri
Rai entsprungen. Aus dieser Verbindung leitet sich die
balinesische Gruppe der Bralumana Keniten ab. In der
Folge sich im Dorf Mas (Gianyar, Bali) aufhaltend, hitte
sich Dang Hyang Nirartha dort mit einer Tochter des
angesehenen, in den Augen von wong Majapahit aber
nichtadeligen Balinesen Bandesa Mas vermahlt. Der aus
dieser Ehe entsprossene Sohn und spatere Padanda Gede
Masist Begriinder der Linie der Bralimana Mas. Die finf-
te Ehefrau mit niedrigstem Status endlich sei Vi Brit, eine
Dienerin des Bandesa Mas, gewesen. lhre zwei Sohne Ida
Patapanund /da Binduwerden als Begriinder der am tief-
sten eingestuften Brahmanenlinie, der sogenannten An-
tapan Mas, betrachtet.®

Dafl im Terminus brahmana canr («vier Brah-
manen(linien]») nur vier der fiinf oben angesprochenen
Abstammungslinien genannt werden, mag darauf beru-
hen, daf} die Miitter aus vier verschiedenen Herkunftsre-
gionen stammen: den oben genannten drei javanischen
Konigreichen Daha, Pasuruhan und Blambangan sowie



aus dem siidbalinesischen Dorf Mas. Es wire freilich ei-
ne weitere Interpretation liberpriifenswert, namlich, ob
die flinfte Ehefrau (Vi Brit) aufgrund ihres niedrigen Sta-
tus nicht klassifiziert worden sei.

Wie von Adeligen sozial tiefer klassierte Balinesen durch
Bezugnahme auf legendire javanische Brahmanenprie-
ster ihre Gesellschaftsposition anzuheben trachten, soll
am Beispiel der Titelgruppe der sengguhu aufgezeigt
werden. Gemafl Chronik der Titelgruppe der pasek
(SUGRIWA 1990: 59-68) soll der javanische Priester Mpu
Dwijaksara auf Geheif3 von Gajah Mada Mitte 14. Jahr-
hundert nach Bali gesandt worden sein, um in mehreren
Tempeln die korrekte Abwicklung der puja wali-Zere-
monien zu tiberwachen und damit Gliick und Wohlfahrt
aufder Insel zu gewdhrleisten. Zur gleichen Zeit soll sich
Sang Kulpetak, begleitet von seinem frommen Diener /
Guto, nach Bali begeben haben. Dank seinem engen Kon-
takt mit Sang Kulpetak hitte dessen Begleiter im Verlauf
der Zeit die heiligen Weden, die mantra und mudra bald
ebenso gut beherrscht wie sein Herr, und / Guios Gehabe
und Auftreten hdtte sich in nichts mehr von dem eines
Priesters unterschieden. Aufseinen Wanderungen durch
die Dorfer sei / Guro mit «cunwissenden» Bauern in Kon-
takt gekommen, denen der javanische Glaubensverkiin-
der Mpu Dwijaksaranur dem Namen nach bekannt gewe-
sen sei. Deshalb hatten sie auch den Diener mit dem
Brahmanenpriester verwechselt.” In Verkennung der Per-
son hdtte ein Dorfbewohner den vermeintlichen Mpu
Dwijaksara-derin Wirklichkeit niemand anders warals /
Guto! - in sein einfaches Haus geladen und ihn dort um
Beistand bei einer Kulthandlung fiir Verstorbene gebe-
ten. Der geschmeichelte Diener hitte darauf das Ritual
ohne Fehl und Tadel, aufgrund seiner Kastenzugehorig-
keit aber unberechtigterweise, geleitet. Dabei hdtte ihn
der erst spater hinzukommende Mpu Dwijaksara ertappt
und zur Rede gestellt. Nach Abkldrung des Irrtums sei-
tens des Dorfbewohners hitte der wahre Priester dem
reuigen / Guto als Verwechseltem (sengguh) in Anerken-
nung seiner Religionskenntnisse und seines guten Wil-
lens die Erlaubnis erteilt, auf Ersuchen von Bittstellern
hin auch weiterhin bestimmte Zeremonien fiir Verstor-
bene (pitra vadnya) leiten zu diirfen. Bis heute steht den
Nachkommen von [ Guio, den sengguin, dieses Vorrecht
zu."” Wihrend balinesische Adelige die senggu/ aber
nur als Viertkastige in gehobener Position klassieren.
wehrt sich diese Titelgruppe entschieden gegen eine
Zuweisung zur Kaste der sudra.

Wesentliche Unterschiede zum Kastensystem in Indien
ergeben sich aus der Tatsache, daf} auf Bali die Klasse der
Unberuhrbaren fehlt und daf3 - von wenigen Ausnahmen
abgesehen - Erwerbstatigkeiten nicht kastengebunden
sind, wie ganz allgemein weniger kastenspezifische tabu
bestehen. Als auffallende Ausnahme davon sei das Amt
des Brahmanenpriesters (padanda) genannt, das aus-
schliefilich Ménnern der Priesterkaste offensteht. Fiir
glaubige Balinesen basiert religiose Andacht weniger auf
individueller Reflexion oder Fiirbitte als auf gefiihlsma-
Biger Erfahrung in der Gemeinschaft. Die Hauptaufgabe
des Priesters ist die Umsetzung seines Wissens zur

Kontaktherstellung mit Gott. Das Gotteserlebnis der
Gldubigenschar erfolgt somit iber den héher thronen-
den padanda. Seine direkten Einnahmequellen sind auf
den Erlos aus dem Verkauf des von ihm geweihten Was-
sers (tirta) beschrankt. Zudem diirfen Priester auch
Geschenke fiir ihre religiosen Dienste von einladenden
Familien und Tempelkongregationen entgegennehmen.
Als «Reinste» unter den Lebenden sind ihnen manuelle
(«unreine») Berufstatigkeiten untersagt. Ebenso unterlie-
gen sie als einzige Gruppe restriktiven Essensvorschrif-
ten. So ist ihnen beispielsweise der Genuf3 von Hihner-
fleisch, aber nicht von Entenfleisch, untersagt." Die von
einladenden Familien und Kongregationen gereichten
Speisen miissen auf neuen Tellern dargeboten werden.
Sollten Gastgeber diese Voraussetzungen nicht erfiillen
konnen, wird dem padanda das Essen in frischen Bana-
nenblattern gereicht.

Padandakamen nebst religisen urspriinglich auch rich-
terliche Funktionen zu. Ebenso wirkten sie als konigliche
Berater. Ihre Vorzugsstellung kommt darin zum Aus-
druck, daf} in fritheren Zeiten Brahmanenpriester nicht
zum Tode verurteilt werden durften. Sie schuldeten Herr-
schern keine Steuern. Ihre Gegenleistung an den Raja
bestand darin, fiir die Wohlfahrt des Konigreichs zu be-
ten und den Herrscher spirituell zu stirken.

Der Beruf der Schmiede steht ausschlie3lich Angehdri-
gen der Titelgruppen der pande zu. Von anderen Baline-
sen als hochrangigere sudra eingestuft, geben sich
Schmiede selber als Angehorige der Herrscherkaste aus
und versuchen wie diese, in Stammbadumen ihre adelige
Herkunft zu belegen. Der Konflikt ist so nicht nur mit
den satria, sondern auch mit den bra/unana vorprogram-
miert, da pande entgegen der Hindudoktrin Priester aus
ihren eigenen Reihen stellen und Wasser selbst zu rirta
weihen. Tirme (bade), auf denen Schmiede Leichen zur
Kremationsstatte tragen, weisen - wie beispielsweise im
Dorf Marga - sieben Dicher auf, gleich viele, wie es an-
dernorts nur satria zusteht. Im erwidhnten Dorf werden
verstorbene pande in einem Sarg in Form eines schwar-
zen Bullen kremiert, dem Sargtyp, der in der Regel fiir
nicht das Priesteramt ausiibende brahmanabestimmt ist.

Zu den wenigen Berufen, die als unrein taxiert werden
und dementsprechend geringes Ansehen genief3en, zih-
len Metzger und Stoffarber. Es sind die untersten sudia,
die ihren Lebensunterhalt durch diese Erwerbstatigkei-
ten bestreiten.

Das balinesische Kastensystem ist freilich weniger starr
alsdies aufden ersten Blick erscheinen mag. So soll - wie
bereits oben erwihnt - die ranghdchste balinesische
Konigsfamilie, namlich diejenige von Klungkung, ur-
springlich der Brahmanenkaste angehort und erst nach
Ubernahme der Herrscherfunktion in die Satriakaste
gewechselt haben. Die Identifikation der balinesischen
Elite mit dem hindujavanischen Hochadel und dessen
Gefolgsleuten scheint erst ab rund 250 Jahren nach der
«Eroberung» durch Gajah Mada entwickelt worden zu
sein (SCHULTE NORDHOLT 1986: 12 f.). Mit fiktiven Genea-
logien (silsilah)versuchte der balinesische Adel, seine di-

11



rekte Abstammung auf hochrangige javanische Person-
lichkeiten zuriickzufithren und - wie etwa im Fall der Ko6-
nigsfamilie von Karangasem - mit einem Gottessohn
(Batara Alit Sakii) aufzuwerten. Bis heute sind solche
Stammbdume konfliktgeladener Diskussionsstoff unter
rivalisierenden Herrscherhdusern. Im Extremfall wer-
den miBiliebige Satriageschlechter sogar als machtgierige
Emporkémmlinge aus der Gruppe der comumoners dis-
kriminiert (vgl. dazu die Kontroversen um den Ursprung
der Pamecutan-Dynastie in Badung). Eine gewisse verti-
kale Mobilitat innerhalb der balinesischen Gesellschaft
lasst sich daran belegen, daf3 beispielsweise verdienstvol-
le Untertanen von ihrem Herrscher in den niedrigen
Adel angehoben werden konnten und dann den Titel
Gusti zu tragen berechtigt waren. Statusverschiebungen
ergeben sich auch durch legale Heiraten balinesischer
Adeliger mit Frauen aus der Sudrakaste. Solchen Ehen
entspringenden Kindern fallt automatisch der Status ih-
res Vaters zu, wihrend deren Miitter weiterhin der vier-
ten Kaste angehoren, wenn auch in gehobenerer Position
als aufierhalb des Palastes wohnhafte commoners.

Die Prasenz der wangsa wird in der Vielfalt hierarchi-
scher Gruppen augenfillig, deren Interaktionen be-
stimmten Regeln und Praktiken unterliegen. Angehorige
der triwangsa (rund 7% aller Balinesen), aber auch be-
stimmte hoher eingestufte Sudragruppierungen legen
Wert darauf, daBl die an die entsprechenden Gesell-
schaftspositionen gebundenen Umgangsformen beach-
tet werden. Im Gegensatz zu Indien beschrinken sich ba-
linesische Kastenvorschriften in erster Linie auf fixierte
Anstandsregeln. Mangel an guten Manieren und Formen
ist fiir Balinesen ein gravierender Vorwurf. Die Besorgnis
um Einhaltung korrekter Umgangsformen bei bevorste-
henden Interaktionen kann die Partner dann psychisch
verunsichern und sich hemmend aufihr Handeln auswir-
ken, wenn sich Begegnende beispielsweise liber ihren
Statusunterschied nicht im klaren sind. Dieses charakte-
ristisch indonesische Verunsicherungsphanomen wird
mit dem malayischen Wort «nali» ausgedriickt, dessen
Sinngehalt mit «beschamt», «schiichtern», «zaghaft» oder
«ehrfurchtsvoll» nur unvollkommen erfaf3t wird.

Ein in der Hierarchie tiefer Stehender hat darauf zu ach-
ten,daf} erim Umgang mit Hohergestellten seine ihm zu-
kommende Rolle spielt und seine Position demonstriert.
Grufitein sudraeinen Adeligen, hat er zur Respektbezeu-
gung seinen Kopfzu senken. Pavillons in Paldsten weisen
gestufte Plattformen auf, die es erlauben, auf statuskon-
former Hohe zu gehen oder zu sitzen. In konservativen
Kreisen des Hochadels ist es bis heute tiblich, daf3 - hau-
fig aus dem Sklavenstand hervorgegangene - Leibdiener
sich ihren Gebietern kriechend nahern und dabei die
Stirn auf den Boden pressen. Schon den Staub der Fiifie
des Konigs erblicken zu diirfen, ist eine Ehre, geschweige
denn die Wahrnehmung der ganzen Grofie der Person!
Dieser Sinngehalt kommt in der friiher tiblichen Hoflich-
keitsadresse an einen Konig zum Ausdruck, der mitdem
Titel Bukpadan Cokor I Dewa angesprochen wurde.”
Unterwtrfig haben sich gemif} adat von Karangasem

12

uneheliche Kinder eines Adeligen und einer Sudramut-
ter gegeniiber ihrem Vater zu verhalten. Solange sie im
Palast leben, fillt ihnen als sogenannte astradie Rolle ei-
nes demiitigen Dieners zu. Uneheliche Kinder beider-
seits adeliger Eltern hingegen werden voll in die viterli-
che Familie integriert. Bei Gemeinschaftsmahlzeiten be-
ginnt der Ranghochste mit dem Essen, und keinem ist es
gestattet, die Tafelrunde zu verlassen, bevor der Hochst-
stehende die Mahlzeit als beendet erklirt hat. Diese plau-
sible Anstandsregel schuf in der Vorphase des Massen-
tourismus unerwartete Probleme. So erinnere ich mich,
wie 1967 balinesische Lokalfiihrer freundlicherweise
von Touristen zur gemeinsamen Mahlzeit eingeladen
wurden. Doch wer sollte zuerst bedient werden und die
Tafelrunde zum Essen auffordern: der adelige balinesi-
sche Angestellte oder der zahlende Gast, der in den Au-
gen der Balinesen als Auflenstehender ein sudra ist?
Noch bis um 1970 wurde die Nichtvereinbarkeit dieser
«bstlichen» und «westlichen» Anstandsregel elegant um-
gangen, indem balinesische Fremdenflihrer wohl die
Einladung gerne annahmen, aber in einem separaten
Raum aflen und Angehorige der rriwangsa dort denn
auch wirklich zuerst bedient wurden. Weitere Verunsi-
cherungen ergaben sich aus dem Umstand, daf3 unter-
schiedlichen Kasten angehorende Angestellte einheimi-
scher Reisebiiros und Hotels unbesehen von der gesell-
schaftlichen Position Uber- oder untergeordnete Funk-
tionen wahrzunehmen hatten.

Hand in Hand mit der Akzeptierung des Kastensystems
ging die Einflihrung addquater Sprachebenen, die es in
der Konversation zwischen Angehorigen unterschiedli-
cher Kasten und Kastenabstufungen zu befolgen gilt.
Treffen sich zwei Balinesen, die sich nicht kennen, spre-
chensie vorerstin madya, der «mittleren Sprache», die als
Kompromifisprache zwischen Akasar («niedrige Spra-
che») und a/us (Hochsprache des Adels) aufgefaf3t wer-
den kann. Im konservativen Ostbali nimmt man in sol-
chen Fillen die Konversation in a/us auf. Sobald dann
die unterschiedliche Kastenzugehorigkeit der Ge-
sprachspartner offensichtlich geworden ist, erinnert sich
ein sudrader Grundregel, daf} er als Viertkastiger zur Re-
spektbezeugung in al/us weitersprechen muf}, wahrend
der Adelige sich in kasaran sein Gegeniiber wendet. Im
Gegensatz zur balinesischen Kasarsprache ist afusnuan-
ciert und enthalt raffinierte poetische Umschreibungen.
Der Anstand gebietet, daf3 eine iiber sich selbst redende
Person sich nicht der Hochkastensprache bedient. Hin-
gegen sprechen wohlerzogene Balinesen ihre Eltern und
Alte zur Respektbezeugung in alus an.” Innerhalb des
Adels driickt man sich je nach Region in kasaroder ma-
dyvaaus, aufier man richte das Wort an seine Eltern, dltere
Briider oder an Priester. Der in alus Angesprochene ant-
wortet in der Niedrigkastensprache (kasar) Wihrend im
urbanisierten Denpasar und in Nordbali fast ausschlief3-
lich kasar und madya gesprochen wird, verwenden Be-
wohner der konservativeren Regentschaft Karangasem
hauptsachlich madya und alus. Unterrichtssprache in
den Schulen der rasch wachsenden Provinzhauptstadt



Denpasar ist kasar, in Ostbali madva. Priester, Lontar-
leser, Puppenspieler (dalang) und andere klassisch ge-
schulte Balinesen beherrschen zudem Altbalinesisch,
Altjavanisch (kawi), gelegentlich auch Sanskrit. Aufallen
Schulstufen wird die indonesische Nationalsprache Ba-
hasa Indonesia gelehrt. Als weitere Idiome lernen die
Schiilerinerster Linie Englisch, manchmal zusatzlich Ja-
panisch, Franzosisch oder Deutsch. Nur noch altere, von
Niederlandern geschulte Balinesen sprechen Hollan-
disch.

3.3 Weitere Gruppenzugehirigkeiten

Wenn auch die balinesische Gesellschaft sowohl durch
Kasten als auch durch kasteninterne Rangierungen deut-
lich stratifiziertist, darfnichtaufier acht gelassen werden,
daf} Balinesen nebst ihrer Zugehorigkeit zu agnatischen
Gruppen mit unterschiedlicher Wertung aufgrund ihres
Ursprungs ebenso Mitglieder zahlreicher anderer, ka-
steniibergreifender Gruppen sind. Wihrend die Ge-
schlossenheit von Abstammungsgruppen vor allem bei
Gemeinschaftsritualen in ihrem Ursprungstempel zum
Ausdruck kommt, spielen die anderen Gruppierungen
im Alltag eine wesentlichere Rolle. Im vorkolonialen Bali
war der Lebensbereich von commonershauptsachlich auf
ihr Dorf (desa) und dessen Untereinheiten (banjar)
beschrankt, wahrend das Netzwerk des Adels (Priester,
Herrscher) tiberdorflich organisiert war und Grofiregio-
nenumfafite. Die Einbindung derinnerhalb eines Konig-
reiches gelegenen Dorfgemeinschaften erfolgte tiber ko-
nigliche Beamte, die entweder als in der Hauptstadt nie-
dergelassene oder durch im Dorf selbst sefhafte Adelige
die Implementierung koniglicher Edikte zu liberwachen
hatten. Da die Machtposition eines Herrscherhauses
nicht zuletzt mit der Grofie ihrer commoner-Gefolgschaft
korrelierte, richtete sich das Bestreben der Herrschenden
darauf, ihren EinfluBbereich auf Kosten ihrer Rivalen
auszuweiten. Dieses Rankespiels rivalisierender Poten-
taten waren sich die commoners wohl bewuf3t. Letztere
wufiten diese Situation zu ihren Gunsten zu nutzen, in-
dem sie dem Herrscher Gehorsam zu schulden und Tri-
bute zu entrichten versprachen, der ihnen die besseren
Konditionen zu gewahrleisten bereit war (H. GEERTZ und
C. GEERTZ 1975: 5 ff.). Ein solcher Wechsel von einem
Herrscher zu einem anderen wird durch den balinesi-
schen Begrift matilas ausgedriickt.

Da die Gesellschaftsstruktur der Balinesen untrennbar
mit religiosen Konzepten und Zeremonien verbunden
ist, sind die Aktivitaten der diversen korporativen Grup-
pen auf spezifische Tempel konzentriert. Dabei setzen
sich die verschiedenen Tempelkongregationen aus unter-
schiedlichen Mitgliedern zusammen. Dies kann bei-
spielsweise anhand der von H. GEERTZ und C. GEERTZ
(1975: 14 ff.) erwahnten Kategorisierung in die vor allem
im stdlichen Tiefland vorzufindenden Bereiche Dorf,
banjar, Bewasserungsgemeinschaft, Titelgruppe, Ver-
wandschaftsgruppe, «Clubs» und um Brahmanenpriester
konzentrierte Gruppen belegt werden. Im folgenden soll

das Augenmerk vorerst auf die Bedeutung des Dorfes
und des banjar als korporative Gruppen gerichtet wer-
den. Nebst der Familie und der Verwandtschaftsgruppe
ist der banjardie wichtigste Bezugsgruppe im Leben von
commoners. Banjarsind einerseits klar abgegrenzte Terri-
torien innerhalb eines Dorfes (desa adat). In dieser Be-
deutung sind banjar Wohnviertel, gewissermafien die
Wohnadresse von Dorfbewohnern. Andererseits bilden
banjar als Nachbarschaften sozio-politische Gruppie-
rungen, denen im Dorfleben bestimmte Pflichten, Rechte
und Befugnisse zufallen. In manchen Fallen ist die Zuge-
horigkeit zu einem banjar im Sinne einer sozio-politi-
schen Einheit nicht mit der banjar-Wohnadresse iden-
tisch (SCHAAREMAN 1986: 45 f.). Um der angesprochenen
Doppeldeutigkeit des Begriffes zu entgehen, soll im fol-
genden banjar in seiner Bedeutung als sozio-politische
Gruppierung verstanden werden.

3.3.1 Banjar-Gemeinschafi

Die Mitgliedschaft im banjarsetzt sich aus erwachsenen
Minnern zusammen, die sich iliber einen weiblichen
Partner - in der Regel eine Ehefrau, manchmal aber auch
eine Schwester, Mutter oder Tochter - ausweisen konnen.
Diese Regelung gilt nicht zuletzt deshalb, da einem ban-

Jarauch geschlechtsspezifische Aufgaben zufallen. Dazu

zahlen beispielsweise die Herstellung und Darbietung
von Opfergaben flir Tempelzeremonien und fiir Banjar-
sitzungen usw., Aufgaben, die Frauen vorbehalten sind.
Verwitwete, Ledige und manchmal auch Neuzuzliger ha-
ben nicht allen Banjarbestimmungen nachzukommen,
sondern sind lediglich «halbverpflichtet» (setengah ayah-
an). Alte und Gebrechliche schliellich kénnen sich gédnz-
lich zurlickziehen und sich durch ihre verheirateten Soh-
ne vertreten lassen.

Zu den wesentlichen Pflichten eines banjar zihlen die
Aufrechterhaltung und Wiederherstellung der rituellen
Reinheit des desa adat Jeder banjar hat spezifische
Arbeiten und rituelle Aufgaben zugunsten der Dorftem-
pelzuerfiillen. Daraus kann geschlossen werden, daf3 das
Dorf als religios-magische Autoritdat der sikularen des
banjar iibergeordnet ist. Solange aber die Reinheit eines
desaals Ganzes gewihrleistet ist, werden die Eigenbefug-
nisse eines hanjarnicht tangiert und die Eigenstandigkeit
dieser Gruppierung betont. Banjaraktivititen kénnen
sehr realitdtsbezogen sein, so etwa, wenn es gilt, im
Gemeinschaftswerk Wege auszubessern oder das banjar-
eigene Versammlungshaus (bale banjar) zu restaurieren.
Der banjarist generell flir seine 6ffentlichen Einrichtun-
gen zustandig und - mehr noch - flr die 6ffentliche
Wohlfahrt verantwortlich, die nebst materieller Unter-
stutzung auch Beistand in rituellen Belangen erfordert.
Sosind bei der Vorbereitung und Durchfiihrung von rites
de passage - wie beispielsweise bei der Zahnfeilzeremo-
nie (vgl. GH 1992/4) - nicht nur Familienangehorige und
Verwandte, sondern auch Banjarmitglieder zur Mitwir-
kung aufgefordert. Frauen bereiten in zeitaufwendiger
Arbeit Opfergaben flir die Gotter (hanten) oder zur Be-
schwichtigung von Ddmonen (caru) vor. Alte mogen die

13



Zeremonie mit Gesangen begleiten, andere an einem ri-
tuellen Puppenspiel bei Tageslicht (wayang lemah) mit-
wirken. Noch augenfalliger und zeitraubender ist die fir
Banjarmitglieder verpflichtende Mitwirkung bei der
Beerdigung und Kremation Verstorbener.” So sind die
Mainner angehalten, den kastenkonformen Sarg und des-
sen Tragbahre aus Bambus zu erstellen sowie einen reich
geschmtickten Leichentragturm (bade)zu errichten. Ge-
maf} dem adarder Schmiede von Marga ist es Pflicht der
Burschenschaft, den leeren Sarg zur Eindscherungsstitte
zu tragen, wihrend die verheirateten Minner des banjar
den bhade, auf dem der Leichnam ruht, zum dorfeigenen
Kremationsplatz bringen. Die restlichen Banjarangeho-
rigen begleiten den Leichenzug. Auf der Eindscherungs-
statte angelangt, wird der Tote in den Sarg Uberfihrt, un-
ter dem vom banjar beschafftes Holz mit einer Fackel
oder einem Brennglas entziindet wird. Fiir die eigentli-
che Eindscherung verbleiben nur die Angehérigen auf
dem Platz sowie einige Manner, denen die vom banjarzu-
gesprochene Aufgabe zufillt, dafiir zu sorgen, daf} der
uber den Fallboden des Sarges ins Feuer gleitende Leich-
nam vollstandig eingeaschert wird.

Eine weitere Aufgabe des banjar liegt in der sozialen
Kontrolle und der Uberwachung des adatgemifien Han-
delns seiner Mitglieder. So ziehen in den banjar der gro-
flen Gemeinde Sanur beispielsweise mit Sakralspiefien
(tumbak ) bewaffnete Manner am Ubergangstag vom al-
ten zum neuen Saka-Jahr —am hari raya nvepi - durch die
Wohnquartiere und liberwachen die verbindliche Ein-
haltung der Ruhebestimmungen und des Verbotes des
Feuerentfachens.” Sollten Banjarmitglieder die adat-
gemiflen Verhaltensregeln nicht befolgen, steht dem
banjardas Recht zur Ergreifung von Sanktionen zu, und
Bufien konnen ausgesprochen werden. Besonders gra-
vierende Vergehen gegen die Banjairegeln werden durch
VerstoBung des Missetaters geahndet. Dies bedeutet fur
den Betreffenden nicht nur den Verzicht auf seinen An-
teil am Banjarbesitz und den Entzug seiner Wohnland-
parzelle,sondernin letzter Konsequenz auch den Verlust
des Rechts auf eine adargemifle Bestattung auf dem
Dorffriedhof und die nachfolgende Kremation. Er ist
zum Aufienseiter geworden und hat nun - ohne Absiche-
rung durch die Banjargemeinschaft - eine neue Existenz
fernab seines Heimatdorfes zu suchen.

Einmal im balinesischen Monat zu 35 Tagen treffen sich
die Banjarmitglieder zur Sitzung im bale banjar oder -
falls kein solcher vorhanden ist - im Ursprungstempel
(pura puseh). Dem banjar steht ein fur eine bestimmte
Zeitperiode gewahlter klian banjar vor, der in seiner
Arbeit von verschiedenen Assistenten unterstiitzt wird.
Unbesehen von seiner Kastenzugehorigkeit ist jedes Mit-
glied gleichberechtigt. Selbst der Banjarvorsteher besitzt
keine besonderen Machtbefugnisse, denn er ist lediglich
daftir besorgt, dafl den Beschllissen der Versammlung
Nachachtung verschafft wird. So iiberwacht er beispiels-
weise die Durchflihrung von Gemeinschaftsarbeiten und
ist fir das Einziehen des Banjarbeitrages zustindig
(H.GEERTZund C.GEERTZ 1975: 17 f.). Beschliisse der Ban-

14

Jarversammlung werden gemafB dem altindonesischen

Grundprinzip des musyawarah untuk mufakar, d.h. der
Diskussion zur Konsensfindung, einstimmig gefafB3t. In
der Regel ist die Entscheidungsfindung bereits vor der
Versammlung durch ausgiebiges Lobbying vorbereitet
worden, so daf} sich der Sitzungsverlauf in gediegener
Wiirde und Ruhe abwickelt.

Manche banjar verfiigen liber ein ansehnliches Vermo-
gen. Dazu zahlen Immobilien wie der hale banjarund die
Hahnenkampfhalle (wantilan). Bale banjarerfiillen nebst
threr Funktion als Versammlungshaus auch eine Rolle
alsinformelle Treffpunkte, wo sich die Minner nach geta-
ner Arbeit bei einem Umtrunk und Snack zum Palaver
treffen. Falls erst wenige Bewohner tiber einen eigenen
TV-Apparat verfligen, haben wohlhabendere hanjarin ih-
rem Versammlungshaus einen Fernseher stehen. Tags-
uber mogen Kinder auf der Terrasse Tischtennis spielen
oder auf hanjareigenen Gamelaninstrumenten iiben. Bis
zur rigorosen Limitierung der Hahnenkdmpfe (gocekan)
durch einen Gesetzeserlaf der indonesischen Zentralre-
gierung bezliglich des Verbots von Gliicksspielen Ende
dersiebziger Jahre flossen manchen Banjarkassen durch
verbindliche Wettgeldabgaben bedeutende finanzielle
Mittel zu. Des weiteren wird die Banjarkasse durch -
wenn auch bescheidene - monatliche Mitgliederbeitrige
gedufnet. Das Geld mag in banjareigene Wirtschaftsakti-
vitaten investiert werden. Gut geschiitzt werden Barong-
und Rangdamasken aufbewahrt, deren magische Aus-
strahlungskrafte einmal im 210-Tage-Jahr von der ganzen
Banjargemeinschaft reaktiviert werden. Manche banjar
besitzen eine eigene Reisscheune, in der «Reissteuern»
von Mitgliedern bzw. Reisgarben von hanjareigenen Fel-
dern aufbewahrt und anlifilich zeremonieller Anlisse
teilweise redistributiert werden.

Andersalsein klian banjar adat, der in seinem Wirkungs-
kreis fur Adatbelange zustandig ist, fallt einem klian ban-

Jar dinas die Verantwortung iiber die Implementierung

von Erlassen der regionalen bzw. nationalen Regierung
zZu.

3.2.2 Dorfgemeinschaft

Das Wort «desa»(Dorf) hat in seinem territorialen Bezug
mehrere Konnotationen. So kann in Europa «Dorf» im
engeren Sinne sich auf den tiberbauten und bewohnten
Kernteil des Dorfterritoriums beschrianken, im weiteren
Sinn aber auch die bebaute und unbebaute Fliche inner-
halb der Dorfgrenzen umfassen. Ahnlich auf Bali und
anderen indonesischen Inseln: Einerseits handelt es sich
beim desa um den innerhalb eines ursrplinglich durch
eine Mauer odereinen Zaun begrenzten Teil des Dorflan-
des, auf dem die Familienhéfe (pakarangan) und die
Dorftempel stehen, andererseits um das gesamte Territo-
rium, uber welches die Dorfgemeinschaft als korporative
Gruppe legale Rechte beansprucht. Im folgenden soll der
Begriff «desa adat» in seiner umfassenderen Bedeutung
verstanden werden, d.h. als das Dorfterritorium mit sei-
nen Familienhofen, Tempeln, landwirtschaftlichen Nutz-



flichen verschiedenster Art und eventuell nicht genutz-
ten Landreserven. Innerhalb dieser Grenzen legen die in
den heiligen Dorfsatzungen (awig-awig)enthaltenen Re-
geln das Verhalten der Dorfbewohner fest (SCHAAREMAN
1986:44). Daim Gedankengut der Dorfbevolkerung das
Dortterritorium letztlich als Besitz der Gotter betrachtet
wird, der temporar von Menschen verwaltet und von den
Familien bewirtschaftet wird, ist es primares Ziel einer
jeden Dorfgemeinschaft, als Adarrechtsgemeinschaft
uber die rituelle Reinheit ihres Territoriums zu wachen
und diese im Falle von Storungen wiederherzustellen.
Handlungen und Ereignisse, welche die Unreinheit des
Dorfterritoriums und dessen Bewohner zur Folge haben,
bilden Verstofie gegen das adar und beeintrachtigen als
solche die kosmische Harmonie. Wahrend die Hauptauf-
gaben der einem desa untergeordneten hanjar in erster
Linie im sdkularen und sichtbaren Bereich (sekala) lie-
gen, so zum Beispiel in der Regelung menschlicher Inter-
aktionen und in der Erflillung spezifischer Aufgaben fiir
die Dorftempel. ist - wie oben angetont - die Institution
desa adat fur die magisch-religiose Domane zustandig
und flr die Beziehungen zwischen den Dorfbewohnern
und dem Unsichtbaren (niskala)bestimmend. Wenn das
desa adat primir symbolische Funktionen hat und die
Gesellschaftlichkeit definiert, ist es der banjar, der diese
produziert (H. GEERTZ und C. GEERTZ 1975: 16).

Die Gruppe der Erben von Familienhofen und zugewan-
derte Familienvorsteher, die vom desa adar Land fir
einen pakarangan zugesprochen erhalten haben, bilden
die vollberechtigten Mitglieder einer Dorfgemeinschaft
(krama desa) (HOBART 1980: 85, 102; GUERMONPREZ
1984: 384). Sollte ein Dorfangehoriger ohne Nachkom-
men (eigene oder adoptierte) sterben, fallen sowohl sein
Nutzrecht auf landwirtschaftliche Parzellen auf Dorf-
land als auch der Boden, aufdem sein Familienhof steht,
ins Dorfgut zuriick. Damit kommt deutlich zum Aus-
druck, daf3 es die Desagemeinschaft - und nicht etwa der
banjar - ist, welche als korporative Gruppe das exklusive
Verfugungsrecht tiber dorfeigenes Land besitzt (SCHAA-
REMAN 1986:82). Zum desa adatgehoren aber ebenso die
Dorftempel, in denen simtliche Mitglieder dorfinterner
Gruppierungen ihren Gottern huldigen und ihr Weih-
wasser (tirta) beziehen. Als Glaubenskongregation ha-
ben die Mitglieder der Dorfgemeinschaft ihren religio-
sen Verpflichtungen in den genannten Tempeln nachzu-
kommen, diese zu unterhalten und Sakralhandlungen zu
organisieren.

Idealerweise umfassen die Dorftempel drei pura, die ins-
gesamt als kahvangan tiga («die drei Sanktuarien») be-
zeichnet werden. Es sind dies der pura puseh, der pura de-
sa(syn. pura bale agung)und der pura dalem.' Beim pura
pusel («Nabeltempel») handelt es sich um den Ur-
sprungstempel, in dem die Dorfgemeinschaft ihre purifi-
zierten und vergotteten Ahnen verehrt. Seiner urani-
schen Wertung wegen liegt er in der «gottlichen Rich-
tung». d. h. bergwarts und/oder ostlich des Dorfkerns. Im
Zentrum des Dorfes - im Spielfeld irdischer und gottli-
cher Einflisse also - befindet sich der pura desa. Der pura

dalem endlich ist sowohl der Tempel des Todes als auch
der chthonischen Michte, wo u.a. noch nicht vollstandig
purifizierter Verstorbener gedacht wird. Diesem Tempel
istder Dorfiriedhof (sema)und ein Kremationsplatz (se-
tra) beigefligt. Der Wertung der Kardinalrichtungen ge-
maf} liegt der pura dalem im meerwarts situierten und/
oder westlichen Dorfteil. Manchmal ist er vom eigentli-
chen Wohngebiet isoliert gelegen (vgl. Abb. I LEEMANN
1976: 46-48). Auftallend ist, dafy der pura dalem, der
Friedhofund die Eindscherungsstitte im Besitz des Dor-
fes sind, Beerdigungen, Kremationen und nachfolgende
Purifikationszeremonien aber hanjarweise durchgeflihrt
werden, somit diese Rituale als eines der Bindeglieder
zwischen den Institutionen desa und banjar wirken.

Traditioneller Vorsteher eines desa adat ist der bandesa
adat. Als solcher ist er fur die Innehaltung der heiligen
Dorfsatzungen zustindig und verantwortlich fiir die
Tempel,in denen die dorfspezifischen Feiern stattfinden.
Bei Unklarheit in der Interpretation verhaltensspezifi-
scher Regelnsuchen die Dorfbewohner bei ihm Rat. Kei-

kaja

|
1
o 0 10 10 10
:]IIIHI[E: 3 i 3 l I ] LK 5 I EIRERE Iq sfs
[sTels][o]<]¢ [:;L slafs]s]s
0 o B . 10
s[sTs][s]s] L s[s]s]+]s
kauh <4— v 11— kangin
onoo|ono|mr=NEmElonon:
10 10 N 10
o[ [5] o]+ Iv slsfs]s]s
L[ & |, |
3 10
m

kelod

Legende:
1: Pura Puseh
2: Pura Desa (Pura Bale Agung)
3: Pura Dalem
3.1 Friedhof und Kremationsstatte
4: Puri (Palast einer Satria-Familie)
4.1 Pemrajan (Tempel einer Adelsfamilie)
5: Wantilan: offene Halle fur Hahnenkampfe und
Vorstellungen
5.1 Altar fur Batara Bagus Bebotoh, den Gott der Spieler
6: Waringin-Baum (Ficus benjamina)
7: Kulkul (Schlitztrommel)
8: Melanting (Marktplatz)
8.1 Pura Melanting (Altar fur die Gottheit des Marktes)
9: Pakarangan (Familienhof)
10: Garten und/oder Felder
11: Dorfplatz
[ 1L 1L 1V HauptstraBen

Kahyangan Tiga

Abb. 1
Dorfes

Idealtypischer GrundriB eines sudbalinesischen

15



nesfalls ist die Stellung eines bandesa mit derjenigen
eines Gemeindeprasidenten vergleichbar. Denn ein desa
adarNorsteher hat keinerlei Machtbefugnisse zur Durch-
setzung von rechtlichen oder politischen Entscheiden.
Die Macht dazu liegt - wie friiher erwahnt - in den Han-
den der Banjargemeinschaft.

Dorfversammlungen (sangkepan desa)finden in der Re-
gel einmal im balinesischen Monat zu 35 Tagen - falls
moglich im pura bale agung bzw. im pura desa - statt.
Nebst Routinegeschiften wie Verwaltung und Unterhalt
von profanem und sakralem Dorfeigentum, besteht eine
der Hauptpflichten in der Verteilung der Verantwortlich-
keiten und in der Organisation fiir die einmal im 210-
Tage-Jahr stattfindenden «Geburtstagsfeier» (piodalan)
der Dorftempel, mit welchen die Purifizierung des Dorf-
territoriums und der ganzen Tempelkongregation ange-
strebt wird. Auch in diesem Fall regelt das Dorf die reli-
gios-rituellen Aspekte und delegiert die dazu notwendi-
gen vorbereitenden Arbeiten an seine Banjargemein-
schaften. In Dorfern, in denen die Anzahl der krama desa
so grofy geworden ist, daf3 sich Vollversammlungen kaum
mehr realisieren lassen, werden Vertreter der Dorfge-
meinschaften zu den Sitzungen abgeordnet, so beispiels-
weise die Banjarvorsteher (klian banjar), die Assistenten
des bandesa und Tempelpriester (pamangku).

Dorfer als politisch-administrative Einheiten (ind.: desa
dinas;bal.: perbekalan)setzen sich nicht nur aus verschie-
denen banjar; sondern oft sogar aus mehreren desa adat
zusammen. Dabei stimmen die Grenzen der politischen
Gemeinden nicht immer mit denjenigen von Adatdor-
fern tiberein. Dem kepala desa (ind.) oder perbekel (bal.)
fallt die Aufgabe zu, die Implementierung von Verfligun-
gen und Erlassen der nationalen und regionalen Regie-
rung in seinem Befugnisbereich zu tiberwachen.

3.3.3 Bewdsserungsgemeinschaft

Zu den wichtigsten Institutionen agrarokonomisch/reli-
giosen Charakters in Nafireisgebieten zahlen die seit
lber tausend Jahren bestehenden Subakgemeinschaften
(sekaha subak). Deren Mitglieder umfassen sowohl alle
Landbesitzer als auch alle Pfandnehmer, Pachter und
Teilbauern von Parzellen, die innerhalb ein und dessel-
ben subak liegen. Ein subak kann als Schwerkraftbewas-
serungskomplex definiert werden, der sein Wasser von ei-
ner bergwarts gelegenen, gemeinsamen Wasserspeisung
(z.B. von einem durch einen Damm gestauten Fluf3) be-
zieht, dieses uber ein ausgekliigeltes Verteilungssystem
in die zahlreichen, von Erdwaillchen begrenzten, leicht
geneigten Parzellen leitet und von Terrasse zu Terrasse
stufenweise nach unten abfliefien 1af3t. Abhangig von to-
pographischen und hydrographischen Bedingungen
schwanken die Flachen der gegen 1300 balinesischen
subak stark. An steilen Fluf3boschungen konnen sie eine
Hektare unterschreiten, in den Gunstzonen der grofien
Alluvialebenen hingegen mehrere Quadratkilometer
grofle Bewisserungseinheiten umfassen. Da die einzel-
nen, von einem Fluf} gespeisten subak oft wiederum un-
tereinander verbunden sind, gilt es, nicht nur Regelungen

16

liber Wasseranrechte innerhalb eines Bewasserungskom-
plexes, sondern auch zwischen solchen zu schaffen und
einzuhalten. Konflikte zwischen verschiedenen Swbak-
gemeinschaften konnen dann die Folge sein, wenn in nie-
derschlagsarmen Jahren fluBaufwirts gelegene Bewasse-
rungseinheiten so viel Wasser abzapfen, daf} die Wasser-
zufuhr fuir tiefer liegende beeintrachtigt wird. In vorkolo-
nialer Zeit wurde zur Schlichtung solcher Streitfalle der
Konig oder dessen Statthalter als nicht direkt in Subak-
belange involvierter und somit neutraler Schiedsrichter
angerufen (H. GEERTZ und €. GEERTZ 1975: 20). Herrscher
fungierten aber nicht nur als Schlichter fur Bewasse-
rungskonflikte, sondern veranlafiten ebenso den Bau und
die Uberwachung kéniglicher Dimme im Ober- und Mit-
tellauf von Flissen und stimulierten die dafiir notwendi-
gen Rituale. Da Nafireis die entscheidende Nahrungsres-
source wie auch Quell koniglicher Revenuen war, hing
die Wohlfahrt der Bevdlkerung und der Reichtum der
Herrscherinentscheidendem Maf3 von der Kontrolle der
Wasserzufuhr ab. Machtrivalitidten zwischen Herrschern
- so etwa zwischen Mengwi und Badung - driickten sich
denn auch oft in Kimpfen um Wasserfassungen aus.

Da subak oft gemeindeubergreifende Areale abdecken,
setzt sich deren Mitgliedschaft aus Angehorigen ver-
schiedener Dorfgemeinschaften zusammen. Mit Aus-
nahme der Falle, in denen Dorfrituale vom swhak tan-
giert werden, sind Dorfund subak getrennte adarrechtli-
che Institutionen. Besitzt und/oder bewirtschaftet ein
Bauer Parzellen in zwei oder mehreren subak, ist er obli-
gatorisch Mitglied der jeweiligen Bewdsserungsgemein-
schaften. Unbesehen von Kastenzugehorigkeit und ande-
ren Statuspositionen, aber auch unabhingig von der
Grofie ihrer Besitz- und/oder Nutzflaichen im subak und
ihres Wasseranspruchs, sind alle bei Entscheidungsfin-
dungen anlafilich verbindlicher Sitzungen gleichberech-
tigt. Die Hohe der auferlegten Wasserschaftssteuern wie
auch die zu erbringenden Dienstleistungen richten sich
hingegen nach dem Wasserbezug bzw. nach der Flache
der Bewisserungsparzellen. Vorschriften fiir die Mit-
gliedschaft, Pflichten und Rechte der Mitglieder einer
Subakgemeinschaft sind in Satzungen festgelegt, die aus
Prestigegriinden oft im Namen des Konigs aufgesetzt
oder durch diesen bestatigt worden sind (SCHAAREMAN
1986: 121). Sie enthalten nicht nur Klauseln flir organisa-
torische und technische Bereiche, sondern regeln auch
subakbezogene Sakralbelange. Zu ersteren zahlen Vor-
schriften tiber die Wasserverteilung, Steuern und andere
Abgaben, zu erbringende Arbeitsleistungen, Sanktionen
bei Wasserdiebstiahlen oder bei Beschadigungen bzw.
Vernachldssigungen von Bewdisserungsanlagen und Be-
stimmungen zur Schlichtung von Streitigkeiten unter den
Mitgliedern (BUNDSCHU 1987: 41). Der sakrale Aspekt
einer Subakgemeinschaft kommtnichtalleinin der regel-
malfigen Darbietung von Opfergaben und der gemeinsa-
men Durchfiihrung von religiosen Feiern in Bewasse-
rungstempeln zum Ausdruck, sondern auch darin, daf} -
ahnlich wie im Falle des desa adat - eine Verletzung der
Subaksatzungen als Verstof} gegen die gottliche Ordnung



gewertet wird und die kosmische Harmonie zu destabili-
sieren droht: Bei Verfehlungen eines Individuums wer-
den negative Konsequenzen, wie beispielsweise Mif3ern-
ten, fir die ganze Gemeinschaft befiirchtet.
Ausschlaggebendes Organ der Subakgemeinschaft ist
die Mitgliederversammlung. Im Verhinderungsfall ist
das Mitglied angehalten, einen Stellvertreter zu bestim-
men. Sitzungen finden entweder routinemafig einmal im
35-Tage-Monat statt oder werden nach Bedarf bei anfal-
lenden Geschiften anberaumt. Ort der Zusammenkun(ft
ist der Subaktempel. Dem von den Mitgliedern gewahl-
ten oder im Rotationsverfahren bestimmten Vorsteher
(klian subak) stehen verschiedene Assistenten zur Seite.
Zu den Aufgabenbereichen des Subakvorstehers zahlen
die Einberufung der Mitgliederversammlung und deren
Leitung. Er fiihrt die Mitgliederliste und registriert Gro-
e und Lage der Parzellen sowie deren Besitzer bzw. Be-
wirtschafter. Zu seinem Pflichtenheft gehort ferner die
Uberwachung von Arbeiten am subak und die Organisa-
tion von Patrouillengidngen zur Uberpriifung der Einhal-
tung zugesprochener Wasserlimiten. Da staatlich initiier-
te landwirtschaftliche Modernisierungsprogramme vor
allem auch den Nafireisanbau tangieren, zeichnet ein k/i-
an subak ebenso fiir die Implementierung von Regie-
rungserlassen durch die Subakgemeinschaft verantwort-
lich. Bei Verstoflen gegen die Subaksatzungen legt der
klian subak und/oder die Versammlung das Strafmaf}
fest. In der Regel handelt es sich um Geldbufien, im Ex-
tremfall um den Entzug des Wasserrechts (BUNDSCHU
1987: 43 f.). Die Versammlung selbst befindet tiber Pla-
nung und Realisierung von Arbeiten an Bewasserungs-
installationen, die Ausbesserung von Terrassen, das
Timing der Nafireiskultivierung und organisiert die Vor-
bereitung religioser Gemeinschafisrituale. Sie bespricht
auch Anpassungen der Subaksatzungen an veranderte
externe Rahmenbedingungen.

Der sekaha subak bezieht seine Einklinfte aus Eintritts-
beitragen von Neumitgliedern, flichen- bzw. wasseran-
teilsbezogenen Jahresbeitragen sowie von aufierordent-
lichen Abgaben. Weitere Einkiinfte flie3en aus Bufiengel-
dernund Freikaufbeitrigen von Mitgliedern zu, die ihren
Anteil am Gemeinschaftswerk nicht durch eigene Ar-
beit, sondern monetar abgelten. Anfallende Arbeiten im
engeren Bereich der Bewdsserung werden von einer spe-
ziellen Wasserschaftsgemeinschaft (sekaha veh) wahrge-
nommen, der ein pekaseh vorsteht. Subakmitglieder, die
dieser Wasserschaftsgemeinschaft nicht angehoren,
kompensieren durch den sekaha yeh erbrachte Arbeiten
mit einer Wassersteuer (sawinih) (SCHAAREMAN 1986:
121). Die Einnahmen der Subakgemeinschaft fliefien
dem Subakfonds zu. Zum Vermogen zahlen die materiel-
le Infrastruktur des Bewasserungskomplexes (sofern sie
nicht Staatsbesitz ist) sowie technische Geritschaften.
Falls einem Subaktempel Felder (laba pura) zugespro-
chen sind, werden Teile der Ertrdge anldfllich spezifi-
scher Tempelfeiern redistribuiert. Dem gleichen Zweck
dienen Abflihrungen eines gewissen Ernteanteils an die
Bewaisserungsgemeinschaft. Auch in agraren Belangen

kommt somit die Einbindung des Balinesen in ein Kol-
lektiv zum Ausdruck, dessen Bestreben es ist, durch
adatkonformes Handeln innerhalb definierter Grenzen
Profanes und Sakrales in Einklang zu bringen und somit
zu harmonisieren.

Anmerkungen

" Auch die Gesellschaftsorganisation der sasak boda-Dorfer
auf der ostlichen Nachbarinsel Lombok weist verwandte
Merkmale mit den bali aga auf, ohne daB zwischen den bei-
den direkte Beziehungen bestanden hatten. Innerhalb von
Lombok selber liegen die heutigen Agasiedlungen bis Uber
80 km isoliert voneinander in ganz unterschiedlichen Natur-
landschaften. Nurdie wenigsten aufder Nordabdachung der
zentralen Gebirgskette lebenden boda (sasak aga) wissen
um die Existenz anderer Bodadarfer an der auf dem Land-
weg schwer zuganglichen sudwestlichen Kuste (LEEMANN
1989: 9-20).

“Vgl.dazu den Prozel3 der Entwicklung von Nutzrechten der
Bauern auf Land in Kommunalbesitz bis hin zum Privatei-
gentum an Boden (SUDIYAT 1981: 1-5).

* Es kann der Fall sein, daB sich Bewohner von Bergdorfern
gelegentlich als Angehdrige mehrerer Abstammungsgrup-
pen ausgeben.

*Vgl. analog dazu die volksetymologische MiBinterpretation
des Wortes boda durch «fortschrittliche» sasak, die «boda»
vom indonesischen Wort bodoh (dumm) oder gar vom Sa-
sakwort buduh (verriickt) herleiten. Ahnlich diskriminierend
ist die Gleichsetzung von sasak boda mit «Waldmensch»
oder «Bergmensch».

® bedaulu (syn.. beda muka) = «verschiedenes Gesicht».
Nachkommen des Dalem Bedaulu tragen bis heute den Na-
men Muka.

® Schriftliche Hinweise zur Majapahit-Zivilisation finden sich
in dem in Versform geschriebenen Werk Nagarakretagama,
verfaB3t vom javanischen Poeten und Historiographen MPU
PRAPANCA in der zweiten Halfte des 15. Jahrhunderts. Eine
weitere Quelle ist das etwas spater, wahrscheinlich zwischen
1478 und 1486 in Prosa geschriebene Pararaton (SLAMET-
MULYANA 1979).

" wauh rauh (bal.) = «<soeben angekommen-». Auf Lombok ist
Dang Hyang Nirarthaunter dem Namen Dang Hyang Sangu-
pati, auf Sumbawa unter dem Namen Pangeran Semeru
bekannt.

® Je nach Quelle variieren Zahl und Namen der Tochter und
Sohne von Dang Hyang Nirartha. Unterschiede in den Na-
men konnen sich beispielsweise daraus ergeben, daB bei
Priesterweihen (resi yadnya) Personen einen neuen Namen
annehmen.

? disengguh padanda (bal.) = «<mit dem Priester verwechselt».
Somit druckt der Name der Titelgruppe sengguhu die Ver-
wechslung aus.

' Die Version zur Titelgruppenbildung der sengguhu, wie sie
vom balinesischen «Forschungsteam zur Geschichte von
Ida Dang Hyang Nirartha» vorgelegt wird, unterscheidet sich
vonobiger Fassungin Zeitund Ort, nichtaberinder Kernidee
der Verwechslung eines sudra mit einem javanischen Brah-
manenpriester als Heilsbringer und der Zuerkennung der
Leitung von Zeremonien zur Beschwichtigung chthonischer
Machte (upacara percaruan) an die genannte Titelgruppe.
GemaB Deutung des Forschungsteams soll der javanische
Priester Dang Hyang Nirartha auf seiner Missionierungsreise
durch Bali, Lombok und Sumbawa (15./16. Jahrhundert) im

17



Dorf Kapal haltgemacht und von dessen bandesa vernom-
men haben, daB / Guto - ohne Priester zu sein - puja walr-
Zeremonien im pura Sada vorzustehen pflege. Daraufhin
hatte ihm Dang Hyang Nirartha die Leitung gottbezogener
Rituale (dewa yadnya) strikte untersagt, / Guto und seinen
Nachkommen aber erlaubt, als sengguhu Zeremonien zur
Beschwichtigung von Damonen fuhren zu durfen.

"' Der Vorsteher des Kantor Agama Hindu in Denpasar be-
grundetdas Huhnerfleischtabu fur padandadamit,daB3 es zu
vermeiden gelte, daB der schlechte Charakter gackernder
und streitsuchtiger Huhner auf den Priester ubergehe. Posi-
tiver ist die balinesische Wertung von Enten, die als friedlie-
bende und kluge Tiere eingestuft werden.

'“ bukpadan (bal.): «Staub des FuBes». Die gleiche Bedeu-
tung wohnt der aus der Kawisprache stammenden An-
sprechformel fir hohe Personlichkeiten: paduka inne, wort-
lich Ubersetzt «Schuh». Cf. zur Regierungszeit Soekarno:
«Paduka Yang Mulia Presiden»oderwahrend der Kolonialzeit
fir den niederlandischen Residenten: «Paduka Kanjeng
Tuan Besar Residen-.

'* Ein adatbewuBter Balinese hat «drei Lehrern der Weisheit»
(triguru wisesa) die Ehre zu erweisen: seinen Eltern, Lehrern
und dem Herrscher (bzw. der Regierung).

“ Beim Ableben eines commoners fallt das ganze Dortf in
den Zustand derUnreinheit (sebel),im Falle des Hinschiedes
eines Adeligen sogar eine ganze Region. Im ostbalinesi-
schen Dorf Jangu etwa dauert diese Zeitspanne der Unrein-
heit 25 Tage, wahrend der eine ganze Reihe religios-ritueller
Veranstaltungen tabu sind.

' nyepi = «ruhig sein». Am nyepi-Tag darf kein Inselbewohner
seinen Familienhof (und kein Tourist sein Hotel) verlassen.
Nyepi, der Tag physischer Inaktivitat, ist der Tag der Einkehr
und Besinnung und leitet das neue Jahr ein. Da nach land-
laufiger Auffassung die Leidenschaften und Krankheiten die
Menschen in Form von Hitze heimsuchen, istes am balinesi-
schen Neujahrstag bei Strafe verboten, Feuer zu entfachen.

" Gelegentlich - wie etwaim Falle des Dorfes Sempidi - sind
der pura puseh und der pura desain einem Tempel zusam-
mengefaBt.

Literatur

ALISJAHBANA, S.T (1966): Indonesia: Social and Cultural
Revolution, Kuala Lumpur, Singapore, London, Melbourne.

BUNDSCHU, I. (1987): Kooperation und landwirtschaftliche
Entwicklung auf Bali/Indonesien, Hamburg.

18

GEERTZ, C. (1959): Form and variation in Balinese village
structure. In: American Anthropologist, 61, 991-1012.

GEERTZ,H.and GEERTZ, C.(1975): Kinship in Bali, Chicago,
London.

GUERMONPREZ, J.-F (1980): L'organisation villageoise a
Bali. In: ASEMI, XI, 1-4, 37-54.

GUERMONPREZ, J-F (1984): Les Pande de Bali. La Forma-
tion d'une Caste et I''maginaire d'un Titre, Paris.

HANNA, W.A. (1976): Bali Profile. People, Events, Circum-
stances (1001-1976), New York.

HOBART, M. (1980): Ideas of Identity. The Interpretation of
Kinship in Bali, Denpasar.

HOWE, L.E.A. (1989): Hierarchy and Equality: Variations in
Balinese Social Organization. In: Bijdragentot de Taal-, Land-
en Volkenkunde, 145/1,47-71.

KORN, V. E. (1932): Het Adatrecht von Bali, 's-Gravenhage.

LEEMANN, A.(1976): Bali - Auswirkungen des balinesischen
Weltbildes auf verschiedene Aspekte der Kulturlandschaft
und auf die Wertung des Jahresablaufs. In: Ethnologische
Zeitschrift Zurich, II, 27-65.

LEEMANN, A. (1879): Bali, Innsbruck, Frankfurt a. M.

LEEMANN, A (1989): Internal and External Factors of Socio-
cultural and Socio-economic Dynamics in Lombok (Nusa
Tenggara Barat), Zurich.

ROLL, W.und LEEMANN, A. (1987): Agrarprobleme auf Lom-
bok. Untersuchungen zur Wirtschafts- und Sozialstruktur in
Nusa Tenggara Barat, Indonesien, Hamburg.

SCHAAREMAN, D. (1986): Tatulingga: Tradition and Conti-
nuity. An Investigation in Ritual and Social Organization in
Bali, Basel.

SCHULTE NORDHOLT, H.(1986): Bali: Colonial Conceptions
and Political Change 1700-1940. From Shifting Hierarchies
to «fixed Order». In: casp, 15.

SLAMETMULYANA (1979): Nagarakretagamadan tafsir seja-
rahnya, Jakarta.

SUDIYAT, |. (1981): Hukum Adat, Sketsa Asas, Yogyakarta.
SUGRIWA, | G. Bgs. (1990): Babad Pasek, Denpasar.

SWELLENGREBEL, J.L. ed. (reprint 1984): Bali: Studies in
Life, Thought, and Ritual, Dordrecht, Cinnaminson.



	Organisationsformen der balinesischen Gesellschaft

