
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 48 (1993)

Heft: 1

Artikel: Organisationsformen der balinesischen Gesellschaft

Autor: Leemann, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1993 - Nr. 1 Albert Leemann

Organisationsformen der balinesischen Gesellschaft

1. Einleitung

Welche Lehrmeinungen Gelehrte auch immer vertreten
mögen, stimmen sie wenigstens in einem überein, nämlich

darin, daß die Formen der balinesischen
Gesellschaftsordnung eine enorme Variationsbreite aufweisen.
Innerhalb der Vielfalt von Erscheinungsformen einen
gemeinsamen Nenner zu finden, läßt selbst anerkannte
Balikenner fast verzweifeln, denn «Neither simplicity nor
uniformity are Balinese virtues» (c. geertz 1959: 991),
«La complexite de la societe balinaise est notoire» (guer-
monprez 1980:37) oder «The social Organization [...] is,

in fact, heterogeneous and confusing in respect to its es-
sential aspects, and at times completely differing. We are
dealing here with what I would call an «ordered anarchy>»
(schaareman 1986: 141). Der verwirrenden Vielfalt
sind sich auch die Balinesen bewußt. Sie drücken dies für
die dörfliche Sphäre mit der Metapher: «anderes Dorf,
anderes adat» («len desa. len adat>/)aus. Doch nicht genug
mit den Unterschieden von Dorf zu Dorf Weitere Adat-
bereiche regeln beispielsweise das Handeln der Akteure
innerhalb ihrer Familien bzw. Verwandtschaftsgruppen,
in Bewässerungsgemeinschaften, Freiwilligenorganisationen

und - auf höherer Maßstabsebene - in den
Untertanengebieten früherer Königreiche. Einer der Forscher,
der bestrebt ist, über bloße Beschreibung von Phänomenen

der komplexen Sozialorganisation hinauszugehen
und diese als Resultat einer prozeßhaften Entwicklung in
einem Kontinuum zu deuten, ist howe (1989: 47-71).
Teile des vorliegenden Artikels folgen denn auch seiner
Argumentation.
Einleitend soll der zentrale Begriff orfa/verdeutlicht und
dessen Veränderungen über den Raum und die Zeit
dargelegt werden. Weil bei den zumeist in Bergdörfern
lebenden bali aga bis heute zahlreiche sozio-kulturelle
Merkmale der ursprünglichen balinesischen Gesellschaft

erkannt werden können, soll vorerst dieser
Gruppierung Beachtung geschenkt werden. Anschließend
wird auf Fremdeinflüsse aus dem hindujavanischen
Königreich Majapahit verwiesen, die dem balinesischen
Substrat von Gemeinschaften in den Tieflandebenen vor
allem ab Mitte des 14. Jahrhunderts aufgepfropft worden
sind. Da sich die Ideologie hierarchischer
Abstammungsgruppen im balinesischen Kastensystem
ausdrückt, sollen dessen Gliederungsprinzipien sowie
Regeln und Praktiken der Interaktion zwischen Angehörigen

unterschiedlicher Kasten und Positionen aufgezeigt
werden. Im folgenden wird auf balinesische Gruppierun¬

gen verwiesen, die nach der extern induzierten Rückstufung

in die vierte Kaste darnach trachteten, ihre Position
durch Bezugnahme auf den javanischen Hochadel
anzuheben. Der scheinbar klar strukturierten und hierarchi-
sierten Gesellschaft steht die Tatsache gegenüber, daß
Balinesen ebenso abstammungs- und kastenübergreifenden

Gruppierungen angehören: Sie waren Untertanen
von um Macht rivalisierenden Herrschern: sie sind
Mitglieder von Tempelkongregationen. Dorfteilorganisationen,

Dorfgemeinschaften und können Bewässerungsgenossenschaften

angehören, denen egalitäre Prinzipien
zugrunde liegen. Damit wird nicht nur das Spannungsfeld

der balinesischen Gesellschaftsordnung deutlich
gemacht, sondern ebenso ein Charakteristikum der
Inselkultur vor Augen geführt: das Streben nach Harmonisierung

scheinbar unüberbrückbarer Gegensätze.

Das von den Vorfahren vermittelte und übernommene
Wissen wird adat genannt. Das Wort ist arabischen
Ursprungs und beinhaltet «Gewohnheit», «Sitte», «Brauch».
Im islamischen Rechtssystem handelt es sich dabei um
das Gewohnheitsrecht, das in jenen Fällen zur Anwendung

gelangt, die mit Hilfe der autorisierten Gesetzesquellen

nicht eindeutig gelöst werden können. Im
indonesischen Sprachgebrauch ist der Sinngehalt von adal
umfassender und wird von alisjahbana (1966:3-5) wie
folgt umschrieben: «Like other early traditional cultures
in history. the Indonesian people, prior to the arrival of
Indian culture, had evolved a style of thinking at once
complex, all-inclusive, and highly intuitive. This style of
thought was closely bound up with the enormously
important position of religion in the cultural life of Indonesian

society Most ofhis (i. e. man's) knowledge and
his arts were subsumed in the intellectual legacy he had
received from his forefathers. and which he called adat
This arte was very different from what we call custom or
Convention today. Its meaning was not simply wider, but
more particularly went far deeper. It included everything
we call law nowadays; and it went much further than law
in determining the needs and the actions of individuals
and the Community. It ordained the ceremonies of mar-
riage, birth and deaths, the times and the methods for
sowing rice, building a house, praying for rain, and many
otherthings. Indeed from one point ofview, aclalwas

Albert Leemann. Prof, Dr, Geograph, Institut der Universität
Zürich-Irchel, Winterthurerstr 190, 8057 Zürich



simply a social expression ofthe community religion. in
as much as it was not a human creation. and in its exercise

men were still constantly watched over by the spirits and

supernatural powers ruling the community.»
«Because the adat which regulated the entire life ofthe
community was dominated by spirits and supernatural
powers, that communal life was inevitably static and

deeply conservative. Its roots lay in the obscurity ofthe
past, when the ancestors laid down the adatonce and for
all, or as the Minangkabau say: <It doesn't crack with the
heat or rot in the rain.> In such an environment the word
<old> had a special significance. denoting something
venerable, sacred, powerful and füll of wisdom.»
Wenn auch das adat idealtypisch ein für allemal fixierte
Handlungs- und Verhaltensmaximen beinhaltet und
unabdingbar mit dem Glauben verknüpft ist. ist es in
Wirklichkeit nicht statisch, sondern über Zeit und Raum
Änderungen unterworfen. Ursachen dafür können entweder
gesellschaftsintern induzierte Innovationen oder aber

externe Rahmenzwänge sein, welche Wandel stimulieren
bzw. erzwingen. Nicht in allen Regionen Balis konnten
javanische Statthalter der Majapalüt-Könige ab Mitte 14.

Jahrhundert ihren Einfluß gleichermaßen durchsetzen
und sich die hindujavanisch geprägte Kasten- und
Klassenstruktur etablieren. Nicht überall und nicht gleichzeitig

sind dörfliche Wirtschaftseinheiten gleichermaßen in

übergeordnete Wirtschaftssysteme einbezogen worden.
Änderungen im Verwaltungsbereich während der
niederländischen Kolonialherrschaft auf Bali (ab Mitte 19.

Jahrhundert in Nordbali bzw. ab Beginn 20. Jahrhundert
in Südbali) haben Eigenbefugnisse einheimischer
Gemeinschaften mehr oder weniger stark beschnitten.
Rezente Vereinheitlichungsmaßnahmen im Rahmen
gesamtindonesischer Modernisierungsprogramme,
verbunden mit zunehmenden Urbanisierungsprozessen,
wirken sich in der Gegenwart dahingehend aus. daß
gewisse /Wn/elemente durch den Staat in Frage gestellt und
durch Einheitsnormen ersetzt werden. Friktionen unter
Mitgliedern einer Gemeinschaft können sich dann ergeben,

wenn das adat - nicht zuletzt aufgrund seiner
integrierten religiösen Komponente - sich langsamer wandelt

als die externen Rahmenbedingungen, wenn
«Traditionalisten» an der Unverrückbarkeit des adat festhalten.
«Modernisten» aber neue Freiräume zu ihren Gunsten zu
nutzen trachten.
Auf Fahrten von der Südküste ins Inselinnere fallen
jedem Balibesucher markante Unterschiede in der
Kulturlandschaft auf. In der gut erschlossenen, dicht
besiedelten Ebene säumen Kokospalmhaine die Küste, die
von vorbildlich bewässerten Naßreiskomplexen abgelöst
werden, wo sich Dorfan Dorf reiht und sich die höfischen
Zentren befinden. Hier ist die Bevölkerung in Kasten
gegliedert und hierarchisch klar strukturiert. Diese Zone
wird oft «Wiege der hindubalinesischen Kultur» genannt.
Oberhalb einer Höhe von rund 600 m - wie auch an
küstennahen Steilhängen - wird der Bewässerungsfeldbau
durch Trockenfeldbau abgelöst. In dieser Übergangszone
von der Ebene zum Bergland sind Mais und Knollenfrüchte

Hauptanbauprodukte. Der Zugang zu den auf

Spornen zwischen tiefen Schluchten liegenden Dörfern
war - und ist teilweise noch heute - vor allem in der
Regenzeit erschwert. Die Bevölkerungsdichte nimmt ab.

Wenn auch diese Dörfer in Beziehung mit der Wirtschaft
und den Märkten in der Ebene stehen, ist die meistens
aus commoners zusammengesetzte Dorfbevölkerung
gesellschaftlich und kulturell eher bergwärts ausgerichtet.
Im anschließenden Bergland sind bereits in der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts, versteckt unter
schattenspendenden Bäumen. Kaffeepflanzungen, später Obst-
und Gemüsegärten und neuerdings vor allem
Gewürznelkenhaine angelegt worden. In Gebieten extensiver
Bewirtschaftung werden balinesische Rinder und gelegentlich

auch Ziegen gezüchtet. Die Gebirgsflanken schließlich

sind teilweise noch immer mit tropischem Regenwald

bestockt. Das Bergland ist das hauptsächliche
Siedlungsgebiet der sogenannten «ursprünglichen Balinesen»

(bali aga;syn. bali mula). Dieser Begriff ist insofern
irreführend, als diese Gruppe zwar viele ursprüngliche
Merkmale mit ostindonesischen Völkern gemeinsam
hat. in einer Frühphase aber doch bhairavabuddhisti-
schen und hinduistischen Einflüssen ausgesetzt war, welche

das Kultleben auch ohne Kastenbildung beeinflußten.

Die hindujavanische Prägung während und nach der
Majapahia&W hat die Dorfgemeinschaft der ball aga
weniger stark betroffen. Hinweis dafür ist beispielsweise
das Fehlen der Kremierung Verstorbener. Tote werden
erdbestattet bzw. wurden - bis vor kurzem - wie in Sem-
biran in eine Schlucht geworfen oder wie in Trunyan auf
Felsen ausgesetzt. Diese peripheren Dorfgesellschaften
weisen in der Tat zahlreiche Merkmale ursprünglicher
indonesischer Sozialorganisationen auf wie etwa die
Rangierung innerhalb einer Gruppe aufgrund des Alters und
das Bestreben nach Verwirklichung egalitärer Grundsätze

innerhalb der Dorfgemeinschaft.

2. Zur Gesellschaftsorganisation der Bergbevölkerung

Ohne geodeterministischem Gedankengut zu verfallen,
gilt es doch festzuhalten, daß die angesprochene natur-
und kulturräumliche Vielfalt Balis der Formung
unterschiedlicher Wirtschafts- und Sozialorganisationen
förderlich ist, denn die Arbeitstechniken und
Organisationsformen bäuerlicher Gesellschaften haben nebst
anthropogenen auch variablen natürlichen Rahmenbedingungen

Rechnung zu tragen. Wenn wir uns nun kurz den
spärlich besiedelten Berggebieten zuwenden, fällt deren
periphere Lage zu den politischen Macht- und
Wirtschaftszentren in der Ebene auf. Kommunikation,
Austausch von Waren und Dienstleistungen zwischen der
Peripherie und dem Palast des Herrschers als Zentrum
waren - wenn auch nicht verunmöglicht - doch
erschwert, was einer straffen Einbindung der Bergdörfer in
die sozio-ökonomischen und sozio-politischen Netzwerke

tiefer gelegener Gebiete hinderlich war. Aber auch das

vom Tiefland stark abweichende Wirtschaftssystem und
die schwächere ökonomische Basis trugen das ihre zum



geringeren Bestreben der Krone nach einer totalen
Unterwerfung und straffen Kontrolle der Berggebiete bei.
Die Herrscher konzentrierten sich vielmehr aufdie
Absicherung gewinnversprechenderer Landstriche in der
Ebene und in der Bergfußregion. Dieses Bestreben nach

Beherrschung der von rivalisierenden Machthabern
begehrten Gunstzonen absorbierte weitgehend die aus
Untertanen rekrutierten Streitkräfte, die somit für
aufwendige Feldzüge in das wirtschaftlich weniger attraktive
Gebirge fehlten. Daß die bali aga aber trotzdem nicht in
geschlossenen Dörfern, von den tiefer liegenden Zentren
völlig abgekoppelt, lebten, geht aus neuen Untersuchungen

hervor. So kann der Nachweis erbracht werden, daß

Dorfgemeinschaften ander Südflanke des Vulkans Batur
gelegentlich zu Frondiensten am Fürstenhof von Bangli
verpflichtet wurden und Grenzschutzfunktionen für den
Herrscher wahrzunehmen hatten. In bescheidenem Ausmaß

existierten ab dem 19. Jahrhundert auch gewisse
ökonomische Einbindungen der Berggebiete in den

überregionalen Handel, weiß man doch, daß mit königlicher

Bewilligung eingesetzte Hafenmeister (ind.: syah-
bandar; bai.: subandar) nebst Tieflandprodukten und
Sklaven ebenso Vieh aus dem Hochland vermarkteten.
So konnten sich die im Süden lebenden Herrscher ohne
volle territoriale Beherrschung und ohne direkte
Steuererhebungen gewissen Nutzen und bescheidene Profite
aus den Berggebieten sichern. Nur zu leicht übersieht
man die Tatsache, daß sich in früheren Zeiten die
Machtposition der Herrscher weniger durch die Fläche ihres
Einflußbereiches als vielmehr durch die Anzahl ihrer
Untertanen manifestierte. Der Einbezug von
Bergbewohnern in rituelle Verpflichtungen am Hofe und militärische

Dienste war auch deshalb weniger intensiv als in
der Ebene, weil hier keine adeligen Statthalter (pungga-
iir/Jder Könige wohnten, welche die bali aga kontrollierten.

Ebensowenig zogen diese stärker nach innen gerichteten

Dorfgemeinschaften Brahmanenpriester (padan-
da) für ihre religiösen Rituale bei. Supradörfliche
Verbünde fehlen weitgehend. Um so auffallender ist es.
daß voneinander getrennte Siedlungen viele kulturelle
Gemeinsamkeiten aufweisen. Diese Tatsachen mögen
Hinweis darauf sein, daß gewisse Grundmuster der Aga-
gemeinschaften für ganz Bali (und weitere östliche
Inseln) bestimmend waren.1 Daß sich bali aga-Dörfer
insgesamt von Dörfern in der Ebene abheben, darf keinesfalls

in den unterschiedlichen physisch-geographischen
Rahmenbedingungen allein gesucht werden, sondern
muß ebenso die geringeren wandelinduzierenden
Einflüsse aus den Feudalsystemen der Ebene einbeziehen.
Dieser schwächere Durchdringungsgrad erleichert das
Überleben althergebrachter Institutionen. Da die
Kastenhierarchie in /Igödörfern fehlt, entfallen hier auch
Titelgruppen, die an den Adel gebunden sind, und das
damit verbundene Statussymbol der balinesischen
Hochsprache (alus)(howe 1989: 56 f.). Wenn im Idealfall des
bali agö-Modells Ursprungsort, Abstammungsgruppe
und Dorfterritorium zusammenfallen, verleiht dies einer
Dorfgemeinschaft eine besonders starke Kohäsion
(guermonprez 1984: 95).

Kennzeichen der Grundbesitzverfassung vieler Bergdörfer

- wie auch anderer indonesischer Dörfer der Frühzeit
- war der kommunale Landbesitz, der adalgemäß
parzellenweise und manchmal jährlich rotierend
Familienvorstehern ins Nutzrecht abgetreten wurde." Die
Nutzflächen waren so bemessen, daß damit die Selbstversorgungeiner

Familie gesichert werden konnte und bescheidene

Überschüsse zur Redistribution anläßlich von Ge-
meinschaftsritualen gewährleistet waren. Weideland der
dörflichen Rechtsgemeinschaft wurde kollektiv genutzt.
Der erwirtschaftete Surplus war mit Ausnahme des in
mancher Hinsicht speziellen /Igfldorfes Tenganan
(Regentschaft Karangasem) gering und der egalitären
Ideologie der aus der Sicht des Adels ausschließlich aus

Angehörigen der vierten Kaste (sudra) zusammengesetzten

Dorfbevölkerung wegen auch nicht erstrebenswert.

Ansehen wurde weniger über die Akkumulierung
von Gütern als vielmehr über rituellen Status gewonnen.

Falls in ein und demselben Dorf Personen leben, die
verschiedenen agnatischen Verwandtschaftsgruppen
angehören, ergeben sich dadurch horizontale - und teilweise
auch vertikale - Abgrenzungen. Denn Mitglieder einer
gemeinsamen Abstammungsgruppe (soroh) fühlen sich
einander deshalb verbunden, weil sie «gleicher Art» sind,
d. h. ihre Herkunft auf den gemeinsamen - wirklichen
oder fiktiven - Ahnvater als Ausgangspunkt (kawilan)
zurückführen. Die Perzeption von Verschiedenheit
beruht somit aufder Singularität der diversen
Ahnenabstammungen. Im Gegensatz zum im Süden verbreiteten

Kastensystem (oder kastenähnlichen System), bei
dem die verschiedenen Abstammungsgruppen aufgrund
der unterschiedlichen Wertung von Gesellschaftsposi-
tionen der diversen vergotteten Urahnen (des
«Ursprungs») strikte hierarchisiert sind, bestehen zwischen
den soroh von sudra- so auch in /igodörfern - geringere
soziale Rangstufenunterschiede, wie auch Titelgruppen
weniger häufig anzutreffen sind. Wichtig ist jedenfalls,
daß der Bezug aufden gemeinsamen Ausgangspunkt die
Angehörigen ein und derselben soroh sowohl dank der
Abstammung vom gleichen Gründervater «verwandtschaftlich»

als auch - räumlich betrachtet - durch den
gleichen Ursprungsort verbindet. Das kollektive
Zusammenwirken von Abstammungsgruppen kommt denn
auch hauptsächlich in der Vorbereitung und Durchführung

von Feiern im Ursprungstempel zum Ausdruck.
(guermonprez 1984: 95, 393 f., 396).
Analog zu ßorfagemeinschaften der Sasak auf Lombok
(leemann 1989: 9 f.) ist die Struktur der bali aga-Dorf-
organisation gerontokratisch. Innerhalb seines Territoriums

sorgt ein Ältestenrat für Recht und Ordnung, während

eng mit diesem zusammenarbeitende Dorfpriester
(pamangku)über die Einhaltung religiöser Verpflichtungen

wachen und als Mittler zwischen dem Diesseits und
übernatürlichen Kräften wirksam sind. Der aus der
verheirateten Dorfbevölkerung zusammengesetzten «Dorf-
versammlung» steht ein Ältestenrat vor. Versterben
Mitglieder des Ältestenrates, rutschen gemäß dem
Altersprinzip nächstjüngere Verheiratete nach. Visuell kommt



dies u. a. bei der Sitzordnung im Versammlungspavillon
(baie agung) zum Ausdruck, wo sich nicht nur die
Dorfvertreter versammeln, sondern auch die Dorfgötter zugegen

sind und wo eng miteinander verknüpfte weltliche
und religiöse Dorfbelange beraten werden. Weiteres
Charakteristikum von /fsjadörfern ist deren duale
Strukturierung, die dem balinesischen Weltbild der Ausbalancierung

von Gegensätzen Rechnung trägt und die Polarität

uranischer und chthonischer Kräfte zu harmonisieren

strebt. Solche Gegensatzpaare sind beispielsweise
männlich (purusa) vs. weiblich (pradana). landeinwärts
(kaja) vs. meerwärts (kelod). Richtung Sonnenaufgang
(kaiigin) vs. Sonnenuntergang (kauli). nach oben (ke lu-
luir) vs. nach unten (ke leben) usw. (Lehmann 1976:

27-65).
In den Augen von Tietland-Balinesen vor allem aber

von Angehörigen des Adels - werden bali aga als
rückständig, hinterwäldlerisch und dumm' eingestuft, seien
siedoch keine^Menschen von Majapahit» (wongMajapahit).

Die generelle Geringschätzung autochthoner
balinesischer Werte geht beispielsweise aus der «wong Maja-
pa/iituNersion der Legende über den frühbalinesischen
Lokalkönig von Pejeng (einem Dorf'in der Übergangszone

von der Ebene ins Bergland) hervor. Sie belegt, daß im
Gedankengut vieler Balinesen die Vormajapahil-ZeH als
dämonisches Mittelalter gilt und daß das Heil und die
«Neuzeit» erst mit der Ankunft des legendären Majapa-
//»-Ministers und Heerführers Gajah \lada beginnt. So

wird der letzte König von Pejeng. nämlich Dalcm Bedau-

luj als halbdämonischer Herrscher mit dem Kopf eines
Ebers und dem Körper eines Menschen geschildert. Die
magischen Kräfte des Dalem seien so ausgeprägt gewesen,

daß - in Meditation versunken - sein Haupt in den
Himmel aufsteigen konnte. Eines Tages sei sein Minister
über die lange «Kopflosigkeit» des Königs dermaßen
beunruhigt gewesen, daß er dem erstbesten vorbeitrottenden

Tier - einem Eber- das Haupt abgeschlagen und dieses

dem Rumpfdes Herrschers aufgesetzt habe. Der über
sein unvorteilhaftes Aussehen entsetzte Dalem hätte sich

von nun an zurückgezogen und allen seinen Untertanen
verboten, sein Gesicht zu betrachten. Oajali Madaabet
hätte vom schweineköpfigen König von Pejeng vernommen

und sich über das Aussehen des sonderbaren
Herrschers ins Bild setzen wollen. Es sei Gajah Madagelungen,

die Gunst des balinesischen Königs zu gewinnen.
Beim Zusammentreffen mit dem Dalemsei dem Majapa-
////-Minister zugestanden worden. Speis und Trank für
das gemeinsame Mahl zu bestimmen. Der schlaue Java-

ne hätte sich für trockenen Reis. Ao/),i;A;(/),t;(Ipomoearep-
tans) und Wasser aus einem Krug mit langem Schnabel
entschieden - alles, was nur mit nach hinten geneigtem
Kopfgegessen bzw. getrunken werden kann. So sei es

unmöglich gewesen, daß sich der schweineköpfige König
während der Mahlzeit vor seinem javanischen Gast hätte
verbergen können. Voller Scham und Wut über die List
seines Gegenübers sei der Dalem Bedaulu darauf in
Flammen aufgegangen. Bis heute ist der dämonische
Lokalkönig mit dem Kopl'eines Ebers jedem Balinesen
vertraut, wird er doch in Maskenschauspielen (topeng)

als - auch farblich - dunkler Herrscher dem strahlend
weißen und weisen Gajah Mada gegenübergestellt.

3. Zur Gesellschaftsorganisation der im
südbalinesischen Tiefland seßhaften Bevölkerung

3.1 Hindujavanische Beeinflussung

Die balinesische Tieflandkultur basiert seit mindestens
1000 Jahren auf der Naßreisökonomie, wobei der
Grundsatz gilt, daß der Boden entweder in Individualbe-
sitz oder im Besitz einer korporativen Gruppe ist. das
Wasseraberein Kollektivgut darstellt. IndieserGunstzo-
ne befinden sich die Paläste der Adeligen. Landeinwärts
nimmt sowohl der Anteil des Adels gemessen an der
Gesamtzahl der dortigen Bevölkerung ab. wie auch seine
ökonomische, kulturelle und politische Bedeutunggeringer

wird. Balinesische Könige und andere Adelige fuhren
ihren Ursprung und ihre Zivilisation aufdie Majapahit-
Dynastie zurück." So soll Mitte des 14. Jahrhunderts, zur
Zeit des Majapa/üi-Kön'igs Sri Hayam Wunik. der legendäre

Premierminister und Heerführer Gajah Mada Bali
erobert und zu einer Provinz seines großindonesischen
Reiches gemacht haben. Wie wirksam die politische
Kontrolle von Majapahit über das indonesische Inselreich

auch immer gewesen sein mag. ist doch mindestens
der sozio-kulturelle Einfluß dieser Periode unbestritten.
Denn dadurch wurde insbesondere Bali mit dem Gedankengut

der hindujavanischen Sozialorganisation und des
Staatsaufbaus vertraut. Zahlreiche kulturelle Innovationen

wurden in der Folge absorbiert. Genereller Fokus
des balinesischen Adels ist weniger Samprangan. wo der
erste Palast Qav.: kralon: ba\.: puri)errichtet worden war.
als vielmehr Gelgel. in das Nachkommen des javanischen
Siisiilian Kapakisan noch vor Ende des 14. Jahrhunderts
ihren puri verlegt hatten (hanna 1976: 3). Es scheint
erwiesen, daß nur gerade während der sogenannten
Gelgel-Periode das gesamte Südbali unter der Oberhoheit
eines einzigen, zentralen Herrschers politisch geeint war.
In der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts wurde Klung-
kung zum Sitz des Dewa Agung. ein Titel, der auf den
ranghöchsten Salriahof auf Bali verweist (swellen-
grebel 1984: 22).

3.2 Balinesisches Kastensystem

Vor allem im Tiefland von Südbali schaffte der hindujavanische

Einfluß neue Formen der Statusrivalität. Hier, wo
die agrarische Produktivität entscheidend größer ist als
im Berggebiet, weiteten sich die sozialen Bezugssysteme
über das Dorf hinaus aus. Von den höfischen Zentren,
vor allem von Gelgel aus. diffundierten Ideologien hier-
archisierter Abstammungsgruppen, die gewisse
Gemeinsamkeiten mit dem indischen Kastensystem aufweisen.

Die vier Hauptkategorien der balinesischen Kasten
werden kollektiv als caturwangsa(vier Kasten) bezeichnet,

wobei die ersten drei Kasten (diejenigen des Adels)
triwangsagenannt werden:



caturwangsa
(Gesamtheit
aller Balinesen)

triwangsa

commoners

KASTEN TITEL
brahmana Ida
satna Dewa Agung. Dewa Gede

Dewa. Anak Agung.
Cokorda. 1 Gusti usw.

wesia Gusti

sudra (Innerhalb der sudra be-
anspruchen die Titelgruppen
der Pande. Pasek. Pulosan
Bandesa. Sengguhu usw.
einen höheren Status als
"gewöhnliche- commoners).

Der Rückschluß von Titeln aufdie Kastenzugehörigkeit
fällt vor allem bei den I Gusti und den Gusti nicht immer
leicht und führt unter rivalisierenden Titelgruppen zu
Kontroversen. So wird der Titel / Gusti entweder Personen

der Brahmanenkaste (so im Falle von I GustiNgurah
Sidemen und von IGusliDauh)oder dann der Herrscherkaste

zugesprochen. Gemäß Interpretation balinesischer
Lo/itargelehrter sollen unter den hohen Offizieren von
Gajah MadasHeer Javaner gewesen sein, die nach der
Eroberung Balis zu einflußreichen Beamten am Hof von
Gelgel erhoben wurden. In dieser Frühphase wurde
Ministern (patih) der Satriat\te\ Rakrian Apalih oder
Krian Apalih. später / Gusti zuerkannt. Daß selbst der
ranghöchste satria und heute noch lebende Enkel des

letzten balinesischen Königs von Lombok. nämlich Rani
Agung I Gusti Agung GedeJelanlik Teges. die Bezeichnung
IGusliAgung'm seinen Titel einschließt, ist Beleg für den
hohen Status bestimmter /G;/«/(die von vielen
fälschlicherweise den wesia zugeordnet werden). Auch die gusti.
die der Wfes/okaste angehören, führen ihre Herkunft auf
verdienstvolle Begleiter von Gajah Mada zurück. So sollen

etwa den Gajah/Vfoöa-Gefolgsleuten TanMiindiir. Tan

Kaurund Tan Koberder Titel Gi«//(ohne I!) zuerkannt
worden sein. Der aufeinen hohen Rang innerhalb der Sa-
//v'akaste verweisende Titel Dewa ist auf Nachkommen
des Dewa Raja von Klungkung beschränkt, dessen
Vorfahren gemäß Klungkung-Version ursprünglich der
javanischen Brahmanenkaste angehört hatten. Als ein
Angehöriger dieser Abstammungsgruppe die Funktion des

Königs von Klungkung übernommen habe, soll er von
der Brahmanen- in die Herrscherkaste (satria) gewechselt

haben, wobei ihm und seinen Thronfolgern der
ehrenvolle Titel I Dewa Agung. seinen Nachkommen ohne
Königsfunktion der Titel / Dewa zugesprochen worden
sei.

Aus diesen Beispielen geht hervor, daß auch innerhalb
einer Kaste wiederum ausgeprägte Statusnuancen bestehen.

Dies gilt auch für Brahmanen. Angehörige der
brahmana paksa buda führen ihren Ursprung auf den javanischen

Priester Dang Hyang Aslapaka zurück, so
beispielsweise die Brahmanen von Budakeling. Wanasari
und Batuan. Brahmanen siwaistischer Prägung ihrerseits
sehen als ihren Stammvater den jüngeren Bruder von
Drang Hyang Aslapaka. nämlich Dang Hyang Nirarlha

(synonym dazu Dang Hyang Dwijendra oder Ida Batara
Padanda Sakli Wan Rauh)', der im 15./16. Jahrhundert
auf seiner legendären Missionierungsreise (dharma ya-
tra)dmch Bali. Lombok und Sumbawa den Hinduismus
entscheidend revitalisiert und zahlreiche Tempel gegründet

haben soll.
Balinesen erklären die Schichtung der Brahmanenkaste
aufgrund der unterschiedlichen Gesellschaftspositionen
der fünf Ehefrauen des missionierenden Hindupriesters,
die auf den Status ihrer Nachkommen abfärbten. So soll
seine erste Gemahlin eine Priestertochter aus dem
javanischen Königreich Daha (Kadiri) gewesen sein, die
ihm die Tochter Dalem Melanting und den Sohn Dang
Hyang Wiraga Sandln (s> n.: Batara Padanda Sakli Keme-

mih) geschenkt habe. Letzterer sei zum Begründer der
Linie der Brahmana Kemenuh geworden, die auf Bali
höchstes Ansehen genießt. Als zweite Frau habe Dang
Hyang Nirarlha eine Priestertochter aus dem ostjavanischen

Königreich Pasuruhan geehelicht und mit ihr die
vier Kinder Padanda Sakli Kuhn, Wcian. Lor und Ler
gezeugt. Nachfahren aus dieser Verbindung nennen sich
Brahmana Manuaba. Der Ehe mit seiner dritten Gemahlin,

einer Brahmanentochter aus dem ostjavanischen
Kleinkönigreich Blambangan. seien die drei Kinder Ida
Padanda Kernten, Ida Sakli Telaga und Ida Padanda Isleri
Rai entsprungen. Aus dieser Verbindung leitet sich die
balinesische Gruppe der Brahmana Keniten ab. In der
Folge sich im Dorf'Mas (Gianyar. Bali) aufhaltend, hätte
sich Dang Hyang Nirarlha dort mit einer Tochter des

angesehenen, in den Augen von wong Majapahit aber
nichtadeligen Balinesen Bandesa Mas vermählt. Der aus
dieser Ehe entsprossene Sohn und spätere Padanda Gede

Mas ist Begründer der Linie der Brahmana Mas. Die fünfte

Ehefrau mit niedrigstem Status endlich sei NiBrit. eine
Dienerin des Bandesa Mas. gewesen. Ihre zwei Söhne Ida
Patapan und Ida Bindu werden als Begründerderam
tiefsten eingestuften Brahmanenlinie. der sogenannten An-

lapan Mas. betrachtet^

Daß im Terminus brahmana calar («vier Brah-
manen[linien|») nur vier der fünf oben angesprochenen
Abstammungslinien genannt werden, mag darauf beruhen,

daß die Mütter aus vier verschiedenen Herkunftsregionen

stammen: den oben genannten drei javanischen
Königreichen Daha. Pasuruhan und Blambangan sowie

10



aus dem südbalinesischen Dorf Mas. Es wäre freilich eine

weitere Interpretation überprüfenswert, nämlich, ob
die fünfte Ehefrau (NiBrit)aufgrund ihres niedrigen Status

nicht klassifiziert worden sei.

Wie von Adeligen sozial tiefer klassierte Balinesen durch
Bezugnahme auf legendäre javanische Brahmanenprie-
ster ihre Gesellschaftsposition anzuheben trachten, soll
am Beispiel der Titelgruppe der sengguhu aufgezeigt
werden. Gemäß Chronik der Titelgruppe der pasek
(SUGRiwa 1990: 59-68) soll der javanische Priester Mpu
Dwijaksara auf Geheiß von Gajah Mada Mitte 14.

Jahrhundert nach Bali gesandt worden sein, um in mehreren
Tempeln die korrekte Abwicklung der puja wali-Zere-
monien zu überwachen und damit Glück und Wohlfahrt
aufder Insel zu gewährleisten. Zurgleichen Zeit soll sich
Sang Kulpetak. begleitet von seinem frommen Diener /
Gulo. nach Bali begeben haben. Dank seinem engen Kontakt

mit Sang Kulpetak hätte dessen Begleiter im Verlauf
der Zeit die heiligen Weden. die mantra und mudra bald
ebenso gut beherrscht wie sein Herr, und IGulosGehabe
und Auftreten hätte sich in nichts mehr von dem eines
Priesters unterschieden. Auf seinen Wanderungen durch
die Dörfer sei I Gulo mit «unwissenden» Bauern in Kontakt

gekommen, denen der javanische Glaubensverkün-
der Mpu Dwijaksara nur dem Namen nach bekannt gewesen

sei. Deshalb hätten sie auch den Diener mit dem
Brahmanenpriester verwechselt.' In Verkennung der Person

hätte ein Dorfbewohner den vermeintlichen Mpu
Dwijaksara- der in Wirklichkeit niemand anders war als/
Gulo'.- in sein einfaches Haus geladen und ihn dort um
Beistand bei einer Kulthandlung für Verstorbene gebeten.

Der geschmeichelte Diener hätte darauf das Ritual
ohne Fehl und Tadel, aufgrund seiner Kastenzugehörigkeit

aber unberechtigterweise, geleitet. Dabei hätte ihn
der erst später hinzukommende Mpu Dwijaksara ertappt
und zur Rede gestellt. Nach Abklärung des Irrtums
seitens des Dorfbewohners hätte der wahre Priester dem
reuigen I Gulo als Verwechseltem (sengguh)'m Anerkennung

seiner Religionskenntnisse und seines guten Willens

die Erlaubnis erteilt, auf Ersuchen von Bittstellern
hin auch weiterhin bestimmte Zeremonien für Verstorbene

(pitrayadnya) leiten zu dürfen. Bis heute steht den
Nachkommen von I Gulo. den sengguhu. dieses Vorrecht
zu.: Während balinesische Adelige die sengguhu aber
nur als Viertkastige in gehobener Position klassieren,
wehrt sich diese Titelgruppe entschieden gegen eine
Zuweisung zur Kaste der sudra.
Wesentliche Unterschiede zum Kastensystem in Indien
ergeben sich aus der Tatsache, daß auf Bali die Klasse der
Unberührbaren fehlt und daß - von wenigen Ausnahmen
abgesehen - Erwerbstätigkeiten nicht kastengebunden
sind, wie ganz allgemein weniger kastenspezifische tabu
bestehen. Als auffallende Ausnahme davon sei das Amt
des Brahmanenpriesters (padanda) genannt, das
ausschließlich Männern der Priesterkaste offensteht. Für
gläubige Balinesen basiert religiöse Andacht weniger auf
individueller Reflexion oder Fürbitte als auf gefühlsmäßiger

Erfahrung in der Gemeinschaft. Die Hauptaufgabe
des Priesters ist die Umsetzung seines Wissens zur

Kontaktherstellung mit Gott. Das Gotteserlebnis der
Gläubigenschar erfolgt somit über den höher thronenden

padanda. Seine direkten Einnahmequellen sind auf
den Erlös aus dem Verkauf des von ihm geweihten Wassers

(tirta) beschränkt. Zudem dürfen Priester auch
Geschenke für ihre religiösen Dienste von einladenden
Familien und Tempelkongregationen entgegennehmen.
Als «Reinste» unter den Lebenden sind ihnen manuelle
(«unreine») Berufstätigkeiten untersagt. Ebenso unterliegen

sie als einzige Gruppe restriktiven Essensvorschriften.

So ist ihnen beispielsweise der Genuß von Hühnerfleisch,

aber nicht von Entenfleisch, untersagt. Die von
einladenden Familien und Kongregationen gereichten
Speisen müssen auf neuen Tellern dargeboten werden.
Sollten Gastgeber diese Voraussetzungen nicht erfüllen
können, wird dem padanda das Essen in frischen
Bananenblättern gereicht.
Padanda kamen nebst religiösen ursprünglich auch
richterliche Funktionen zu. Ebenso wirkten sie als königliche
Berater. Ihre Vorzugsstellung kommt darin zum
Ausdruck, daß in früheren Zeiten Brahmanenpriester nicht
zum Tode verurteilt werden durften. Sie schuldeten
Herrschern keine Steuern. Ihre Gegenleistung an den Raja
bestand darin, für die Wohlfahrt des Königreichs zu
beten und den Herrscher spirituell zu stärken.
Der Beruf der Schmiede steht ausschließlich Angehörigen

der Titelgruppen der pandezu. Von anderen Balinesen

als hochrangigere sudra eingestuft, geben sich
Schmiede selber als Angehörige der Herrscherkaste aus
und versuchen wie diese, in Stammbäumen ihre adelige
Herkunft zu belegen. Der Konflikt ist so nicht nur mit
den satria. sondern auch mit den brahmana vorprogrammiert,

da pandeentgegen der Hindudoktrin Priester aus
ihren eigenen Reihen stellen und Wasser selbst zu tirta
weihen. Türme (bade), auf denen Schmiede Leichen zur
Kremationsstätte tragen, weisen - wie beispielsweise im
Dorf Marga - sieben Dächer auf. gleich viele, wie es
andernorts nur satria zusteht. Im erwähnten Dorf werden
verstorbene pande in einem Sarg in Form eines schwarzen

Bullen kremiert, dem Sargtyp, der in der Regel für
nicht das Priesteramt ausübende Ara/ima/iabestimmtist.

Zu den wenigen Berufen, die als unrein taxiert werden
und dementsprechend geringes Ansehen genießen, zählen

Metzger und Stoffarben Es sind die untersten sudra.
die ihren Lebensunterhalt durch diese Erwerbstätigkeiten

bestreiten.

Das balinesische Kastensystem ist freilich weniger starr
als dies aufden ersten Blick erscheinen mag. So soll - wie
bereits oben erwähnt - die ranghöchste balinesische
Königsfamilie, nämlich diejenige von Klungkung,
ursprünglich der Brahmanenkaste angehört und erst nach
Übernahme der Herrscherfunktion in die Satriakaste
gewechselt haben. Die Identifikation der balinesischen
Elite mit dem hindujavanischen Hochadel und dessen
Gefolgsleuten scheint erst ab rund 250 Jahren nach der
«Eroberung» durch Gajah Mada entwickelt worden zu
sein (schulte nordholt 1986:12 f.). Mit fiktiven Genealogien

(silsilah) versuchte der balinesische Adel, seine di-

11



rekte Abstammung auf hochrangige javanische
Persönlichkeiten zurückzuführen und - wie etwa im Fall der
Königsfamilie von Karangasem - mit einem Gottessohn
(Batara Alii Sakli) aufzuwerten. Bis heute sind solche
Stammbäume konfliktgeladener Diskussionsstoff unter
rivalisierenden Herrscherhäusern. Im Extremfall
werdenmißliebige Sa/z/ageschlechter sogar als machtgierige
Emporkömmlinge aus der Gruppe der commoners
diskriminiert (vgl. dazu die Kontroversen um den Ursprung
der Pamecutan-Dynastie in Badung). Eine gewisse vertikale

Mobilität innerhalb der balinesischen Gesellschaft
lässt sich daran belegen, daß beispielsweise verdienstvolle

Untertanen von ihrem Herrscher in den niedrigen
Adel angehoben werden konnten und dann den Titel
Gusti zu tragen berechtigt waren. Statusverschiebungen
ergeben sich auch durch legale Heiraten balinesischer
Adeliger mit Frauen aus der Sudrdkaste. Solchen Ehen
entspringenden Kindern fällt automatisch der Status
ihres Vaters zu, während deren Mütter weiterhin der vierten

Kaste angehören, wenn auch in gehobenerer Position
als außerhalb des Palastes wohnhafte commoners.
Die Präsenz der wangsa wird in der Vielfalt hierarchischer

Gruppen augenfällig, deren Interaktionen
bestimmten Regeln und Praktiken unterliegen. Angehörige
der triwangsa (rund IX aller Balinesen), aber auch
bestimmte höher eingestufte SaaVagruppierungen legen
Wert darauf, daß die an die entsprechenden
Gesellschaftspositionen gebundenen Umgangsformen beachtet

werden. Im Gegensatz zu Indien beschränken sich
balinesische Kastenvorschriften in erster Linie auf fixierte
Anstandsregeln. Mangel an guten Manieren und Formen
ist für Balinesen ein gravierender Vorwurf. Die Besorgnis
um Einhaltung korrekter Umgangsformen bei bevorstehenden

Interaktionen kann die Partner dann psychisch
verunsichern und sich hemmend auf ihr Handeln auswirken,

wenn sich Begegnende beispielsweise über ihren
Statusunterschied nicht im klaren sind. Dieses charakteristisch

indonesische Verunsicherungsphänomen wird
mit dem malayischen Wort «malu» ausgedrückt, dessen

Sinngehalt mit «beschämt», «schüchtern», «zaghaft» oder
«ehrfurchtsvoll» nur unvollkommen erfaßt wird.

Ein in der Hierarchie tiefer Stehender hat darauf zu achten,

daß er im Umgang mit Höhergestellten seine ihm
zukommende Rolle spielt und seine Position demonstriert.
Grüßt ein,sj/aVaeinen Adeligen, hat er zur Respektbezeugung

seinen Kopfzu senken. Pavillons in Palästen weisen
gestufte Plattformen auf, die es erlauben, auf statuskonformer

Höhe zu gehen oder zu sitzen. In konservativen
Kreisen des Hochadels ist es bis heute üblich, daß - häufig

aus dem Sklavenstand hervorgegangene - Leibdiener
sich ihren Gebietern kriechend nähern und dabei die
Stirn auf den Boden pressen. Schon den Staub der Füße
des Königs erblicken zu dürfen, ist eine Ehre, geschweige
denn die Wahrnehmung der ganzen Größe der Person!
Dieser Sinngehalt kommt in der früher üblichen
Höflichkeitsadresse an einen König zum Ausdruck, der mit dem
Titel Bukpadan Cokor I Dewa angesprochen wurde.1'

Unterwürfig haben sich gemäß adal von Karangasem

uneheliche Kinder eines Adeligen und einer Sudramut-
ter gegenüber ihrem Vater zu verhalten. Solange sie im
Palast leben, fallt ihnen als sogenannte asiradie Rolle
eines demütigen Dieners zu. Uneheliche Kinder beiderseits

adeliger Eltern hingegen werden voll in die väterliche

Familie integriert. Bei Gemeinschaftsmahlzeiten
beginnt der Ranghöchste mit dem Essen, und keinem ist es

gestattet, die Tafelrunde zu verlassen, bevor der
Höchststehende die Mahlzeit als beendet erklärt hat. Diese plausible

Anstandsregel schuf in der Vorphase des
Massentourismus unerwartete Probleme. So erinnere ich mich,
wie 1967 balinesische Lokalführer freundlicherweise
von Touristen zur gemeinsamen Mahlzeit eingeladen
wurden. Doch wer sollte zuerst bedient werden und die
Tafelrunde zum Essen auffordern: der adelige balinesische

Angestellte oder der zahlende Gast, der in den Augen

der Balinesen als Außenstehender ein sudra ist?

Noch bis um 1970 wurde die NichtVereinbarkeit dieser
«östlichen» und «westlichen» Anstandsregel elegant
umgangen, indem balinesische Fremdenführer wohl die
Einladung gerne annahmen, aber in einem separaten
Raum aßen und Angehörige der triwangsa dort denn
auch wirklich zuerst bedient wurden. Weitere
Verunsicherungen ergaben sich aus dem Umstand, daß
unterschiedlichen Kasten angehörende Angestellte einheimischer

Reisebüros und Hotels unbesehen von der
gesellschaftlichen Position über- oder untergeordnete
Funktionen wahrzunehmen hatten.

Hand in Hand mit der Akzeptierung des Kastensystems
ging die Einführung adäquater Sprachebenen, die es in
der Konversation zwischen Angehörigen unterschiedlicher

Kasten und Kastenabstufungen zu befolgen gilt.
Treffen sich zwei Balinesen, die sich nicht kennen, sprechen

sie vorerst in madya. der «mittleren Sprache», die als

Kompromißsprache zwischen kasar («niedrige
Sprache») und alus (Hochsprache des Adels) aufgefaßt werden

kann. Im konservativen Ostbali nimmt man in
solchen Fällen die Konversation in alus auf. Sobald dann
die unterschiedliche Kastenzugehörigkeit der
Gesprächspartner offensichtlich geworden ist. erinnert sich
ein sudra der Grundregel, daß er als Viertkastiger zur
Respektbezeugung in alus weitersprechen muß, während
der Adelige sich in kasaran sein Gegenüber wendet. Im
Gegensatz zur balinesischen Ä//.sa/-sprache ist alus nuanciert

und enthält raffinierte poetische Umschreibungen.
Der Anstand gebietet, daß eine über sich selbst redende
Person sich nicht der Hochkastensprache bedient.
Hingegen sprechen wohlerzogene Balinesen ihre Eltern und
Alte zur Respektbezeugung in alus an." Innerhalb des
Adels drückt man sich je nach Region in kasar oder ma-
aVaaus, außer man richte das Wort an seine Eltern, ältere
Brüder oder an Priester. Der in alus Angesprochene
antwortet in der Niedrigkastensprache (kasar). Während im
urbanisierten Denpasar und in Nordbali fast ausschließlich

kasar und madya gesprochen wird, verwenden
Bewohner der konservativeren Regentschaft Karangasem
hauptsächlich madya und alus. Unterrichtssprache in
den Schulen der rasch wachsenden Provinzhauptstadt

12



Denpasar ist kasar, in Ostbali madya. Priester, Lontar-
leser, Puppenspieler (dalang) und andere klassisch
geschulte Balinesen beherrschen zudem Altbalinesisch.
Altjavanisch (kawi), gelegentlich auch Sanskrit. Aufallen
Schulstufen wird die indonesische Nationalsprache Ba-
hasa Indonesia gelehrt. Als weitere Idiome lernen die
Schüler in erster Linie Englisch, manchmal zusätzlich
Japanisch, Französisch oder Deutsch. Nur noch ältere, von
Niederländern geschulte Balinesen sprechen Holländisch.

3.3 Weitere Gruppenzugehörigkeiten

Wenn auch die balinesische Gesellschaft sowohl durch
Kasten als auch durch kasteninterne Rangierungen deutlich

stratifiziert ist, darfnicht außer acht gelassen werden,
daß Balinesen nebst ihrer Zugehörigkeit zu agnatischen
Gruppen mit unterschiedlicher Wertung aufgrund ihres
Ursprungs ebenso Mitglieder zahlreicher anderer,
kastenübergreifender Gruppen sind. Während die
Geschlossenheit von Abstammungsgruppen vor allem bei
Gemeinschaftsritualen in ihrem Ursprungstempel zum
Ausdruck kommt, spielen die anderen Gruppierungen
im Alltag eine wesentlichere Rolle. Im vorkolonialen Bali
warder Lebensbereich von owimo/imhauptsächlich auf
ihr Dorf (desa) und dessen Untereinheiten (banjar)
beschränkt, während das Netzwerk des Adels (Priester,
Herrscher) überdörflich organisiert war und Großregionen

umfaßte. Die Einbindung der innerhalb eines
Königreiches gelegenen Dorfgemeinschaften erfolgte über
königliche Beamte, die entweder als in der Hauptstadt
niedergelassene oder durch im Dorf selbst seßhafte Adelige
die Implementierung königlicher Edikte zu überwachen
hatten. Da die Machtposition eines Herrscherhauses
nicht zuletzt mit der Größe ihrer co/»/>;o/;<?r-Gefolgschaft
korrelierte, richtete sich das Bestreben der Herrschenden
darauf, ihren Einflußbereich auf Kosten ihrer Rivalen
auszuweiten. Dieses Ränkespiels rivalisierender Potentaten

waren sich die commoners wohl bewußt. Letztere
wußten diese Situation zu ihren Gunsten zu nutzen,
indem sie dem Herrscher Gehorsam zu schulden und
Tribute zu entrichten versprachen, der ihnen die besseren
Konditionen zu gewährleisten bereit war (h. geertz und
c. geertz 1975: 5 ff). Ein solcher Wechsel von einem
Herrscher zu einem anderen wird durch den balinesischen

Begriff malilas ausgedrückt.

Da die Gesellschaftsstruktur der Balinesen untrennbar
mit religiösen Konzepten und Zeremonien verbunden
ist, sind die Aktivitäten der diversen korporativen Gruppen

auf spezifische Tempel konzentriert. Dabei setzen
sich die verschiedenen Tempelkongregationen aus
unterschiedlichen Mitgliedern zusammen. Dies kann
beispielsweise anhand der von H. geertz und c. geertz
(1975: 14 ff.) erwähnten Kategorisierung in die vor allem
im südlichen Tiefland vorzufindenden Bereiche Dorf.
banjar, Bewässerungsgemeinschaft, Titelgruppe, Ver-

wandschaftsgruppe. «Clubs» und um Brahmanenpriester
konzentrierte Gruppen belegt werden. Im folgenden soll

das Augenmerk vorerst auf die Bedeutung des Dorfes
und des banjar als korporative Gruppen gerichtet werden.

Nebst der Familie und der Verwandtschaftsgruppe
ist der banjardie wichtigste Bezugsgruppe im Leben von
commoners. Banjarsmd einerseits klar abgegrenzte
Territorien innerhalb eines Dorfes (desa adat). In dieser
Bedeutung sind banjar Wohnviertel, gewissermaßen die
Wohnadresse von Dorfbewohnern. Andererseits bilden
banjar als Nachbarschaften sozio-politische Gruppierungen,

denen im Dorfleben bestimmte Pflichten, Rechte
und Befugnisse zufallen. In manchen Fällen ist die
Zugehörigkeit zu einem banjar im Sinne einer sozio-politi-
schen Einheit nicht mit der Aa/i/ai-Wohnadresse identisch

(schaareman 1986:45 f.). Um der angesprochenen
Doppeldeutigkeit des Begriffes zu entgehen, soll im
folgenden banjar in seiner Bedeutung als sozio-politische
Gruppierung verstanden werden.

3.3.1 Banjar-Gemeinschaft

Die Mitgliedschaft im banjarsetzt sich aus erwachsenen
Männern zusammen, die sich über einen weiblichen
Partner- in derRegel eine Ehefrau, manchmal aber auch
eine Schwester, Mutter oder Tochter - ausweisen können.
Diese Regelung gilt nicht zuletzt deshalb, da einem ban-

jar auch geschlechtsspezifische Aufgaben zufallen. Dazu
zählen beispielsweise die Herstellung und Darbietung
von Opfergaben für Tempelzeremonien und für Banjar-
sitzungen usw., Aufgaben, die Frauen vorbehalten sind.
Verwitwete, Ledige und manchmal auch Neuzuzüger
haben nicht allen jSa/ya/tiestimmungen nachzukommen,
sondern sind lediglich «halbverpflichtet» (selengah ayah-
an). Alte und Gebrechliche schließlich können sich gänzlich

zurückziehen und sich durch ihre verheirateten Söhne

vertreten lassen.

Zu den wesentlichen Pflichten eines banjar zählen die
Aufrechterhaltung und Wiederherstellung der rituellen
Reinheit des desa adat. Jeder banjar hat spezifische
Arbeiten und rituelle Aufgaben zugunsten der Dorftempel

zu erfüllen. Daraus kann geschlossen werden, daß das

Dorf als religiös-magische Autorität der säkularen des

Aa/i/arübergeordnet ist. Solange aber die Reinheit eines
desaals Ganzes gewährleistet ist, werden die Eigenbefugnisse

eines banjar nicht tangiert und die Eigenständigkeit
dieser Gruppierung betont. ßa«y'a/-aktivitäten können
sehr realitätsbezogen sein, so etwa, wenn es gilt, im
Gemeinschaftswerk Wege auszubessern oder das banjar-
eigene Versammlungshaus (baie banjar) zu restaurieren.
Der banjar ist generell für seine öffentlichen Einrichtungen

zuständig und - mehr noch - für die öffentliche
Wohlfahrt verantwortlich, die nebst materieller
Unterstützung auch Beistand in rituellen Belangen erfordert.
So sind bei der Vorbereitung und Durchführung von riles
de passage - wie beispielsweise bei der Zahnfeilzeremo-
nie(vgl.GH 1992/4) - nicht nur Familienangehörige und
Verwandte, sondern auch ßa/iya/mitglieder zur Mitwirkung

aufgefordert. Frauen bereiten in zeitaufwendiger
Arbeit Opfergaben für die Götter (bauten) oder zur
Beschwichtigung von Dämonen (caru) vor. Alte mögen die

13



Zeremonie mit Gesängen begleiten, andere an einem
rituellen Puppenspiel bei Tageslicht (wayang lemah)
mitwirken. Noch augenfälliger und zeitraubender ist die für
ßa/z-ya/mitglieder verpflichtende Mitwirkung bei der
Beerdigung und Kremation Verstorbener.14 So sind die
Männer angehalten, den kastenkonformen Sarg und dessen

Tragbahre aus Bambus zu erstellen sowie einen reich
geschmückten Leichentragturm (bade)zu errichten.
Gemäß dem adalder Schmiede von Marga ist es Pflicht der
Burschenschaft, den leeren Sarg zur Einäscherungsstätte
zu tragen, während die verheirateten Männer des banjar
den bade, auf dem der Leichnam ruht, zum dorfeigenen
Kremationsplatz bringen. Die restlichen ßa/7/a/-angehö-
rigen begleiten den Leichenzug. Aufder Einäscherungsstätte

angelangt, wird der Tote in den Sarg überführt, unter

dem vom banjar beschafftes Holz mit einer Fackel
oder einem Brennglas entzündet wird. Für die eigentliche

Einäscherung verbleiben nur die Angehörigen auf
dem Platz sowie einige Männer, denen die vom banjarzu-
gesprochene Aufgabe zufällt, dafür zu sorgen, daß der
über den Fallboden des Sarges ins Feuer gleitende Leichnam

vollständig eingeäschert wird.

Eine weitere Aufgabe des banjar liegt in der sozialen
Kontrolle und der Überwachung des aa"a/gemäßen
Handelns seiner Mitglieder. So ziehen in den banjar der großen

Gemeinde Sanur beispielsweise mit Sakralspießen
(mmbak) bewaffnete Männer am Übergangstag vom
alten zum neuen SaAa-Jahr - am hariraya nyepi- durch die
Wohnquartiere und überwachen die verbindliche
Einhaltung der Ruhebestimmungen und des Verbotes des
Feuerentfachens.1' Sollten ßa/'/amiitglieder die adat-
gemäßen Verhaltensregeln nicht befolgen, steht dem
banjardas Recht zur Ergreifung von Sanktionen zu, und
Bußen können ausgesprochen werden. Besonders
gravierende Vergehen gegen die Ban/airege\n werden durch
Verstoßung des Missetäters geahndet. Dies bedeutet für
den Betreffenden nicht nur den Verzicht auf seinen Anteil

am Banjarbes\tz und den Entzug seiner Wohnlandparzelle,

sondern in letzter Konsequenz auch den Verlust
des Rechts auf eine aaV/7gemäße Bestattung auf dem
Dorffriedhof und die nachfolgende Kremation. Er ist

zum Außenseiter geworden und hat nun - ohne Absicherung

durch die /3a/7/'ö/gemeinschaft- eine neue Existenz
fernab seines Heimatdorfes zu suchen.
Einmal im balinesischen Monat zu 35 Tagen treffen sich
die ßa/ya/mitglieder zur Sitzung im baie banjar oder -
falls kein solcher vorhanden ist - im Ursprungstempel
(pura puseh). Dem banjar steht ein für eine bestimmte
Zeitperiode gewählter klian banjar vor, der in seiner
Arbeit von verschiedenen Assistenten unterstützt wird.
Unbesehen von seiner Kastenzugehörigkeit istjedes
Mitglied gleichberechtigt. Selbst der 5a/ya/-vorsteher besitzt
keine besonderen Machtbefugnisse, denn er ist lediglich
dafür besorgt, daß den Beschlüssen der Versammlung
Nachachtung verschafft wird. So überwacht er beispielsweise

die Durchführung von Gemeinschaftsarbeiten und
ist für das Einziehen des 5a/y'a'beitrages zuständig
(h. geertz und c. geertz 1975:17 f.). Beschlüsse der Ban-

ya/'versammlung werden gemäß dem altindonesischen
Grundprinzip des musyawarah unluk mufakat. d.h. der
Diskussion zur Konsensfindung, einstimmig gefaßt. In
der Regel ist die Entscheidungsfindung bereits vor der
Versammlung durch ausgiebiges Lobbying vorbereitet
worden, so daß sich der Sitzungsverlauf'in gediegener
Würde und Ruhe abwickelt.

Manche banjar verfugen über ein ansehnliches Vermögen.

Dazu zählen Immobilien wieder baiebanjarunddie
Hahnenkampfhalle (wanlilan). Baie banjarerfüllen nebst
ihrer Funktion als Versammlungshaus auch eine Rolle
als informelle Treffpunkte, wo sich die Männer nach getaner

Arbeit bei einem Umtrunk und Snack zum Palaver
treffen. Falls erst wenige Bewohner über einen eigenen
TV-Apparat verfügen, haben wohlhabendere banjann
ihrem Versammlungshaus einen Fernseher stehen. Tagsüber

mögen Kinder aufder Terrasse Tischtennis spielen
oder auf banjareigenen Ga«f<?/amnstrumenten üben. Bis
zur rigorosen Limitierung der Hahnenkämpfe (gocekan)
durch einen Gesetzeserlaß der indonesischen Zentralregierung

bezüglich des Verbots von Glücksspielen Ende
der siebziger Jahre flössen manchen Banjarkassen durch
verbindliche Wettgeldabgaben bedeutende finanzielle
Mittel zu. Des weiteren wird die Banjarkasse durch -
wenn auch bescheidene - monatliche Mitgliederbeiträge
geäufnet. Das Geld mag in banjai-eigene Wirtschaftsaktivitäten

investiert werden. Gut geschützt werden Barong-
und Rangdamasken aufbewahrt, deren magische
Ausstrahlungskräfte einmal im 210-Tage-Jahrvon derganzen
ßa/y'a/gemeinschaft reaktiviert werden. Manche banjar
besitzen eine eigene Reisscheune, in der «Reissteuern»
von Mitgliedern bzw. Reisgarben von banjai-eigenen
Feldern aufbewahrt und anläßlich zeremonieller Anlässe
teilweise redistributiert werden.
Anders als ein klian banjar adat. der in seinem Wirkungskreis

für Adatbeiange zuständig ist, fällt einem klian banjar

dinas die Verantwortung über die Implementierung
von Erlassen der regionalen bzw. nationalen Regierung
zu.

3.2.2 Dorfgemeinschaji

Das Wort «desa»(Dorf) hat in seinem territorialen Bezug
mehrere Konnotationen. So kann in Europa «Dorf» im
engeren Sinne sich auf den überbauten und bewohnten
Kernteil des Dorfterritoriums beschränken, im weiteren
Sinn aber auch die bebaute und unbebaute Fläche innerhalb

der Dorfgrenzen umfassen. Ähnlich auf Bali und
anderen indonesischen Inseln: Einerseits handelt es sich
beim desa um den innerhalb eines ursrpünglich durch
eine Mauer oder einen Zaun begrenzten Teil des Dorflandes,

auf dem die Familienhöfe (pakarangan) und die
Dorftempel stehen, andererseits um das gesamte Territorium,

über welches die Dorfgemeinschaftals korporative
Gruppe legale Rechte beansprucht. Im folgenden soll der
Begriff «desa adat» in seiner umfassenderen Bedeutung
verstanden werden, d. h. als das Dorfterritorium mit
seinen Familienhöfen, Tempeln, landwirtschaftlichen Nutz-

14



flächen verschiedenster Art und eventuell nicht genutzten

Landreserven. Innerhalb dieser Grenzen legen die in
den heiligen Dorfsatzungen (awig-awig)enthaltenen
Regeln das Verhalten der Dorfbewohner fest (schaaREMan
1986:44). Da im Gedankengut der Dorfbevölkerung das

Dorfterritorium letztlich als Besitz der Götter betrachtet
wird, der temporär von Menschen verwaltet und von den
Familien bewirtschaftet wird, ist es primäres Ziel einer
jeden Dorfgemeinschaft, als /laa/rechtsgemeinschaft
über die rituelle Reinheit ihres Territoriums zu wachen
und diese im Falle von Störungen wiederherzustellen.
Handlungen und Ereignisse, welche die Unreinheit des

Dorfterritoriums und dessen Bewohner zur Folge haben,
bilden Verstöße gegen das adat und beeinträchtigen als

solche die kosmische Harmonie. Während die Hauptaufgaben

der einem desa untergeordneten banjar in erster
Linie im säkularen und sichtbaren Bereich (sekala)We-

gen. so zum Beispiel in der Regelung menschlicher
Interaktionen und in der Erfüllung spezifischer Aufgaben für
die Dorftempel, ist - wie oben angetönt die Institution
desa adat für die magisch-religiöse Domäne zuständig
und für die Beziehungen zwischen den Dorfbewohnern
und dem Unsichtbaren (niskala)bestimmend. Wenn das
desa adal primär symbolische Funktionen hat und die
Gesellschaftlichkeit definiert, ist es der banjar. der diese

produziert (h geertz und c geertz 1975: 16).

Die Gruppe der Erben von Familienhöfen und zugewanderte

Familienvorsteher, die vom desa adat Land für
einen pakarangan zugesprochen erhalten haben, bilden
die vollberechtigten Mitglieder einer Dorfgemeinschafl
(krama desa) (hobart 1980: 85. 102: guermonprez
1984: 384). Sollte ein Dorfangehöriger ohne Nachkommen

(eigene oder adoptierte) sterben, fallen sowohl sein
Nutzrecht auf landwirtschaftliche Parzellen auf Dorf-
land als auch der Boden, aufdem sein Familienhof steht,
ins Dorf'gut zurück. Damit kommt deutlich zum
Ausdruck, daß es die flesagemeinschaft - und nicht etwa der
banjar - ist. welche als korporative Gruppe das exklusive
Verfügungsrecht über dorfeigenes Land besitzt (schaa-
rlman 19 86:82). Zum desa adalgehören aber ebenso die

Dorftempel, in denen sämtliche Mitglieder dorfinterner
Gruppierungen ihren Göttern huldigen und ihr
Weihwasser (tirta) beziehen. Als Glaubenskongregation
haben die Mitglieder der Dorfgemeinschaft ihren religiösen

Verpflichtungen in den genannten Tempeln
nachzukommen, diese zu unterhalten und Sakralhandlungen zu

organisieren.

Idealerweise umfassen die Dorftempel drei pura, die
insgesamt als kahyangan tiga («die drei Sanktuarien»)
bezeichnet werden. Es sind dies der purapuseh. der pura desa

(syn. pura baie agung) und der pura dalem." Beim pura
puseh («Nabeltempel») handelt es sich um den
Ursprungstempel, in dem die Dorfgemeinschaft ihre purifi-
zierten und vergotteten Ahnen verehrt. Seiner uranischen

Wertung wegen liegt er in der «göttlichen
Richtung», d. h. bergwärts und/oder östlich des Dorfkerns. Im
Zentrum des Dorfes - im Spielfeld irdischer und göttlicher

Einflüsse also - befindet sich der pura desa. Der pura

dalem endlich ist sowohl der Tempel des Todes als auch
der chthonischen Mächte, wo u. a. noch nicht vollständig
purifizierter Verstorbener gedacht w ird. Diesem Tempel
ist der Dorffriedhof (sema) und ein Kremationsplatz (se-

tra) beigefügt. Der Wertung der Kardinalrichtungen
gemäß liegt der pura dalem im meerwärts situierten und/
oder westlichen Dorfteil. Manchmal ist er vom eigentlichen

Wohngebiet isoliert gelegen (vgl. Abb. 1: leemann
1976: 46-48). Auffallend ist. daß der pura dalem. der
Friedhof und die Einäscherungsstätte im Besitz des Dorfes

sind. Beerdigungen. Kremationen und nachfolgende
Purifikationszeremonien aber banjarweise durchgeführt
werden, somit diese Rituale als eines der Bindeglieder
zwischen den Institutionen desa und banjar wirken.
Traditioneller Vorsteher eines desa adal ist der bandesa
adal. Als solcher ist er für die Innehaltung der heiligen
Dorfsatzungen zuständig und verantwortlich für die
Tempel, in denen die dorfspezifischen Feiern stattfinden.
Bei Unklarheit in der Interpretation verhaltensspezifischer

Regeln suchen die Dorfbewohner bei ihm Rat. Kei-

l'l'l' •I-I- ,|,|,
1,1,1, ,|,|,

ml'l'l. »i»i»
IV

l'l'l. • 111< &
»

I,l,l, ,|,|,

3

,|,|, _iü

i

•

,i,i. <l'l'l i|i
L ¦ |.l'l'l.

i

0

' 1' 1 '1»1'

>l'1*1> l<

»

'l'l'l'l'
2 •l'l'l'l'

Kahyangan Tiga

Legende
1: Pura Puseh
2: Pura Desa (Pura Baie Agung)
3: Pura Dalem

3.1 Friedhof und Kremationsstatte
4 Pun (Palast einer Satria-Famihe)

4 1 Pemrajan (Tempel einer Adelsfamilie)
5: Wantilan: offene Halle für Hahnenkampfe und

Vorstellungen
5 1 Altar für Batara Bagus Bebotoh.den Gott der Spieler

6 Warmgin-Baum (Ficus benjamma)
7 Kulkul (Schlitztrommel)
8: Melanting (Marktplatz)

8.1 Pura Melanting (Altar für die Gottheit des Marktes)
9: Pakarangan (Familienhof)

10: Garten und/oder Felder
11 Dorfplatz
I, II, III, IV, Hauptstraßen

Abb 1 Idealtypischer Grundriß eines sudbahnesischen
Dorfes

15



nesfalls ist die Stellung eines bandesa mit derjenigen
eines Gemeindepräsidenten vergleichbar. Denn ein desa

adatNorsxeher hat keinerlei Machtbefugnisse zur
Durchsetzung von rechtlichen oder politischen Entscheiden.
Die Macht dazu liegt - wie früher erwähnt - in den Händen

der ßa/i/a^emeinschaft.
Dorfversammlungen (sangkepan desa) finden in der Regel

einmal im balinesischen Monat zu 35 Tagen - falls
möglich im pura baie agung bzw. im pura desa - statt.
Nebst Routinegeschäften wie Verwaltung und Unterhalt
von profanem und sakralem Dorfeigentum, besteht eine
der Hauptpflichten in der Verteilung der Verantwortlichkeiten

und in der Organisation für die einmal im 210-

Tage-Jahr stattfindenden «Geburtstagsfeier» (piodatan)
der Dorftempel, mit welchen die Purifizierung des
Dorfterritoriums und der ganzen Tempelkongregation
angestrebt wird. Auch in diesem Fall regelt das Dorf die
religiös-rituellen Aspekte und delegiert die dazu notwendigen

vorbereitenden Arbeiten an seine Banjai-gemein-
schaften. In Dörfern, in denen die Anzahl der krama desa

so groß geworden ist, daß sich Vollversammlungen kaum
mehr realisieren lassen, werden Vertreter der
Dorfgemeinschaften zu den Sitzungen abgeordnet, so beispielsweise

die jSa'i/a/'vorsteher (klian banjar). die Assistenten
des bandesa und Tempelpriester (pamangku).
Dörfer als politisch-administrative Einheiten (ind.: desa
aV/ia.s, bai.: perbekalan)selzen sich nicht nuraus verschiedenen

banjar. sondern oft sogar aus mehreren desa adal
zusammen. Dabei stimmen die Grenzen der politischen
Gemeinden nicht immer mit denjenigen von Adaidör-
fern überein. Dem kepala desa (ind.) oder perbekel(bai.)
fällt die Aufgabe zu, die Implementierung von Verfügungen

und Erlassen der nationalen und regionalen Regierung

in seinem Befugnisbereich zu überwachen.

3.3.3 Bewässerungsgemeinschaft

Zu den wichtigsten Institutionen agrarökonomisch/reli-
giösen Charakters in Naßreisgebieten zählen die seit
über tausend Jahren bestehenden SaAaAgemeinschaften
(seka/ia subak). Deren Mitglieder umfassen sowohl alle
Landbesitzer als auch alle Pfandnehmer, Pächter und
Teilbauern von Parzellen, die innerhalb ein und desselben

subak liegen. Ein subak kann als Schwerkraftbewässerungskomplex

definiert werden, der sein Wasser von
einer bergwärts gelegenen, gemeinsamen Wasserspeisung
(z.B. von einem durch einen Damm gestauten Fluß)
bezieht, dieses über ein ausgeklügeltes Verteilungssystem
in die zahlreichen, von Erdwällchen begrenzten, leicht
geneigten Parzellen leitet und von Terrasse zu Terrasse
stufenweise nach unten abfließen läßt. Abhängig von
topographischen und hydrographischen Bedingungen
schwanken die Flächen der gegen 1300 balinesischen
subakstark. An steilen Flußböschungen können sie eine
Hektare unterschreiten, in den Gunstzonen der großen
Alluvialebenen hingegen mehrere Quadratkilometer
große Bewässerungseinheiten umfassen. Da die einzelnen,

von einem Fluß gespeisten subak oft wiederum
untereinanderverbunden sind, gilt es. nicht nur Regelungen

über Wasseranrechte innerhalb eines Bewässerungskomplexes,

sondern auch zwischen solchen zu schaffen und
einzuhalten. Konflikte zwischen verschiedenen Subak-

gemeinschaften können dann die Folge sein, wenn in
niederschlagsarmen Jahren flußaufwärts gelegene
Bewässerungseinheiten so viel Wasser abzapfen, daß die Wasserzufuhr

für tiefer liegende beeinträchtigt wird. In vorkolonialer

Zeit wurde zur Schlichtung solcher Streitfalle der
König oder dessen Statthalter als nicht direkt in Subak-

belange involvierter und somit neutraler Schiedsrichter
angerufen (H geertz und c. GEERTZ 1975:20). Herrscher
fungierten aber nicht nur als Schlichter für
Bewässerungskonflikte, sondern veranlaßten ebenso den Bau und
die Überwachung königlicher Dämme im Ober- und
Mittellauf von Flüssen und stimulierten die dafür notwendigen

Rituale. Da Naßreis die entscheidende Nahrungsressource

wie auch Quell königlicher Revenuen war, hing
die Wohlfahrt der Bevölkerung und der Reichtum der
Herrscher in entscheidendem Maß von der Kontrolle der
Wasserzufuhr ab. Machtrivalitäten zwischen Herrschern
- so etwa zwischen Mengwi und Badung - drückten sich
denn auch oft in Kämpfen um Wasserfassungen aus.

Da subak oft gemeindeübergreifende Areale abdecken,
setzt sich deren Mitgliedschaft aus Angehörigen
verschiedener Dorfgemeinschaften zusammen. Mit
Ausnahme der Fälle, in denen Dorfrituale vom subak
tangiert werden, sind Dorf und subak getrennte ada/rechtli-
che Institutionen. Besitzt und/oder bewirtschaftet ein
Bauer Parzellen in zwei oder mehreren subak, ist er
obligatorisch Mitglied der jeweiligen Bewässerungsgemeinschaften.

Unbesehen von Kastenzugehörigkeit und anderen

Statuspositionen, aber auch unabhängig von der
Größe ihrer Besitz- und/oder Nutzflächen im subak und
ihres Wasseranspruchs, sind alle bei Entscheidungsfindungen

anläßlich verbindlicher Sitzungen gleichberechtigt.

Die Höhe der auferlegten Wasserschaftssteuern wie
auch die zu erbringenden Dienstleistungen richten sich
hingegen nach dem Wasserbezug bzw. nach der Fläche
der Bewässerungsparzellen. Vorschriften für die
Mitgliedschaft. Pflichten und Rechte der Mitglieder einer
SivAaAgemeinschaft sind in Satzungen festgelegt, die aus
Prestigegründen oft im Namen des Königs aufgesetzt
oder durch diesen bestätigt worden sind (schaareman
1986: 121). Sie enthalten nicht nur Klauseln für organisatorische

und technische Bereiche, sondern regeln auch
subakbezogene Sakralbelange. Zu ersteren zählen
Vorschriften über die Wasserverteilung, Steuern und andere
Abgaben, zu erbringende Arbeitsleistungen, Sanktionen
bei Wasserdiebstählen oder bei Beschädigungen bzw.

Vernachlässigungen von Bewässerungsanlagen und
Bestimmungen zur Schlichtung von Streitigkeiten unterden
Mitgliedern (bundschu 1987: 41). Der sakrale Aspekt
einer Siv/>aA"gemeinschaft kommt nicht allein in der
regelmäßigen Darbietung von Opfergaben und der gemeinsamen

Durchführung von religiösen Feiern in
Bewässerungstempeln zum Ausdruck, sondern auch darin, daß -
ähnlich wie im Falle des desa adat - eine Verletzung der
5L'/)aAsatzungen als Verstoß gegen die göttliche Ordnung

16



gewertet wird und die kosmische Harmonie zu destabilisieren

droht: Bei Verfehlungen eines Individuums werden

negative Konsequenzen, wie beispielsweise Mißernten,

für die ganze Gemeinschaft befürchtet.
Ausschlaggebendes Organ der S/'/jaAgemeinschaft ist

die Mitgliederversammlung. Im Verhinderungsfall ist
das Mitglied angehalten, einen Stellvertreter zu bestimmen.

Sitzungen finden entweder routinemäßig einmal im
35-Tage-Monat statt oder werden nach Bedarf bei
anfallenden Geschäften anberaumt. Ort der Zusammenkunft
ist der Subaktempel. Dem von den Mitgliedern gewählten

oder im Rotationsverfahren bestimmten Vorsteher
(klian subak)stehen verschiedene Assistenten zur Seite.

Zu den Aufgabenbereichen des Siv/>aA-vorstehers zählen
die Einberufung der Mitgliederversammlung und deren
Leitung. Er führt die Mitgliederliste und registriert Größe

und Lage der Parzellen sowie deren Besitzer bzw. Be-

wirtschafter. Zu seinem Pflichtenheft gehört ferner die
Überwachung von Arbeiten am subak und die Organisation

von Patrouillengängen zur Überprüfung der Einhaltung

zugesprochener Wasserlimiten. Da staatlich initiierte
landwirtschaftliche Modernisierungsprogramme vor

allem auch den Naßreisanbau tangieren, zeichnet ein klian

subak ebenso für die Implementierung von
Regierungserlassen durch die 5L'/>aAgemeinschaft verantwortlich.

Bei Verstößen gegen die SaAaAsatzungen legt der
klian subak und/oder die Versammlung das Strafmaß
fest. In der Regel handelt es sich um Geldbußen, im
Extremfall um den Entzug des Wasserrechts (bundschu
1987: 43 f.). Die Versammlung selbst befindet über
Planung und Realisierung von Arbeiten an Bewässerungsinstallationen,

die Ausbesserung von Terrassen, das

Timing der Naßreiskultivierung und organisiert die
Vorbereitung religiöser Gemeinschaftsrituale. Sie bespricht
auch Anpassungen der SubakSatzungen an veränderte
externe Rahmenbedingungen.

Der sekaha subak bezieht seine Einkünfte aus
Eintrittsbeiträgen von Neumitgliedern, flächen- bzw. wasseran-
teilsbezogenen Jahresbeiträgen sowie von außerordentlichen

Abgaben. Weitere Einkünfte fließen aus Bußengeldern

und Freikaufbeiträgen von Mitgliedern zu. die ihren
Anteil am Gemeinschaftswerk nicht durch eigene
Arbeit, sondern monetär abgelten. Anfallende Arbeiten im

engeren Bereich der Bewässerung werden von einer
speziellen Wasserschaftsgemeinschaft (sekahayeh)wahrgenommen,

der ein pekaseh vorsteht. S;//)a/Lmitglieder, die
dieser Wasserschaftsgemeinschaft nicht angehören,
kompensieren durch den sekahayeh erbrachte Arbeiten
mit einer Wassersteuer (sawinih) (schaareman 1986:

121). Die Einnahmen der SL'/>aAgemeinschaft fließen
dem Sa/>aAfonds zu. Zum Vermögen zählen die materielle

Infrastruktur des Bewässerungskomplexes (sofern sie

nicht Staatsbesitz ist) sowie technische Gerätschaften.
Falls einem Subaklempe] Felder (laba pura) zugesprochen

sind, werden Teile der Erträge anläßlich spezifischer

Tempelfeiern redistribuiert. Dem gleichen Zweck
dienen Abführungen eines gewissen Ernteanteils an die
Bewässerungsgemeinschaft. Auch in agraren Belangen

kommt somit die Einbindung des Balinesen in ein
Kollektiv zum Ausdruck, dessen Bestreben es ist, durch
aa'a/konformes Handeln innerhalb definierter Grenzen
Profanes und Sakrales in Einklang zu bringen und somit
zu harmonisieren.

Anmerkungen

' Auch die Gesellschaftsorganisation der sasak boda-Dorfer
auf der östlichen Nachbarinsei Lombok weist verwandte
Merkmale mit den bali aga auf. ohne daß zwischen den
beiden direkte Beziehungen bestanden hatten. Innerhalb von
Lombok selber liegen die heutigen /Agasiedlungen bis über
80 km isoliert voneinander in ganz unterschiedlichen
Naturlandschaften. Nur die wenigsten auf der Nordabdachung der
zentralen Gebirgskette lebenden boda (sasak aga) wissen
um die Existenz anderer Bodadorfer an der auf dem Landweg

schwer zugänglichen südwestlichen Küste (LEEMANN
1989:9-20).

Vgl dazu den Prozeß der Entwicklung von Nutzrechtender
Bauern auf Land in Kommunalbesitz bis hin zum Privateigentum

an Boden (SUDIYAT 1981 1 -5).
1 Es kann der Fall sein, daß sich Bewohner von Bergdorfern
gelegentlich als Angehörige mehrerer Abstammungsgruppen

ausgeben
: Vgl. analog dazu die volksetymologische Mißinterpretation
des Wortes boda durch «fortschrittliche» sasak. die «boda*
vom indonesischen Wort bodoh (dumm) oder gar vom Sa-
sakwort buduh (verruckt) herleiten. Ähnlich diskriminierend
ist die Gleichsetzung von sasak boda mit «Waldmensch»
oder «Bergmensch».

bedaulu (syn: beda muka) «verschiedenes Gesicht»,
Nachkommendes Dalem Bedaulu tragen bis heute den
Namen Muka.
' Schriftliche Hinweise zur /Wa/apafi/t-Zivilisation finden sich
in dem in Versform geschriebenen Werk Nagarakretagama.
verfaßt vom |avanischen Poeten und Historiographien MPU
PRAPANCA in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts. Eine
weitere Quelle ist das etwas spater, wahrscheinlich zwischen
1478 und 1486 in Prosa geschriebene Pararaton (SLAMET-
MULYANA 1979).

wauh rauh (bai.) - -soeben angekommen». Auf Lombok ist
Dang Hyang Nirarlha unter dem Namen Dang Hyang Sangu-
pati. auf Sumbawa unter dem Namen Pangeran Semeru
bekannt.
6 Je nach Quelle variieren Zahl und Namen der Tochter und
Sohne von Dang Hyang Nirarlha. Unterschiede in den
Namen können sich beispielsweise daraus ergeben, daß bei
Priesterweihen (resi yadnya) Personen einen neuen Namen
annehmen
3 disengguh padanda (bai) «mit dem Priester verwechselt».
Somit druckt der Name der Titelgruppe sengguhu die
Verwechslung aus.

c Die Version zur Titelgruppenbildung der sengguhu. wie sie
vom balinesischen "Forschungsteam zur Geschichte von
Ida Dang Hyang Nirarlha- vorgelegt wird, unterscheidet sich
von obiger Fassung in Zeit und Ort. nicht aber in der Kernidee
der Verwechslung eines sudra mit einem javanischen
Brahmanenpriester als Heilsbrmger und der Zuerkennung der
Leitung von Zeremonien zur Beschwichtigung chthonischer
Machte (upacara percaruan) an die genannte Titelgruppe.
Gemäß Deutung des Forschungsteams soll der javanische
Priester Dang Hyang Niranha auf seiner Missionierungsreise
durch Bali. Lombok und Sumbawa(15/16. Jahrhundert) im

17



Dorf Kapal haltgemacht und von dessen bandesa vernommen

haben, daß / Guto - ohne Priester zu sein - puja wall-
Zeremonien im pura Sada vorzustehen pflege. Daraufhin
hätte ihm Dang Hyang Nirarlha die Leitung gottbezogener
Rituale (dewa yadnya) strikte untersagt. / Guto und seinen
Nachkommen aber erlaubt, als sengguhu Zeremonien zur
Beschwichtigung von Dämonen fuhren zu dürfen.
" Der Vorsteher des Kantor Agama Hindu in Denpasar
begründet das Huhnerfleischfaou für padanda damit, daß es zu
vermeiden gelte, daß der schlechte Charakter gackernder
und streitsuchtiger Huhner auf den Priester übergehe. Positiver

ist die balinesische Wertung von Enten, die als friedliebende

und kluge Tiere eingestuft werden.
12 bukpadan (bat): «Staub des Fußes». Die gleiche Bedeutung

wohnt der aus der Kawisprache stammenden
Ansprechformel für hohe Persönlichkeiten: paduka inne, wortlich

übersetzt «Schuh- Cf zur Regierungszeit Soekarno:
¦Paduka Yang MuliaPresiden» oder wahrend der Kolonialzeit
für den niederländischen Residenten: 'Paduka Kan/eng
Juan BesarResiden-

"Ein adafbewußter Balinese hat «drei Lehrern der Weisheit-
(tnguru wisesa) die Ehre zu erweisen: seinen Eltern. Lehrern
und dem Herrscher (bzw. der Regierung).

"¦ Beim Ableben eines commoners fällt das ganze Dorf in

den Zustand der Unreinheit (sebel). im Falle des Hinschiedes
eines Adeligen sogar eine ganze Region Im ostbalinesi-
schen Dorf Jangu etwa dauert diese Zeitspanne der Unreinheit

25Tage.wahrend dereine ganze Reihe religiös-ritueller
Veranstaltungen tabu sind

nyepi «ruhig sein». Am nyep/-Tag darf kein Inselbewohner
seinen Familienhof (und kein Tourist sein Hotel) verlassen
Nyepi. der Tag physischer Inaktivitat. ist der Tag der Einkehr
und Besinnung und leitet das neue Jahr ein. Da nach
landläufiger Auffassung die Leidenschaften und Krankheiten die
Menschen in Form von Hitze heimsuchen, ist es am balinesischen

Neujahrstag bei Strafe verboten. Feuer zu entfachen
" Gelegentlich -wie etwa im Falle des Dorfes Sempidi - sind
der pura puseh und der pura desa in einem Tempel
zusammengefaßt

Literatur

ALISJAHBANA, ST. (1966): Indonesia Social and Cultural
Revolution, Kuala Lumpur. Singapore, London. Melbourne.

BUNDSCHU. I (1987): Kooperation und landwirtschaftliche
Entwicklung auf Bali/Indonesien. Hamburg.

GEERTZ. C (1959): Form and Variation in Balinese village
structure. In: American Anthropologist. 61. 991 -1012.

GEERTZ. H and GEERTZ, C (1975) Kinship in Bali. Chicago.
London.

GUERMONPREZ, J.-F. (1980) L'organisation villageoise a

Bah. ln:ASEMI. XI. 1-4.37-54,

GUERMONPREZ, J.-F (1984) Les Pande de Bah La Formation

d'une Caste et l'imaginaire d'un Titre, Paris.

HANNA. W.A. (1976) Bali Profile People. Events. Circum-
stances(1001 -1976), New York

HOBART. M (1980) Ideas of Identity The Interpretation of
Kinship in Bali. Denpasar

HOWE, L E A (1989), Hierarchy and Equahty Variations in

Balinese Social Organization, In: Bijdragen tot de Taal-, Landen

Volkenkunde, 145/1.47-71.

KORN. V E. (1932), Het Adatrecht von Bah. s-Gravenhage

LEEMANN. A.( 1976): Bali - Auswirkungen des Palinesischen
Weltbildes auf verschiedene Aspekte der Kulturlandschaft
und auf die Wertung des Jahresablaufs. In: Ethnologische
Zeitschrift Zürich. II, 27-65.

LEEMANN. A (1979) Bali. Innsbruck. Frankfurt a M

LEEMANN, A. (1989): Internal and External Factors of Socio-
cultural and Socio-economic Dynamics in Lombok (Nusa
Tenggara Barat), Zürich

ROLL.W und LEEMANN. A (1987), Agrarprobleme auf Lombok.

Untersuchungen zur Wirtschafts- und Sozialstruktur in

Nusa Tenggara Barat. Indonesien. Hamburg.

SCHAAREMAN, D (1986): Tatuhngga Tradition and Conti-
nuity. An Investigation in Ritual and Social Organization in

Bah. Basel

SCHULTE NORDHOLT. H. (1986): Bah: Colonial Conceptions
and Political Change 1700-1940. From Shifting Hierarchies
to «fixed Order«. In: casp. 15

SLAMETMULYANA(1979):Nagarakretagamadantafsirseja-
rahnya, Jakarta

SUDIYAT. I (1981) Hukum Adat. Sketsa Asas, Yogyakarta.

SUGRIWA, I G Bgs (1990): Babad Pasek, Denpasar

SWELLENGREBEL. J.L ed (reprint 1984): Bali Studies in
Life, Thought, and Ritual. Dordrecht. Cinnaminson.

18


	Organisationsformen der balinesischen Gesellschaft

