
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 47 (1992)

Heft: 4: Wahrnehmung der Umwelt

Artikel: Zeremonien im Lebensablauf der Balinesen

Autor: Leemann, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872505

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1992 - Nr. 4 Albert Leemann

Zeremonien im Lebensablauf der Balinesen

1. Einleitung und Problemstellung

«Wo Sonne und Mond scheinen, wo sich Vulkane erheben

und Wasser deren Flanken hinunterfließt, da ist auch
Gott, der die Menschen segnet.» So lautet ein Satz aus
dem Lontarbuch' Tantu Pagelaran, welcher die
Geborgenheit der Balinesen in ihrem Glauben und in ihrem
Lebensraum ausdrückt. Unzweifelhaft ist der Begriff «Heimat»

auch für Balinesen von ortsgebundener Identifikation

geprägt. «Heimat» ist aber mehr als territoriale
Bodenverhaftung, verweist doch der Begriff vor allem auf
das Lernfeld der Sozialisation und bestimmte Qualitäten
zwischenmenschlicher Beziehungen, die zu erarbeiten
gerade auf Bali interessant sind.

Wie groß die Gegensätze zwischen Göttern und Balireisenden

auch sein mögen: In einem kommen sie einander
recht nahe. Denn beide erfreuen sich an farbenfrohen
Opfergaben, und beide wissen Feste und Musik, Tänze
und Schauspiele zu schätzen. Da Balinesen ihre Empfindungen

weniger durch Worte als vielmehr durch
Handlungen ausdrücken, fällt es Inselbesuchern leicht,
Äußerlichkeiten (sekala) verschiedener Zeremonien in Bildern
festzuhalten, wobei sich die Wahrnehmung freilich oft
nur auf Teilbereiche eines in sich geschlossenen Zyklus
beschränkt und der Dokumentierung eines exotischen
Spektakels dient, das «Unsichtbare» (niskala)aber außer
acht läßt.

Eine Analyse fundamentaler Prinzipien fällt deshalb
nicht immer leicht, weil auf Bali autochthone Denkweisen

und indisch-hinduistische Argumentationen sowohl
nebeneinander existieren als sich auch vermengen. Letzteres

ist vor allem dann der Fall, wenn balinesische Brah-
manenpriester (padanda) und ^a/gelehrte2 zur
wissenschaftlichen Deutung Zugriff auf die indische Philosophie

nehmen, mit anderen Worten einheimisches Handeln

über einen fremden Raster zu begründen bestrebt
sind. Zusätzliche Komplikationen ergeben sich aus der
Tätsache, daß direkter Beobachtung zugängliche Phänomene

sowohl aufgrund der lokalen /Worvielfalt als auch

infolge unterschiedlicher Kastenzugehörigkeit variieren.
Fragen nach der ursächlichen Begründung ihres
Handelns können oft deshalb nicht beantwortet werden, weil
Balinesen das tun, was sie als arfa/konform erachten, ohne

immer den Sinngehalt ihrer Aktivitäten zu hinterfragen.

Grundsätzlich gilt, daß sich die tief in der Religion
verankerte Kultur durch ein ausgeprägtes Streben nach

Harmonisierung von Gegensätzlichkeiten auszeichnet

und auf das Ausbalancieren von göttlichen und chthoni-
schen Kräften abzielt.

Die Gesamtheit balinesischer Zeremonien wird in fünf
Kategorien (panca yadnya) gegliedert:

1. Rituale zur Verehrung Gottes, seiner verschiedenen
uranischen Manifestationen und der vergotteten Ahnen

(dewa yadnya);
2. Zeremonien zur Beschwichtigung chthonischer

Aspekte Gottes, zur Besänftigung von Dämonen und

zur Vertreibung übelstiftender Kräfte, welche die
Individuen sowie deren natürliche Umwelt und soziales
Umfeld bedrohen (buta yadnya);

3. Zeremonien im Lebensablaufeines Menschen (manu-
sa yadnya);

4. Zeremonien für Körper und Seele Verstorbener (pitra
yadnya);

5. Zeremonien zur Priesterweihe (resi yadnya).

Im vorliegenden Aufsatz werden die manusa yadnya
vorgestellt. Es soll u. a. aufgezeigt werden, daß Balinesen im
menschlichen Körper (buana alii: «Kleine Welt») das

Ebenbild des Universums bzw. der Welt (buana agung:
«Grosse Welt») erkennen, somit die Synthese von Makro-
und Mikrokosmos die Denkweise Einheimischer prägt,
und die Kosmogenie und Schöpfung in Beziehung zu den
vier die Menschen begleitenden «Geschwistern» gesetzt
wird (HOOYKAAS 1974: 171; leemann 1976:27-65; weck
1976: 139).

2. Zeremonien im Lebensablauf

2.1 Ziele

Upacara manusa yadnya sind Zeremonien im Ablaufeines

Menschenlebens. Sie zielen auf körperliche Reinigung

und geistige Läuterung ab und sollen die Individuen

mit spiritueller Kraft erfüllen, so daß sie während ihres
Gefahren und Anfechtungen ausgesetzten irdischen
Daseins erfolgreich bestehen können. Nur ganz wenige
Personen haben dank Askese und disziplinierter Meditation
die hohe Stufe erreicht, die es ihnen erlaubt, sich aus eige-

Albert Leemann, Prof., Dr.. Geographisches Institut der
Universität Zürich-Irchel. Winterthurerstr. 190, 8057 Zürich

155



ner Geisteskraft zu purifizieren. Der Großteil der Gläubigen

bedarf dafür des Beistandes von Mitmenschen und
materieller Symbole, so der Durchführung von Zeremonien

(upacara) und - untrennbar damit verbunden - der

Darreichung von Opfergaben (upakara). Gemäß hindui-
stischen Prinzipien ist die lebenslange Reinigung von
Körper und Geist Voraussetzung zur Verinnerlichung
göttlicher Inspiration, die den Menschen zu rechtem
Denken, Sprechen und Handeln führt, sein karma (Gesetz

der Tat) verbessert und ihm eine reine Seele gewährt,
so daß diese nach dem Tod den Weg zu ihrem Ursprung
findet. In ihrem jetzigen Leben tragen Wiedergeborene
die Konsequenzen ihres Handelns aus früheren
Erdendasein. Die Reinkarnation bietet dem Menschen eine
Chance zur Vervollkommnung, welche Voraussetzung
zur Entbindung aus dem Kreislauf von Leben und Tod

(moksa)ist (putra 1974/2: 5; 1987: vi).
In den upacara manusa yadnya kann das Streben nach
Reinheit sowohl anhand von Opfergaben als auch in der
reichlichen Verwendung von Weihwasser (lirlaf erkannt
werden (vgl. dazu ausfuhrlich putra?: Upakara-Yadnyd).
Der Sinngehalt der Purifizierung und deren Abstufungen
gehen aus folgendem Zitat hervor:
«Der Körper des Menschen wird mit Wasser gereinigt,
seine Gedanken durch Aufrichtigkeit, sein Geist durch
Wissen und Askese und sein Verstand durch Weisheit»

(putra 1974/2: 6 f.).

2.2 Grundelemente

Upacara manusa yadnya setzen sich aus vier eng miteinander

verknüpften Elementen zusammen:

(1) Upacara mabiakala
Diese Zeremonie ist integraler Bestandteil aller fünfyadnya

(siehe oben). Dabei werden vor der Kontaktnahme
mit dem Allmächtigen (bzw. dessen uranischen
Manifestationen) den Repräsentanten der chthonischen Sphäre
Opfergaben (biakala) dargeboten. Ziel dieser Handlung
ist die Zufriedenstellung der Dämonen (buta kala), die
nach entsprechender Würdigung nun nicht mehr als
Störefriede auftreten, sondern den Versammelten helfen und
Glück bringen. Mit entsprechenden Handgesten vom
Körper weg (ngayab) nach hinten weisen die Gläubigen
den buta kala den Weg vom Platz des gottbezogenen
Rituals an ihren Ursprungsort zurück.

(2) Upacara malukat und majaya-jaya
Zielsetzung dieser Handlungen ist die Läuterung von
Körper und Geist. Während beim malukat Weihwasser
auf Opfergaben und Personen gesprenkelt wird, sind es

beim majaya-jaya heilige Formeln (mantra), Weihrauch,
Lämpchen mit brennendem Docht und Priesterglocken,
die zur inneren und äußeren Stärkung beitragen sollen.

(3) Upacara ngayab/natab
Die hier präsentierten Opferarrangements dienen der
Huldigungsbezeugung. Während beim ngayab bauten
biakala (vgl. 1) zur Wegweisung chthonischer Kräfte die
Hände vom Körper weg nach hinten geschwenkt werden,
ist es im Falle Gott geweihter ayaban-Opfet so, daß die

Gläubigen ihre Hände von der Brust weg nach vorn
bewegen, um anzudeuten, daß sie die Essenz ihrer Präsente

Gott zuzufächeln bestrebt sind. Bei tataban-Gaben sind
die Gesten gerade umgekehrt: Der Feiernde schwenkt die
Hände gegen seine Brust zu (nalab). Damit drückt eine
Person ihr Verlangen darnach aus, daß der Allmächtige
sie nach der Beseelung der dargereichten Präsente segne,
sich ihr zuwende und sie durchdringe. Die Gottmanifestationen

werden gebeten, in spezifischen Körperorganen

Platz zu nehmen (vgl. unten), um so das Handeln der
Menschen von innen zu lenken.

(4) Upacara muspa (beten)
Falls die Betzeremonien bereits im Anschluß an das ma-
biakalastattfinden, bitten die Gläubigen, daß Gott Zeuge
der Durchführung ihrer Feier im Lebenslauf sein möge.
Muspa, die erst im Anschluß an das nalab (vgl. oben)
erfolgen, sind aufdie Kontaktnahme mit dem Allmächtigen

und den vergotteten Ahnen ausgerichtet.
Abgeschlossen wird dieser Teil mit der Bitte um die Gewährung

von Weihwasser und um die Zusprechung von wija
(andere Orthographie: bija). Bei diesen handelt es sich

um gewaschene, unversehrte Reiskörner, die in
Sandelholzwasser oder in Wasser, versehen mit wohlriechenden
Blütenblättern, eingeweicht worden sind. Weihwasser
und Reiskörner werden dreimal verteilt und die wija
zwischen die Augenbrauen sowie aufdie Brust geklebt und
auf die Zunge gelegt. In letzterem Fall werden sie

anschließend verschluckt. Balinesen betrachten wija als

Symbol vom Gott der Kleinkinder (Dewa Kiimara) oder
der Göttin der Fruchtbarkeit (Dewi Sri). Wie man sich

von der Saat Früchte erhofft, so erwarten Gläubige von
den genannten Gottmanifestationen, daß diese aufdie
feiernden Personen bzw. ihr Territorium ausstrahlen und
somit Glück und Segen gewährleisten mögen. Nach
Verabreichung der wija binden sich die Gefeierten weißes
Garn ums Handgelenk oder legen solches über die als Si-
ifo-Tor (Siwa duara) bezeichnete Fontanelle.

2.3 Der menschliche Körper
als Ausdruck des balinesischen Weltbildes

Anhand der folgenden Schemata soll die balinesische
Perzeption des menschlichen Körpers als Ebenbild des

Universums und Südbalis verdeutlicht werden. Das

Vierersystem nimmt Bezug aufdie Achse bergwärts/meer-
wärts (in Südbali ± Nord-Süd entsprechend) und der
Richtung West-Ost. Falls die Windrose gemäß dem 45°-

Prinzip unterteilt wird, resultiert entsprechend ein

Achtersystem. Da die angesprochenen Richtungen immer
von einem Mittelpunkt ausstrahlen, der die einzelnen
Wertladungen integral zusammenfaßt, erweitern sich die
jeweiligen Systeme um das Zentrum auf fünf bzw. neun.
Die acht Manifestationen von Siwa als Allmächtigem
werden als die «Acht Wächter der Richtungen» (astaloka-
pala) bezeichnet. Man beachte, daß dem Tempelkomplex
von Besakih eine Doppelfunktion zufällt: einerseits als
Sitz des Wächters über die Richtung Nordosten und
andererseits als Synthese der astalokapala.

156



Mahadewa (gelb)-

Wisnu (schwarz)

Siwa
(funffarbig)

-Iswara (weiss) PuraBatukau-

Pura Batur Ulun Danu

Pura
Bcsakih

Pura Bukit
Lempuyang

Brahma (rot) Pura Andakasa

Fig. 1 Die Fünf Götter und die Fünf Farben (panca dewata Fig. 2 Den Fünf Göttern zugesprochene Tempelstätten
und panca warna). (pura).

Galle (amcm) Wisnu (schwarz)

Sangkara (grün) Sambu (blau)

Nieren (ungsilan) tumpuking au* Herz (papasuh) Mahadewa (gelb) -

Rudra (orange)

Leber (Mi)

Siwa
(vielfarbig)

Brahma (rot)

-Iswara (weiss)

Maheswara (rosarot)

Fig. 3 Sitzplatz der Fünf Götter im menschlichen Körper Fig. 4 Die Neun Götter und die Neun Farben (nawa dewata
' Tumpukingati (bai.) bzw. tumpukan ati (ind.) beinhaltet - frei bzw. nawa sanga und nawa warna).
übersetzt - «oberhalb der Leber». Es wäre abzuklären, ob es
sich bei dieser zentralen Stelle um den Solarplexus handelt.

Pura Batur Ulun Danu

Pura Gunung Mangu Pura Besakih

Galle (ampra)

Milz (limpa) Zwerchfell (inebani

PuraBatukau- Pura
Besakih

Pura Uluwatu

Pura Bukit
Lempuyang

Pura Goa Lawah

Nieren (ungsilan) tumpuking ati •

Därme (usus')

-Herz (papasuhl

Lunge (paparu)

Pura .Andakasa Leber (ati)

Fig. 5 Den Neun Göttern zugesprochene Tempelstätten. Fig. 6 Sitzplatz der Neun Götter im menschlichen Körper.

157



2.4 Übersicht über die Zeremonien im Lebensablauf

Manusa yadnya umfassen die Zeitspanne vom fötalen
Zustand bis und mit der Verheiratung, die Phase also, in
der die Eltern die Verantwortung für ihre Kinder zu

tragen verpflichtet sind. Nach der Vermählung ihrer Söhne
und Töchter sind Mutter und Vater der rituellen
Sorgepflicht diesen gegenüber enthoben. Von diesem
Zeitpunkt an obliegt der nachrückenden Generation die

Fürsorge um ihre alternden Eltern und nach deren Ableben

die Durchführung arfo/gemäßer Purifikationsrituale
(pitra yadnya).

Eine vollständige Sequenz der ritesdepassageumfattl
folgende, meistens im Familienhof und in dessen Familientempel

durchgeführte Zeremonien":

(1) Heirat (masakapan)
(2) Schwangerschaft (magedong-gedongan)
(3) Geburt
(4) Nabelschnurabfall (kepus puser)
(5) Zwölftagefeier (ngrorasin)
(6) 42-Tage-Feier (tutug kambuhan)
(7) Dreimonatsfeier (105-Tage-Feier: nelubulanin)
(8) erster Geburtstag (210-Tage-Feier: ngotonin)
(9) erstes Zahnen (ngempugin)

(10) erster Milchzahnausfall (maketus)
(11) durchlochen der Ohrläppchen
(12) erwachsen werden (munggah deha/ieruni)
(13) Zahnfeilung (mapandes)

Aus dieser Vielfalt sollen im folgenden einige Zeremonien

genauer beschrieben und deren Hintergründe erläutert

werden.

2.4.1 Heirat

Mit der Vermählung bezeugen zwei Menschen vor Gott
und ihrer Gemeinschaft, daß sie sich als Mann und Frau
zu verbinden, in Zukunft einen gemeinsamen Haushalt
zu fuhren und zusammen die Konsequenzen ihres
Handelns zu tragen gewillt sind. Beim Eintritt in diesen neuen
Lebensabschnitt ändern sich Rollen und Status insofern,
als der Mann erst als Familienvorsteher vollberechtigtes
Mitglied actapolitischer Organisationen wird, die Frau

gemäß patrilinearer Wohnfolgeordnung in den Hof ihres
Mannes zieht und von nun an als Mitglied der dortigen
Familie gilt. Aufweiche Arten Ehen auch immer
eingegangen werden - sei es auf Initiative der Eltern, sei es

durch adatgemäüe Fluchtheirat, bei der sich das Paar
elterlicher Bevormundung entzieht - haben Eheschließungen

wie andere Übergangszeremonien Purifikationscha-
rakter. Doch nicht nur die Ehewilligen werden durch den

Brahmanenpriester gereinigt, sondern auch die Wächter
des väterlichen und mütterlichen «Samens» (kama jaya
bzw. kama ratih). Ziel jeder balinesischen Heirat ist es

nämlich, Kinder zu zeugen und - wenn immer möglich -
die Kontinuität der Patrilinie zu gewährleisten. Kinder
sind nicht zuletzt auch deshalb erwünscht, weil sie

dereinst nach dem Ableben ih rer Eltern die für die Befreiung

deren Seelen und die Wiedergeburt unerläßlichen
Töten- und Seelenreinigungsrituale durchführen können
(ramseyer 1985: 203). Das Paar, dessen sexuelle
Beziehungen durch die Heiratszeremonie legitimiert worden
sind, erhofft sich von Purifikationsritualen für Spermien
und Eizellen (madengen-dengen), daß übelwollende buta
kala davon absehen, eine Befruchtung zu verhindern,
und daß der sich entwickelnde Fötus zur Aufnahme
einer reinen Seele fähig sei. Sollte eine Zeugung ohne
vorheriges madengen-dengen-Zeremonia\ erfolgt sein, wird
die resultierende Frucht als minderwertig betrachtet, und
der Säugling läuft Gefahr, zum mißratenen Kind (rare
dia-diu) zu werden.

Zwischen Familien verwandter oder sich verbunden
fühlender Brautnehmer- und Brautgeberfamilien abgesprochene

Heiraten gelten in den Augen vieler Balinesen
zufriedenstellender als solche zwischen «Fremden». Denn
Status- und Titelrivalitäten zwischen Kasten, deren Sub-

kategorien, Geschlechter- und Tempelverbänden sind
aufBali oft Quell von Konflikten, die dann besonders
gravierende Ausmaße annehmen können, wenn Heiraten
als statusgefährdend bzw. als den Ahnen mißfallend per-
zeptiert werden (ramseyer 1985: 205 f.). Ursprünglichem

adat gemäß intolerabel sind beispielsweise Heiraten

hochkastiger Töchter mit kastenniedrigen Söhnen.
Gerechtfertigt wird diese Norm mit der Metapher, daß
der Same des Mannes - wie das Wasser - ausschließlich
von «oben nach unten» fließen könne, mit anderen Worten,

daß es einem Manne nur zustehe, Töchter gleichen
oder niedrigeren Ranges zu ehelichen. Nichtadelige
Balinesen, die sich anmaßten, hochkastige Frauen zu heiraten,

hatten früher die Kapitalstrafe zu gewärtigen. Wenn
auch ada/bedachte Balinesen zu bedenken geben, daß
arrangierte Heiraten weniger aus Gründen der Allianzbildung

zwischen verwandten bzw. befreundeten Familien
erfolgen würden, sondern vielmehr in der Absicht, die
etablierte soziale und - damit verbunden - die kosmische
Hierarchie zu wahren (boon 1976: 192), verweisen andere

Inselbewohner doch ebenso auf damit verknüpfte
handfeste Vorteile. Falls nämlich eine Töchter in eine
fremde Brautnehmerfamilie einheiratet, verläßt sie nicht
nur ihre Herkunftsfamilie und gibt die Zugehörigkeit zu
deren Ahnengruppe auf, sondern sie muß ebenso auf
elterliche Erbanteile verzichten. Drastisch kommt dies im
balinesischen Sprichwort zum Ausdruck, das eine (ihr
Nest verlassende) Krähe ihre Eier aufgebe («goak ngalu-
hin taluh») Sofern nicht im Verband der Großfamilie
heiratend, bedeutet die Eheschließung einen entscheidenden

Einschnitt in das Leben einer Balinesin, nämlich die
Ablösung aus ihrem Familienverband. Deshalb bedürfen
die vorausgegangenen Vermählungsfeiern - denen die
Brauteltern fernbleiben mußten - einer Abschlußzeremonie

(majauman), bei der die Neuvermählten formell
den Familienhof und den Ahnenschrein der Brauteltern
besuchen, deren Segen erbeten und bei der die Tochter
aus ihrem Tempelverband verabschiedet wird
(ramseyer 1985: 208).

158



2.4.2 Feier zur Schwangerschaft

Adatgemäß sollte diese Zeremonie zwischen dem sechsten

Monat der Schwangerschaft und der Geburt stattfinden.

Die Festlegung aufdiesen Zeitabschnitt trägt der
balinesischen Sicht der Entwicklung der befruchteten
Eizelle zum Embryo und zum Fötus Rechnung: Sechs
balinesische Monate (zu 35 Tagen) nach der Empfängnis
habe der Fötus bereits die Gestalt eines - wenn auch
noch sehr kleinen - Menschen angenommen, dessen

Körper nun rasch größer und dessen Formen immer
prägnanter würden.
Gemäß balinesischer Auffassung wird jeder Mensch von
den Vier Geschwistern (kanda mpat;syn. catursanakjbe-
gleitet, im Falle von Männern von vier Brüdern, im Falle

von Frauen von vier Schwestern. Sie verkörpern Kräfte,
die in magischer Beziehung zum Menschen stehen und
ihn nicht nur zu Lebzeiten, sondern auch nach dem Tod

begleiten. Je nach Behandlung, die der Betreffende
seinen Vier Geschwistern zukommen läßt, können sie ihm
Nutzen bringen oder Schaden stiften (hooykaas 1974:

45, 98, 124; weck 1976: 52-62). In ersterem Fall werden
sie als Manifestationen Gottes perzeptiert, in letzterem
nehmen die kanda mpat Gestalt von Dämonen an. Je

nach ihrem Charakter und je nach Lebensabschnitt
ändern sie ihre Namen und ihren Sitz im Körper. Die
Herleitung dieser komplexen und oft auch widersprüchlichen

Zuordnungen fußt auf Informationen von ida
wayan kompiang (dem späteren ida padanda manuaba)
aus Budakeling, ergänzt durch Übersetzungen und
Analysen relevanter Lonlartexle der beiden Forscher hooykaas

(1974) und weck (1976).
Ausgehend vom Gedanken, daß die Geschwister bereits
in den Spermien des Vaters bzw. den Eizellen der Mutter
vorhanden sind, werden die Samenwächter väterlicherseits

als Geschmack und Farbe, diejenigen mütterlicherseits

als Geruch und Gestalt betrachtet. Nach deren
Verschmelzung im Eileiter und der anschließenden Fixierung

in der Gebärmutter umsorgen die folgenden Vier
Mütterlichen Helferinnen das Embryo:

Nabelschnur*
fhanahl

Plazenta (ari-ari)

¦ tumpuking ati -
Fruchtwasser

"fyeh nvom)

Blut (geüh: rah)

Fig. 8 Die Vier Geschwister des Fötus.
* Anstelle der Nabelschnur werden auch vernix caseosa
und/oder Eihäute (lamas bzw. lamad) genannt.

Dabei postulieren Balinesen die Plazenta und das

Fruchtwasser als vom Vater, das Blut und die
Nabelschnur als von der Mutter stammend. Diese Deutung
stimmt mit der uranischen Wertung von Männern
(bezüglich Makrokosmos: Richtung Berg bzw. Sonnenaufgang)

und der chthonischen Einstufung von Frauen
(Richtung Meer bzw. Sonnenuntergang) überein.

Muskeln (otoO*

Fleisch (isi)- _Knochenmark_
(sumsum)

Blut Cgsüh; rah)

-Haut (kulit)

Fig. 9 Die Vier Geschwister bei vollendeter Reife des Fötus
(gemäß IDA WAYAN KOMPIANG).
"Anstelle der Muskeln postulieren andere Quellen die Adern.

Babu Kakered Schwarzer Buta (h. ireng)

Babu Ugian - IRare
Banah*

-Babu Lambana
Gelber Buta
(b. kuning)

Fünffarbiger Buta
(h. manca warnaT

Weisser Buta
"(h. puüh)

Babu Abra Roter Buta (b. hang)

Fig. 7 Die Vier Mütterlichen Helferinnen (babu) des Em- Fig.10 DieVierDämonischenGeschwisterdesMenschen.
bryos.
* / Rare Banah «Nabelschnurkind»; andere Benennung:
/ Legeprana.

159



Die Vier Göttlichen Geschwister des Menschen entsprechen

den in Fig. 1 festgehaltenen panca dewata.

Gaben während der Schwangerschaft werden sowohl der
werdenden Mutter als auch dem Fötus zugesprochen. So

umfaßt das idam-idaman ein Gericht unreifer, saurer
Früchte an pikanter Sauce (gelegentlich auch sehr süße

Speisen), nach denen einer in der Frühphase Schwangeren

besonders gelüstet. Beim madegong-gedongani gelten

Gebete und upakara in erster Linie dem Fötus,
verbunden mit der Hoffnung, daß der Nachkomme zu einem
würdigen Glied der Gesellschaft heranwachse und die
Erwartungen seiner Eltern erfülle. Da im Gedankengut
der Balinesen sich der Lebenswandel der werdenden
Mutter im Charakter ihres Kindes niederschlägt, wird sie

in dieser Phase angehalten, streng darauf zu achten,
schlechte Gedanken, Worte und Taten zu meiden und
sich an beispielhaften Vorbildern zu orientieren. In adeligen

Kreisen wird die Schwangere ermuntert, Geschichten

aus dem Mahabharata zu lauschen, in der Hoffnung,
daß sich der edle Charakter der Helden auf ihre Kind
übertrage. Dem Vater wird geraten, besonders während
dieser Phase aufEintracht in der Familie bedacht zu sein.

Bei Zeremonien Hochadeliger leitet ein mit der Familie
verbundener Brahmanenpriester das gottbezogene Ritual

im Familientempel der Feiernden. Der padanda segnet
das Paar und weiht die für die nachfolgenden Handlungen

nötigen Utensilien. In Karangasem werden vor der
Eingangspforte zum Tempelgeviert dreimal zwei Zweige
des Erythrina-Baumes (dadapf in den Boden gesteckt
und in Brusthöhe mit Fäden verbunden. An den oberen
Zweigenden werden mit Wasser gefüllte Blätterbecher
befestigt, in denen Fischchen oder Krebschen schwimmen.

Die Schwangere hat vorerst dreimal in gebückter
Haltung unter den gespannten Fäden hindurchzugehen,
Symbol dafür, daß Mutter und Kind willens sind, den
Drei Lehrern der Weisheit (irigurii wisesa): Eltern, Lehrern

und dem Herrscher (bzw. der Regierung) Respekt zu
zollen. Beim vierten Durchgang hat die diesmal aufrecht
Gehende mit ihrem Oberkörper die Fäden zu zerreißen:
Wenn immer im Leben Eltern und Kindern sich Hindernisse

in den Weg stellen mögen, sollen sie zielstrebig aus
dem Weg geräumt werden. In der Folge schlitzt der Vater

mit einem zugespitzten Bambusstecken die Blätterbecher

auf, deren Wasser mit den darin enthaltenen
Tierchen auf den Boden platscht: So leicht wie Wasser und
Fischchen ihren Behälter, so mühelos sollen bei der
Geburt Fruchtwasser und Baby den Mutterleib verlassen.
Ähnliches Gedankengut kommt darin zum Ausdruck,
daß die zuvor den buta kala präsentierten Opfergaben

so in den Fluß geworfen werden, daß sie «kopf-

voran» weggeschwemmt werden, in der Lage also, in der
eine Normalgeburt stattfindet.

chthonisch perzeptierte «Haus im Westen» (baie dauh),

wo sie - getrennt von ihrem Ehepartner - bis zum 42. Tag
nach der Geburt verweilen muß. Wohl in keiner anderen
Zeremonie kommt die Bedeutung der Vier Geschwister
derart ausgeprägt zum Ausdruck. Balinesen erzählen,
daß sich ein Kind im Mutterleib so wohlgeborgen und

glücklich fühle, daß es gar kein Verlangen spüre, diesen

zu verlassen. Dessen sei sich der Gott der Kleinkinder
(Sang Hyang Rare Kumara) bewußt geworden und hätte
deshalb dem Säugling versprochen, ihm vier Begleiter
zur Seite zu stellen: Beim Eintritt ins Leben würde ihm
das Fruchtwasser die Türe öffnen, Blut und Fettschicht
(vernix caseosa) würden ihn zur Linken und Rechten
schützen, und die Plazenta würde «von hinten stoßen»

(anandakusuma 1986: 25 f.). Unter diesen Vier
Geschwistern ist die Nachgeburt das bedeutendste und
ersetzt in vielen Gedenkfeiern stellvertretend auch die drei
anderen. Nach der Geburt wird die Plazenta sorgfältig
gewaschen, in wohlriechendem Wasser gespült und
zusammen mit einem Blumengebinde und chinesischen
Lochmünzen als Ritualgeld sowie Fasern der Arenga sac-

charifera in ein weißes Tuch gehüllt und in eine zweigeteilte

Kokosnuß gelegt. Mittels magischer Formeln werden

die Vier Geschwister beschworen, ihren Platz zu
wechseln, vom Fruchtwasser in die Galle, von der Vernix

caseosa ins Herz, vom Blut in die Leber und vom Mutterkuchen

in die Milz. Mitsamt Inhalt wird die Kokosnuß

vor der Türe zum Haus der Geburt begraben: links
davon, wenn das Neugeborene ein Mädchen ist, rechts
davon im Falle eines Knaben. So wird die Plazentaals
Ausdruck des Mikrokosmos dem Makrokosmos zurückerstattet.7

Über das Plazentragrab werden sauber
geschrubbte, kopfgroße, schwarze Steine gelegt, damit der

beerdigte Mutterkuchen von Störungen verschont bleibe.

Pragmatisch urteilende Balinesen rechtfertigen diesen

Grabschutz damit, daß so streunende Hunde und
Schweine nicht an die Plazenta gelangen könnten. Neben
den Steinen in den Boden gesteckte stachelige Pandan-
blätter dienen der Abwehr schwarzmagischer Einflüsse,
welche die körperlich als unrein gewertete Mutter zu
bedrohen trachten. Kokosfasermäntel und Weihrauchstäbchen

werden angezündet, um mit dem Rauch blutrünstige

Dämonen abzulenken. Ähnliches wird mit einem
Gewürzwasser enthaltenden Bananenblattbecher
angestrebt, mit dessen Wasser die durch Blut und Nachgeburt
befleckten Hände gewaschen werden. Aufschlußreich ist
unter anderen ein Präsent, bestehend aus Ingredienzien
eines vollständigen Betelbissens: Sirihblätter (Piper belle),

Betelnuß (Areca catechu), Gambir (Uncaria gambir),
Kalk und Kautabak. Diese Gabe soll gemäß Information
meiner Gastgeber den im Neugeborenen inkamierten
Ahnen willkommen heißen.

2.4.3 Geburt

Noch vor der Geburt wechselt die Hochschwangere vom
Pavillon, den sie normalerweise mit ihrem Mann teilt, in
das «Haus der Unreinheit», so beispielsweise in das

2.4.4 Nabelschnurabfall

Nach balinesischer Auffassung ist am Tag des
Nabelschnurabfalls die Plazenta bereits verwest. Deshalb stehe

nun die Nabelschnur als letzter materiell existierender
Vertreter der Vier Geschwister im Zentrum des Gesche-

160



hens. Zusammen mit scharfen Gewürzen wird sie in ein
neues weißes Tuch gewickelt und anschließend über dem
Schlafplatz des Säuglings in der uranisch gewerteten
Richtung bergwärts (kaja) aufgehängt. Da die Mutter
noch immer nicht frei ist von «unreinem Ausfluß», müssen

Dämonen (leak) vom fatalen Geruch abgelenkt werden.

Dies geschieht nicht zuletzt mit einem Amulett, das

stark riechende Gewürze (so u.a. Knoblauch) enthält
und von Mutter und Kind bis zum 42. Tag nach der
Geburt in einem Armband aus Garn um das rechte Handgelenk

getragen wird. Gleichzeitig soll der Talisman vor
Krankheiten jeglicher Art schützen. Auf dem Opferaltar
über der Wiege des Säuglings werden bis zu dessen

erstem Geburtstag (d. h. bis zum 210. Tag nach der Geburt)
täglich kleine Gaben dargereicht. Über dem Plazentagrab

ist ein Bambusaltar (sanggah cucuk) errichtet worden,

auf dessen Plattform auch die Vier Geschwister
ihren Anteil an der Säuglingsnahrung (bauten jolang, so

z. B. einige Tropfen Muttermilch) erhalten. Gemäß

anandakusuma(1986: 14) wechseln nun die kanda mpat
ihre Namen wie folgt:

I Mohakir

I Salahir- I Tutur-
menget

I Mahakir

-I Selabir

Fig. 11 Die Vier Geschwister am Tag des Nabelschnurabfalls.

2.4.5 Zwölftagefeier

Mit der Überreichung von Präsenten an den Gott der
Kleinkinder bitten die Eltern für ihr Neugeborenes um
Wohlfahrt, langes Leben und um den Schutz des

Allmächtigen. In Karangasem sollen weitere kleine upakara
Gott gütig stimmen und es der Mutter erlauben, die
«zwölftägige Schwelle ihres Leidens» zu überschreiten.
Dieser zeremonielle Akt entspricht gleichzeitig einer
ersten - wenn auch noch nicht definitiven - Purifikation
der Mutter. Gelegentlich ziehen Feiernde einen balian
bei, dem die Fähigkeit zugeschrieben wird, sich mit
Verstorbenen in Verbindung setzen zu können. Er wird gebeten,

den Ahnen zu benennen, der im Kleinkind inkar-
nierte. Dabei ist es nicht unüblich, daß ein und derselbe
Vorfahre als bereits in anderen Kindern wiedergeboren
betrachtet wird. Nachdem dem Baby bei seiner Geburt

automatisch der Geschlechtsindikator und die
Geburtsfolgebezeichnung zugesprochen worden sind, erhält der
Säugling an seinem zwölften Lebenstag seinen Eigennamen,

den er bis zur Mutter- bzw. Vaterwerdung beibehält
und dann erneut ändert.s

2.4.6 42-Tage-Feier

42 Tage nach der Geburt hat die Zeitspanne der durch
das Gebären bedingten körperlichen Unreinheit der
Mutter ein Ende gefunden. Denn die Zeit der Enthaltung
bzw. Schonung (kakambuhan) ist nun vorüber, und die
Frau darfdas Haus der Entbindung verlassen und wieder
mit ihrem Mann zusammen wohnen. Da nun keine
Gefahr mehr besteht, daß blutgierige Dämonen die Mutter
heimsuchen, kann das Amulett zur Abwehr der Vampire
entfernt werden (inegal kakambuh: «das Amulett
aufschneiden»). Nach absolviertem Reinigungsritual ist es

ihr erlaubt, wiederum die Küche und den Familientempel

zu betreten sowie an allen Aktivitäten der
Dorfgemeinschaft teilzunehmen. In der Küche erhält Batara
Brahma rotfarbene Opfergaben. Am Badeplatz, wo sich
die bis anhin unreine Mutter zu waschen pflegte, wird
Batara Wisnu(dzfu. a. auch über das Wasser gebietet)
beschenkt und im Familientempel Batara Guru bedacht.
Gemäß adat von Karangasem wird der Säugling an
diesem Tag erstmals nach seiner Geburt gebadet und somit
die Voraussetzung zu dessen Teilnahme an gemeinsamen
Gebeten im Familientempel und zum Empfangen von
Weihwasser geschaffen.

Nebst dem angesprochenen Purifikationscharakter für
Mutter und Kind nimmt die Feier aber auch Bezug auf
die Verabschiedung von den 108 Kräften (nyama bajang),
welche zuvor den Vier Geschwistern geholfen haben,
den Fötus im Mutterleib heranreifen zu lassen, nach der
Geburt nun aber nicht mehr als Beschützer auftreten,
sondern im Gegenteil das Wohlbefinden des Neugeborenen

gefährden. Um die bajang an ihren Ursprungsort
zurückzuweisen, werden sie mit bauten pacolongan
bedacht. Auffällend ist dabei vor allem eine Gabe, die als

Abgeltung für bajang colong bestimmt ist, nämlich zwei
Küken (je ein weibliches und ein männliches), von denen

gewissenorts angenommen wird, daß sich der genannte
bajang mit diesem Präsent dann besonders zufriedengestellt

fühle, wenn die beiden Hühnchen zuvor gestohlen
worden sind und ihm dann gebacken als Wegzehrung
gereicht werden. Erhofft wird damit, daß einerseits bajang
colongund seine Gefährten sich endgültig davonmachen
und von nun an das Baby nicht mehr durch ihre Präsenz

stören. Andererseits soll der vorangegangene Akt die
Begierde zu stehlen im späteren Leben des Kindes dämpfen.

2 4.7 Dreimonatsfeier

Drei balinesische Monate zu 35 Tagen nach der Geburt
wird der Säugling zum Kind und darfvon nun an, getragen

von den Eltern (im Falle eines Knaben vom Vater, im

161



Falle eines Mädchens von der Mutter), den Familienhof
verlassen. Der anläßlich der Zwölftagefeier zugesprochene

und bislang in der Familie geheimgehaltene
Rufname des Kindes wird jetzt allen Anwesenden offiziell
verkündet und somit legitimiert. Von nun an heißen die
Vier Geschwister: BanaspatiRaja, Anggapati, Marajapali
und Banaspati.

Banaspati Raja

Branaspati - - Kala Mretiu* -Anggapati

Marajapaü

Fig. 12 Pancamahabuta.
' Kala Mretiu - Gott des Todes. Anstelle von Kala Mretiu wird
auch Siwa genannt.

dem Raum abgeleitet werde, könne aber auch alles wieder

in die göttliche Leere verschwinden: die Erde im Wasser,

das Wasser im Feuer, das Feuer im Wind und letzterer
im Raum.
Da der menschliche Körper nicht nur Ebenbild der Großen

Welt, sondern mit ihr eins ist, nehmen die Pancamahabuta

auch Besitz vom Menschen und verlassen ihn
nach dem Tod wieder. Sie sind seine körperlichen und

psychischen Charakteristika, seine Sinne und
Leidenschaften.

Makrokosmos Mikrokosmos

Raum

Wind; Luft

Feuer; Licht

Wasser

Erde

< - > Schädel

Atem

Augen

Zunge

Haut

< >

< >

Fig. 14 Pancamahabuta im Makrokosmos und im
Mikrokosmos (WECK 1976: 64).

Die Pancamahabuta (inkl. Zentrum) machen die Fünf
Wesenheiten der Großen Welt aus, wobei hier deutlich
wird, daß der genuin balinesischen Vorstellung der kanda

mpat nun ein indischer Raster, übernommen aus dem
Mahabharata-Epos, zugrunde gelegt worden ist.

Wasser (aEah)

Bei der Auflösung des Körpers geht die Haut in die Erde
über, die Zunge ins Wasser, die Augen ins Feuer, der Atem
in den Wind und der Schädel in den Raum. Wenn die
Fünf Wesenheiten des menschlichen Körpes inexistent
geworden sind, sind sie Erde, und die Erde verschwindet
im Wasser, das Wasser im Feuer, das Feuer im Wind und
der Wind im Raum (weck 1976: 64).
Die Pancamahabuta treten über bestimmte Körperteile
in den Menschen ein (1), nehmen dort Sitz (2) und
verlassen ihn über andere Organe wieder (3).

Erde (pertiwi) -
Himmel; Raum^_

fakasa)

Feuer; Licht (teia)

-Wind; Luft (havu)

Fig. 13 Die Fünf Wesenheiten des Makrokosmos.
* Der Raum wird als «göttliche Leere» bezeichnet.

1) Nase
2) Nieren -

3) Augen

1) Ohren
2) Galle
3) Nase

1) Haarspitzen
- 2) Herzbeutel -

3) Fontanelle

1) Augen
-2) Herz
3) Mund

Laut weck (1976:62 ff.) fußt die Perzeption aufdem
indischen Schöpfungsmythos, der davon ausgeht, daß Sang
HyangSunia vor der aktiven Phase der Schöpfung vorerst
in der Leere die aufdem Lotus schwebende göttliche
Einsamkeit (den Raum) schuf, und aus dem Raum der Wind,
aus dem Wind das Feuer, aus dem Feuer das Wasser und
aus diesem die Erde entstanden sei. Gleich wie alles aus

1) Mund
2) Leber
3) Ohren

Fig. 15 Eintrittstellen, Sitzplätze und Austrittsorte der
Pancamahabuta im menschlichen Körper (gemäß Informationen

von I.WKOMPIANG 1972; HOOYKAAS 1974: 106;
WECK 1976: 47, 61).

162



Wenn immer möglich, wird zur Durchführung der
Dreimonatefeier ein Priester eingeladen, der wirksames
Weihwasser zuzubereiten weiß und die Zeremonien leitet.

Letztere sind nach den zuvor hauptsächlich
körperbezogenen Reinigungen nun in der nyambutin-Feier stärker

aufdie Seele ausgerichtet. Gewisse Handlungen nehmen

Bezug auf den Entwicklungsstand des Kleinkindes,
wie z. B. das Sitzenlernen. Beim upacara luun di pane
etwa wird das Kleinkind von der es tragenden Frau dreimal
aufeine Tonschüssel (pane) gesetzt, dann in elfArten von
wohlriechenden Blumen enthaltendem Wasser gebadet,
wie auch das Haar des Kindes gewaschen wird. Diese
Aktivitäten sind in das Zeremoniell des dreimaligen
«Umschreitens des steinernen Mörsers» eingebettet, bei
dem die Begleitpersonen in Stoffreste gekleidete und mit
menschlichen Figuren bemalte «Puppen» aus Kürbis, aus
dem Kolben der Bananenblüte, aus Palmblattrippen,
Rindenstücken, Eiern, Steinen usw. tragen. Die Figuren
haben die Funktion von Wechselbälgen, mit denen
potentielle Störefriede vom «echten» Kind abgelenkt werden

sollen. Sie werden sogar vor den Priester gebracht
und von diesem zum Schein purifiziert.
In einem irdenen Topf, der inmitten eines mit Blumen
und Blättern verzierten symbolischen Gärtchens steht,
sind Fischchen, Garnelen, Reishalme, aber auch
Geldstücke und Schmuck aller Art enthalten. Mit dem, was
das Kind mit seinen Händchen zuerst ergreift - so will es

das Orakel - wird es zeitlebens gesegnet sein. Anschließend

wird dem nun mit Schmuck aller Art versehenen
Säugling ein geflochtener Hahnenkorb übergestülpt, wo
ein Küken den Schmutz von der Stirn des Säuglings pik-
ken soll. Nachdem das gefeierte Kind vor den Priester
geführt und mit Weihwasser besprenkelt worden ist, schneidet

dieser dem Kind die Haare, streng darauf achtend,
daß ein die Fontanelle bedeckender Haarbüschel (jam-
/5o(J übrigbleibt. Wohlhabende Familien kleben gelegentlich

auch ein goldenes Medaillon über diese besonders
gefährdete Stelle ihres Jüngsten. Bevor die Feiernden nun
im Familientempel das Yadnya-K\\ua\ abschließen und
sich einen Langgrashalm (Imperala cylindrica) um die
Stirn binden, sind die zur Mokierung niederweltlicher
Störefriede verwendeten Wechselbälge bereits außerhalb
der Mauer des Familienhofes weggeworfen worden.

2.4.8 Feier des ersten Geburtstags

Ist das Kind 210 Tage, d. h. gemäß javanisch-balinesischem

Kalender ein Jahr alt geworden, findet die erste
Geburtstagsfeier statt. Mit der Darreichung von panebus-
an oton-Gaben erhoffen sich Balinesen die Wiedergutmachung

von Fehlern, begangen in den Vorleben, und
drücken ihren Wunsch nach Vervollkommnung aus. Im
Rahmen dieses Anlasses erfolgt oft der erste vollständige
Kahlschnitt der Haare. Er zielt auf die Reinigung der
Fontanelle ab. Ist ein erster Haarschnitt bereits während
der Dreimonatefeier durchgeführt worden, wird nun
auch der jambot entfernt. Drei Tage nach der Zeremonie
wird das geschnittene Haar hinter dem Ahnenschrein

oder an einem anderen als günstig erachteten Ort vergraben.

Nachdem der Säugling anläßlich der 105-Täge-Zeremo-
nie erstmals aufden pa/;e(siehe oben) gesetzt worden ist,
darf das Kind nun zum ersten Mal mit seinen Füßen mit
dem Boden in Berührung gelangen. Bis zu diesem
Zeitpunkt mußte das Jüngste immer getragen werden, um es
als «Ebenbild Gottes» (maraga dewa) nicht mit dem
«Schmutz der Erde» in Kontakt kommen zu lassen. Zur
Vorbereitung des jetzt zum «vollen Menschen» gewordenen

Kindes wird Mutter Erde (Ibu Pertiwi) um Erlaubnis
zur Durchführung des Bodenberührrituals gebeten,
wirkt diese Göttin doch als Gegenkraft zur an und für
sich chthonisch bestimmten Sphäre. Die Stelle, wo die
Füße erstmals mit der Erde in Kontakt kommen, wird
sorgfältig mit einem BedawangNala markiert, d. h. mit
einer Fabelgestalt in Form einer mit einem Rüssel versehenen

Schildkröte, um die sich zwei mythologische Schlangen

winden. Sie symbolisiert das Fundament der Welt
und findet sich z. B. auch am Sockel von Tempelschreinen.

2.4.9 Feier des Erwachsenwerdens

Mit dieser Zeremonie wird dem Heranwachsenden der
Übergang vom Kindesalter zum Erwachsenen vor Augen
geführt. Er soll sich bewußt werden, daß er von nun an
dem Einfluß von Sang Hyang Semara und Sang Hyang
Ratih unterliegt.9 Als Zeitpunkt für das «Erwachsenwerden»

von Mädchen wird die erste Menstruation, für Knaben

(wenn für sie diese Feier überhaupt durchgeführt
wird) der Stimmbruch als geeignet erachtet. Die gefeierte
Person löst sich vom Kindesdasein, verbringt als

Übergangsphase 24 Stunden (früher drei volle Tage) in einem
dunklen Raum in Klausur, wird - anschließend ans Licht
tretend - in die Welt der Erwachsenen integriert und
Schritt um Schritt mit dem geschlechtsspezifischen
Rollenverhalten vertraut gemacht. Letzteres beinhaltet
beispielsweise die strikte Geschlechtertrennung bei spielerischen

Betätigungen, bestimmten Arbeiten und vor allem
bei religiösen Verpflichtungen. Als Kinder von ihren
Eltern umsorgt und erzogen, beginnen Jugendliche ihr
Handeln zunehmend eigenständiger zu bestimmen.
Während ihrer bewegten Phase der Verunsicherung und

körperlicher Versuchungen benötigen Pubertierende
göttlicher Führung, die Semara Ratih9 anvertraut wird.
Die «Heirat» mit dieser Gottheit führt zu neuen
Erfahrungshorizonten. Gebete an Semara Ratih und an die
Widiadara und Widiadari (männliche bzw. weibliche
Nymphen als Begleiter von Semara Ratih) sind mit der
Bitte verbunden, daß göttliche Kräfte die körperlichen
Begierden ausbalancieren mögen, die Person aber gleichzeitig

begehrenswert und in der Liebe glücklich werden
lassen.
Daß sich die Feier vor allem an Töchter richtet, ist weniger

der Tatsache zuzuschreiben, daß sich bei diesen der
«Zeitpunkt des Erwachsenwerdens» (menek kelih)
eindeutiger als bei Knaben bestimmen läßt, als vielmehr mit

163



der Wertvorstellung verknüpft, daß das moralische
Verhalten einer Frau das Image der Familie stärker beeinflusse

als das Verhalten eines Mannes.10 putra (1974/2:42 f.)
begründet die Wertung der Frau als Gradmesser für das

Ansehen einer Familie mit Versen aus den im Mahabha-
rata enthaltenen Bhagwad Gita:

«Wenn eine Familie am Zerfallen ist,
stirbt ihre Moral;

wenn ihre Moral stirbt,
beherrscht das Gefühl von Amoral die Familie.

Und wenn Amoral die Situation bestimmt, o Krisna,
erfahren die Frauen der Familie einen moralischen

Niedergang;
und wenn die Moral der Frauen zusammenbricht,

o Krisna,
so resultiert daraus Chaos in der Menschheit!»

Im Gebäude, in dem die erstmals Menstruierende
verweilt, steht eine Bettstätte, ausgerüstet mit Matratze, Kissen,

Bettüchern und einer Schlafmatte, versehen mit
einer Zeichnung von Semara Ratih. Die Opfergaben, u. a. in
weißer und gelber Farbe" für die Gottheit der Liebe und
ihre Nymphen (bauten padadarian), werden auf das

Kopfende des Bettes gelegt. Gelb sind auch die Bettvorhänge,

das Flechtwerk aus jungen Kokosblättern, die
Blumenbouquets, die dargereichten neuen Textilien wie
auch die Stoffe, in die sich die Gefeierte hüllt. Am Badeplatz

ist ein Bambusaltar errichtet worden. Bereitgestelltes

Wasser enthält wohlriechende Blütenblätter und ist
ausschließlich für die Menstruierende bestimmt. In Sa-

nur wird das festlich gekleidete Mädchen zum Schluß auf
einer Sänfte zum Priester getragen, der das anschließende

Ritual für die versammelte Familie leitet.

2.4.10 Zahnfeilzeremonie

Frauen werden die Zähne in der Zeitspanne zwischen
erster Monatsblutung und der Heirat, Männern zwischen
dem 16. Altersjahr und dem Tod, im Extremfall sogar erst
nach ihrem Ableben, gefeilt.12 Fromme Balinesen freilich
betonen, daß das Zahnfeilen Dahingeschiedener nicht
(Mfarkonform sei. Bearbeitet werden die obern, d. h.
uranisch gewerteten, vier Schneidezähne und die zwei
Eckzähne, während die entsprechenden Zähne des chtho-
nisch bestimmten Unterkiefers in ihrem ursprünglichen
Zustand belassen werden. Äußerlich betrachtet, mögen
in dieser Zeremonie Elemente zur Steigerung der Anmut
und der Attraktivität wahrgenommen werden,
widersprechen doch lange und scharfe Zähne dem Schönheitsideal

der Balinesen. Doch die Zeremonie beinhaltet
mehr, sind doch die sechs erwähnten Zähne Symbol der
«Sechs Feinde (und Verführer) des Menschen» (sadripu).
Gemäß Auffassung balinesischer Hinduisten wird der
Lebenswandel durch das Wechselspiel gegensätzlicher
Charaktereigenschaften bestimmt, so einerseits durch

gutta satwam, d. h. durch den Ruhe und Gelassenheit
ausströmenden Pol der Güte, Aufrichtigkeit, Edelmut und
Abgeklärtheit. Andererseits unterliegt menschliches

Handeln den guna rajas tamas, wobei guna rajas dynamische

Charakterzüge wie Leidenschaft, Ehrgeiz usw.
umfassen und guna tö/Hasaktivitätshemmende Elemente, so
Passivität, Faulheit, Gleichgültigkeit usw.. beinhalten.
Falls sich der Mensch auschließlich von guna rajas tamas
leiten läßt, unterscheiden sich seine Charakterzüge
kaum von denjenigen von Tieren oder niederweltlichen
Wesen. Er kann sich von ihnen nur dann abheben, wenn
er nebst dem Verlangen nach irdischen Gütern und
Lebensfreude auch nach tugendsamem Lebenswandel
strebt, m. a. W auf ein sorgfältiges Ausbalancieren von
uranischen und chthonischen Einflüssen bedacht ist.
Als die sechs Feinde des Menschen werden genannt:
sinnliche Begierde (kama), Jähzorn (krodha), Habgier
(lobha), Rausch (moha), Arroganz (mada)und Mißgunst
(matsarya). Sie gilt es. in der Zahnfeilzeremonie symbolisch

zurückzustutzen und durch die Belassung der unteren

Zähne in ihrem ursprünglichen Zustand die
Ausgewogenheit zwischen aktivem, zielstrebigem Handeln
einerseits und Besonnenheit andererseits im Sinne von
mens sana in corpore sano zu versinnbildlichen.
Anläßlich der Zahnfeilung erhält die Gottheit
leidenschaftlicher Liebe ein gelbes Bambushäuschen (baiega-
ding) als Sitzplatz zugesprochen. Es ist überdacht mit
goldgelben Blumen, wie auch die Verzierungen und die
dargereichten Stoffe von gelber Farbe sein sollten. Die
Liegestätte ist reich geschmückt, wobei Bilder von Semara

Ratih den Ort des Zeremoniells zieren. Die Opfergaben

ähneln denjenigen im baie gading und sind der
genannten Gottheit und den diese begleitenden Nymphen
zugedacht. Zu den für den eigentlichen Feilprozeß
bereitgestellten Utensilien gehört u. a. eine junge, mit dem
Semara Ratih-Symbo\ versehene gelbe Kokosnuß, deren
Fruchtwasser zuvor ausgeleert worden ist. Später als

Spucknapf benutzt, wird sie aufein - wenn möglich -

silbernes Tablar gelegt, auf dem sich auch auf 1 bis l'Acm
Länge zugeschnittene Klötzchen aus einem Zuckerrohrstengel

und einem entrindeten Erythrina-Zweig befinden.

Sie werden in der Folge zwischen Ober- und Unterkiefer

geklemmt (rechts bei einem Mann, links bei einer
Frau), damit der Feilungskandidat während der Prozedur

nicht versehentlich den Mund schließt, dabei den
feilenden Priester beißt und die sadripu auf ihn überträgt.
Ferner befinden sich ein Fingerring mit einem Rubin, ein
Spiegel, ein Hämmerchen, ein Taschentuch zum Abwischen

des Mundes sowie ein vollständiger Betelbissen
und eine Betelnußschere (caket) auf dem Tablar. Feilen
und Meißel werden in einer mit Wasser gefüllten Schale
aufbewahrt.

Nach der Zufriedenstellung der chthonischen Kräfte
durch caru-Gaben setzt sich der zu Feilende vorerst auf
die oben genannte Liegestätte. Die Gebete sind an Sang
Hyang Semara Ratih gerichtet. Daraufnimmt der Priester
den Fingerring mit dem Rubin in seine rechte Hand und
«zeichnet» damit magische Symbole über den Körper
des Kandidaten. Nachdem letzterer die Essenz der
Opfergaben gegen sich zugefächelt hat (nalab) und mit
Weihwasser besprenkelt worden ist, legt er sich aufdie

164



mit einer Schlafmatte bedeckte Matratze, bettet seinen

Kopf auf das Richtung bergwärts oder Osten liegende
Kissen, bedeckt seinen Körper mit einem gelben Tuch
und faltet seine Hände über der Brust. Die eigentliche
Feilprozedur beginnt erst dann, wenn ein Bamubskeil
zwischen Ober- und Unterkiefer getrieben worden ist
und der Zeremonienleiter die Zähne mit Hammer und
Meißel «abgetötet» hat (matatah -abmeißeln). Jetzt wird
der Schmelz der oberen sechs Zähne (von Eckzahn zu
Eckzahn) ebenmäßig gefeilt. Dicht gedrängt umstehen

Familienangehörige und Befreundete die Liegestätte.
Während der schmerzhaften Prozedur halten Danebenstehende

die Hände des Gefeilten, um während dieser
Phase der Verwundbarkeit Böses abzuwenden. An der
Feier teilnehmende alte Männer mögen die zeremonielle
Handlung mit Singen balinesischer Fabeln begleiten.
Von Zeit zu Zeit überprüfen Gefeilte die ästhetische
Wirkung im Spiegel und flüstern dem Ausführenden
Anweisungen zu. Bei Unterbrüchen im Feilprozeß wird der
zum Offenhalten des Mundes verwendete Bambuskeil
(zusammen mit dem Speichelfluß) in die bereitgestellte
Kokosnuß gespuckt und durch ein Stück aus dadap-Ho\z
ersetzt. Erst nach der «Wiederbelebung» der Zähne
durch Sprechen einer magischen Formel darf sich die
Person erheben und mit ihren Füßen die den Dämonen
gewidmeten Gaben berühren. Sie gurgelt mit aromatischem

Wasser und kaut den Betelbissen. Letzteres soll
die Zähne stärken und Mundgeruch vertreiben. Die
Zeremonie endet mit Gebeten im Familientempel. Gefaßter
sehen Gefeilte nun der Zeit der Anfechtungen entgegen,
dürfen sie doch hoffen, durch Einbezug von guna satwam
ihre Leidenschaften besser zügeln zu können.

3. Kurzer Hinweis auf weiterführende Zeremonien

Mit dem Tod fällt der Mensch den Mächten der Niederwelt

anheim. Körper und Seele des Dahingeschiedenen
sind dann in höchstem Maß unrein und bedürfen zahlreicher

ritueller Purifikationen (pitrayadnya). Erst nach der
Kremation des Leichnams und den anschließenden
Läuterungen der Seele kann diese schrittweise von ihrer
Bindung an die Welt gelöst und schließlich zum vergotteten
Ahnen (Sang Dewa Yang) werden, der sich im Ahnenschrein

(kemulan) seitens seiner Nachkommen göttlicher

Verehrung erfreut.

Anmerkungen

Der vorliegende Aufsatz beruht einerseits auf der Auswertung

themenrelevanter Literatur, verfaßt von balinesischen
Autoren und westlichen Forschern (vgl. Literaturverzeichnis),
und andererseits auf persönlichen Beobachtungen und
Auswertungen meiner Bilddokumentation, ergänzt durch
zahlreiche Hinweise balinesischer Freunde und Informanten.

Die Orthographie balinesischer Wörter und Begriffe aus
dem Sanskrit folgt weitgehend dem Kamus Bali-Indonesia
(Denpasar, 1978).

' Lontargelehrte beziehen ihr Wissen aus klassischen, meist
in altbalinesischer oder altjavanischer Sprache abgefaßten
Texten, die auf getrockneten Blättern der Lonfarpalme (Bo-
rassus flabellifer) eingeritzt worden sind und immer und
immer wieder kopiert werden.
2 Das aöafgüt als intellektuelles Vermächtnis der Ahnen und
ist sozialer Ausdruck der Gemeinschaftsreligion. Somit wird
es nicht als ein Werk von Menschen wahrgenommen. Zur
umfassenden Begriffsbedeutung vgl. ALISJAHBANA, 1966:
4-6.
3 Aufgrund der exzessiven Verwendung von Weihwasser
wird der balinesische Hinduglaube oft als «Weihwasserreligion»

(agama tirta) bezeichnet.

' Zu beachten ist, daß gewisse Feiern - nicht zuletzt aus
Kostengründen - über das korrekte Datum hinaus verschoben
und mit anderen rites de passagezusammengelegt
odergemeinsam mit weiteren Personen aus der Großfamilie oder
der Dorfgemeinschaft durchgeführt werden. Zudem fallen
die genannten Feiern aufgrund lokal variierender Adafbe-
stimmungen nicht immer auf den im Text erwähnten
Zeitpunkt wie auch einzelne symbolische Handlungen verschiedene

Ausdrucksformen aufweisen können.
5 Gemäß MERSHON (1971:51) ist das balinesische Verb ma-
gedong-gedongan mit «das Haus füllen» zu übersetzen. Im

übertragenen Sinn wird bei der Schwangerschaftsfeier das
«Füllen des mütterlichen Bauches» angesprochen. Je nach
Lontarquelle sind Variationen der Namen und Anordnungen
in den erwähnten Vierer- bzw. Fünfersystemen möglich.
6 Der dadap-Baum ist ein Symbol der Lebenskraft. Denn wie
alt bzw. dürr ein Erythrina-Zweig auch immer sein mag,
schlagen nach seinem Einstecken in den Boden rasch wieder

Blätter aus.
7 Während Plazentabeisetzungen auch bei anderen Ethnien
startfinden, wie z.B. bei den Ifugao im Bergland von Luzon
(Philippinen), scheinen die restlichen «Geschwister» auf Bali
beschränkt zu sein und autochthonem Gedankengut zu
entspringen.
8 Geschlechtsindikatoren für nichtadelige Balinesen: I, für
Balinesinnen : Ni.

Geburtsfolgebezeichnungen für Balinesen und Balinesinnen:

1. (bzw. 5., 9.) Geborenes ein und derselben Mutter:
Wayan (oder Putu)

2. (bzw. 6., 10.) Made (oder Nengah)
3. (bzw. 7., 11.) Nyoman
4. (bzw. 8., 12.) Ketut
Zur balinesischen Teknonymie siehe GEERTZ und GEERTZ,
1975:85-94,199.
9 Sang Hyang Semara Ratih ist die Gottheit der Anmut, Liebe
und der Leidenschaften. Sie umfaßt die männliche Komponente

Sang Hyang Semara (Sonnengort) und dessen weibliche

Komplementarität Sang Hyang Ratih (die «bildschöne
Mondgöttin»). So ist beispielsweise die balinesische
Redewendung -sampun kaanan Semara Ratih- mit «bereits das
Gefühl der Liebe kennen» zu übersetzen. Bisexuelle
Erscheinungsformen werden unter dem Begriff arda nareswari bzw.

purusa pradana subsumiert (purusa männlich; pradana ¦
weiblich).
10 Diese Wertung kommt beispielsweiseauch in der javanischen

Gesellschaft ausgeprägt zur Geltung.
11 Weiß und gelb sind nicht nur Symbolfarben für «Ostenbzw.

«Westen» und deren Richtungswächter Iswara bzw.
Mahadewa (vgl. Fig. 1,4), sondern auch für Semara Ratih. Dabei
wird Semara als männlicher Komponente weiß, Ratih als
weiblicher Komponente gelb zugesprochen.

165



12 Ist dies möglicherweise ein weiterer Hinweis darauf, daß
das Image einer Familie stärker vom moralischen Verhalten
der Frau als von demjenigen des Mannes abhängt?

Literatur

ALISJAHBANA, S.T (1966): Indonesia: Social and Cultural
Revolution, Kuala Lumpur, Singapore, London, Melbourne.

ANANDAKUSUMA, Sri Rsi I G (1972): Manusa Yadnya, Pitra
Yadnya dan Kidung Yadnya, Klungkung (mimeo).

ANANDAKUSUMA, Sri Reshi (1986): Aum Upacara Manusa
Yadnya, Denpasar.

BIASIO, E., MÜNZER, V. (1980): Übergänge im menschlichen
Leben. Geburt, Initiation, Hochzeit und Tod in außereuropäischen

Gesellschaften, Zürich.

BOON, J.A. (1977): The Anthropological Romance of Bali,
1597-1972, Cambridge, London, New York, Melbourne.

EISEMAN, F. B. Jr. (1989): Bali, Sekala and Niskala, vol. I:

Essays on religion, ritual, and art, Berkeley, Singapore.

GEERTZ, H. GEERTZ, C. (1975): Kinship in Bali, Chicago,
London.

van GENNER A. (1981): Übergangsriten (Les rites de passage),

Frankfurt, New York, Paris.

HOOYKAAS, C. (1974): Cosmogony and Creation in Balinese
Tradition, The Hague.

LEEMANN, A. (1976): Bali. Auswirkungen des balinesischen
Weltbildes auf verschiedene Aspekte der Kulturlandschaft
und auf die Wertung des Jahresablaufes. In: Ethnologische
Zeitschrift Zürich, II, 27-65.

LEEMANN, A (1979): Bali, Innsbruck, Frankfurt a. M.

MERSHON, K. (1977): Seven plus seven. Mysterious Life-Rituals

in Bali, New York, Washington, Hollywood.

MOERDOWO, R. (1973): Ceremonies in Bali, Yogyakarta,
Jakarta.

PANITIA PENYUSUN KAMUS BALI-INDONESIA (1978): Ka-

mus Bali-Indonesia, Denpasar.

PUTRA, I G. Agung (?): Upatjara Potong Gigi, Denpasar
(mimeo).

PUTRA, I G. Agung (1974/1): Cudamani. Kumpulan Kuliah2

Agama, jilid I, Denpasar (mimeo).

PUTRA, I G. Agung Mas (1974/2): Upacara Manusa Yadnya,
Denpasar.

PUTRA, I G. Agung Mas (?): Upakara-Yadnya, Denpasar.

PUTRA, IG. Agung Mas (1987): Upacara Manusa Yadnya, ce-
takan III, Jakarta.

PUTRA, I G Agung Mas Muterini (1988): Panca Yadnya,
Jakarta.

RAMSEYER, U. (1977): Kultur und Volkskunst in Bali,
Fribourg.

RAMSEYER, U. (1985): Brauterwerb und Hochzeit in der
Hindu-Balinesischen Religion. In: Die Braut. Geliebt, verkauft,
getauscht, geraubt. Zur Rolle der Frau im Kulturvergleich,
Bd.1, Köln 202-209.

STUART-FOX, D.J.(1974): The Art ofthe Balinese Offering,
Yogyakarta.

WECK, W. (1976): Heilkunde und Volkstum auf Bali, Jakarta.

166


	Zeremonien im Lebensablauf der Balinesen

