Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 47 (1992)

Heft: 4: Wahrnehmung der Umwelt

Artikel: Zeremonien im Lebensablauf der Balinesen
Autor: Leemann, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-872505

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-872505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geographica Helvetica 1992 - Nr. 4

Albert Leemann

Zeremonien im Lebensablauf der Balinesen

1. Einleitung und Problemstellung

«Wo Sonne und Mond scheinen, wo sich Vulkane erhe-
ben und Wasser deren Flanken hinunterflief3t, da ist auch
Gott, der die Menschen segnet.» So lautet ein Satz aus
dem Lontarbuch' Tantu Pagelaran, welcher die Gebor-
genheitder Balinesen in ihrem Glauben und inihrem Le-
bensraum ausdriickt. Unzweifelhaft ist der Begriff «Hei-
mat» auch fiir Balinesen von ortsgebundener Identifika-
tion gepragt. «Heimat» ist aber mehr als territoriale Bo-
denverhaftung, verweist doch der Begriff vor allem auf
das Lernfeld der Sozialisation und bestimmte Qualitdten
zwischenmenschlicher Beziehungen, die zu erarbeiten
gerade auf Bali interessant sind.

Wie grofy die Gegensitze zwischen Géttern und Balirei-
senden auch sein mogen: In einem kommen sie einander
recht nahe. Denn beide erfreuen sich an farbenfrohen
Opfergaben, und beide wissen Feste und Musik, Tdnze
und Schauspiele zu schitzen. Da Balinesen ihre Empfin-
dungen weniger durch Worte als vielmehr durch Hand-
lungen ausdriicken, fallt es Inselbesuchern leicht, Aufier-
lichkeiten (sekala)verschiedener Zeremonien in Bildern
festzuhalten, wobei sich die Wahrnehmung freilich oft
nur auf Teilbereiche eines in sich geschlossenen Zyklus
beschriankt und der Dokumentierung eines exotischen
Spektakels dient, das «Unsichtbare» (niskala)aber au3er
acht lafit.

Eine Analyse fundamentaler Prinzipien féllt deshalb
nicht immer leicht, weil auf Bali autochthone Denkwei-
sen und indisch-hinduistische Argumentationen sowohl
nebeneinander existieren als sich auch vermengen. Letz-
teres ist vor allem dann der Fall, wenn balinesische Brah-
manenpriester (padanda)und Adaigelehrte® zur wissen-
schaftlichen Deutung Zugriff auf die indische Philoso-
phie nehmen, mit anderen Worten einheimisches Han-
deln iiber einen fremden Raster zu begriinden bestrebt
sind. Zusitzliche Komplikationen ergeben sich aus der
Tatsache, daf} direkter Beobachtung zugédngliche Phino-
mene sowohl aufgrund der lokalen Adarvielfalt als auch
infolge unterschiedlicher Kastenzugehorigkeit variieren.
Fragen nach der ursidchlichen Begriindung ihres Han-
delns konnen oft deshalb nicht beantwortet werden, weil
Balinesen das tun, was sie als adatkonform erachten, oh-
ne immer den Sinngehalt ihrer Aktivitaten zu hinterfra-
gen. Grundsatzlich gilt, daf3 sich die tief in der Religion
verankerte Kultur durch ein ausgeprégtes Streben nach
Harmonisierung von Gegensitzlichkeiten auszeichnet

und auf das Ausbalancieren von gottlichen und chthoni-
schen Kriften abzielt.

Die Gesamtheit balinesischer Zeremonien wird in fiinf
Kategorien (panca yadnya) gegliedert:

1. Rituale zur Verehrung Gottes, seiner verschiedenen
uranischen Manifestationen und der vergotteten Ah-
nen (dewa yadnya);

2. Zeremonien zur Beschwichtigung chthonischer
Aspekte Gottes, zur Besdnftigung von Diamonen und
zur Vertreibung tibelstiftender Krifte, welche die Indi-
viduen sowie deren natiirliche Umwelt und soziales
Umfeld bedrohen (buta yadnya);

3. Zeremonien im Lebensablaufeines Menschen (manu-
sa yadnya);

4. Zeremonien fiir Kérper und Seele Verstorbener (pitra
yadnya);

5. Zeremonien zur Priesterweihe (resi yadnya).

Im vorliegenden Aufsatz werden die manusa yadnya vor-

gestellt. Es soll u. a. aufgezeigt werden, daf} Balinesen im

menschlichen Koérper (buana alit: «<Kleine Welt») das

Ebenbild des Universums bzw. der Welt (buana agung:

«Grosse Welt») erkennen, somit die Synthese von Makro-

und Mikrokosmos die Denkweise Einheimischer pragt,

und die Kosmogenie und Schéopfung in Beziehung zu den
vier die Menschen begleitenden «Geschwistern» gesetzt
wird (HOOYKAAS 1974: 171; LEEMANN 1976: 27-65; WECK

1976: 139).

2. Zeremonien im Lebensablauf

2.1 Ziele

Upacara manusa yadnya sind Zeremonien im Ablauf ei-
nes Menschenlebens. Sie zielen auf korperliche Reini-
gung und geistige Lauterung ab und sollen die Individu-
en mitspiritueller Kraft erfiillen, so dafy sie wiahrend ihres
Gefahren und Anfechtungen ausgesetzten irdischen Da-
seins erfolgreich bestehen kénnen. Nur ganz wenige Per-
sonen haben dank Askese und disziplinierter Meditation
die hohe Stufe erreicht, die esihnen erlaubt, sich aus eige-

Albert Leemann, Prof,, Dr, Geographisches Institut der Uni-
versitat Zurich-Irchel, Winterthurerstr. 190, 8057 Zurich

155



ner Geisteskraft zu purifizieren. Der Grofiteil der Gldu-
bigen bedarfdafiir des Beistandes von Mitmenschen und
materieller Symbole, so der Durchflihrung von Zeremo-
nien (upacara)und - untrennbar damit verbunden - der
Darreichung von Opfergaben (upakara). Gemaf} hindui-
stischen Prinzipien ist die lebenslange Reinigung von
Kérper und Geist Voraussetzung zur Verinnerlichung
gottlicher Inspiration, die den Menschen zu rechtem
Denken, Sprechen und Handeln fiihrt, sein karma (Ge-
setz der Tat) verbessert und ihm eine reine Seele gewéhrt,
so daf} diese nach dem Tod den Weg zu ihrem Ursprung
findet. In ihrem jetzigen Leben tragen Wiedergeborene
die Konsequenzen ihres Handelns aus fritheren Erden-
dasein. Die Reinkarnation bietet dem Menschen eine
Chance zur Vervollkommnung, welche Voraussetzung
zur Entbindung aus dem Kreislauf von Leben und Tod
(moksa) ist (PUTRA 1974/2: 5; 1987: vi).

In den upacara manusa yadnya kann das Streben nach
Reinheit sowohl anhand von Opfergaben als auch in der
reichlichen Verwendung von Weihwasser (Zirta)® erkannt
werden (vgl. dazu ausflihrlich PUTRA?: Upakara-Yadnya).
Der Sinngehalt der Purifizierung und deren Abstufungen
gehen aus folgendem Zitat hervor:

«Der Korper des Menschen wird mit Wasser gereinigt,
seine Gedanken durch Aufrichtigkeit, sein Geist durch
Wissen und Askese und sein Verstand durch Weisheit»
(PUTRA 1974/2: 6 ).

2.2 Grundelemente

Upacara manusa yadnya setzen sich aus vier eng mitein-
ander verkniipften Elementen zusammen:

(1) Upacara mabiakala

Diese Zeremonie ist integraler Bestandteil aller funf yad-
nya (siehe oben). Dabei werden vor der Kontaktnahme
mit dem Allmachtigen (bzw. dessen uranischen Manife-
stationen) den Reprasentanten der chthonischen Sphére
Opfergaben (biakala) dargeboten. Ziel dieser Handlung
ist die Zufriedenstellung der Ddmonen (buta kala), die
nach entsprechender Wiirdigung nun nicht mehr als Sto-
refriede auftreten, sondern den Versammelten helfen und
Gliick bringen. Mit entsprechenden Handgesten vom
Korper weg (ngayab)nach hinten weisen die Glaubigen
den buta kala den Weg vom Platz des gottbezogenen Ri-
tuals an ihren Ursprungsort zurtick.

(2) Upacara malukat und majaya-jaya

Zielsetzung dieser Handlungen ist die Léuterung von
Kérper und Geist. Wihrend beim malukat Weihwasser
auf Opfergaben und Personen gesprenkelt wird, sind es
beim majaya-jaya heilige Formeln (mantra), Weihrauch,
Lampchen mit brennendem Docht und Priesterglocken,
die zur inneren und dufleren Stirkung beitragen sollen.

(3) Upacara ngayab/natab

Die hier prasentierten Opferarrangements dienen der
Huldigungsbezeugung. Wihrend beim ngayab banten
biakala (vgl. 1) zur Wegweisung chthonischer Krifte die
Hande vom Korper weg nach hinten geschwenkt werden,
ist es im Falle Gott geweihter ayaban-Opfer so, dafl die

156

Gldubigen ihre Hinde von der Brust weg nach vorn be-
wegen, um anzudeuten, daf} sie die Essenz ihrer Prasente
Gott zuzufacheln bestrebt sind. Bei tataban-Gaben sind
die Gesten gerade umgekehrt: Der Feiernde schwenkt die
Hande gegen seine Brust zu (natab). Damit driickt eine
Person ihr Verlangen darnach aus, daf} der Allméchtige
sie nach der Beseelung der dargereichten Prasente segne,
sich ihr zuwende und sie durchdringe. Die Gottmanife-
stationen werden gebeten, in spezifischen Korperorga-
nen Platz zu nehmen (vgl. unten), um so das Handeln der
Menschen von innen zu lenken.

(4) Upacara muspa (beten)

Falls die Betzeremonien bereits im Anschluf3 an das /na-
biakalastattfinden, bitten die Gldubigen, dal Gott Zeuge
der Durchfiihrung ihrer Feier im Lebenslauf sein moge.
Muspa, die erst im Anschluf} an das natab(vgl. oben) er-
folgen, sind auf die Kontaktnahme mit dem Allméchti-
gen und den vergotteten Ahnen ausgerichtet. Abge-
schlossen wird dieser Teil mit der Bitte um die Gewih-
rung von Weihwasser und um die Zusprechung von wija
(andere Orthographie: bija). Bei diesen handelt es sich
um gewaschene, unversehrte Reiskorner, die in Sandel-
holzwasser oderin Wasser, versehen mit wohlriechenden
Bliitenblattern, eingeweicht worden sind. Weihwasser
und Reiskorner werden dreimal verteilt und die wijazwi-
schen die Augenbrauen sowie auf die Brust geklebt und
auf die Zunge gelegt. In letzterem Fall werden sie an-
schliefend verschluckt. Balinesen betrachten wija als
Symbol vom Gott der Kleinkinder (Dewa Kumara) oder
der Géttin der Fruchtbarkeit (Dewi Sri). Wie man sich
von der Saat Friichte erhofft, so erwarten Glaubige von
den genannten Gottmanifestationen, dafi diese auf die
feiernden Personen bzw. ihr Territorium ausstrahlen und
somit Gliick und Segen gewihrleisten mégen. Nach Ver-
abreichung der wija binden sich die Gefeierten weifies
Garnums Handgelenk oder legen solches iiber die als Si-
wa-Tor (Siwa duara) bezeichnete Fontanelle.

2.3 Der menschliche Korper
als Ausdruck des balinesischen Welthildes

Anhand der folgenden Schemata soll die balinesische
Perzeption des menschlichen Kérpers als Ebenbild des
Universums und Siidbalis verdeutlicht werden. Das Vie-
rersystem nimmt Bezug auf die Achse bergwirts/meer-
wirts (in Siidbali + Nord-Siid entsprechend) und der
Richtung West-Ost. Falls die Windrose gemaf} dem 45°-
Prinzip unterteilt wird, resultiert entsprechend ein Ach-
tersystem. Da die angesprochenen Richtungen immer
von einem Mittelpunkt ausstrahlen, der die einzelnen
Wertladungen integral zusammenfaf3t, erweitern sich die
jeweiligen Systeme um das Zentrum auf fiinf bzw. neun.
Die acht Manifestationen von Siwa als Allméchtigem
werden als die «Acht Wichter der Richtungen» (astaloka-
pala)bezeichnet. Man beachte, dafl dem Tempelkomplex
von Besakih eine Doppelfunktion zufillt: einerseits als
Sitz des Wiichters iiber die Richtung Nordosten und an-
dererseits als Synthese der astalokapala.



Wisnu (schwarz)

Mahadewa (gelb)—— (ﬁhf}t?;fbig) —Iswara (weiss)

Brahma (rot)

Fig. 1 Die FUnf Gotter und die Finf Farben (panca dewata
und panca warna).

Galle (ampru)

mpuking ati*

Nieren (ungsilan) — Herz (papasuh)

Leber (ati)

Fig. 3 Sitzplatz der FUnf Gotter im menschlichen Kérper.

* Tumpuking ati (bal.) bzw. tumpukan ati (ind.) beinhaltet - frei
Ubersetzt - «aberhalb der Leber». Es ware abzuklaren, cb es
sich bei dieser zentralen Stelle um den solfar plexus handelt.

Pura Batur Ulun Danu

Pura Gunung Mangu /Pura Besakih
Pura Pura Bukit
Pura Batukau Besakih — Lempuyang
Pura Uluwatu Pura Goa Lawah
Pura Andakasa

Fig. 5 Den Neun Gottern zugesprochene Tempelstéatten.

Pura Batur Ulun Danu

Pura Pura Bukit
Pura Batukau Brsalih T Lempuyang
Pura Andakasa

Fig. 2 Den FUnf Géttern zugesprochene Tempelstatten
(pura).

Wisnu (schwarz)

Sangkara (griin) Sambu (blau)
Mahadewa (gelb) —— (vigli‘:\vr?)ig) —Iswara (weiss)
Rudra (orange) Maheswara (rosarot)
Brahma (rot)

Fig.4 Die Neun Gétter und die Neun Farben (nawa dewata
bzw. nawa sanga und nawa warna).

Galle (ampmu)
Milz (limpa) | /Zwerchfell (ineban)
Nieren (ungsilan)—— tumpuking ati Herz (papasuh)
Dirme (usus) Lunge (paparu)

Leber (ati)
Fig.6 Sitzplatz der Neun Gétter im menschlichen Korper.

157



2.4 Ubersicht iiber die Zeremonien im Lebensablauf

Manusa yadnya umfassen die Zeitspanne vom fotalen
Zustand bis und mit der Verheiratung, die Phase also, in
der die Eltern die Verantwortung fiir ihre Kinder zu tra-
gen verpflichtet sind. Nach der Verméhlung ihrer S6hne
und Tochter sind Mutter und Vater der rituellen Sorge-
pflicht diesen gegeniiber enthoben. Von diesem Zeit-
punkt an obliegt der nachriickenden Generation die Fiir-
sorge um ihre alternden Eltern und nach deren Able-
ben die Durchfiihrung adatgeméfier Purifikationsrituale

(pitra yadnya).

Eine vollstindige Sequenz der rites de passageumfafit fol-
gende, meistens im Familienhofund in dessen Familien-
tempel durchgefiihrte Zeremonien*:

(1) Heirat (masakapan)
(2) Schwangerschaft (imagedong-gedongan)
(3) Geburt
(4) Nabelschnurabfall (kepus puser)
(5) Zwolftagefeier (ngrorasin)
(6) 42-Tage-Feier (tutug kambuhan)
(7) Dreimonatsfeier (105-Tage-Feier: nelubulanin)
(8) erster Geburtstag (210-Tage-Feier: ngotonin)
(9) erstes Zahnen (ngempugin)
(10) erster Milchzahnausfall (maketus)
(11) durchlochen der Ohrldppchen
(12) erwachsen werden (munggah deha/teruni)
(13) Zahnfeilung (mapandes)

Aus dieser Vielfalt sollen im folgenden einige Zeremo-
nien genauer beschrieben und deren Hintergriinde erldu-
tert werden.

2.4.1 Heirat

Mit der Verméahlung bezeugen zwei Menschen vor Gott
und ihrer Gemeinschaft, daf sie sich als Mann und Frau
zu verbinden, in Zukunft einen gemeinsamen Haushalt
zu flihren und zusammen die Konsequenzen ihres Han-
delns zu tragen gewillt sind. Beim Eintrittin diesen neuen
Lebensabschnitt indern sich Rollen und Status insofern,
als der Mann erst als Familienvorsteher vollberechtigtes
Mitglied adatpolitischer Organisationen wird, die Frau
gemaf} patrilinearer Wohnfolgeordnung in den Hof ihres
Mannes zieht und von nun an als Mitglied der dortigen
Familie gilt. Auf welche Arten Ehen auch immer einge-
gangen werden - sei es auf Initiative der Eltern, sei es
durch adatgemifle Fluchtheirat, bei der sich das Paar el-
terlicher Bevormundung entzieht — haben Eheschlie3un-
gen wie andere Ubergangszeremonien Purifikationscha-
rakter. Doch nicht nur die Ehewilligen werden durch den
Brahmanenpriester gereinigt, sondern auch die Wichter
des viterlichen und miitterlichen «Samens» (kama jaya
bzw. kama ratih). Ziel jeder balinesischen Heirat ist es
niamlich, Kinder zu zeugen und - wenn immer moglich -
die Kontinuitit der Patrilinie zu gewahrleisten. Kinder
sind nicht zuletzt auch deshalb erwiinscht, weil sie

158

dereinst nach dem Ableben ihrer Eltern die fiir die Befrei-
ung deren Seelen und die Wiedergeburt unerldfilichen
Toten- und Seelenreinigungsrituale durchfiihren kénnen
(RAMSEYER 1985:203). Das Paar, dessen sexuelle Bezie-
hungen durch die Heiratszeremonie legitimiert worden
sind, erhofft sich von Purifikationsritualen flir Spermien
und Eizellen (madengen-dengen), dafy iibelwollende buta
kala davon absehen, eine Befruchtung zu verhindern,
und daf} der sich entwickelnde Fotus zur Aufnahme ei-
ner reinen Seele fahig sei. Sollte eine Zeugung ohne vor-
heriges madengen-dengen-Zeremonial erfolgt sein, wird
die resultierende Frucht als minderwertig betrachtet, und
der Sdugling lduft Gefahr, zum mifiratenen Kind (rare
dia-diu) zu werden.

Zwischen Familien verwandter oder sich verbunden fiih-
lender Brautnehmer- und Brautgeberfamilien abgespro-
chene Heiraten gelten in den Augen vieler Balinesen zu-
friedenstellender als solche zwischen «Fremden». Denn
Status- und Titelrivalitaten zwischen Kasten, deren Sub-
kategorien, Geschlechter- und Tempelverbinden sind
aufBali oft Quell von Konflikten, die dann besonders gra-
vierende Ausmafle annehmen kdnnen, wenn Heiraten
als statusgefahrdend bzw. als den Ahnen mif3fallend per-
zeptiert werden (RAMSEYER 1985: 205 f.). Urspriingli-
chem adat gemaf intolerabel sind beispielsweise Heira-
ten hochkastiger Tochter mit kastenniedrigen Sohnen.
Gerechtfertigt wird diese Norm mit der Metapher, daf3
der Same des Mannes - wie das Wasser — ausschlieBlich
von «oben nach unten» flielen konne, mit anderen Wor-
ten, daB es einem Manne nur zustehe, Téchter gleichen
oder niedrigeren Ranges zu ehelichen. Nichtadelige Bali-
nesen, die sich anmafiten, hochkastige Frauen zu heira-
ten, hatten friither die Kapitalstrafe zu gewértigen. Wenn
auch adarbedachte Balinesen zu bedenken geben, daf} ar-
rangierte Heiraten weniger aus Griinden der Allianzbil-
dung zwischen verwandten bzw. befreundeten Familien
erfolgen wiirden, sondern vielmehr in der Absicht, die
etablierte soziale und - damit verbunden - die kosmische
Hierarchie zu wahren (BOON 1976: 192), verweisen ande-
re Inselbewohner doch ebenso auf damit verkniipfte
handfeste Vorteile. Falls nimlich eine Tochter in eine
fremde Brautnehmerfamilie einheiratet, verlafit sie nicht
nur ihre Herkunfisfamilie und gibt die Zugehorigkeit zu
deren Ahnengruppe auf, sondern sie muf} ebenso aufel-
terliche Erbanteile verzichten. Drastisch kommt dies im
balinesischen Sprichwort zum Ausdruck, das eine (ihr
Nest verlassende) Krahe ihre Eier aufgebe («goak ngalu-
hin taluh» ). Sofern nicht im Verband der Grofifamilie hei-
ratend, bedeutet die Eheschliefung einen entscheiden-
den Einschnitt in das Leben einer Balinesin, nimlich die
Abldsungaus ihrem Familienverband. Deshalb bedtrfen
die vorausgegangenen Vermahlungsfeiern - denen die
Brauteltern fernbleiben muften - einer Abschluf3zere-
monie (majauman), bei der die Neuvermahlten formell
den Familienhof und den Ahnenschrein der Brauteltern
besuchen, deren Segen erbeten und bei der die Tochter
aus ihrem Tempelverband verabschiedet wird (RAM-
SEYER 1985: 208).



2.4.2 Feier zur Schwangerschafi

Adatgemis sollte diese Zeremonie zwischen dem sech-
sten Monat der Schwangerschaft und der Geburt stattfin-
den. Die Festlegung aufdiesen Zeitabschnitt trégt der ba-
linesischen Sicht der Entwicklung der befruchteten Ei-
zelle zum Embryo und zum Fo6tus Rechnung: Sechs bali-
nesische Monate (zu 35 Tagen) nach der Empfiangnis
habe der Fotus bereits die Gestalt eines - wenn auch
noch sehr kleinen - Menschen angenommen, dessen
Korper nun rasch grofier und dessen Formen immer pra-
gnanter wiirden.

GemaB balinesischer Auffassung wird jeder Mensch von
den Vier Geschwistern (kanda mpat; syn. catur sanak)be-
gleitet, im Falle von Mdnnern von vier Briidern, im Falle
von Frauen von vier Schwestern. Sie verkorpern Krifte,
die in magischer Beziehung zum Menschen stehen und
ihn nicht nur zu Lebzeiten, sondern auch nach dem Tod
begleiten. Je nach Behandlung, die der Betreffende sei-
nen Vier Geschwistern zukommen ldf3t, kénnen sie ihm
Nutzen bringen oder Schaden stiften (HOOYKAAS 1974:
45,98, 124; weck 1976: 52-62). In ersterem Fall werden
sie als Manifestationen Gottes perzeptiert, in letzterem
nehmen die kanda mpat Gestalt von Didmonen an. Je
nach ihrem Charakter und je nach Lebensabschnitt an-
dern sie ihre Namen und ihren Sitz im Korper. Die Her-
leitung dieser komplexen und oft auch widerspriichli-
chen Zuordnungen fufit auf Informationen von IDA
WAYAN KOMPIANG (dem spateren IDA PADANDA MANUABA)
aus Budakeling, erginzt durch Ubersetzungen und Ana-
lysen relevanter Lontartexte der beiden Forscher HoOY-
KAAS (1974) und WECK (1976).

Ausgehend vom Gedanken, daf3 die Geschwister bereits
in den Spermien des Vaters bzw. den Eizellen der Mutter
vorhanden sind, werden die Samenwachter viterlicher-
seits als Geschmack und Farbe, diejenigen miitterlicher-
seits als Geruch und Gestalt betrachtet. Nach deren Ver-
schmelzung im Eileiter und der anschlieflenden Fixie-
rung in der Gebdarmutter umsorgen die folgenden Vier
Miitterlichen Helferinnen das Embryo:

Babu Kakered

I Rare
Banah*

Babu Ugian —— Babu Lambana

Babu Abra

Fig. 7 Die Vier Mutterlichen Helferinnen (babu) des Em-
bryos.

* | Rare Banah = «Nabelschnurkind»; andere Benennung:
! Legeprana.

Plazenta (ari-ar)

Nabelschnur* . : Fruchtwasser
thanah) —mmm:uu—[ henvom)

Blut (getih: rah)

Fig.8 Die Vier Geschwister des Fotus.
* Anstelle der Nabelschnur werden auch vernix caseosa
und/oder Eihaute (lamas bzw. lamad) genannt.

Dabei postulieren Balinesen die Plazenta und das
Fruchtwasser als vom Vater, das Blut und die Nabel-
schnur als von der Mutter stammend. Diese Deutung
stimmt mit der uranischen Wertung von Minnern (be-
zliglich Makrokosmos: Richtung Berg bzw. Sonnenauf-
gang) und der chthonischen Einstufung von Frauen
(Richtung Meer bzw. Sonnenuntergang) {iberein.

Muskeln (otot)*

Fleisch (i_si)—Kn: °°I‘T‘f"$a’: k___ Haut (kulit)

Blut (getih; rah)
Fig.9 Die Vier Geschwister beivollendeter Reife des Fotus

(geman IDA WAYAN KOMPIANG).
* Anstelle der Muskeln postulieren andere Quellen die Adern.

Schwarzer Buta (b, ireng)

Gelber Buta Fiinffarbiger Buta __ Weisser Buta
(b. kuning) (b.mancawarna) (k. putih)

Roter Buta (b, bang)

Fig. 10 Die Vier Dédmonischen Geschwister des Menschen.

159



Die Vier Goéttlichen Geschwister des Menschen entspre-
chen den in Fig. 1 festgehaltenen panca dewata.

Gaben wihrend der Schwangerschaft werden sowohl der
werdenden Mutter als auch dem Fotus zugesprochen. So
umfaB3t das idam-idaman ein Gericht unreifer, saurer
Friichte an pikanter Sauce (gelegentlich auch sehr siifie
Speisen), nach denen einer in der Frithphase Schwange-
ren besonders geliistet. Beim madegong-gedongan® gel-
ten Gebete und upakara in erster Linie dem Fotus, ver-
bunden mit der Hoffnung, dafy der Nachkomme zu einem
wiirdigen Glied der Gesellschaft heranwachse und die
Erwartungen seiner Eltern erfiille. Da im Gedankengut
der Balinesen sich der Lebenswandel der werdenden
Mutter im Charakterihres Kindes niederschlagt, wird sie
in dieser Phase angehalten, streng darauf zu achten,
schlechte Gedanken, Worte und Taten zu meiden und
sich an beispielhaften Vorbildern zu orientieren. In adeli-
gen Kreisen wird die Schwangere ermuntert, Geschich-
ten aus dem Mahabharata zu lauschen, in der Hoffnung,
daf3 sich der edle Charakter der Helden auf ihre Kind
iibertrage. Dem Vater wird geraten, besonders wahrend
dieser Phase auf Eintracht in der Familie bedacht zu sein.

Bei Zeremonien Hochadeliger leitet ein mit der Familie
verbundener Brahmanenpriester das gottbezogene Ritu-
alim Familientempel der Feiernden. Der padandasegnet
das Paar und weiht die fiir die nachfolgenden Handlun-
gen noétigen Utensilien. In Karangasem werden vor der
Eingangspforte zum Tempelgeviert dreimal zwei Zweige
des Erythrina-Baumes (dadap)® in den Boden gesteckt
und in Brusthéhe mit Fiaden verbunden. An den oberen
Zweigenden werden mit Wasser gefiillte Bldtterbecher
befestigt, in denen Fischchen oder Krebschen schwim-
men. Die Schwangere hat vorerst dreimal in gebiickter
Haltung unter den gespannten Faden hindurchzugehen,
Symbol dafiir, dai Mutter und Kind willens sind, den
Drei Lehrern der Weisheit (triguru wisesa): Eltern, Leh-
rern und dem Herrscher (bzw. der Regierung) Respekt zu
zollen. Beim vierten Durchgang hat die diesmal aufrecht
Gehende mit ihrem Oberk6rper die Faden zu zerreifien:
Wenn immer im Leben Eltern und Kindern sich Hinder-
nisse in den Weg stellen mogen, sollen sie zielstrebig aus
dem Weg gerdumt werden. In der Folge schlitzt der Vater
mit einem zugespitzten Bambusstecken die Blétterbe-
cher auf, deren Wasser mit den darin enthaltenen Tier-
chen auf den Boden platscht: So leicht wie Wasser und
Fischchen ihren Behilter, so miihelos sollen bei der Ge-
burt Fruchtwasser und Baby den Mutterleib verlassen.
Ahnliches Gedankengut kommt darin zum Ausdruck,
daB die zuvor den buta kala prisentierten Opfer-
gaben so in den FluB geworfen werden, daf} sie «kopf-
voran» weggeschwemmt werden, in der Lage also, in der
eine Normalgeburt stattfindet.

2.4.3 Geburt

Noch vor der Geburt wechselt die Hochschwangere vom
Pavillon, den sie normalerweise mit ihrem Mann teilt, in
das «Haus der Unreinheit», so beispielsweise in das

160

chthonisch perzeptierte «Haus im Westen» (bale dauif),
wo sie - getrennt von ihrem Ehepartner - bis zum 42. Tag
nach der Geburt verweilen muf3. Wohl in keiner anderen
Zeremonie kommt die Bedeutung der Vier Geschwister
derart ausgeprigt zum Ausdruck. Balinesen erzdhlen,
dafB sich ein Kind im Mutterleib so wohlgeborgen und
gliicklich flihle, daf es gar kein Verlangen spure, diesen
zu verlassen. Dessen sei sich der Gott der Kleinkinder
(Sang Hyang Rare Kumara)bewufit geworden und hétte
deshalb dem Saugling versprochen, ihm vier Begleiter
zur Seite zu stellen: Beim Eintritt ins Leben wiirde ihm
das Fruchtwasser die Tiire o6ffnen, Blut und Fettschicht
(vernix caseosa) wiirden ihn zur Linken und Rechten
schiitzen, und die Plazenta wiirde «von hinten stoflen»
(ANANDAKUSUMA 1986: 25f). Unter diesen Vier Ge-
schwistern ist die Nachgeburt das bedeutendste und er-
setzt in vielen Gedenkfeiern stellvertretend auch die drei
anderen. Nach der Geburt wird die Plazenta sorgfaltig
gewaschen, in wohlriechendem Wasser gesptlt und zu-
sammen mit einem Blumengebinde und chinesischen
Lochmiinzen als Ritualgeld sowie Fasern der Arenga sac-
charifera in ein weifles Tuch gehiillt und in eine zweige-
teilte Kokosnuf} gelegt. Mittels magischer Formeln wer-
den die Vier Geschwister beschworen, ihren Platz zu
wechseln, vom Fruchtwasser in die Galle, von der vernix
caseosains Herz, vom Blut in die Leber und vom Mutter-
kuchen in die Milz. Mitsamt Inhalt wird die Kokosnuf}
vor der Tiire zum Haus der Geburt begraben: links da-
von, wenn das Neugeborene ein Méddchen ist, rechts da-
von im Falle eines Knaben. So wird die Plazenta als Aus-
druck des Mikrokosmos dem Makrokosmos zurucker-
stattet.” Uber das Plazentragrab werden sauber ge-
schrubbte, kopfgrofie, schwarze Steine gelegt, damit der
beerdigte Mutterkuchen von Stérungen verschont blei-
be. Pragmatisch urteilende Balinesen rechtfertigen die-
sen Grabschutz damit, dafl so streunende Hunde und
Schweine nicht an die Plazenta gelangen konnten. Neben
den Steinen in den Boden gesteckte stachelige Pandan-
blatter dienen der Abwehr schwarzmagischer Einflisse,
welche die korperlich als unrein gewertete Mutter zu be-
drohen trachten. Kokosfasermintel und Weihrauchstib-
chen werden angeziindet, um mit dem Rauch blutriinsti-
ge Diamonen abzulenken. Ahnliches wird mit einem
Gewiirzwasser enthaltenden Bananenblattbecher ange-
strebt, mit dessen Wasser die durch Blut und Nachgeburt
befleckten Hinde gewaschen werden. Aufschlufireich ist
unter anderen ein Prasent, bestehend aus Ingredienzien
eines vollstindigen Betelbissens: Sirihblétter (Piper bet-
le), Betelnuf} (Areca catechu), Gambir (Uncaria gambir),
Kalk und Kautabak. Diese Gabe soll geméf} Information
meiner Gastgeber den im Neugeborenen inkarnierten
Ahnen willkommen heifien.

2.4.4 Nabelschnurabfall

Nach balinesischer Auffassung ist am Tag des Nabel-
schnurabfalls die Plazenta bereits verwest. Deshalb stehe
nun die Nabelschnur als letzter materiell existierender
Vertreter der Vier Geschwister im Zentrum des Gesche-



hens. Zusammen mit scharfen Gewiirzen wird sie in ein
neues weifies Tuch gewickelt und anschlieflend iiber dem
Schlafplatz des Sduglings in der uranisch gewerteten
Richtung bergwirts (kaja) aufgehdngt. Da die Mutter
noch immer nicht frei ist von «unreinem Ausflufd», miis-
sen Ddmonen (feak)vom fatalen Geruch abgelenkt wer-
den. Dies geschieht nicht zuletzt mit einem Amulett, das
stark riechende Gewlirze (so u.a. Knoblauch) enthalt
und von Mutter und Kind bis zum 42. Tag nach der Ge-
burtin einem Armband aus Garn um das rechte Handge-
lenk getragen wird. Gleichzeitig soll der Talisman vor
Krankheiten jeglicher Art schiitzen. Auf dem Opferaltar
iber der Wiege des Sduglings werden bis zu dessen er-
stem Geburtstag (d. h. bis zum 210. Tag nach der Geburt)
tiglich kleine Gaben dargereicht. Uber dem Plazenta-
grab ist ein Bambusaltar (sanggah cucuk) errichtet wor-
den, auf dessen Plattform auch die Vier Geschwister ih-
ren Anteil an der Sduglingsnahrung (banten jotang, so
z. B. einige Tropfen Muttermilch) erhalten. Gemaf
ANANDAKUSUMA (1986: 14) wechseln nun die kanda mpat
ihre Namen wie folgt:

I Mohakir
I Salahir I Tutr- I Selabir
menget
1 Mahakir
Fig. 11 Die Vier Geschwister am Tag des Nabelschnurab-
falls.
2.4.5 Zwdlfiagefeier

Mit der Uberreichung von Prisenten an den Gott der
Kleinkinder bitten die Eltern fiir ihr Neugeborenes um
Wohlfahrt, langes Leben und um den Schutz des All-
machtigen. In Karangasem sollen weitere kleine upakara
Gott giitig stimmen und es der Mutter erlauben, die
«zwolftdgige Schwelle ihres Leidens» zu tberschreiten.
Dieser zeremonielle Akt entspricht gleichzeitig einer er-
sten - wenn auch noch nicht definitiven - Purifikation
der Mutter. Gelegentlich ziehen Feiernde einen balian
bei, dem die Fihigkeit zugeschrieben wird, sich mit Ver-
storbenenin Verbindungsetzen zu kénnen. Er wird gebe-
ten, den Ahnen zu benennen, der im Kleinkind inkar-
nierte. Dabei ist es nicht uniiblich, daf} ein und derselbe
Vorfahre als bereits in anderen Kindern wiedergeboren
betrachtet wird. Nachdem dem Baby bei seiner Geburt

automatisch der Geschlechtsindikator und die Geburts-
folgebezeichnung zugesprochen worden sind, erhélt der
Saugling an seinem zwolften Lebenstag seinen Eigenna-
men, den er bis zur Mutter- bzw. Vaterwerdung beibehilt
und dann erneut dndert.®

2.4.6 42-Tage-Feier

42 Tage nach der Geburt hat die Zeitspanne der durch
das Gebidren bedingten kdorperlichen Unreinheit der
Mutter ein Ende gefunden. Denn die Zeit der Enthaltung
bzw. Schonung (kakambuhan) ist nun voriber, und die
Frau darfdas Haus der Entbindung verlassen und wieder
mit ihrem Mann zusammen wohnen. Da nun keine Ge-
fahr mehr besteht, daf3 blutgierige Ddmonen die Mutter
heimsuchen, kann das Amulett zur Abwehr der Vampire
entfernt werden (megat kakambuh: «das Amulett auf-
schneiden»). Nach absolviertem Reinigungsritual ist es
ihr erlaubt, wiederum die Kiiche und den Familientem-
pel zu betreten sowie an allen Aktivitdten der Dorfge-
meinschaft teilzunehmen. In der Kiiche erhilt Batara
Brahma rotfarbene Opfergaben. Am Badeplatz, wo sich
die bis anhin unreine Mutter zu waschen pflegte, wird
Batara Wisnu(der u. a.auch liber das Wasser gebietet) be-
schenkt und im Familientempel Batara Guru bedacht.
Gemaf adat von Karangasem wird der Saugling an die-
sem Tag erstmals nach seiner Geburt gebadet und somit
die Voraussetzung zu dessen Teilnahme an gemeinsamen
Gebeten im Familientempel und zum Empfangen von
Weihwasser geschaffen.

Nebst dem angesprochenen Purifikationscharakter fir
Mutter und Kind nimmt die Feier aber auch Bezug auf
die Verabschiedung von den 108 Kriften (nyama bajang),
welche zuvor den Vier Geschwistern geholfen haben,
den Fotus im Mutterleib heranreifen zu lassen, nach der
Geburt nun aber nicht mehr als Beschiitzer auftreten,
sondern im Gegenteil das Wohlbefinden des Neugebore-
nen gefahrden. Um die bajangan ihren Ursprungsort zu-
rlickzuweisen, werden sie mit banten pacolongan be-
dacht. Auffallend ist dabei vor allem eine Gabe, die als
Abgeltung flir bajang colong bestimmt ist, ndmlich zwei
Kiiken (je ein weibliches und ein médnnliches), von denen
gewissenorts angenommen wird, daf3 sich der genannte
bajang mit diesem Prasent dann besonders zufriedenge-
stellt fuhle, wenn die beiden Hiihnchen zuvor gestohlen
worden sind und ihm dann gebacken als Wegzehrung ge-
reicht werden. Erhofft wird damit, daf3 einerseits bajang
colongund seine Gefahrten sich endgiiltig davonmachen
und von nun an das Baby nicht mehr durch ihre Prasenz
storen. Andererseits soll der vorangegangene Akt die Be-
gierde zu stehlen im spéteren Leben des Kindes ddmp-
fen.

2.4.7 Dreimonatsfeier

Drei balinesische Monate zu 35 Tagen nach der Geburt
wird der Sdugling zum Kind und darf von nun an, getra-
gen von den Eltern (im Falle eines Knaben vom Vater, im

161



Falle eines Madchens von der Mutter), den Familienhof
verlassen. Der anldfilich der Zwolftagefeier zugespro-
chene und bislang in der Familie geheimgehaltene Ruf-
name des Kindes wird jetzt allen Anwesenden offiziell
verkiindet und somit legitimiert. Von nun an heifien die
Vier Geschwister: Banaspati Raja, Anggapati, Marajapati
und Banaspati.

Banaspati Raja

Kala Mretiu*

Marajapati

Branaspati Anggapati

Fig. 12 Pancamahabuta.
* Kala Mretiu = Gott des Todes. Anstelle von Kala Mretiu wird
auch Siwa genannt.

Die Pancamahabuta (inkl. Zentrum) machen die Finf
Wesenheiten der Grofien Welt aus, wobei hier deutlich
wird, daf} der genuin balinesischen Vorstellung der kan-
da mpat nun ein indischer Raster, iibernommen aus dem
Mahabharata-Epos, zugrunde gelegt worden ist.

Wasser (apah)

Erde (pertiwi) -——Hi"‘"‘[ 1""‘ R]a“m.*—-wmd; Luft (hayu)

Feuer; Licht (tgja)

Fig. 13 Die Funf Wesenheiten des Makrokosmos.
* Der Raum wird als «goéttliche Leere» bezeichnet.

Laut Weck (1976: 62 ff.) fu3t die Perzeption aufdem indi-
schen Schopfungsmythos, der davon ausgeht, dafi Sang
Hyang Suniavor der aktiven Phase der Schépfung vorerst
in der Leere die aufdem Lotus schwebende géttliche Ein-
samkeit (den Raum) schuf, und aus dem Raum der Wind,
aus dem Wind das Feuer, aus dem Feuer das Wasser und
aus diesem die Erde entstanden sei. Gleich wie alles aus

162

dem Raum abgeleitet werde, kénne aber auch alles wie-
derin die gottliche Leere verschwinden: die Erde im Was-
ser, das Wasser im Feuer, das Feuerim Wind und letzterer
im Raum.

Da der menschliche Korper nicht nur Ebenbild der Gro-
Ben Welt, sondern mit ihr eins ist, nehmen die Pancama-
habuta auch Besitz vom Menschen und verlassen ihn
nach dem Tod wieder. Sie sind seine korperlichen und
psychischen Charakteristika, seine Sinne und Leiden-
schaften.

Makrokosmos Mikrokosmos
R G > Schidel
Wind; Luft =~ <-—---mmmeeee- > Aem
Feuer; Licht  <-----mmemmemv > Augen
Wasser Qrmmemmnmnee > Zunge
Erde e > Haut

Fig. 14 Pancamahabuta im Makrokosmos und im Mikro-
kosmos (WECK 1976: 64).

Bei der Auflosung des Korpers geht die Haut in die Erde
iber, die Zunge ins Wasser, die Augen ins Feuer, der Atem
in den Wind und der Schidel in den Raum. Wenn die
Fiinf Wesenheiten des menschlichen Kdrpes inexistent
geworden sind, sind sie Erde, und die Erde verschwindet
im Wasser, das Wasser im Feuer, das Feuer im Wind und
der Wind im Raum (WECK 1976: 64).

Die Pancamahabuta treten (iber bestimmte Korperteile
in den Menschen ein (1), nehmen dort Sitz (2) und ver-
lassen ihn {iber andere Organe wieder (3).

1) Ohren
2) Galle
3) Nase

1) Haarspitzen 1) Augen
2) Herzbeutel ——2) Herz
3) Fontanelle 3) Mund

1) Mund
2) Leber
3) Ohren

1) Nase
2) Nieren
3) Augen

Fig. 15 Eintrittstellen, Sitzplatze und Austrittsorte der Pan-
camahabuta im menschlichen Kérper (gemaB Informatio-
nen von LW KOMPIANG 1972; HOOYKAAS 1974: 106;
WECK 1976: 47, 61).



Wenn immer moglich, wird zur Durchfiihrung der Drei-
monatefeier ein Priester eingeladen, der wirksames
Weihwasser zuzubereiten weif$ und die Zeremonien lei-
tet. Letztere sind nach den zuvor hauptséchlich kérper-
bezogenen Reinigungen nun in der nyambutin-Feier stér-
ker auf die Seele ausgerichtet. Gewisse Handlungen neh-
men Bezug auf den Entwicklungsstand des Kleinkindes,
wie z. B. das Sitzenlernen. Beim wupacara tuun di pane et-
wa wird das Kleinkind von der es tragenden Frau dreimal
aufeine Tonschiissel (pane) gesetzt,dannin elf Arten von
wohlriechenden Blumen enthaltendem Wasser gebadet,
wie auch das Haar des Kindes gewaschen wird. Diese
Aktivitdten sind in das Zeremoniell des dreimaligen
«Umschreitens des steinernen Morsers» eingebettet, bei
dem die Begleitpersonen in Stoffreste gekleidete und mit
menschlichen Figuren bemalte «Puppen» aus Kiirbis, aus
dem Kolben der Bananenbliite, aus Palmblattrippen,
Rindenstiicken, Eiern, Steinen usw. tragen. Die Figuren
haben die Funktion von Wechselbalgen, mit denen po-
tentielle Storefriede vom «echten» Kind abgelenkt wer-
den sollen. Sie werden sogar vor den Priester gebracht
und von diesem zum Schein purifiziert.

In einem irdenen Topf, der inmitten eines mit Blumen
und Blédttern verzierten symbolischen Gartchens steht,
sind Fischchen, Garnelen, Reishalme, aber auch Geld-
stiicke und Schmuck aller Art enthalten. Mit dem, was
das Kind mit seinen Hindchen zuerst ergreift - so will es
das Orakel - wird es zeitlebens gesegnet sein. Anschlie-
B3end wird dem nun mit Schmuck aller Art versehenen
Sdugling ein geflochtener Hahnenkorb iibergestiilpt, wo
ein Kiiken den Schmutz von der Stirn des Sduglings pik-
ken soll. Nachdem das gefeierte Kind vor den Priester ge-
flihrt und mit Weihwasser besprenkelt worden ist, schnei-
det dieser dem Kind die Haare, streng darauf achtend,
daf} ein die Fontanelle bedeckender Haarblischel (jam-
bot)iibrigbleibt. Wohlhabende Familien kleben gelegent-
lich auch ein goldenes Medaillon iiber diese besonders
gefdhrdete Stelle ihres Jiingsten. Bevor die Feiernden nun
im Familientempel das Yadnya-Ritual abschliefien und
sich einen Langgrashalm (Imperata cylindrica) um die
Stirn binden, sind die zur Mokierung niederweltlicher
Storefriede verwendeten Wechselbilge bereits auierhalb
der Mauer des Familienhofes weggeworfen worden.

2.4.8 Feier des ersten Geburtstags

Ist das Kind 210 Tage, d.h. gemédfl javanisch-baline-
sischem Kalender ein Jahr alt geworden, findet die erste
Geburtstagsfeier statt. Mit der Darreichung von panebus-
an oton-Gaben erhoffen sich Balinesen die Wiedergut-
machung von Fehlern, begangen in den Vorleben, und
dricken ihren Wunsch nach Vervollkommnung aus. Im
Rahmen dieses Anlasses erfolgt oft der erste vollstandige
Kahlschnitt der Haare. Er zielt auf die Reinigung der
Fontanelle ab. Ist ein erster Haarschnitt bereits wahrend
der Dreimonatefeier durchgefiihrt worden, wird nun
auch der jambot entfernt. Drei Tage nach der Zeremonie
wird das geschnittene Haar hinter dem Ahnenschrein

oder an einem anderen als giinstig erachteten Ort vergra-
ben.

Nachdem der Sdugling anlafilich der 105-Tage-Zeremo-
nie erstmals aufden pane(siehe oben) gesetzt worden ist,
darfdas Kind nun zum ersten Mal mit seinen Fiilen mit
dem Boden in Beriihrung gelangen. Bis zu diesem Zeit-
punkt mufite das Jiingste immer getragen werden, um es
als «Ebenbild Gottes» (maraga dewa) nicht mit dem
«Schmutz der Erde» in Kontakt kommen zu lassen. Zur
Vorbereitung des jetzt zum «vollen Menschen» geworde-
nen Kindes wird Mutter Erde (/bu Pertiwi)um Erlaubnis
zur Durchfihrung des Bodenberlhrrituals gebeten,
wirkt diese Gottin doch als Gegenkraft zur an und fir
sich chthonisch bestimmten Sphare. Die Stelle, wo die
Fiifle erstmals mit der Erde in Kontakt kommen, wird
sorgfiltig mit einem Bedawang Nala markiert, d. h. mit ei-
ner Fabelgestalt in Form einer mit einem Riissel versehe-
nen Schildkrote, um die sich zwei mythologische Schlan-
gen winden. Sie symbolisiert das Fundament der Welt
und findet sich z. B. auch am Sockel von Tempelschrei-
nen.

2.4.9 Feier des Erwachsenwerdens

Mit dieser Zeremonie wird dem Heranwachsenden der
Ubergang vom Kindesalter zum Erwachsenen vor Augen
gefiihrt. Er soll sich bewuf3t werden, dafl er von nun an
dem Einflu3 von Sang Hyang Semmara und Sang Hyang
Ratih unterliegt.’ Als Zeitpunkt fiir das «Erwachsenwer-
den» von Médchen wird die erste Menstruation, fir Kna-
ben (wenn fiir sie diese Feier uberhaupt durchgefuhrt
wird) der Stimmbruch als geeignet erachtet. Die gefeierte
Person 16st sich vom Kindesdasein, verbringt als Uber-
gangsphase 24 Stunden (friiher drei volle Tage) in einem
dunklen Raum in Klausur, wird - anschlieflend ans Licht
tretend - in die Welt der Erwachsenen integriert und
Schritt um Schritt mit dem geschlechtsspezifischen Rol-
lenverhalten vertraut gemacht. Letzteres beinhaltet bei-
spielsweise die strikte Geschlechtertrennung bei spieleri-
schen Betdtigungen, bestimmten Arbeiten und vor allem
bei religiosen Verpflichtungen. Als Kinder von ihren El-
tern umsorgt und erzogen, beginnen Jugendliche ihr
Handeln zunehmend eigenstindiger zu bestimmen.
Wihrend ihrer bewegten Phase der Verunsicherung und
korperlicher Versuchungen bendtigen Pubertierende
gottlicher Fiihrung, die Semara Ratih® anvertraut wird.
Die «Heirat» mit dieser Gottheit fiihrt zu neuen Erfah-
rungshorizonten. Gebete an Semara Ratih und an die
Widiadara und Widiadari (mannliche bzw. weibliche
Nymphen als Begleiter von Semara Ratih) sind mit der
Bitte verbunden, daf} géttliche Krifte die koérperlichen
Begierden ausbalancieren mogen, die Person aber gleich-
zeitig begehrenswert und in der Liebe gliicklich werden
lassen.

Daf3 sich die Feier vor allem an Tdchter richtet, ist weni-
ger der Tatsache zuzuschreiben, daf} sich bei diesen der
«Zeitpunkt des Erwachsenwerdens» (imenek kelih) ein-
deutigerals bei Knaben bestimmen 1afit, als vielmehr mit

163



der Wertvorstellung verkniipft, daf3 das moralische Ver-
halten einer Frau das Image der Familie starker beeinflus-
se als das Verhalten eines Mannes.'” PUTRA (1974/2:42 1))
begriindet die Wertung der Frau als Gradmesser fur das
Ansehen einer Familie mit Versen aus den im Mahabha-
rata enthaltenen Bhagwad Gita:

«Wenn eine Familie am Zerfallen ist,
stirbt ihre Moral;
wenn ihre Moral stirbt,
beherrscht das Gefiihl von Amoral die Familie.
Und wenn Amoral die Situation bestimmt, o Krisna,
erfahren die Frauen der Familie einen moralischen
Niedergang;
und wenn die Moral der Frauen zusammenbricht,
o Krisna,
so resultiert daraus Chaos in der Menschheit!»

Im Gebdude, in dem die erstmals Menstruierende ver-
weilt, steht eine Bettstitte, ausgeriistet mit Matratze, Kis-
sen, Bettiichern und einer Schlafmatte, versehen mit ei-
ner Zeichnung von Semara Ratih. Die Opfergaben, u. a.in
weifler und gelber Farbe" fiir die Gottheit der Liebe und
ihre Nymphen (banten padadarian), werden auf das
Kopfende des Bettes gelegt. Gelb sind auch die Bettvor-
hidnge, das Flechtwerk aus jungen Kokosblittern, die
Blumenbouquets, die dargereichten neuen Textilien wie
auch die Stoffe, in die sich die Gefeierte hiillt. Am Bade-
platz ist ein Bambusaltar errichtet worden. Bereitgestell-
tes Wasser enthilt wohlriechende Bliitenblétter und ist
ausschlieBlich fiir die Menstruierende bestimmt. In Sa-
nur wird das festlich gekleidete Madchen zum Schluf} auf
einer Sanfte zum Priester getragen, der das anschliefien-
de Ritual fiir die versammelte Familie leitet.

2.4.10 Zahnfeilzeremonie

Frauen werden die Zdhne in der Zeitspanne zwischen er-
ster Monatsblutung und der Heirat, Mdnnern zwischen
dem 16. Altersjahrund dem Tod, im Extremfall sogar erst
nach ihrem Ableben, gefeilt."” Fromme Balinesen freilich
betonen, daf3 das Zahnfeilen Dahingeschiedener nicht
adatkonform sei. Bearbeitet werden die obern, d. h. ura-
nisch gewerteten, vier Schneidezdhne und die zwei Eck-
zihne, wiahrend die entsprechenden Zihne des chtho-
nisch bestimmten Unterkiefers in ihrem urspriinglichen
Zustand belassen werden. AufBlerlich betrachtet, mdgen
indieser Zeremonie Elemente zur Steigerung der Anmut
und der Attraktivitdit wahrgenommen werden, wider-
sprechendoch lange und scharfe Zahne dem Schénheits-
ideal der Balinesen. Doch die Zeremonie beinhaltet
mehr, sind doch die sechs erwihnten Zdahne Symbol der
«Sechs Feinde (und Verfiihrer) des Menschen» (sadripu).
Gemifl Auffassung balinesischer Hinduisten wird der
Lebenswandel durch das Wechselspiel gegensatzlicher
Charaktereigenschaften bestimmt, so einerseits durch
gunasatwam,d. h. durch den Ruhe und Gelassenheit aus-
stromenden Pol der Giite, Aufrichtigkeit, Edelmut und
Abgeklédrtheit. Andererseits unterliegt menschliches

164

Handeln den guna rajas tamnas, wobei guna rajas dynami-
sche Charakterziige wie Leidenschaft, Ehrgeiz usw. um-
fassen und guna tamasaktivititshemmende Elemente, so
Passivitat, Faulheit, Gleichgiiltigkeit usw., beinhalten.
Falls sich der Mensch auschlieBlich von guna rajas tamas
leiten 14Bt, unterscheiden sich seine Charakterziige
kaum von denjenigen von Tieren oder niederweltlichen
Wesen. Er kann sich von ihnen nur dann abheben, wenn
er nebst dem Verlangen nach irdischen Giitern und Le-
bensfreude auch nach tugendsamem Lebenswandel
strebt, m. a. W. auf ein sorgfiltiges Ausbalancieren von
uranischen und chthonischen Einflissen bedacht ist.
Als die sechs Feinde des Menschen werden genannt:
sinnliche Begierde (kama) Jahzorn (krodha) Habgier
(lobha), Rausch (moha), Arroganz (inada)und Mifigunst
(matsarva). Sie gilt es, in der Zahnfeilzeremonie symbo-
lisch zurtiickzustutzen und durch die Belassung der unte-
ren Zihne in ihrem urspriinglichen Zustand die Ausge-
wogenheit zwischen aktivem, zielstrebigem Handeln ei-
nerseits und Besonnenheit andererseits im Sinne von
mens sana in corpore sano zu versinnbildlichen.
AnlaBilich der Zahnfeilung erhilt die Gottheit leiden-
schaftlicher Liebe ein gelbes Bambushéduschen (bale ga-
ding) als Sitzplatz zugesprochen. Es ist iberdacht mit
goldgelben Blumen, wie auch die Verzierungen und die
dargereichten Stoffe von gelber Farbe sein sollten. Die
Liegestétte ist reich geschmiickt, wobei Bilder von Sema-
ra Ratilr den Ort des Zeremoniells zieren. Die Opferga-
ben dhneln denjenigen im bale gading und sind der ge-
nannten Gottheit und den diese begleitenden Nymphen
zugedacht. Zu den fuir den eigentlichen Feilprozef} be-
reitgestellten Utensilien gehdrt u. a. eine junge, mit dem
Semara Ratih-Symbol versehene gelbe Kokosnuf, deren
Fruchtwasser zuvor ausgeleert worden ist. Spéter als
Spucknapfbenutzt, wird sie aufein - wenn moglich - sil-
bernes Tablar gelegt, auf dem sich auch auf | bis 1',cm
Liange zugeschnittene Klotzchen aus einem Zuckerrohr-
stengel und einem entrindeten Erythrina-Zweig befin-
den. Sie werden in der Folge zwischen Ober- und Unter-
kiefer geklemmt (rechts bei einem Mann, links bei einer
Frau), damit der Feilungskandidat wahrend der Proze-
durnichtversehentlich den Mund schlief3t, dabei den fei-
lenden Priester beif3t und die sadripu auf ihn Gbertragt.
Ferner befinden sich ein Fingerring mit einem Rubin, ein
Spiegel, ein Himmerchen, ein Taschentuch zum Abwi-
schen des Mundes sowie ein vollstandiger Betelbissen
und eine Betelnufischere (caket) auf dem Tablar. Feilen
und Meiflel werden in einer mit Wasser gefiillten Schale
aufbewahrt.

Nach der Zufriedenstellung der chthonischen Krifte
durch caru-Gaben setzt sich der zu Feilende vorerst auf
die oben genannte Liegestitte. Die Gebete sind an Sang
Hyvang Semara Ratih gerichtet. Daraufnimmtder Priester
den Fingerring mit dem Rubin in seine rechte Hand und
«zeichnet» damit magische Symbole iiber den Korper
des Kandidaten. Nachdem letzterer die Essenz der Op-
fergaben gegen sich zugefdachelt hat (natab) und mit
Weihwasser besprenkelt worden ist, legt er sich auf die



mit einer Schlafmatte bedeckte Matratze, bettet seinen
Kopf auf das Richtung bergwirts oder Osten liegende
Kissen, bedeckt seinen Korper mit einem gelben Tuch
und faltet seine Hdnde iiber der Brust. Die eigentliche
Feilprozedur beginnt erst dann, wenn ein Bamubskeil
zwischen Ober- und Unterkiefer getrieben worden ist
und der Zeremonienleiter die Zihne mit Hammer und
Meif3el «abgetotet» hat (matatah =abmeifieln). Jetzt wird
der Schmelz der oberen sechs Zahne (von Eckzahn zu
Eckzahn) ebenmiflig gefeilt. Dicht gedrangt umstehen
Familienangehdrige und Befreundete die Liegestitte.
Wihrend der schmerzhaften Prozedur halten Daneben-
stehende die Hdnde des Gefeilten, um wahrend dieser
Phase der Verwundbarkeit Boses abzuwenden. An der
Feier teilnehmende alte Mdnner mégen die zeremonielle
Handlung mit Singen balinesischer Fabeln begleiten.
Von Zeit zu Zeit iiberpriifen Gefeilte die dsthetische Wir-
kung im Spiegel und fliistern dem Ausfiihrenden Anwei-
sungen zu. Bei Unterbriichen im Feilprozef§ wird der
zum Offenhalten des Mundes verwendete Bambuskeil
(zusammen mit dem Speichelfluf3) in die bereitgestellte
Kokosnuf} gespuckt und durch ein Stiick aus dadap-Holz
ersetzt. Erst nach der «Wiederbelebung» der Zihne
durch Sprechen einer magischen Formel darf sich die
Person erheben und mit ihren Fiifien die den Ddmonen
gewidmeten Gaben beriihren. Sie gurgelt mit aromati-
schem Wasser und kaut den Betelbissen. Letzteres soll
die Zdhne starken und Mundgeruch vertreiben. Die Ze-
remonie endet mit Gebeten im Familientempel. Gefafiter
sehen Gefeilte nun der Zeit der Anfechtungen entgegen,
diirfen sie doch hoffen, durch Einbezug von guna satwam
ihre Leidenschaften besser ziigeln zu konnen.

3. Kurzer Hinweis auf weiterfithrende Zeremonien

Mit dem Tod fallt der Mensch den Michten der Nieder-
welt anheim. Korper und Seele des Dahingeschiedenen
sind dann in héchstem Maf3 unrein und bediirfen zahlrei-
cher ritueller Purifikationen (pitra yadnya). Erst nach der
Kremation des Leichnams und den anschlielenden Lau-
terungen der Seele kann diese schrittweise von ihrer Bin-
dung an die Welt gel6st und schlie3lich zum vergotteten
Ahnen (Sang Dewa Yang) werden, der sich im Ahnen-
schrein (kemulan) seitens seiner Nachkommen gottli-
cher Verehrung erfreut.

Anmerkungen

Der vorliegende Aufsatz beruht einerseits auf der Auswer-
tung themenrelevanter Literatur, verfaBt von balinesischen
Autoren und westlichen Forschern (vgl. Literaturverzeichnis),
und andererseits auf personlichen Beobachtungen und
Auswertungen meiner Bilddokumentation, ergénzt durch
zahlreiche Hinweise balinesischer Freunde und Informan-
ten. Die Orthographie balinesischer Worter und Begriffe aus
dem Sanskrit folgt weitgehend dem Kamus Bali-Indonesia
(Denpasar, 1978).

' Lontargelehrte beziehenihr Wissen aus klassischen, meist
in altbalinesischer oder altjavanischer Sprache abgefaBten
Texten, die auf getrockneten Blattern der Lontarpalme (Bo-
rassus flabellifer) eingeritzt worden sind und immer und im-
mer wieder kopiert werden.

% Das adatgilt als intellektuelles Verméachtnis der Ahnen und
ist sozialer Ausdruck der Gemeinschaftsreligion. Somit wird
es nicht als ein Werk von Menschen wahrgenommen. Zur
umfassenden Begriffsbedeutung vgl. ALISJAHBANA, 1966:
4-6.

3 Aufgrund der exzessiven Verwendung von Weihwasser
wird der balinesische Hinduglaube oft als «Weihwasserreli-
gion» (agama tirta) bezeichnet.

¢ Zu beachten ist, dal3 gewisse Feiern - nicht zuletzt aus Ko-
stengrinden - Uber das korrekte Datum hinaus verschoben
und mitanderen rites de passage zusammengelegt oder ge-
meinsam mit weiteren Personen aus der Groffamilie oder
der Dorfgemeinschaft durchgefuhrt werden. Zudem fallen
die genannten Feiern aufgrund lokal variierender Adatbe-
stimmungen nicht immer auf den im Text erwahnten Zeit-
punktwie auch einzelne symbolische Handlungen verschie-
dene Ausdrucksformen aufweisen kdnnen.

® GemaBR MERSHON (1971:51)istdas balinesische Verb ma-
gedong-gedongan mit «das Haus fullen» zu Ubersetzen. Im
Ubertragenen Sinn wird bei der Schwangerschaftsfeier das
«FUllen des mutterlichen Bauches» angesprochen. Je nach
Lontarquelle sind Variationen der Namen und Anordnungen
in den erwdhnten Vierer- bzw. Flnfersystemen mdéglich.

§ Der dadap-Baum ist ein Symbol der Lebenskraft. Dennwie
alt bzw. durr ein Erythrina-Zweig auch immer sein mag,
schlagen nach seinem Einstecken in den Boden rasch wie-
der Bléatter aus.

" Wahrend Plazentabeisetzungen auch bei anderen Ethnien
stattfinden, wie z. B. bei den lfugao im Bergland von Luzon
(Philippinen), scheinen die restlichen «Geschwister» auf Bali
beschrankt zu sein und autochthonem Gedankengut zu ent-
springen.
® Geschlechtsindikatoren flr nichtadelige Balinesen: |, fur
Balinesinnen : Ni.
Geburtsfolgebezeichnungen fir Balinesen und Balinesin-
nen:
1. (bzw. 5., 9.) Geborenes ein und derselben Mutter:

Wayan (oder Putu)

2. (bzw. 8., 10)) Made (oder Nengah)
3. (bzw. 7., 11)) Nyoman
4. (bzw. 8.,12) Ketut.

Zur balinesischen Teknonymie siehe GEERTZ und GEERTZ,
1975: 85-94, 199.

¢ Sang Hyang Semara Ratihist die Gottheit der Anmut, Liebe
und der Leidenschaften. Sie umfaBt die mannliche Kompo-
nente Sang Hyang Semara (Sonnengott) und dessen weibli-
che Komplementaritat Sang Hyang Ratih (die «bildschone
Mondgéttins). So ist beispielsweise die balinesische Rede-
wendung «sampun kaanan Semara Ratih» mit «bereits das
Geflhl derLiebe kennen» zu Ubersetzen. Bisexuelle Erschei-
nungsformen werden unter dem Begriff arda nareswari bzw.
purusa pradana subsumiert (purusa = mannlich; pradana =
weiblich).

'* Diese Wertung kommt beispielsweise auch in der javani-
schen Gesellschaft ausgepréagt zur Geltung.

" WeiB und gelb sind nicht nur Symbolfarben fir «Osten»
bzw. Westen» und deren Richtungswachter Iswara bzw. Ma-
hadewa (vgl. Fig. 1, 4), sondern auch fUr Semara Ratih. Dabei
wird Semara als mannlicher Komponente weil3, Ratih als
weiblicher Komponente gelb zugesprochen.

165



12 |st dies mdglicherweise ein weiterer Hinweis darauf, daB
das Image einer Familie starker vom moralischen Verhalten
der Frau als von demjenigen des Mannes abhangt?

Literatur

ALISJAHBANA, S.T. (1966): Indonesia: Social and Cultural
Revolution, Kuala Lumpur, Singapore, London, Melbourne.
ANANDAKUSUMA, Sri Rsi | G. (1972): Manusa Yadnya, Pitra
Yadnya dan Kidung Yadnya, Klungkung (mimeo).

ANANDAKUSUMA, Sri Reshi (1986): Aum Upacara Manusa
Yadnya, Denpasar.

BIASIO, E., MUNZER, V. (1980): Ubergénge im menschlichen
Leben. Geburt, Initiation, Hochzeit und Tod in auBereuropéi-
schen Gesellschaften, Zurich.

BOON, J.A. (1977): The Anthropological Romance of Bali,
1597-1972, Cambridge, London, New York, Melbourne.

EISEMAN, F. B. Jr. (1989): Bali, Sekala and Niskala, vol. I: Es-
says on religion, ritual, and art, Berkeley, Singapore.
GEERTZ, H., GEERTZ, C. (1975): Kinship in Bali, Chicago,
London.

van GENNEP, A. (1981): Ubergangsriten (Les rites de passa-
ge), Frankfurt, New York, Paris.

HOOYKAAS, C.(1974): Cosmogony and Creation in Balinese
Tradition, The Hague.

LEEMANN, A. (1976): Bali. Auswirkungen des balinesischen
Weltbildes auf verschiedene Aspekte der Kulturlandschaft
und auf die Wertung des Jahresablaufes. In: Ethnologische
Zeitschrift Zurich, Il, 27-65.

166

LEEMANN, A. (1979): Bali, Innsbruck, Frankfurt a. M.

MERSHON, K. (1977): Seven plus seven. Mysterious Life-Ri-
tuals in Bali, New York, Washington, Hollywood.

MOERDOWO, R. (1973): Ceremonies in Bali, Yogyakarta, Ja-
karta.

PANITIA PENYUSUN KAMUS BALI-INDONESIA (1978): Ka-
mus Bali-Indonesia, Denpasar.

PUTRA, | G. Agung (?): Upatjara Potong Gigi, Denpasar (mi-
meo).

PUTRA, | G. Agung (1974 /1). Cudamani. Kumpulan Kuliah?
Agama, jilid |, Denpasar (mimeo).

PUTRA, | G. Agung Mas (1974 /2): Upacara Manusa Yadnya,
Denpasar.

PUTRA, | G. Agung Mas (?): Upakara-Yadnya, Denpasar.

PUTRA, | G. Agung Mas (1987): Upacara Manusa Yadnya, ce-
takan I, Jakarta.

PUTRA, | G. Agung Mas Muterini (1988): Panca Yadnya, Ja-
karta.

RAMSEYER, U. (1977): Kultur und Volkskunst in Bali, Fri-
bourg.

RAMSEYER, U.(1985): Brauterwerb und Hochzeitin der Hin-
du-Balinesischen Religion. In: Die Braut. Geliebt, verkauft,
getauscht, geraubt. Zur Rolle der Frau im Kulturvergleich,
Bd.1, KéIn 202-209.

STUART-FOX, D.J.(1974): The Art of the Balinese Offering, Yo-
gyakarta.

WECK, W. (1976): Heilkunde und Volkstum auf Bali, Jakarta.



	Zeremonien im Lebensablauf der Balinesen

