
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 47 (1992)

Heft: 1

Artikel: Innenwelt/Aussenwelt : die Entwicklung der Geographie als Spiegel
ihrer Umwelt

Autor: Boesch, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1992 - Nr. 1 Martin Boesch

Innenwelt/Außenwelt - Die Entwicklung der Geographie
als Spiegel ihrer Umwelt*

1. Einleitung

C. Raffestin hat mit seinem Referat «Les grands moments
de rupture epistemologique» eine anregende Analyse der
Evolution in der Geographie vom XIX. zum XX.
Jahrhundert vorgelegt - ein Gedankengang, auf dem ich gerne

aufbaue, ihn fortführe. Besonders dankbar greife ich
das Stichwort vom Streit zwischen den «Internalisten»
und den «Externalisten» auf, von der Gefahr des «despo-
tisme de l'oeil», dem Geographen nur zu oft - und gerne -
erliegen. Das treffende Zitat dazu hat ja d.froidevaux
(1988) geliefert: «L'essentiel est invisible pour les yeux»
(A. de St-Exupery).
Unsere Tagung steht im Rahmen des SANW-Symposi-
ums «Les grandes extinctions/Aussterbensphänomene
im Laufe der Zeit». Wie es sich gehört für die SANW, geht
es um eine «realweltliche» Diskussion des Themas, um
Fakten und Theorien zum Aussterben von Tier- und
Pflanzenarten.
Unsere Genfer Kollegen haben das Leitmotiv aufgenommen

und den Titel gesetzt: «Les notions de limite et de

rupture en geographie» - freilich nicht mit der Absicht
einer «real-weltlichen» Abhandlung (zuletzt dazu w.

leimgruber 1991). Vielmehr wird die Fragestellung auf die
metatheoretische Ebene transformiert: Wie haben sich
die Betrachtung der «Realen Welt» und die Fragstellungen

über die «Reale Welt» im Laufe der Zeit verändert?
Wo liegen Grenzen bisheriger Betrachtungsweisen, wo
ergeben sich Brüche, Zäsuren?

2. Wissenschaftliche Evolution

Die Eleganz dieser Transformation liegt dabei nicht
sosehr im bloßen Wechsel von der deskriptiven auf die
metatheoretische Ebene als vielmehr im Umstand, daß
dadurch deutlich wird, daß die «Reale Welt» kein Absolu-
tum ist, sondern ein Relativum. «Epistemologische
Brüche» (um mit C. Raffestin zu reden) bedeuten ja immer,

* Überarbeitete Fassung des Referates anläßlich der ASG-
Jahrestagung im Rahmen des SANW-Symposiums am
4.10.1991 in Geneve. Erst bei der Überarbeitung bin ich
durch den Artikel von B. SCARPATETTI (1991) auf den Titel
des SAGW-Symposiums 1988 gestoßen: Innenwelt, Außenwelt,

Umwelt - Eine Herausforderung für die Geisteswissenschaften.

Den Unterlagen zufolge wurde diese Herausforderung

damals allerdings (noch) nicht angenommen.

daß man die Realität anders sieht als vorher, daß man eine

andere Realität sieht als vorher. Wenn dies (sogar) im
wissenschaftlichen Kontext - also unter Bedingungen
äußerster Rationalität - geschehen kann, bedeutet dies
nichts anderes, als daß wir uns gerade auch im
wissenschaftlichen Bereich mit dem Begriff der «Objektivität»
vermehrt - und kritisch - auseinandersetzen müssen.
Damit werden tradierte Selbstverständlichkeiten ins
Wanken kommen.
Führen wir diesen Gedankengang weiter: «Epistemologische

Brüche» bedeuten auch, daß wir stets explizite
Fragestellungen angehen müssen, daß wir Transparenz
unserer Ansätze herstellen müssen, um einen redlichen
Diskurs führen zu können (vgl. schon c raffestin 1974;

neuerdings a. vallega 1990). Implizite Fragestellungen
sind eine Fiktion; nur unter genau definierten
Rahmenbedingungen, die in geschlossenen Wissenschaftszirkeln
entstehen können, aber auch durch (stille) Konvention -
sozusagen unter einer Ceteris-paribus-Klausel - kann
man allenfalls von impliziten Fragestellungen reden; es

gibt sie nicht «an sich» schon.
Epistemologische Brüche, metatheoretische
Grenzüberschreitungen führen uns direkt zu der Frage, wie die
wissenschaftliche Entwicklung zu interpretieren sei. Verstehen

wir sie mit T. s. KUHN (1962) als einen revolutionären
Prozeß, der zu einer klaren, diskreten Abfolge wohldefinierter

«Paradigmen» führt, zu einer monolithischen
Struktur? Oder verstehen wir sie eher (sozusagen im Sinne

von darwin) als einen kontinuierlichen Prozeß, der zu
einer Art «Evolutionsbaum» führt, zu einem Geflecht
von unterschiedlichsten Ansätzen aller Stufen, zu einer
pluralistischen Struktur?
Die Kontroverse darüber hat sich als schwierig und zum
Teil als unfruchtbar erwiesen, nicht zuletzt weil kein Konsens

darüber besteht, wie Paradigmen von Kosmologien
(a.n.whitehead 1978) einerseits und simplen
Anwendungsvarianten andererseits abzugrenzen seien. Für
unsere heutige Diskussion mag diese Frage ohnehin offen
bleiben; zwei ergänzende Akzente scheinen mir hingegen

erwähnenswert zu sein.
Zum einen bedürfen wir (im Vergleich etwa zur
Nationalökonomie) überhaupt erst eines geschärften Bewußt-

Martin Boesch, PD Dr.,

HochschulefürWirtschafts-, Rechts- und Sozialwissenschaft,
Dufourstr 50,9000 St. Gallen

41



seins dafür, daß wir selbst mitten in einer dynamischen
und kontroversen Fachtradition drinstehen. Gibt es nicht
auch in der Geographie so etwas wie eine «Dogmengeschichte»,

die stets mehr eine Geschichte der Perspektiven

als bloß der Lehrinhalte ist? Und mündet jene nicht
in eine ständige Auseinandersetzung um die «richtige»
Ausprägung der Disziplin?
Zum zweiten muß uns das gesellschaftliche Umfeld der
wissenschaftlichen Dynamik interessieren; jenes setzt
die äußeren Bedingungen, Impulse und den Rahmen der
epistemologischen Evolution. Diese aber verändert die
Wirklichkeit. Im Spiralmodell von l.i.voropay (1977)
kommt die Rekursivität beider Bereiche deutlich zum
Ausdruck. Spannungen, Diskrepanzen zwischen ihnen
lösen die Weiterentwicklung aus. Sie ist charakterisiert
durch eine sich wiederholende Abfolge deskriptiver,
explikativer und normativer Phasen der Wissenschaft. Daraus

folgt der paradoxe Schluß, daß gerade erst durch die
Hinwendung zur Praxis empirische und theoretische
Erkenntnisfortschritte möglich werden.

3. Rekursivität von Wissenschaft und Gesellschaft

Vor dem Hintergrund dieses Modells der kognitiven
Evolution soll im folgenden versucht werden, die Rekursivität

von Wissenschaft (als «Innenwelt») und Gesellschaft

(als «Außenwelt» der Geographie) näher zu
betrachten. Damit ist auch der (wohl etwas kühne) Gedanke

verbunden, das (real weltliche) Symposiumsthema der
SANW mit der epistemologischen Orientierung unserer
ASG-Tagung zu verknüpfen.
Dies soll geschehen in Form von «Spiegelungen»
zwischen der Innenwelt und der Außenwelt: wie wirkt die
«conditio humana» aufdie Geographie (und umgekehrt).
Dabei verstehen wir hier Geographie in einem weiten
Sinne als wissenschaftliche Disziplin, als Organisationsform

wissenschaftlicher Aktivitäten wie auch als deren
Produkt, als Korpus von Erkenntnissen. Und als Außenwelt

verstehen wir die Verfaßtheit der Gesellschaft, den
herrschenden Zeitgeist, was man auch als Weltbild oder
Kosmologie bezeichnen kann. Nach diesem Weltbild
entsteht die «reale Welt», in der jeweils üblichen (oder
gültigen) Wahrnehmung.
Damit werden Innenwelt wie Außenwelt miteinander
verbundene Bezugspunkte der «grandes ruptures». Von
besonderem Interesse ist dabei die Frage, wie die
Geographie beziehungsweise einzelne ihrer Richtungen die
Außenwelt wahrnimmt (sei es direkt, sei es durch die
Signale, welche die Öffentlichkeit, das politische System
setzen), was von den gesellschaftlich aktuellen Fragen in
die Disziplin eindringt und was dort damit geschieht.
Der Schwerpunkt dieser Überlegungen wird dabei nicht
in einer historischen Perspektive bestehen, sondern sich
rasch der aktuellen Situation und ihren Notwendigkeiten
zuwenden. Dies in einem doppelten Sinne: welche
Entwicklungen zeichnen sich als gleichsam vorgegeben ab

(im Sinne der «necessitas»), und wie sollte sich die Diszi¬

plin aus Relevanzgründen (M. boesch 1989) entfalten,
wenn sie Problemlösungen, konstruktives Wissen beitragen

will?

4. Das Projekt der Moderne

Eine zentrale (wenn nicht die) Schlüsselstelle zum
Verständnis aktueller Auseindersetzungen liegt im Projekt
der Moderne. Die Aufklärung als Programm und als Prozeß

hat eine zweifache Emanzipation ausgelöst. Aufder
strukturellen Ebene soll sich der Mensch aus den
Bindungen der Irrationalität, aus seinen erdgebundenen
Verstrickungen lösen. Die Vernunft wird zum Fundament

der sozialen Spielregeln, denn sie macht die
Menschen nicht nur gebildeter, sondern auch «tugendhafter
und glücklicher» (diderot; g. berger 1989). Auf der
instrumenteUen Ebene geht es um die Befreiung aus der
Abhängigkeit von der Natur. Indem der Mensch sie -
dank seiner Vernunft - verstehen lernt, ihre Geheimnisse
erschließt, kann er sie nutzbar machen, sie sich aneignen
und sich dadurch von den Beschwerlichkeiten des
Daseins entlasten.
Die innere Widerspruchslosigkeit ist eines der zentralen
Prinzipien des Rationalismus. Damit unmittelbar
verbunden ist die Vorstellung der Harmonie als Kern der
natürlichen Ordnung. Das Prinzip «Harmonie» hat aber
auch im sozialen und ökonomischen Bereich (in der
Form von Gleichgewichten) Gültigkeit. Jede Abweichung

davon ist Zeichen einer Störung, eines Verstoßes

gegen die inhärenten Gesetze.

Auch die Geographie hat Teil an diesem Programm. Im
Zeitalter der Kolonialisierung erweist sie ihre Nützlichkeit

durch die Erträge der Entdeckungsreisen. Daraus
entwickelt sich der Geodeterminismus. Und im
Landschaftskonzept kommt (implizit) immer wieder die
gleichsam naturalistische Normativität der Harmonie
zum Tragen. Was ihr nicht entspricht, wird ausgeblendet
oder adapiert; gesellschaftlich bedingte Widersprüche,
Konflikte werden so marginalisiert (d. Bartels 1969).

Mit der Kulmination des Rationalismus nach 1950 wird
allerdings ein implizites Problem der Geographie immer
deutlicher sichtbar: die Spannung zwischen der dem

Landschaftskonzept inhärenten idiographischen
Methodologie und dem wissenschaftlichen Anspruch nach

allgemeingültigem Transferwissen. Die Überhöhung des

praktischen, alltäglichen Synkretismus im Sphärenmodell

erweist sich infolge mangelnder Selektivität als
zunehmendes Handicap. Die Geographie zeigt sich - vor
dem Hintergrund des szientistischen Standards - zunehmend

als «diffuse» Disziplin (G. hard 1982).

5. Die Zäsur von 1968

Die Zäsur von 1968 (d Bartels 1968;g.burgard 1970)
ist die notwendige Reaktion darauf: der Abstand
zwischen äußeren Erwartungen und innerem Zustand ist

42



derart groß geworden, daß nur entschiedene Neuorientierung

Erfolg verspricht. Bei näherer Betrachtung zeigt
sich allerdings rasch, daß die beiden Konfrontationen
keineswegs deckungsgleich sind und daß gerade in den so
grundverschiedenen Quellen der Kritik von Anbeginn
an neuer Widerspruch angelegt ist.
Die Kritik von Bartels betrifft die mangelnde Rationalität,

die mangelnde wissenschaftliche Relevanz der Disziplin.

Die Antwort darauf wird in der kompromißlosen
Zuwendung zur analytisch-technischen Methodologie
(in Form einer «quantitativen Revolution»; i. BURTON

1963) und damit auch in der Aufspaltung von natur- und
sozialwissenschaftlicher Fachtradition gesehen. So wird
dem Anspruch des szientistischen Funktionalismus -
zumindest im Vorsatz - gefolgt, dem Zeitgeist der technischen

Epoche, ihrer Machermentalität Rechnung
tragend. Ihre Projekte stehen im Zenit der öffentlichen
Anerkennung, ja Begeisterung: Weltraumforschung,
Atomenergie, Autobahnbau, funktioneller Städtebau sind
Chiffren dieser Verfassung. Im Rückblick wirkt es wie
tragische Ironie, daß sich die Geographie gerade in dem
Moment einer Entwicklung öffnet, in dem sich deren
fundamentale Problematik, wenn nicht gar ihr Ende
abzeichnet (D. meadows 1972).
Im Unterschied zu Bartels zielt die Kritik des Kieler
Programms (G. burgard 1970) auf die mangelnde
gesellschaftliche Relevanz der Disziplin. Das Aufbegehren
gegen die Welt der etablierten Fachvertreter ist aber nicht
nur als Forderung nach Nützlichkeit zu verstehen,
sondern als Segment des allgemeinen Aufbruchs der 68er-
Generation, welcher später in die rot-grünen Koalitionen
ausmünden wird. Eine zentrale Problematik jener Bewegung

ist zu sehen in der oft anmaßenden Selbstverständlichkeit,

mit der die eigenen Wertvorstellungen als
«gesellschaftlich relevant» herausgestellt werden und sich
damit gegen jede Argumentation immunisieren. Daran
ist zweifellos das mangelnde normative Bewußtsein der
Disziplin (M boesch 1986) und eine gewisse politisch-institutionelle

Unbekümmertheit (wenn nicht Naivität)
mitbeteiligt. Das sollte sich spätestens dann als Bume-

rang erweisen, wenn demokratisch legitimierte Entscheide

zu konträren Ergebnissen führen.
Die Zäsur von 1968 trägt also den Keim zum Dissens von
Anfang an in sich, auch wenn dies zunächst nicht deutlich

erkennbar ist, enthält doch auch das Kieler
Programm massive Kritik an der unwissenschaftlichen
Methodologie des Landschaftskonzeptes, und auch Bartels
strebt an, durch die Aufhebungjenes Defizites den
gesellschaftlichen Status der Disziplin zu verbessern. Die
Widersprüchlichkeit der Zielsetzungen - als weiterer Hinweis

dazu soll das Stichwort «wertfreie Wissenschaft»
genügen - führt konsequenterweise dazu, daß sich in den
letzten 20 Jahren nicht ein neues, abgerundetes Paradigma

der Geographie herausgebildet hat. Vielmehr wird
damit eine sehr kontroverse Phase eingeleitet, die immer
noch anhält und die rasch um weiteren Konfliktstoff
ergänzt wird.
Auf methodologischer Ebene kommt zur Kritik
mangelnder Rationalität (gegenüber der Fachtradition) als¬

bald die entgegengesetzte Kritik am Szientismus:
analytisch-technische Denkmuster seien auf hochkomplexe
Probleme und auf sozialwissenschaftliche Fragstellungen

nicht anwendbar. Und auf der inhaltlichen Ebene
kommen neben dem Thema der regionalen sozio-ökonomischen

Disparitäten (also zum Stichwort «Gerechtigkeit»)

die Nord-Süd-Problematik und die Umweltproblematik

als zentrale gesellschaftliche Aufgaben unserer
Zeit zur Sprache. Und in jüngster Zeit erleben wir, wie
durch die ungeahnte Dynamik des Europäisierungspro-
zesses nochmals ein ganzer neuer Fragenkomplex aufgerollt

wird: der Umbau des «Europäischen Hauses».

6. Das Ende der Moderne?

Diese sozusagen äußere Entwicklung wird begleitet von
einer sich intensivierenden grundsätzlichen Diskussion
um das Projekt Moderne. Sind wir dem Ziel der Aufklärung

im Sinne diderots näher gekommen? Es bestehen
erhebliche Zweifel! Der Kern der Skepsis beruht auf
einer zweifachen, zusammenhängenden Erkenntnis
(p.kemper 1988; j.hasse 1990). Es ist evident, daß auch
im ausgehenden 20. Jahrhundert das Tun der Menschen
nicht ausschließlich rational geleitet ist, also Handeln im
eigentlichen Sinne darstellt: Handeln, welches intentio-
nal auf Ziele gerichtet ist. über die vernünftig argumentiert

werden kann, über die jedenfalls ein «innerer Dialog»

(o.schwemmer 1987) geführt wird; oder gar Handeln

nach dem rigorosen Kalkül des Homo oeconomi-
cus, der die Kosten seines Tuns bedenkt, seinen kommerziellen

Nutzen optimiert. Vielmehr beschlägt auch der
Modus «Verhalten» (als Instinkt oder als Prägung), der
emotional geleitete Reflex, einen mehr oder minder großen

Anteil an den Aktivitäten der Menschen.
Und aufder gesellschaftlichen Ebene stellt sich die Frage,
wieweit das Tun der Entscheidungsträger (der «Akteure»)

als rationales Handeln überhaupt möglich ist. Dazu
müßte ja eine umfassende Argumentation, ein abschließender

«äußerer Dialog» vorangehen. Und dies ist in
einer vielfach geschichteten und segmentierten Gesellschaft

angesichts der mannigfachen Kommunikationsprobleme

sozialer, normativer und auch technischer Art
schlicht nicht möglich. Neben Informationsdefiziten
(trotz ungeheurer Informationsflut) und
Kommunikationsbarrieren (trotz totaler Kommunikationstechnik)
ist dabei auch der enorme Zeitdruck, unter dem alle
Entscheidungen stehen, nicht zu übersehen. «Kommunikatives

Handeln» (j. Habermas 1981) ist also nur unvollständig

möglich.
Auf individueller wie auf kollektiver Ebene bleibt also
ein Tun außerhalb der Rationalität. Daraus folgt, daß die
Handlungstheorie (aber auch der Behaviourismus) für
sich allein und ausschließlich als Denk- und Erklärungsansatz

nicht genügen kann (B. werlen 1987). Und allein
schon das notwendige Nebeneinander von Intentionalität
als Basis des rationalen Handelns und Kausalität in
bezug auf seine Folgen (so zum Beispiel die «Sachzwän-

43



ge») zeigen an, daß zwingend beide Modi komplementär
betrachtet werden müssen.

Auf der Stufe der Metatheorie bedeutet diese Einsicht,
daß das Projekt «Aufklärung» in der radikalen Form des

kritischen Rationalismus als Einheitsmethodologie
gescheitert ist. Es bedeutet aber gleichzeitig gerade nicht
eine Absage an die Rationalität - ganz im Gegenteil.

Die Rationalität istja von zwei Seiten in Gefahr: zunächst
durch ihre Reifikation, durch Übersteigerung und
Verselbständigung. Dazu wird sie immunisiert gerade gegenüber

dem rationalistischen Grundprinzip «Skepsis». Die
hegemonialen Ansprüche ihrer Ausschließlichkeit
lassen allerdings - angesichts der offensichtlichen Grenzen
- das Pendel in die entgegengesetzte Richtung ausschlagen.

Dies führt dann zu einer totalen Negation der
Rationalität, zu einem Rückfall in ein vorwissenschaftliches,
rein mythologisches Bewußtsein, zu einem «Denk-Boy-
kott».
Unter dem Markenzeichen «New Age» hat diese Haltung
viel Verwirrung gestiftet. Die gelegentlich panikartigen
Reaktionen darauf, bis hin zur Kriminalisierung des

Fundamentalismus, zeigen an, daß die Errungenschaften
einer ganzen Epoche, die Privilegien einer ganzen Klasse

auf dem Spiel stehen mögen. Die Anzeichen einer
«Panik-Gesellschaft», ihre Orientierungslosigkeit, ihre Hektik

und ihr Zynismus (wohl am deutlichsten in der
Drogenpolitik) und vor allem auch die mangelnde
Konsequenzfähigkeit - trotz steter Beteuerung, wie wichtig
«ganzheitliches Denken» sei - sind klare Signale dafür,
daß zumindest eine Ahnung vorhanden ist dafür, daß der
bisherige Rhythmus des «Fortschrittes» nicht durchgehalten

werden kann (b. fritsch 1990; r.dubs 1990). Das
Defizit besteht in der bisher ungenügenden (und
vielleicht gar nicht leistbaren) gesellschaftlichen Innovation
und Adaption an die neuen Möglichkeiten der Technik.
Wir sind also in Gefahr, aufder einen oder anderen Seite

dieser Gratwanderung - zwischen rationalistischem
Absolutismus und synkretistischer Irrationalität -, in eine
archaische Gesellschaft zurückzufallen. Der Ausweg aus
dieser szientifischen Sackgasse besteht darin, nicht länger

in Kategorien von dialektischen Gegensätzen und
Hegemonie zu denken, sondern nach den Prinzipien von
Komplementarität und Pluralität. Nur ein fruchtbares
(und teils auch widersprüchliches) Nebeneinander
verschiedener Ansätze kann uns weiterhelfen (h.fritzsch
1983).
Neben der technisch-analytischen Methodologie als

unverzichtbarem Beitrag auf der Suche nach Erkenntnis
stehen also auch: makroskopische Ansätze, die Überwindung

des Komplexitätsproblems durch das Konzept der
Chorotaxie (h.reymond 1981), die Befassung mit
normativem Wissen (so etwa L. bridel 1988), eine stärkere

Betonung der Sinnfrage, der feministischen Perspektiven
in der gesellschaftlichen Diskussion. Und auf methodologischer

Ebene bedeutet dies, eine höhere Stufe der
Rationalität anzustreben durch einen Diskurs über die
Relevanz der Wissenschaft, durch den Aufbau einer normativen

Metatheorie (M. boesch 1989).

Man mag diese «postmoderne» Entwicklung bedauern,
sie als «unübersichtlich» verurteilen - man kann aber

auch den Niedergang der rationalistischen Hegemonie
angesichts ihrer realweltlichen Folgen begrüssen. Gerade

darum dreht sich der aktuelle Disput um das

Programm der Moderne.

7. Die inneren Grenzen des Fortschrittes

Blenden wir von dieser abstrakten Diskussion wieder
zurück aufdie Alltagswelt. Die Anzeichen mehren sich, daß

wir über unsere Verhältnisse leben. Die Knappheit durch
Fortschritt wird handgreiflich, etwa wenn die EG den

Alpentransit erzwingen will. Der Fortbestand des Lebens
in allen seinen vielfältigen Formen ist bedroht. Es zu
bewahren wird zur zentralen Aufgabe (H Jonas 1979;

h.ruh 1990). Dabei sind die vielzitierten Grenzen des

Wachstums (zumindest für die 1. Welt, und kurzfristig
betrachtet) weniger äußerer, materieller Art als vielmehr
immaterieller Art (e.laszlo 1978).
Es handelt sich um kognitive, politische und soziale
Grenzen der rasch voranschreitenden Ökonomisierung
und Technisierung. Die kognitive Diskrepanz liegt darin
begründet, daß viele Projekte ohne ausreichende
Wissensbasis waghalsig vorangetrieben werden. Damit werden

abenteuerliche Hypotheken für kommende Generationen

eingelöst (u.beck 1986).
Die politischen und sozialen Grenzen werden sichtbar
durch die faktische Ausschaltung demokratischer
Mitwirkungsmöglichkeiten in einer hochtechnisierten Welt.
Die extreme Hierarchisierung und Zentralisierung
ökonomischer und politischer Entscheidungen widersprechen

den aufklärerischen (freiheitlichen) Prinzipien der
Selbstverantwortung und Selbstorganisation diametral.
Der einzelne ist dabei zunehmend isoliert, soziale
Kommunikation schwindet.
Der paradoxe Bruch zwischen vordergründigem,
materiellem Erfolg der Moderne und ihren inneren
Widersprüchen und Defiziten läßt sich deuten am Scheitern
des Programms der Französischen Revolution, die ja ein
Kind der Aufklärung ist. Freiheit - Gleichheit - Brüderlichkeit

wurden verheißen, aber nur zum Teil verwirklicht.

Wohl hat uns die Emanzipation von natürlichen und
gesellschaftlichen Fesseln, verbunden mit den unbegrenzten

Möglichkeiten der Technik, viele Freiheiten gebracht,
und ein fast vollkommener Massenwohlstand ermöglicht
es, daß diese Optionen vielen zugänglich sind. Der innere

Widerspruch wird aber zunehmend sichtbar durch die
Antinomie von ökonomischer Freiheit (nämlich durch
die Teilhabe am allgemeinen technischen Fortschritt und
materiellen Wohlstand) und sozio-kultureller Freiheit
(nämlich durch das Recht auf Individualität, aufeine
besondere Identität, auf das Anderssein). Der ökonomistischen

Gleichschaltung stellt sich vermehrt Widerstand
entgegen, sei es als politischer Pluralismus, sei es als
soziale oder regionalistische Segregation. Dabei geht es

44



durchaus auch um ein inneres Dilemma: Wieviel darf
Identität kosten?
Wir schreiben also: Freiheit - Gleichheit und Verschiedensein.

Nur im lebendigen Fortbestehen dieses
Widerspruches, nicht in seiner Überwindung, kann sich die
Aufklärung vollenden. Damit hatte sie allerdings nicht
gerechnet: Daß statt einer monolithischen Struktur eine

pluralistische entstehen würde. Der Glaube an eine
gesetzmäßige rationalistische Entwicklung, hin auf einen

logischen Gedanken, ist erschüttert. Und nun wogt der
Streit (wie bei jeder Ideologie): Ist etwa der Gedanke
falsch oder bloß die real existierende Situation?
Die Defizite der Moderne zeigen sich an derselben Stelle:

an der Usurpation der Freiheit ohne Solidarität. Gleichheit

bedeutet ja nicht nur abstrakte Option, sondern auch
faktische Möglichkeit; und Brüderlichkeit bedeutet, das

Existenzrecht des andern zu achten. Damit stellen sich
das Gerechtigkeits- bzw. Verteilungsproblem im sozialen
Kontext und das Übernutzungs- bzw. Zerstörungsproblem

im ökologischen Kontext. Die Antwort auf diese

Herausforderung liegt in der Sozialisierung und Ökologi-
sierung der Wirtschaft; ein beachtlicher, unverzichtbarer
Anfang ist gemacht. Aber die Solidarität mit Randgruppen,

mit Minoritäten, mit der Mitwelt in globaler
Perspektive und erst recht die Solidarität mit der Nachwelt
der künftigen Generationen und mit der Kreatur wird
zunehmend aufgehoben durch den Eigennutz der Individuen

in einer völlig atomisierten Gesellschaft. Gerade
durch die Erfolge der Arbeitsteilung und der Technik,
durch die mangelnde Sicht- und Fühlbarkeit der Folgen
unseres Tuns sind wir aller Konsequenzen enthoben. Sie

werden durch eine globale Transmission auf andere
abgewälzt. Und bestätigt wird dies auch durch die Umkehrung:

die Erfahrungen in der Praxis zeigen, daß oft
vernünftige Argumente, Intentionen wenig bewirken können

gegenüber den «Sachzwängen», also der normativen
Kraft des Faktischen. Die Rationalität kapituliert vor
«natürlichen» Reflexen, das vernetzte Denken (vom Handeln

ganz zu schweigen) findet nicht in ausreichendem
Maße statt.
All dies hat - genau besehen - auch viel mit unserer
Disziplin zu tun: mit der Art und Weise, wie wir mit unseren
Ressourcen umgehen, wie wir uns räumlich organisieren
und verhalten, wie wir unseren Lebensraum gestalten.

8. Produktion und Reproduktion

Unter dem Leitmotiv Produktion/Reproduktion ist das

Dilemma der Moderne aus geographischer Sicht von der
Berner Schule (w. BÄTZING 1988; 1991; p. messerli 1989)
thematisiert worden. Damit wird der Dichotomie von
Ökonomie und Ökologie eine weitere Variante hinzugeführt.

Bekannt sind ja analoge Polaritäten wie:
- Kurzfristökonomie vs. Nachhaltigkeit
- Ausbeutung vs. Substanzerhaltung
- Verursacherprinzip vs. Externalisierung von Kosten

- Internalisierung von sozialen (bzw. externen) Kosten.
Oskar Lafontaine (im Oktober 1990 deutscher Kanzler¬

kandidat) macht die Ablösung der überkommenen
Antinomie Arbeit/Kapital durch den neuen Gegensatz
Ökonomie/Ökologie gar zum Wahlkampfthema - und scheitert

damit. Denn eins muß ganz klar sein: wer verstärkter
Reproduktionstätigkeit das Wort redet, plädiert für eine
«Verzichtkultur» - zumindest nach den geltenden
Maßstäben der Kurzfristökonomie. Kollektives Sparen und
Investieren ist immer individueller Konsumverzicht,
denn ein größerer Teil der produzierten Kaufkraft als bisher

müßte abgezweigt werden für die Sicherung der
(landschaftlichen) Infrastruktur. Zudem wäre auf gewisse

umweltbelastende Aktivitäten überhaupt zu verzichten,

um externe Kosten im Sinne der Vorsorge gar nicht
erst entstehen zu lassen.

Daß dies nicht ohnehin passiert, ist Beweis genug für die

Verkürzung der ökonomistischen Rationalität. Nicht nur
die östliche Kommandowirtschaft, sondern auch die
westliche Marktwirtschaft zehrt (wenn auch viel subtiler)

von der Substanz, statt sie aufzubauen. Dies gilt
allerdings nur partiell: akkumulative und destruktive Prozesse

laufen ineinander verflochten ab. Daraus resultieren
auch polarisierte räumliche Strukturen. Der bisher nur
geringe politische und gesellschaftliche Stellenwert von
Raumplanung und Umweltschutz zeigt uns aber, daß hier
der Wertewandel noch einen weiten Weg zurückzulegen
hat. Ziel muß ja sein, die Wirtschaftsweise, das heißt die

Spielregeln in Wirtschaft und Gesellschaft, so zu
reformieren, daß ein interventionistischer Umweltschutz als

öffentliche Aufgabe überflüssig würde.
Der Denkansatz Produktion/Reproduktion in der
Ausprägung der Berner Schule erweist sich als äußerst
fruchtbar und zukunftsweisend. Seine Hauptstärke mag
darin liegen, daß es überzeugend gelingt, in einem aktuellen

Problemfeld einen Dialog aufzubauen zwischen

exemplarisch aufgearbeiteten Fallbeispielen und theoretischen

Konzepten, die transfertauglich sind, und zwar
nicht nur im regionalen Sinne, sondern auch im Sinne
der interdisziplinären Arbeit. Dennoch sei eine kritische
Anmerkung gestattet.
Es ist höchst bemerkenswert, wie bei der Ausbreitung
dieses Ansatzes die alte Liebe der Geographie zur Naturnähe,

zum «Expeditionsstil» (d.r. stoddart 1986) wieder

durchbricht. Warum wird die Thematik mangelnder
Reproduktion mit Vorbedacht auf eine ländlich-archaische

Welt projiziert, am Beispiel der Peripherie abgehandelt,

also dort, wo man «Kulturlandschaft» noch halbwegs

sieht? Ist es nicht inkonsequent, eines der
Hauptprobleme unserer Zeit nicht unmittelbar in ihrem Kern,
bei der modernen städtischen Gesellschaft, zu beobachten

und über Lösungen nachzudenken? Bei der Gesellschaft,

die am extremsten über ihre Verhältnisse lebt und
durch ihr Tun gerade auch die Destruktionsprozesse in
der Peripherie auslöst? Liegt nicht - etwas überspitzt
formuliert - der Schlüssel zu einer Alpenkonvention im
Verhalten der Städter? Zeigt sich nicht einmal mehr die
Problematik (um nicht zu sagen Untauglichkeit) des Begriffs
«Kulturlandschaft», weil man darunter - auf intuitive
Inhalte zurückgreifend - etwas irgendwie Ländlich-Har-

45



monisches versteht? Anders ist jedenfalls die Redeweise

von der «Zerstörung» der Landschaft durch den Tourismus

(d. steiner 1990) nicht zu verstehen. Warum thematisiert

man nicht, daß die «Veränderung der Landschaft»
in der Agglomeration Zürich viel tiefgreifender ist als im
Alpenraum? Warum diese Exklusion der Stadt, des Inbegriffs

der Modernität? Geographie, welche die
Verdichtungsgebiete als «Un-Landschaften» versteht, das heißt
gar nicht wahrnimmt oder ausblendet, läuft Gefahr, am
Kern des Problems vorbeizudenken und - schlimmer
noch - sich den Vorwurf der politisch-ökonomischen
Naivität einzuhandeln.

9. Schlußbemerkungen

Nehmen wir also die Herausforderung an, machen wir
den Denkansatz des zunehmenden Ungleichgewichts
von Produktion und Reproduktion fruchtbar. Er kann
einen zentralen Beitrag in der Diskussion um die Gestaltung

unseres Lebensraumes leisten. Das bedeutet
Auseinandersetzung mit der modernen Industriegesellschaft,

ihren Mechanismen der Unersättlichkeit, ihrer
Raumwirksamkeit. Es bedeutet Auseinandersetzung mit
ihrem Ort, der Stadt, und den von städtischer Mentalität
geprägten suburbanen und periurbanen Räumen.
Vergessen wir dabei aber nicht, daß die «Kulturlandschaft»

(wenn wir diesen Terminus unbedingt gebrauchen

wollen) nicht die Schlüsselgröße der gesellschaftlichen

Evolution ist, sondern nur ihre Abbildung, und
wiederum rekursiv Teil ihrer Bedingtheit.
Dabei bietet sich der Reproduktionsbegriffja an für eine

Ausweitung der Thematik. Im weiteren Sinne umfaßt
Reproduktion drei Bereiche:
- die Reproduktion der (landschaftlichen) Infrastruktur

im Sinne der materiellen Substanzerhaltung. Damit
eng verbunden ist die biologische Reproduktion oder
Regeneration von Flora und Fauna, die zudem durch
ökologisch effiziente Raumstrukturen (m. boesch
1981) gefördert werden könnte, aktuell aber durch
Übernutzung und Zerschneidung der Lebensräume
bedroht ist.

- die Reproduktion des Menschen, das heißt die
Ausprägung der demographischen Prozesse in einer
Gesellschaft, die im Banne einer nekrophilen Technik
steht.

- die kulturelle Reproduktion, das heißt die Tradierung
und Weiterentwicklung der Kultur, die mehr sein muß
als eine technische Zivilisation (f. h.tenbruck 1989).

Alle drei Bereiche bieten Anknüpfungspunkte zur
Vertiefung der angesprochenen Antinomie, und zwar unter
verschiedensten Perspektiven. Es scheint jedenfalls, daß
die Produktionsstärke unserer Gesellschaft durch ihre
Reproduktionsschwäche aufgewogen wird. Werden sich
neue Gleichgewichte einspielen? Oder schließt sich -
ungewollt - der Kreis zum Thema dieses SANW-Symposi-
ums?

Literatur

BÄTZING, W. (1988): Ökologische Labilität und Stabilität der
alpinen Kulturlandschaft. MAB-Information 52), Bern
1988.

BÄTZING, W (1991): Die Alpen. Entstehung und Gefährdung
einer europäischen Kulturlandschaft, München 1991.

BARTELS, D. (1968): Zur wissenschaftstheoretischen
Grundlegung einer Geographie des Menschen.

ErdkWi 19). Wiesbaden 1968.

BARTELS, D. (1969): Der Harmoniebegriff in derGeographie.
In: E100 (2)/124-137/1969.
BECK, U. (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine
andere Moderne. es 1365). Frankfurt a.M. 1986.

BERGER, G. (Hrsg.) (1989): Enzyklopädie. Eine Auswahl.
FiTB 6584). Frankfurt a. M. 1989.

BOESCH, M.( 1981): Zur ökologischen Effizienz von Raumsystemen

- eine neue Dimension der Umweltpolitik. In: BRU-
HIN, A. (Hrsg.) (1981): Aktuelle Umweltforschung. 8.SCO-
Symposium 1979. St Gallen 1981.

BOESCH, M.(1986):Onthelacking Normative Powerof
Geography. Paper for the 2. Int. IGU-Symposium on "Landscape
Management" at Dessau/GDR, May 1985. In: Richter/
Schönfelder (eds) Landscape Synthesis - Foundations,
Classification, and Management Wiss Beiträge 1986/35
M.-Luther Universität Halle-Wittenberg), pp. 173-181. Halle
1986.

BOESCH, M. (1989): Engagierte Geographie. Zur
Rekonstruktion der Raumwissenschaft als politikorientierte
Geographie. ErdkWi 98). Stuttgart 1989.

BRIDEL, L. (1988): Un espace sans justice merite-t-il d'etre un
territoire? In: Bulletin BRP 1/88, pp. 28 ff.

BURGARD, G. et al. (1970): Bestandesaufnahme zur Situation

der Deutschen Schul- und Hochschulgeographie. In:

DGT Kiel 1969 - Tagungsbericht und wissenschaftliche
Abhandlungen. Wiesbaden 1970.

BURTON, I. (1963): Quantitative Revolution und theoretische
Geographie. (Quantitative Revolution and Theoretical
Geography). In: BARTELS, D. (Hrsg.) (1970): Wirtschafts- und
Sozialgeographie. Köln 1970.

DUBS, R. (1990): Gedanken über den Zustand der Schweiz.
HSG-Aulavorträge 52). St. Gallen 1990.

FRITSCH, B. (1990): Mensch - Umwelt - Wissen.
Evolutionsgeschichtliche Aspekte des Umweltproblems. Zürich 1990.

FRITZSCH, H. (1983): Vom Urknall zum Zerfall. München
1983.

FROIDEVEAUX, D. (1988): Significations et representations
sociales de l'espace urbain. Geo-Regards 17). Neuchätel
1988.

HABERMAS, J. (1981): Theorie des kommunikativen Handels.

es 1502). Frankfurt a.M. 1981.

HARD, G (1982): Lehrausbildung in einer diffusen Disziplin.
KM 55). Karlsruhe 1982.

HASSE, J. (1990): Post-Moderne. Räumliche Metaphern. In:

AMR-Nachrichten 1 -2/1990, pp. 7-15.

JONAS, H. (1979): Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer
Ethik für die technologische Zivilisation. st 1085). Frankfurt

a.M. 1984.

KEMPER, R (Hrsg.) (1988): «Postmoderne» oder Der Kampf
um die Zukunft. Die Kontroverse in Wissenschaft, Kunst und
Gesellschaft. FiTB 6638). Frankfurt a. M. 1988.

46



KUHN, T S. (1962): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen.

(The Structure of Scientific Revolutions). stw 25).
Frankfurt a.M.3\1978.
LASZLO, E. (1978): The Inner Limits of Mankind. Heretical Re-

flections on Today's Values, Culture and Politics. Oxford 1978.

LEIMGRUBER. W. (1991): Segregation oder Integration?
Innen- und Außengrenzen als Maßstäbe des Denkens und
Handelns in der Schweiz. In: GR43 (9)/488-493/1991.

MESSERLI, R (1989): Mensch und Natur im alpinen Lebensraum.

Risiken, Chancen, Perspektiven. Bern 1989.

MEADOWS, D. et al. (1972): Die Grenzen des Wachstums.
(The Limits to Growth. A report for the Club of Rome's project
on the predicament of mankind). Stuttgart 1972.

RAFFESTIN, C (1974): Problematique implicite et problematique

explicite en geographie humaine. In: GHelv 29
(Beiheft)/ 22-28/1974.
REYMOND, H. (1981): Une problematique theorique de la
geographie: plaidoyer pour une chorotaxie experimentale.
In: ISNARD, H./RACINE, J.-B./REYMOND, H. (1981): Pro-
blematiques de la geographie. Paris 1981.

RUH, H. et al. (1990): Ethik und Boden. Bericht 52 NFP
Boden). Liebefeld 1990.

SAGW (Hrsg.) (1989): Vorträge der Jahresversammlung
1988. Bern 1989.

SCARPATETTI, B. (1991): Was haben denn die Schöngeister
bei der Umwelt verloren? In: ch-Forschung 11/91, pp. 2-5.

SCHWEMMER, O. (1987): Handlung und Struktur. Zur
Wissenschaftstheorie der Kulturwissenschaften. stw 669).
Frankfurta. M. 1987.

STEINER, D. (1990): Entsteht eine schweizerische Tradition
von Humanökologie? In: GHelv 45 (3)/130-134.
STODDART, D.R. (1986): On Geography and its History.
Oxford 1986.

TENBRUCK, F. H. (1989): Die kulturellen Grundlagen der
Gesellschaft. Der Fall der Moderne. Opladen 1989.

VALLEGA, A. (1990): Geografia tra epistemologia interna ed
esterna. Alla ricerca di legittimazione. In: RivGlt97 (2)/
167-184/1990.
VOROPAY, LI. (1977): Levels and stages in the process of
geographical Cognition. ln:SovG 19 (9)/611-617/1978.
WERLEN, B. (1987): Gesellschaft, Handlung und Raum.
Grundlagen handlungstheoretischer Sozialgeographie.

ErdkWi 89). Stuttgart 1987.

WHITEHEAD, A. N. (1978): Process and Reality. New York.

Berichte

ASG / ASSOCIATION SUISSE DE GEOGRAPHIE

European Geographical Collaboration
(E.G.C)
Kurzbericht von der Unterzeichnung des
Europäischen Konkordats in Swansea,
8. Januar 1992

Anlässlich der Jahresversammlung des
Institute of British Geographers (IBG)
wurde das auf Initiative dieser
Institution vorbereitete Konkordat über eine
verstärkte europäische Zusammenarbeit
der nationalen geographischen
Gesellschaften unterzeichnet. Wie der abtretende

Präsident des IBG, R.U. Cooke,
in seiner Ansprache hervorhob, handelt
es sich dabei um einen ersten Anlauf,
dem weitere Schritte folgen sollen,
damit sich die bilaterale zu einer
multilateralen Zusammenarbeit entfalte. Wie
der Text des Konkordates zeigt, handelt
es sich im Moment um eine allgemein ge¬

haltene Vereinbarung, die im Laufe der
Zeit konkretisiert und weiter ausgebaut
werden soll. Denkbar sind z.B. die
Teilnahmeberechtigung an Tagungen (die für
volle und assoziierte Mitglieder des
IBG wesentlich günstiger sind als für
Nichtmitglieder), vergünstigte
Zeitschriftenabonnemente sowie allgemeiner
Informationsaustausch. Das Konkordat
ist als Ergänzung zu den Kontakten zu
sehen, die im Rahmen der ERASMUS-Netze
bestehen und entstehen; die ERASMUS-
Kontakte betreffen in erster Linie die
Institute, während die E.G.C. sich an
alle in Gesellschaften zusammengeschlossenen

Geographen wendet.
An der Feier in Swansea waren 11 nationale

Gesellschaften vertreten, 5 hatten
sich entschuldigt, und von weiteren 5

waren keine Antworten eingetroffen.

Walter Leimgruber, 13. Jan. 1992

47


	Innenwelt/Aussenwelt : die Entwicklung der Geographie als Spiegel ihrer Umwelt

