
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 43 (1988)

Heft: 4: Die Welt der indigenen Völker

Artikel: Indigene Völker und Landrechte : ein Überblick

Autor: Søftestad, Lars T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1988 - Nr. 4 Lars T. Saftestad

Indigene Völker und Landrechte: ein Überblick1

«Das Land ist unsere Mutter»
(Indigener Repräsentant an einer UNO-Menschenrechtskonferenz)

1. Einleitung

Dieser Artikel möchte erstens einige Zusammenhänge

zwischen indigenen Völkern und Landrechten

aufzeigen und zweitens einen allgemeinen Rahmen

entwickeln, mittels dessen die nachfolgenden
Fallstudien verstanden und analysiert werden können.

Mehrere indigene Menschenrechte kommen
nicht zur Sprache, da sie in keinem direkten
Zusammenhang mit den Landrechten stehen. Landrechte
stellen außerdem nur einen Aspekt indigener Kulturen

dar, und dieser beschränkte Überblick kann der
oft außerordentlichen Komplexität dieser
Gesellschaften nicht gerecht werden. Die Beschränkung
scheint allerdings gerechtfertigt, da das Land in
einer sehr emotionalen und spirituellen Art und
Weise geradezu als Synonym des Lebens indigener
Völker betrachtet wird.
Die Logik der Argumentation baut auf folgende
zentrale Begriffe auf: Selbsttragende Entwicklung
("sustainable development"), Selbstbestimmung,
Menschenrechte, Landrechte und schließlich
Organisation und Aktion. Zuerst soll jedoch ein Überblick

darüber gegeben werden, wer die indigenen
Völker sind und in welcher Lage sie sich gegenwärtig

befinden.

2. Indigene Völker

Die definitorische Bestimmung der indigenen Völker

hat sich als außerordentlich schwierig erwiesen.
Dies hängt damit zusammen, daß sie in allen
Kontinenten anzutreffen sind und die ganze Vielfältigkeit
von Variationen aufweisen, die sich aus der Interaktion

verschiedener eigenständiger Kulturen mit der
natürlichen und sozialen Umwelt ergeben. Von
besonderer Wichtigkeit ist deshalb die Geschichte des
Kontaktes mit eindringenden Völkern.
Die Vielfalt kultureller Erfahrungen hat über die
Jahre hinweg zu unterschiedlichen Bewältigungsstrategien

geführt. Einige der vorgebrachten
Erklärungen argumentieren mit Begriffen wie ureingesessen

("aboriginal"), Vierte Welt, Minderheit, einheimische

Völker oder tribale Minderheit. Im Laufe
der letzten Dekade ist in der Frage der Kriterien für
eine Definitionsbasis allmählich ein Konsens
entstanden. Man kann zwischen objektiven und subjek¬

tiven Kriterien unterscheiden. Die drei wichtigsten
objektiven Kriterien sind: 1) die Vor-Existenz: die

fragliche Bevölkerung stammt von einer Gruppe
ab, die vor der Ankunft eines anderen Volkes
bereits ansässig war; 2) die Nicht-Dominanz und 3)
kulturelle Unterschiede. Das subjektive Kriterium
besteht im Grad der Selbstidentifikation als indige-
nesVolk.
Mit dem Begriff «indigen» wurden immer mehr
Bevölkerungen bezeichnet, die den obenstehenden
Kriterien genügen (siehe z. B. IWGIA 1987). Der
sogenannte Cobo-Bcricht tat einen wichtigen
Schritt in die Richtung einer Synthese der gegenwärtig

gebräuchlichen Ansätze, die den Begriff der
«indigenen Bevölkerung» ("indigenous population")

verwenden. Er schlägt die folgende Definition

vor:
"Indigenous communities, peoples and nations are
those which, having a historical continuity with pre-in-
vasion and pre-colonial societies that developed on
their territories, consider themselves distinct from
other sectors of the societies now prevailing in those
territories, orparts of them. They form at present non-do-
minant sectors of society and are determined to pre-
serve, develop and transmit to future generations their
ancestral territories, and their ethnic identity, as the

basis of their continued existence as peoples, in accor-
dance with their own cultural patterns, social institutions

and legal Systems" (COBO, 1986, Bd. V, 29).
Der Cobo-Bericht weist selbst auf die Schwierigkeiten

hin, die eine alle indigenen Bevölkerungen
umfassende und für alle zufriedenstellende Definition
mit sich bringt. Sie wird deshalb als «Arbeitsdefinition»

aufgefaßt und gegenwärtig sowohl innerhalb

als auch außerhalb der Organe der Vereinten
Nationen (UNO) verwendet. Es bleibt zu hoffen,
daß sie in der Erarbeitung einer allseitig akzeptierbaren

Definition der indigenen Bevölkerung eine
Hilfe sein wird.

Lars T. Softestad, a) IWGIA, Freiensteinstraße 5, 8032
Zürich, oder b) Departement of Anthropology, University of
Oslo, P.O. Box 1091, N-0317 Oslo 3, Norwegen

164



TiTI

* j£x
IZIS .•«

^5

Abb. 1 Überblick über die geographische Verteilung und Bevölkerungszahl der indigenen Völker der Welt

A. Lokalisierung der indigenen Völker

4
5
6

7

8
9

10

11

12

13

14

15

16
17

18

19

20
21

Westafrikanische Nomadenvölker [8]
Ostafrikanische Nomadenvölker (inkl. Sudan und Äthiopien)

[6]
Mbuti des Zentralafrikanischen Regenwalds (FVgmäen)
[0,2]
Kalahari San (Buschmänner) [0,06]
Nordskandinavische Saamis (0,06]
Mittelöstliche und westasiatische Nomadenvölker (inkl.
Kurden) [10]
Nomadenvölker der arabischen Halbinsel [5]
Indigene Völker der UdSSR [27]
Indigene Völker Südostasiens [52]
Indigene Völker Ostasiens [67]
Indigene Völker des südostasiatischen Festlandes [15]

Indigene Völker des südostasiatischen Archipels [15]
Australische Aborigines [0,25]
Maori [0,3]
Indigene Völker Melanesiens [6,5]
Indigene Völker Polynesiens und Micronesiens [8,5]
Inuit [0,1 ]

Nordamerikanische Indianer [1,5]
Mexikanische und zentralamerikanische Indianer [13]
Südamerikanische Hochlandindianer [17,5]
Südamerikanische Tieflandindianer [1 ]

B. Lokalisierung der in dieser Ausgabe diskutierten
Fallstudien
a Saami
b Indigene Völker, Bangladesh
c Aborigines, Australien
d Kaiapö, Brasilien

Quellen:
Nach Burger (1987), ICIHI (1987) und IWGIA (1987; 1988a).

Anmerkungen:
' In den verschiedenen Quellen werden die einzelnen Regionen

jeweils anders abgegrenzt.
2 Die Zahlen in eckigen Klammern beziehen sich auf die
Bevölkerungszahl in Millionen. Verschiedene dieser Angaben
entsprechen vorsichtigen Schätzungen. Besonders inkonsistent

und verwirrend sind die Zahlen über den Mittleren
Osten und über Westasien; die hier wiedergegebenen Werte
für diese Regionen müssen als unzuverlässig bezeichnet
werden.

165



Kürzlich wurde von verschiedenen Seiten die
Verwendung des Begriffs «Bevölkerung» ("population")

in dieser Definition kritisiert. Der Begriff
trage eine demographische, quantifizierbare
Konnotation. Als Alternative wurde der Begriff «Volk»

("people") vorgeschlagen. Ich verwende im folgenden

das Konzept des «indigenen Volkes». Alle anderen

Völker werden als «nicht-indigene» bezeichnet.

Wenn wir Menschenrechte und Landrechte im Kontext

der indigenen Völker diskutieren, so beschäftigen

wir uns gleichzeitig mit einem Typus von
interethnischen Beziehungen, der durch die
Minderheitsposition der indigenen Völker gekennzeichnet
wird. Trotzdem betrachten sich die indigenen Völker

nicht immer als Minderheiten im traditionellen
Sinne des Wortes, denn meistens streben sie
umfassendere Rechte und Schutzbestimmungen an.
Indigene Völker leben auf der ganzen Erde, von der
Sibirischen Tundra über den Regenwald Amazo-
niens bis zur Kalahari-Wüste. Die Abb. 1 gibt einen
allgemeinen Überblick über die verwirrende
Heterogenität der an der natürlichen und kulturellen
Umwelt orientierten Anpassungsformen, die unter
indigenen Völkern anzutreffen sind. Gleichzeitig
wurde versucht, die neuesten erhältlichen Zahlen
zusammenzustellen; weltweit zählt die indigene
Bevölkerung demnach 250 Millionen Menschen. Die
Schätzung der indigenen Bevölkerungszahl erweist
sich jedoch als schwierige Aufgabe, weil eine klare
und allgemein akzeptierte Definition ebenso fehlt
wie zuverlässiges Zensusmaterial.

3. Die aktuelle Lage indigener Volker

Auf der ganzen Welt sind die indigenen Völker in
einen Staat integriert. Alle sind Zeugen einer
Geschichte von Eroberung, Dominierung und
Kolonisierung, die entweder ihren Ursprung im Westen
hatte oder einer lokalen Dynamik entsprang. Die
Suche nach neuen Ressourcen bildete meist die
Triebkraft dieser Expansionsbewegung. Die
Entkolonialisierung führte bedauerlicherweise nicht zu
einer Verbesserung der Situation der indigenen Völker.

Ihre Lage hat sich im Gegenteil in vielen Fällen
im Zusammenhang mit dem sogenannten «internen
Kolonialismus» noch verschlechtert. Im Interessenkonflikt

zwischen dem Staat und den indigenen
Völkern um das Recht auf die Nutzung des Landes und
der natürlichen Ressourcen sind die indigenen Völker

unweigerlich die Verlierer.
Indigene Völker haben jedoch nicht nur mit
Nationalstaaten zu tun, sondern auch mit Firmen,
Finanzinstitutionen und Internationalen Organisationen
(ICIHI 1987). Oft kooperieren diese vier Kategorien

von Akteuren miteinander und vergrößern so
die sozial, kulturell und ökonomisch zerstörerische

Wirkung des internen Kolonialismus, wie die
gegenwärtige Situation in der Entwicklungshilfe zeigt
(burger 1987; ICIHI 1987).
Ob wir die Zuckerrohrplantagen in Belize betrachten

oder die Rinderfarmen in Brasilien, die
forstwirtschaftlichen Unternehmungen in Papua Neu
Guinea oder die Ölbohrungen in Sibirien, die
hydroelektrischen Kraftwerke Norwegens oder die

Minengesellschaften in den Vereinigten Staaten -
mittels aller dieser Aktivitäten werden Rohstoffe
ausgebeutet. Die Ausbeutung der Rohstoffe zieht
meist Umweltprobleme nach sich, die wiederum die
Produktivität der erneuerbaren Ressourcen abnehmen

lassen. Die Abholzung der Wälder führt zur
Degradierung, wenn nicht gar zur Zerstörung des

Ökosystems, die Minen verursachen Verschmutzung

und Radioaktivität, um nur zwei konkrete
Beispiele zu erwähnen. Das indigene Land wird so für
seine traditionellen Benutzer immer unbrauchbarer.

Als Folge dieser Art von Rohstoffausbeutung werden

die indigenen Territorien für Außenstehende
geöffnet. Die zuständigen Behörden kontrollieren
den Zugang in der Regel nur sehr locker, weshalb
meist eine große Anzahl von Fremden in das Gebiet
strömt, um die Möglichkeiten auszunutzen, die die

Tab. 1 Aspekte der Beziehungen zwischen indigenen und
nicht-indigenen Völkern

Haupttypen der
Interaktion

Spezifizierung der Subtypen

TypA 1 Minen-Mineralien und Energie,
Ökonomische Sphäre: z. B. Kohle und Uranium
Ressourcenausbeutung 2 Dämme-Energie,d.h.Wasser¬

kraft zur Stromerzeugung
3 Dämme-WasserzurBewässerung

oder für den Konsum
4 Forstwirtschaft-Holz
5 Viehzucht-Fleischprodukte
6 Bohrungen-Energie, d.h. Öl

und Gas

TypB
Politische Sphäre:
Konkrete Intervention

1 Umsiedlungen
2 Militarisierung
3 Genozid und Ethnozid
4 Kolonisierungsprogramme.d.h.

die Ansiedlung von Fremden
5 Entwicklung der Infrastruktur,

z. B. Straßen
6 Entwicklungsbemühungen wie

Nahrungsmittelhilfen und
integrierte ländliche Entwicklungsprojekte

7 Ideologische Interventionen,
forciert oder indirekt, oft
«Integration» oder
«Assimilierung» genannt

Quellen: Nach Bodley (1975), ICIHI (1987) und IWGIA(1988a)

166



neue Infrastruktur eröffnet hat. Dazu kommen die
zahlreichen Arbeiter, die für Rohstoffausbeutung
und Bauarbeiten benötigt werden.
Abgesehen von der negativen Auswirkung auf die
Umwelt führt der Kontakt zwischen indigenen
Völkern und Immigranten - unabhängig von seiner
Dauer - normalerweise nicht nur zu einer
Verschlechterung des Gesundheitszustandes der
einheimischen Bevölkerung, sondern darüber hinaus
zur Zerstörung des ganzen sozialen und kulturellen
Gefüges der indigenen Kultur. In der Tabelle Nr. 1

wird ein Überblick über einige Aspekte der Beziehung

zwischen indigenen und nicht-indigenen
Völkern gegeben, die für die gegenwärtige Situation
verantwortlich sind. Zwei oder mehrere der
verschiedenen Subtypen innerhalb der beiden Haupttypen

werden in jedem spezifischen Fall kombiniert
auftreten. Die Charakteristiken dieser Mischung
sind für die konkreten negativen Auswirkungen, unter

denen ein indigenes Volk zu leiden hat,
verantwortlich. Die realen, oft verheerenden Folgen der
Intervention von außen stehen oft in völligem Kontrast

zu der offiziell von den Nationalstaaten vertretenen

Politik gegenüber den indigenen Völkern.
Gewöhnlich soll diese Politik zunächst einen gewissen
Grad von Schutz garantieren, zumindest formal und
nominal, und schließlich zu verschiedenen Formen
der Assimilierung und Integration als letztem Ziel
führen. Diese Art von Politik wird oft von einem
Gefühl kultureller Überlegenheit, das leicht zu
kultureller und rassischer Diskriminierung führt, getragen.

Mit der zunehmenden Internationalisierung der
Probleme indigener Völker wurde es möglich, die
verschiedenen Teile zu einem globalen Bild der
indigenen Welt zusammenzufügen (cf. e. g. IWGIA
1987, 1988a). Im jährlichen Bericht von 1987 präsentiert

IWGIA zwei erschreckende Tatsachen: Jedes
Jahr sterben mindestens 30 000 Angehörige indigener

Völker durch Gewaltanwendung und eine noch

größere Zahl durch Hunger und an den Folgen
medizinischer Vernachlässigung; gleichzeitig zählt
man mindestens 5 Millionen indigene Flüchtlinge
auf der Welt. Die Organisation gibt folgende thematische

Zusammenfassung der wichtigsten Ereignisse
von 1987: 1) Massaker, 2) an indigene Persönlichkeiten

gerichtete Morddrohungen, 3) internationale

Kolonisierung, 4) Übergriffe multinationaler
Konzerne auf indigenes Land, 5) Verletzungen der
Landrechte, 6) erzwungene Umsiedlungen, 7)
zunehmende Militarisierung und 8) nukleare Aktivitäten.

4. Selbsttragende Entwicklung

Der Begriff «Entwicklung» kann verschiedene
Dinge bezeichnen. Kürzlich wurden auf internationaler

Ebene ernsthafte Bemühungen unternom¬

men, den Begriff in einer mit den Interessen der
indigenen Völker übereinstimmenden Art und Weise

zu definieren. Das Schlüsselkonzept im Bericht der
World Commission on Environment and Development

stellt der Begriff der «selbsttragenden
Entwicklung» dar, welche als "... development that meets
the needs ofthe present without compromising the abi-
lity of future generations to meet their own needs"

(Our Common Future 1987: 43) definiert wird. Die
Kommission versucht, die Beziehungen zwischen
Mensch und Umwelt zu klären und warnt vor dem
gegenwärtigen Trend in der Ressourcennutzung,
vor Umweltschäden und -Zerstörung. Die Botschaft
ist eindeutig: um die Katastrophe abzuwenden,
bedarf es einer globalen Trendumkehr. Die indigenen
Völker argumentieren in derselben Art und Weise.
Sie wollen die Produktivität und Selbsterhaltungsfähigkeit

ihres Landes sichern, um es so ihren
Nachfahren zu ermöglichen, auf ihrem Land zu leben
und ihre Kultur zu erhalten. In einer weltweiten
Perspektive unterstützt diese Forderung die Schlußfolgerungen

des sogenannten Brundtland-Berichts,
sowie dieser implizit auch die indigenen Forderungen
unterstützt.
In diesem Zusammenhang ist ein weiteres Dokument

interessant, die UN-Declaration on the Right
to Development. Im Gegensatz zum Brundtland-
Bericht bezieht sich die Deklaration nicht explizit
auf die indigenen Völker. Aus zwei Gründen
erscheint die Deklaration im Kontext der indigenen
Problematik trotzdem bedeutsam. Erstens verbindet

sie das Recht auf Entwicklung mit dem Recht
auf Selbstbestimmung und Souveränität (siehe
Anhang Nr. 2B). Zweitens finden Gruppenrechte im
Gegensatz zu Individualrechten im Text Erwähnung.

Deshalb hält das Dokument für die indigenen
Völker ein wichtiges Potential bereit, das bei der
Ausarbeitung von Richtlinien - welche schließlich
zu einer universalen Deklaration indigener Rechte
führen sollen - ausgeschöpft werden kann. Das
grundlegende Problem dieser Deklaration besteht
darin, daß sie - vielleicht vergeblich - versucht, die
Rechte verschiedener Einheiten auf verschiedenen
Ebenen miteinander in Einklang zu bringen. Während

sie allgemein zu Gunsten der Staaten argumentiert,

anerkennt sie gleichzeitig die speziellen
Bedürfnisse und Rechte der Völker innerhalb eines
Staatsgebietes, also Gruppenrechte.
Betrachtet man den Brundtland-Bericht und die
Deklaration zusammen (siehe auch cobo 1986,
Bd. IV: 30 und ICIHI 1987), so läßt sich eine
gemeinsame Botschaft erkennen: Das Recht auf
Entwicklung ist aufs engste verknüpft mit dem Recht
auf indigene Selbstbestimmung. Außerdem hielt
das Preparatory Meeting zur UN Working Group on
Indigenous Populations21987 fest, daß die selbsttragende

Entwicklung eine fundamentale Voraussetzung

für die Selbstbestimmung darstelle. Der
entscheidende Aspekt der Selbstbestimmung wurde in

167



diesem Kontext im Zugang zu den Ressourcen gesehen,

während unter der selbsttragenden Entwicklung

eine «langdauernde Selbstentwicklung»
verstanden wurde. Die indigenen Beteiligten an
diesem vorbereitenden Treffen unterbreiteten eine
Erklärung zum Recht auf Selbstbestimmung, welche
diese Verbindungen betont (siehe Preparatory Meeting

1987 und Anhang Nr. 2D). Der Begriff der
selbsttragenden Entwicklung kann und soll jedoch
nicht zum festen Teil einer Definition von
Selbstbestimmung gemacht werden.

5. Selbstbestimmung

Dieser Begriff ist ebenfalls schwierig zu definieren.
Abgesehen vom Konsens in der Auffassung, daß
«Selbstbestimmung» irgendwie mit «Entwicklung»
zusammenhänge und im wesentlichen ein politisches

Recht darstelle, besteht keine Einigkeit.
Auf der einen Seite stehen die indigenen Völker
selbst. Sie betrachten «Selbstbestimmung» als

grundlegendes Menschenrecht. Das heißt, sie
kämpfen um die Anerkennung der simplen
Tatsache, daß sie selbst ihre Lebensart wählen und ihre
Entwicklung beeinflussen möchten (siehe Anhang
Nr. 2D für eine umfassende Erklärung zu diesem
Thema). Hiezu muß angemerkt werden, daß die
verschiedenen indigenen Völker mit dem Begriff der
Selbstbestimmung die unterschiedlichsten Vorstellungen

verbinden, die von interner Autonomie (wie
etwa bei den indigenen Völkern Südamerikas) bis zu
voller souveräner Unabhängigkeit reichen (wie bei
den Kanaken Neu-Kaledoniens).
Auf der anderen Seite steht der Staat. Gewisse Staaten

geben prinzipiell zu, daß in irgendeiner Form
und in gewissem Grad ein Recht auf Selbstbestimmung

anzuerkennen sei, haben aber gleichzeitig
Angst vor den Konsequenzen. Sie versuchen einerseits

zwischen Selbstbestimmung und Selbstregierung

und andererseits zwischen Autonomie und
Souveränität eine scharfe Linie zu ziehen, da sie
Tendenzen fürchten, die die territoriale Integrität
des Staates gefährden könnten. Die Forderung
indigener Völker nach Selbstbestimmung wird als
Bedrohung für die absolute Souveränität des Staates
aufgefaßt.
Internationale nicht-indigene Solidaritätsorganisationen

unterstützen die umfassende Interpretation
von «Selbstbestimmung», wie sie die indigenen
Repräsentanten vertreten. Die International Work
Group for Indigenous Affairs (IWGIA) stellt ein
typisches Beispiel dar. In einer Erklärung vor der
International Labor Organization (ILO) argumentierte

sie folgendermaßen: "Self-determination is a
bündle of rights which pervades social, cultural, economic

and political aspects of indigenous life... [It] first

and foremost Orients the positions indigenous peoples...

hold on land" (1987: 88). In einem anderen
Zusammenhang wurde Selbstbestimmung mit
«selbsttragender Entwicklung», Unveräußerlichkeit des

Landes, Souveränität und territorialer und kultureller

Integrität in Verbindung gebracht (IWGIA
1988a).

Die Genfer Working Group stellt die Arena dar, in
der viele dieser Ideen zum ersten Mal geäußert
werden, ihre Position in dieser Angelegenheit ist
deshalb wichtig (siehe daes, 1987). Daes, gegenwärtig
Vorsitzende der Working Group, umreißt fünf
Bedeutungen, die dem Begriff der Selbstbestimmung
für Einheiten auf verschiedenen Ebenen zugesprochen

werden können. Sie schält dann zwei Typen
von «Selbstbestimmung» heraus, die je nach Situation

für die indigenen Völker bedeutsam sind. Unter
der «internen Selbstbestimmung» wird folgendes
verstanden: "... the right ofa State population to determine

the form ofgovernment and to participate in the

government, sometimes extended to include democrati-
zation or majority rule... "(1987: 98). Als zweiter Typ
wird die «interne Autonomie» genannt und
umschrieben als "... the right of a minority or an indigenous

group or nation mainly within State boundaries
to special rights related not only to protection and non-
discrimination, but possibly to the right to cultural,
educational, social and economic autonomy for the
preservation of group identities" (1987: 99). Daes
betont zudem ausdrücklich, daß ihrer Meinung nach
der Begriff der Selbstbestimmung keinesfalls das
Recht auf Sezession impliziere. Türk, ein Mitglied
der Working Group, bemerkt ähnlich, daß "...
autonomy is not an end in itselfor a first Step to political
independence but rather an Instrument necessary for [the
indigenous peoples'] development ..." (1987: 8f)
(siehe auch Anmerkung Nr. 3).
Sowohl im Begriff der Selbstbestimmung als auch in
demjenigen der Entwicklung schwingen Bedeutungen

von Möglichkeit und Potentialität mit - im
Gegensatz zu spezifischen, real beobachtbaren
Verhältnissen. Selbsttragende Entwicklung wird erst
durch die von den indigenen Völkern selbst
definierte und kontrollierte Selbstbestimmung realisiert.

Daraus folgt, daß Selbstbestimmung mit der
Anerkennung der indigenen Forderung nach
unveräußerlichen Landrechten eng verknüpft ist.
In den Schlußfolgerungen stellt der Cobo-Bericht
fest, daß "self-determination, in its many forms, must
be recognized as the basic precondition for the enjoy-
ment by indigenous peoples of theirfundamental rights
and the determinalion of their own future" (1986,
Bd. V: 42). Eine Einschätzung und Gewichtung der
verschiedenen Menschenrechte, die sich auf die
indigenen Völker beziehen, muß jedoch davon ausgehen,

daß das Recht auf Selbstbestimmung
notwendigerweise mit einer Gruppe anderer Rechte indigener

Völker zusammen diskutiert werden muß.

168



6. Landrechte

Das Landrecht stellt für die indigenen Völker ein
besonders wichtiges Menschenrecht dar. Ein Aspekt
dominiert die Debatte über die Landrechte, nämlich

die Diskussion um Individual-versus Gruppenrechte.

Die gegenwärtig vorhandenen internationalen
Menschenrechtsinstrumente gehen ausnahmslos

vom Individuum aus, während sich das
Gewohnheitsrecht der indigenen Völker auf Gruppen oder
Kollektive bezieht. Im Westen stieß dieses
grundsätzliche rechtliche Konzept im großen und ganzen
auf Skepsis, insbesondere wenn gleichzeitig ein
Recht auf Selbstbestimmung gefordert wurde. Für
die indigenen Völker sind Gruppenrechte auf dem
Gebiet der Landrechte besonders wichtig. Seit der
Verabschiedung der UNO-Menschenrechts-Charta,
die vom Individuum und vom Staat als rechtlichen
Subjekten ausgeht, sind die indigenen Völker
vermehrt auf dem internationalen Schauplatz
aufgetaucht und vermochten nach und nach durchzusetzen,

daß sich das Augenmerk auf die Ebene
zwischen Individuum und Staat richtete, d. h. auf
Gruppen und Völker als rechtliche Subjekte, dies
insbesondere im Zusammenhang mit der
Landproblematik.

Das Problem der Gruppenrechte liegt der Diskussion

verschiedener indigener Rechte zugrunde. Ein

besonders interessanter und wichtiger Fall betrifft
das Recht auf Entwicklung. Das Recht auf Entwicklung

muß in irgendeiner Form von Selbstbestimmung

gründen. Wird der Entwicklung von Gruppen
Priorität gegeben, so taucht die Frage auf, welche
Gruppenrechte wichtig sind.3
daes (1987) stellt eine Liste mit den grundlegenden
Rechten indigener Völker zusammen; im folgenden
werden wir uns auf eines dieser Rechte konzentrieren,

nämlich auf das Recht auf Land und die natürlichen

Ressourcen.
Gruppen-, kommunale und Kooperativrechte auf
Eigentum und «Landbesitz» sind fundamentale
Aspekte der Beziehungen indigener Völker zu
ihrem Land (siehe cobo 1986). Landrechte werden als
ökonomische und kulturelle Rechte angesehen und
dementsprechend den politischen Rechten untergeordnet,

von welchen das Recht auf Selbstbestimmung

das wichtigste ist.
Im Vergleich zum Westen hat «Land» für die indigenen

Völker eine umfassendere Bedeutung, da es
einen Teil der ganzen Kultur darstellt. Umgekehrt ist
das Konzept der Landrechte als traditionelle
Gewohnheitsrechte dem Westen fremd. Es scheint nun
an der Zeit zu sein, zwei indigene Konzepte näher
zu untersuchen: Land und Landrechte.
Ein Überblick über die indigenen Landkonzepte
stößt auf Schwierigkeiten: einerseits weisen diese
eine unüberblickbare Vielfältigkeit auf, entstam-

Tab. 2 Einige Aspekte indigener und nicht-indigener Beziehungen zum Land im Vergleich

Indigene Völker Nicht-indigene Völker

1. Die Eigentumsrechte liegen bei der Verwandtschaftsgruppe,

der Gemeinde oder symbolisch beim Anführer

2. Es ist undenkbar, daß irgend jemand das Recht besäße,
der Gruppe für immer Land wegzunehmen

3. Der-allen garantierte-Zugang zum Boden und die Art
der Landnutzung werden durch ein kompliziertes Netzwerk

von Verwandtschaftsbeziehungen geregelt

4. Die Landverteilung ist flexibel und gut reguliert, um eine
ausgeglichene Balance zwischen Land, Ressourcen und
Bevölkerung zu erhalten. Die Idee des unbesetzten oder
brachliegenden Landes ist irrelevant

5. Oft werden mit dem Land wichtige symbolische und
emotionale Inhalte verknüpft, z. B. als Verwahrungsort
der sterblichen Überreste der Ahnen, als Ursprungsort
des Clans usw.

1. Land ist in Individualbesitz

2. Land kann ver- und gekauft werden, d. h. sein Wert ist
in Geld ausdrückbar. Dieser Wert ist dem Land als
solchem nicht inhärent, sondern fluktuiert gemäß dem
Einfluß externer Faktoren

3. Der Besitz des Landes impliziert den Besitz aller
Produkte, die auf und unter dem Boden zu finden sind

4. Land stellt einen Produktionsfaktor dar und wird
möglichst in der profitabelsten Art und Weise genutzt

5. Dem Land wird keine Bedeutung zugeschrieben, über
die es mit anderen Aspekten der Kultur, wie z.B. sozio-
politischen Organisationsformen oder der Religion,
verbunden wäre

Quellen: Nach BODLEY (1975), COBO (1986), WCIP (1987).
Anmerkung: Die Kategorie «nicht-indigen-¦¦ bezieht sich hier hauptsächlich auf den Westen.

169



men den unterschiedlichsten Kulturen und können
deshalb nur vage zusammengefaßt werden, andererseits

hat der Begriff «Land» als nicht-indigener
Begriff nur einen beschränkten Geltungsbereich.
Zuerst einmal bedeutet «Land» im indigenen Kontext
weit mehr als nur das Gebiet, in dem man Yams
pflanzt, jagt oder eßbare Pflanzen sammelt. Zweitens

und als Folge davon ist «Land» mit allen
möglichen konkreten und abstrakten Bedeutungen
durchtränkt, die dieses Konzept zu einem Kernstück

des ganzen kulturellen und gesellschaftlichen
Gefüges werden lassen. Gleichzeitig ist das «Land»
als Basis der ökonomischen Überlebensfähigkeit als
unabhängiges Volk in einem sehr realen Sinn mit
einem Gefühl von Identität und Geschichte verbunden.

Ein indigener Vertreter formulierte dies fol-
gendermassen:
"The Earth is the foundation of Indigenous Peoples. It
is the seat of spirituality, the fountain from which our
cultures and languages flourish. The Earth is our histo-
rian, the keeper of events and the bones of our fore-
fathers. Earth provides us food, medicine, shelter and
clothing. It is the source of our independence; it is our
Mother. We do not dominate Her: we must harmonize
with Her" (BURGER, 1987, 14).
Die Religion wird hier zum Stichwort. Das Land ist
der Ursprung und Sitz der Spiritualität, die Verbindung

mit der Vergangenheit und der Zukunft.
Gewisse angestammte Landstücke sind speziell heilig
und dürfen nicht gestört werden. Die spirituelle
Verbundenheit indigener Völker mit ihrem Land ist tief
und von außerordentlicher Wichtigkeit. Als Basis
ihrer physischen und spirituellen Umwelt wird
«Land» zum Symbol der eigentlichen Existenz als
Gemeinschaft (siehe burger 1987: 13-16; cobo
1986, Bd. IV: 28-32). An dieser Stelle scheint es

interessant, einige wichtige Aspekte der indigenen
und nicht-indigenen Beziehung zum Land zu
vergleichen (siehe Tabelle Nr. 2).

In der anthropologischen Literatur findet man viele
Varianten von Beziehungen zum Land und von
Eigentumsformen. Die indigene Auffassung über die
unterschiedlichen Landnutzungsformen ist keineswegs

statisch. Dies zeigt sich deutlich im kürzlich
geäußerten Vorschlag einer indigenen Organisation,

den Begriff des Landes durch denjenigen der
Erde zu ersetzen (WCIP 1987). Dadurch gelangt
man zu einer umfassenderen Definition der
Ressourcen, mit denen man es hier zu tun hat; zwei
Bemerkungen sind hier anzubringen. Während
traditionell die Landressourcen betont wurden, kann
man jetzt eine Zunahme des Interesses an der
Ressource Wasser beobachten. Zweitens stoßen wir
hier auf das neue und sehr wichtige Thema der
sogenannten «Suboberflächenressourcen». Ob diese
Kategorie Teil indigener Konzeptionen der Mensch-
Umwelt-Beziehungen darstellt oder nicht, bleibt
ungewiß. Trotzdem möchte ich es wagen, zwei vor¬

läufige Thesen zu formulieren. Die Existenz einer
solchen indigenen Kategorie mag erstens davon
abhängen, ob die ökologischen Umstände in dem
Gebiet eine Vegetation zulassen, die den Boden mit
Wurzeln durchdringt. Dies würde bedeuten, daß wir
z. B. in den Tropen, wo sehr hohe Bäume den
Boden nur in gringem Ausmaß durchdringen, kaum
auf eine traditionelle Konzipierung der Suboberflä-
chenaspekte des Landes stoßen werden. Als zweites
müssen die Subsistenztechniken in Betracht gezogen

werden. Jäger und Sammler verwenden z. B.,
was über der Erde wächst, während Feldbauern von
dem leben, was in der Erde wächst.
Im allgemeinen ist die Art und Weise, wie indigene
Gruppen ihr Land nutzen, eng mit der wechselseitigen

Beziehung verbunden, die zwischen der natürlichen

und sozialen Umwelt und den Subsistenzfor-
men bestehen. Diese letzteren sind relativ einfach
in einer Typologie unterzubringen, die Sammler
und Jäger, Nomaden, Brandrodungsbauern,
Ackerbauern und Fischer umfaßt. Es wäre interessant,
eine Typologie der Beziehung zwischen Mensch und
Land innerhalb des Kontextes unterschiedlicher
Besitz- und Nutzungsformen aufzustellen, z. B. ausgehend

von den drei oben erwähnten Parametern.
Denn damit würde man sich einen wertvollen
Einblick in die interkulturelle Grundlage des gegenwärtigen

Interesses und Engagements für die
Landrechte seitens der indigenen Völker verschaffen.
Somit sind wir beim Thema der Landrechte
angelangt.4 Die gegenwärtige internationale Debatte
über indigene Landrechte entstand in einer Art Dialog

zwischen indigenen Organisationen auf der
einen, nicht-indigenen Unterstützungsorganisationen

(NGOs) und den UNO-Menschenrechtsorga-
nen auf der anderen Seite.5
Die grundsätzliche indigene Position kann mit einiger

Sicherheit mit der Forderung nach «unveräußerlichen

Territorialrechten» identifiziert werden
(siehe WCIP 1987). Die indigene Art der Landnutzung

wird vom Gewohnheitsrecht geregelt und bietet

dem nicht-indigenen Betrachter oft ein verwirrendes

und kompliziertes Bild dar. Vom ökonomischen

Standpunkt her gesehen wird diese Art der
Landnutzung als geradezu irrational eingeschätzt.
Diese Ansicht ist natürlich falsch und gibt mir die
Gelegenheit, eines der wichtigsten Argumente dieses

Artikels zu wiederholen, daß nämlich die indigenen

Produktionsweisen nicht auf die Maximierung
der Erträge abzielen, sondern auf die
Selbsterhaltungsfähigkeit der Ressourcen und somit auch der
Produktion. Vom ökologischen Standpunkt aus
betrachtet sind sie gesünder und rationaler als die
Produktionsweisen nicht-indigener Völker. Die einzige
Möglichkeit, diese indigene Philosophie über das
Land und diese Landnutzungsformen zu sichern, zu
erhalten und zu entwickeln, liegt darin, den indigenen

Völkern die Rechte auf Selbstbestimmung und
Land zu gewähren.

170



Landrechte umfassen das Recht auf die Kontrolle
des Landes und all seiner natürlichen Ressourcen.
Die Kontrolle über die Ressourcen stellt vielleicht
die notwendigste Vorbedingung für die Realisierung

des Rechts auf eine selbsttragende Entwicklung

dar. So gesehen erscheinen Selbstbestimmung
und Landrechte als die Fundamente indigener
Rechte. Die Idee der Selbstbestimmung muß
jedoch im Kontext der Landrechte ausgeführt
werden. Die meisten indigenen Völker verlangen weder
die Rückgabe des verlorenen Landes noch formale
Unabhängigkeit. Aber die meisten fordern, über ihr
verbleibendes Land und die natürlichen Ressourcen

selbst verfügen zu können.
Da immer mehr lokale indigene Organisationen
gegründet werden, vervollständigt sich unser Bild
über das Ausmaß und die Variationen des
Gewohnheitsrechtes indigener Völker allmählich.6 Als wichtiger

Schritt auf dem Weg zu ihrer Anerkennung in
der nationalen Gesetzgebung spielt die
Dokumentationsarbeit über Gewohnheitsrechte eine wichtige
Rolle. Diese Informationen sind zur Unterstützung
der indigenen Forderung nach Landrechten auf
lokaler, regionaler und internationaler Ebene wichtig.

In diesem Zusammenhang ist eine kürzlich von
indigener Seite her geäußerte Ansicht über das

geeignete Vorgehen bei Landforderungen interessant.
Der World Council of Indigenous Peoples (WCIP
1987) schlägt eine dreistufige Strategie vor, um die
Rechte der indigenen Völker auf ihre traditionellen
«Territorien der Erde» zu sichern: 1) Erkennen der
Beziehung eines indigenen Volkes zur Erde, 2)
Anerkennung von Landrechten gemäß dieser Beziehung

und 3) Schutz der und Interaktion mit der
indigenen Gesellschaft.
Verschiedene indigene Organisationen haben im
Laufe der letzten Jahre ihre Position bezüglich der
Landrechte öffentlich in verschiedenen nationalen
und internationalen Fora dargelegt (Anhang Nr. 2C
gibt hierfür ein Beispiel). Eine dieser indigenen
Organisationen, der Four Directions Council (UN
1985), schlägt die folgenden Punkte als Ausgangsbasis

für eine indigene Erklärung zu den Landrechten
vor: 1) Exklusive Rechte auf das Territorium, 2)
freie und auf ausreichenden Informationen
gründende Zustimmung, u. U. in der Form eines Vertrages,

3) ausdrückliche Verurteilung des Vorwandes
der Eroberung als Grundlage für Besitzansprüche,
4) Wiedererstattung von unrechtmäßig erworbenem
Land und 5) keine Diskriminierung.
Auf der staatlichen Ebene trifft man auf verschiedene

Formen, wie die sich auf Gewohnheitsrechte
berufenden indigenen Forderungen nach Landrechten

behandelt werden. Es gibt Staaten, die sich
nicht um eine spezielle Gesetzgebung zum indigenen

Landbesitz bemüht haben und Staaten, wo solche

Gesetze ausgearbeitet und in Kraft gesetzt worden

sind. Dazwischen sind diejenigen Staaten
einzuordnen, die gewisse Rechte für gewisse Kategorien

indigenen Landes anerkennen. Diese Kategorien
variieren von Staat zu Staat. bodley(1975) hat die
folgende Liste zusammengestellt: 1) traditionell
genutztes Land, 2) das zur zukünftigen Ernährung
einer wachsenden oder sich erholenden Bevölkerung
notwendige Land, 3) das zum gegebenen Zeitpunkt
effektiv besiedelte oder genutzte Land und 4) das

mit einem Titel registrierte Land.
Die UNO kennt eine lange Tradition der Arbeit mit
Menschenrechten. Beginnend mit der
Menschenrechtsdeklaration, beschäftigt sich die UNO mit
verschiedenen menschenrechtlichen Problemen, die
für die zur Diskussion stehenden Landrechte
Implikationen haben. Die ILO Konvention 107
verwandte viele Gedanken auf das Problem der indigenen

Landrechte (siehe Anhang Nr. 2A). Der von
der UN Sub-Commission on Prevention of Discri-
mination and Protection of Minorities in Auftrag
gegebene Cobo-Bericht stellt einen weiteren Meilenstein

dar (cobo 1986). Im folgenden Kapitel soll die
Aufmerksamkeit diesem organisatorischen Rahmen

der Bemühungen um die Formulierung indigener

Landrechte gelten.

7. Organisation und Aktion

Seit den frühen siebziger Jahren haben sich die Zahl
und die organisatorischen Fähigkeiten der indigenen

Organisationen stetig vergrößert. Zusammen
mit der Intensivierung der Beschäftigung mit
indigenen Menschenrechten in der UNO und dem
gleichzeitigen Aufkommen der nicht-indigenen
Unterstützungsorganisationen hat dies dazu geführt,
daß auch andere indigene Völker in diese zunehmende

organisatorische Internationalisierung des
Kampfes um indigene Rechte einbezogen worden
sind.7
Die verschiedenen Organisationen sind so zahlreich
und ihre Charakteristiken so unterschiedlich, daß
kaum verallgemeinert werden kann. Auf einer sehr
allgemeinen Ebene kann gesagt werden, daß die
konkrete historische Beziehung zwischen einem
indigenen Volk und dem fraglichen Staat einerseits
und andererseits die Konflikte innerhalb der
Gruppe selbst die ausschlaggebenden Faktoren
darstellen. Weiter können indigene Organisationen
danach unterschieden werden, ob sie eine oder mehrere

Gruppen vertreten, was den Schwerpunkt ihrer
Aktivitäten bildet und von wem sie kontrolliert werden

(Cultural Survival Quarterly 1984). Die indigenen

Organisationen nehmen meist eine Mittlerfunktion
zwischen indigenen und nicht-indigenen

Völkern ein.
Die Strategien und Allianzen sind so vielfältig wie
die Organisationen selbst. Eine Aufzählung der
wichtigsten Typen von Strategien, die verwendet

171



Tab. 3 Ebenen ethnopolitischer Aktivitäten der Saami
Nordskandinaviens

Ethno- Ethno-
politische politische
Entwicklung Ebene

Aktivitäten der Saami

4 Internationale Vertretung der Saami im
Ebene World Council of Indigenous

Peoples (WCIP), welcher
konsultativen Status im UN Social
and Economic Council
(ECOSOC) genießt.

3 Regionale Saamiland. Der Nordic Saami
Ebene Council steht den Staaten

und dem Nordic Council
gegenüber.

2 Intra-staat- Z. B. Norwegen: NRL,
liehe Ebene NSL und SLF stehen der

Regierung gegenüber.

1 Intra-Saami- Z. B. Norwegen: NRL, NSL
Ebene und SLF stehen einander

gegenüber

Quellen:
Nach Brantenberg (1985) und eigenen Notizen zur Vorlesung
«Ethnicity and Ethnopolitics in Plural Societies», gehalten im
Sommersemester 1988 am Ethnologischen Seminar der
Universität Zürich.

Anmerkungen:
1 Ich gehe von einer gewissen Entwicklungsidee aus, von
einer Bewegung von unten nach oben (in der Tabelle) mit
einer gleichzeitigen Zunahme der Rechte und Pflichten.
2 Die Abkürzungen NRL, NSL und SLF beziehen sich auf
Saami-Organisationen mit unterschiedlichen sektorellen
Interessen.
3 Saamiland umfaßt Gebiete der Staaten Finnland, Norwegen,

Schweden und der Sowjetunion.

werden, um die Anerkennung der Gewohnheitsrechte

auf Land durchzusetzen, umfaßt ein breites
Spektrum, das von Gerichtsprozessen und Verhandlungen

über politische Protestmaßnahmen,
Demonstrationen und zivilen Ungehorsam bis zum offenen
Guerillakrieg reicht. Die Wahl der Strategien hängt
von der angestrebten Art von Selbstbestimmung ab,
von der Einschätzung der historischen und
gegenwärtigen Kontaktsituation und vom Interesse und
der Bereitschaft des Staates, solchen Forderungen
entgegenzukommen und zu verhandeln. Sowohl im
Kontext von Staaten, wo mehrere indigene Völker
operieren, als auch auf regionaler und internationaler

Ebene ist es wichtig, die Implikationen der
eingeschlagenen Strategien und eingegangenen Allianzen

im voraus abzuschätzen. Bedauerlicherweise
haben sich viele indigene Bewegungen unwissentlich

und zu ihrem eigenen Schaden in regionale und
internationale Konflikte verwickeln lassen.

In diesem Zusammenhang wird der Organisationsgrad

zu einer weiteren wichtigen Variablen. Einige
der älteren indigenen Organisationen verfügen nun
über eigene gut geschulte Experten, die die
Organisationsarbeit leisten, und werden von einer
Bevölkerung getragen, die ihre Arbeit unterstützt.
Die Organisationsbemühungen begannen in den
frühen siebziger Jahren in Amerika, im Südpazifik
und in den arktischen Regionen. Unglücklicherweise

hinken Afrika und Asien diesbezüglich bis
heute hinterher. Die Saamis Nordskandinaviens
stellen ein interessantes Beispiel dar; die verschiedenen

organisatorischen Ebenen, auf denen sie

operieren, sollen hier kurz dargestellt werden
(siehe Tabelle Nr. 3).

Das Hauptinteresse der indigenen Organisationen
gilt zur Zeit der Ausarbeitung von Richtlinien im
Rahmen der UNO den sogenannten «Standard setting

activities». Dies ist das Thema des nächsten
Kapitels.

8. Gegenwärtige Bemühungen um die
Ausarbeitung von Richtlinien

Der Rahmen, innerhalb dessen sich die Bemühungen

um die Ausarbeitung international verbindlicher

Richtlinien zu indigenen Menschenrechten
abspielen, ist in einem dramatischen Wandel begriffen.

Dies hängt zuallererst mit der Zunahme des
ethnischen Bewußtseins und der dementsprechen-
den Betonung des Rechts auf Selbstbestimmung
zusammen. Zweitens ist das Aufkommen der indigenen

Organisationen dafür verantwortlich. Der
UNO obliegt die Aufgabe, internationale Richtlinien

für Menschenrechte zu entwickeln, und die
Working Group on Indigenous Populations ist
gegenwärtig daran, einen Entwurf einer Deklaration
über universale indigene Rechte auszuarbeiten.
Daneben wird die Diskussion um die Revision der ILO
Konvention 107 weitergeführt. Diese Prozesse sollen

im Hinblick auf die Landproblematik im
allgemeinen und die Landrechte im speziellen diskutiert
werden.
Die ILO Konvention 107 hat insbesondere im
Zusammenhang mit den Landrechten8 für die indigenen

Völker eine außerordentliche Bedeutung, denn
sie stellt die einzige international verbindliche
Richtlinie zu indigenen Landrechten dar. Sie
anerkennt die Eigentumsrechte über traditionelles Land
ebenso wie Gewohnheitsrechte, z.B. betreffend
Landnutzung und Vererbung. Sie beinhaltet außerdem

den einzigen verbindlichen Versuch der
Definition indigener Völker. Im Laufe der Entwicklung
des Engagements für indigene Rechte wurde der
Konvention immer häufiger vorgeworfen, sie sei pa-
ternalistisch und vertrete eine zu enge Auffassung

172



über die Landrechte. Die Vorschläge für eine Teilrevision

wurden im Jahre 1988 zusammengetragen
(siehe ILO 1988a; siehe auch Anhang No. 2E), und
man hofft, daß ein endgültiger Vorschlag bis 1989

vorliegt.
Der IWGIA-Vertreter am Treffen von 1988 zeichnet
in seinem Bericht ein ziemlich düsteres Bild vom
gegenwärtigen Stand des Revisionsprozesses (IWGIA
1988b). Diesem Berichte zufolge komplizierte sich
die Diskussion über die Landrechte dermaßen, daß
eine Einigung in weite Ferne rückte und die Angelegenheit

bis zum Treffen von 1988 liegen blieb. Ein
anderer für die indigenen Völker bedeutsamer
Punkt stellt die Anerkennung von Gewohnheitsrechten

z. B. bezüglich der Landnutzung dar. Vom
indigenen Standpunkt aus sehen die diesbezüglichen

Ergebnisse der Diskussion negativ aus. Auch
das Konzept der Selbstbestimmung wurde von vielen

Delegierten als gefährlich betrachtet. Es ist
vielleicht zu früh, um klare Schlußfolgerungen aus diesen

Vorgängen zu ziehen, denn das ILO selbst
präsentiert eine weit optimistischere Einschätzung der
Beratungen und Ergebnisse (siehe ILO 1988b; UN
1988a). Die indigenen Völker lassen sich weiterhin
die Option offen, die ILO zu bitten, den Revisionsprozeß

zu unterbrechen, bis sie selbst auch formal
an diesem Prozeß beteiligt werden.
Vor diesem Hintergrund werden die parallel
unternommenen Bemühungen der Working Group um
die Ausarbeitung eines Entwurfs indigener Rechte
besonders wichtig. Ziel dieser Arbeit ist die
Ausarbeitung einer Deklaration indigener Rechte, die
von der UNO-Generalversammlung proklamiert
werden würde.9 Die Working Group legte schon
immer - mit der Unterstützung der indigenen
Organisationen - einen Schwerpunkt auf die
Landrechtsproblematik. Die Regierungen verhielten sich eher
zurückhaltend oder bekämpften diese Akzentsetzung

(der Vorschlag, die Sitzung von 1984 den
Landrechten zu widmen, wurde nicht gebilligt und stieß
auf wenig Interesse). An der vierten Sitzung von
1985 präsentierten verschiedene indigene Organisationen

einen vollständigen Entwurf einer Deklaration

(Anhang Nr. 2C enthält eine spätere Fassung
dieses Entwurfs). Die Bestimmungen über
Landrechte und das Recht auf Selbstbestimmung erwiesen

sich als provokativ, aber im Verlaufe der
Debatte war eine allgemeine Übereinstimmung
darüber zu verzeichnen, daß diese beide Themen in
eine Deklaration miteinzubeziehen seien.10 Die
Diskussion wurde an der fünften Sitzung von 1987

fortgesetzt. Die Landrechte wurden als Teil des diesjährigen

Schwerpunktes «Selbstbestimmung» behandelt.

Das Preparatory Meeting der indigenen
Organisationen lieferte einen wichtigen Beitrag zum
Plenum mit einer ausführlichen Definition von
«Selbstbestimmung», ausgehend u. a. vom Recht
auf Land (siehe Preparatory Meeting 1987; siehe
auch Anhang Nr. 2D). Die indigenen Sprecher ver¬

knüpften diese umfassende Sichtweise auf die
Selbstbestimmung mit dem Recht auf den Zugang
zu den eigenen Ressourcen und dem Recht auf eine
selbsttragende Entwicklung. Ein von der Working
Group ausgearbeiteter Entwurf einer Deklaration
mit 28 Prinzipien wurde den Teilnehmern des Preparatory

Meetings der indigenen Organisationen
zugänglich gemacht (siehe UN 1988b, siehe auch
Anhang Nr. 2F). Das Preparatory Meeting gelangte
zum Schluß, daß dieser Entwurf nicht befriedigen
könne (Preparatory Meeting 1988), da folgende
Punkte nicht adäquat berücksichtigt worden seien:
1) Die Wichtigkeit von Land und Ressourcen (inklusive

den Oberflächen- und den Suboberflächenres-
sourcen), 2) das kollektive Recht auf Land und
Territorien und 3) das Recht auf Selbstbestimmung.
Aus diesen Gründen wies das Preparatory Meeting
den Entwurf mit den 28 Prinzipien zurück und trat
für die Entwurfsdeklaration mit 22 Prinzipien ein,
welche anläßlich der vorbereitenden Sitzung von
1987 ausgearbeitet worden war (UN 1987) und welche

ihre Position repräsentiere. Die anwesenden
indigenen Vertreter willigten ein, die beiden
Entwürfe ihren jeweiligen Basisorganisationen vorzulegen

und eine revidierte Version eines Entwurfes am
nächsten vorbereitenden Treffen zu diskutieren. Es
herrschte allgemeine Übereinstimmung darüber,
daß der Entwurf des Preparatory Meeting von 1987

hierzu die Grundlage bilden sollte.
Die Zukunft der indigenen Landrechte hängt eng
mit dem Ausgang dieser Bemühungen um die
Entwicklung von Richtlinien für indigene Menschenrechte

zusammen. Die in den letzten Jahren zu
beobachtende Zunahme der Aktivitäten auf diesem
Gebiet ist positiv. Trotzdem bleiben viele Probleme
ungelöst: Bisher wurde in keinem der existierenden
UNO-Gremien versucht, den Inhalt und Geltungsbereich

der Begriffe «Selbstbestimmung» und
«Landrechte» zu konkretisieren; diese entscheidende

Aufgabe muß in Zukunft in Angriff genommen

werden. Zudem erschwert die gleichzeitige
Arbeit an einer Konvention und an einer Deklaration
die Dinge. Außerdem stellt die Working Group nur
einen kleinen Teil des gesamten UNO-Systems dar
und der Deklaration kann einiges widerfahren,
bevor sie die Generalversammlung erreicht. Schließlich

bleibt der entscheidende Punkt die Ratifizierung

der revidierten Konvention und die Implementierung

sowohl der Konvention als auch der Deklaration.

9. Schlußfolgerungen

Aus verschiedenen Gründen können diese Zeiten
für die indigenen Völker auf der ganzen Welt als
entscheidend und wichtig angesehen werden. Als er-

173



stes haben wir die Bemühungen um die Ausarbeitung

von Richtlinien mit einer Schwerpunktsetzung
auf Landrechten und Selbstbestimmung. Zweitens
finden vieldiskutierte und für indigene Völker
bedeutungsreiche Jubiläen statt, 1988 dasjenige der
Entdeckung Australiens und 1992 dasjenige der
Entdeckung Amerikas. Drittens wird 1988 die
Universale Menschenrechtsdeklaration vierzig Jahre
alt. Dies stellt in der Tat eine Gelegenheit dar, um
innezuhalten und über die Bedeutung, Entwicklung
und eine mögliche Erweiterung der zentralen Ideen
der Deklaration nachzudenken und die Möglichkeiten

ihrer Durchsetzung zu überprüfen. Die
Menschenrechtsdeklaration hat eine spezielle Bedeutung

für die zukünftige Entwicklung der indigenen
Rechte.
Hält der gegenwärtige Trend an, so werden die
indigenen Völker ihr Land, ihre Kultur und ihre Sprache
immer schneller und schneller verlieren. Die Artikel

dieser Ausgabe konzentrieren sich auf die
Landproblematik, da diese als wichtig und grundlegend
erachtet wird. Dies scheint insbesondere dann
gerechtfertigt, wenn man bedenkt, daß die primordiale

Beziehung indigener Völker zu ihrem Land
und zu ihren traditionellen Subsistenzmitteln ihrer
ganzen Kultur und Sprache zugrunde liegt. Was die
Menschenrechte betrifft, so sind die Rechte auf
Selbstbestimmung, Land und auf Landrechte und

-nutzung gemäß dem Gewohnheitsrecht als die
wichtigsten zu bezeichnen. Der nachfolgende Artikel

wird die hier vorgebrachten Argumente ausführen,

zu spezifischen Arrangements zwischen Kultur
und Umwelt in Bezug setzen und so dem hier
vorgetragenen allgemeinen und interkulturell orientierten

Diskurs über die Beziehung zwischen indigenen
Völkern und Landrechten mehr Substanz verleihen.

Welche Aufgaben müssen in Angriff genommen
werden, um die Anerkennung der fundamentalen
Menschenrechte indigener Völker durchzusetzen, und
wie können wir als betroffene Individuen etwas
dazu beitragen? Ich glaube, daß diese Frage für eine
internationale, nationale oder lokale Ebene jeweils
spezifiziert werden kann. Im folgenden werden
diese Ebenen als sich gegenseitig beeinflussend und
miteinander interagierend begriffen. Auf der
internationalen Ebene besteht diese Aufgabe aus mehreren

miteinander verbundenen Elementen:"
1) Umweltfaktoren müssen vermehrt in Betracht

gezogen werden.
2) Die Beziehung zwischen der Zerstörung der Umwelt

und der Bedrohung der darin lebenden
Menschen, speziell der indigenen Völker, muß
stärker betont werden. Mehr und mehr schält
sich eine globale Perspektive heraus, die die
Ursachen dieser Entwicklungen klären soll. Oft
sind die beabsichtigten und unbeabsichtigten
Folgen der bewußten Entscheidungen, die
Regierungen und militärisch-industrielle Komplexe

treffen, für diese Entwicklungen verantwortlich
zu machen.

3) Es ist notwendig, sich mit der speziellen Lage
der indigenen Völker im Kontext bilateraler und
multinationaler Entwicklungsagenturen konkreter

zu beschäftigen.
4) Das Leben indigener Völker zeichnet sich durch

die starke Betonung von Zusammenhalt und
Verflechtung aus. Während internationale Deklarationen

und Konventionen über Menschenrechte
indigene Kultur und indigenes Leben in
Einzelaspekte zerlegt diskutieren, stellen diese in
Wirklichkeit fest integrierte Ganzheiten dar. Deshalb
sollte z. B. das Landrecht nicht als alleinig
ausschlaggebender Faktor angesehen, sondern
vielmehr in seiner wechselseitigen Beziehung mit
ökonomischen, politischen, kulturellen und
sozialen Rechten verstanden werden. Ein grundlegendes

Verständnis des indigenen Lebens muß so
erarbeitet werden.

5) Die wechselseitige Beziehung dieser Punkte un¬
tereinander sollte expliziter gemacht und in
einem aus Begriffen wie Landrecht, Selbstbestimmung

und selbsttragende Entwicklung bestehenden

Rahmen synthetisiert werden.

Was können wir auf der lokalen Ebene zur
Unterstützung der indigenen Sache unternehmen? Wir
können helfen, Bewußtsein zu schaffen: einerseits
durch die Sammlung von Information über die
indigene Welt und die Verbreitung solcher Information
z.B. durch Publikationen und andererseits durch
Kampagnen und die allgemeine Unterstützung der
Forderungen nach indigener Selbstbestimmung und
einem garantierten Recht auf Land und Ressourcen.12

In der Schweiz geschehen zur Zeit interessante
Dinge, eine ganze Anzahl von Organisationen
arbeiten in verschiedenen Bereichen (siehe Anhang
Nr. 1). Die Unterstützungsarbeit konzentrierte sich
bisher hauptsächlich auf den amerikanischen Kontinent.

Sie ist weiterhin durch ihr enges Verhältnis mit
der Flüchtlingsproblematik gekennzeichnet,
vielleicht als Folge der Werte, die mit dem nationalen
humanitären Ethos zusammenhängen. Ich glaube,
daß dieses Gebiet weiterentwickelt und erweitert
werden könnte und möchte zwei Vorschläge präsentieren,

in welcher Richtung sich die Schweizer
Unterstützungsarbeit zukünftig mit Vorteil entwickeln
könnte.
Erstens erscheint es mir wichtig, den globalen Rahmen

der indigenen Problematik zu betonen (siehe
Abb. Nr. 1). Gemäß dieser globalen Perspektive
müssen sowohl das indigene Leben in all seiner
Vielfältigkeit als auch die verschiedenen Formen von
Bedrohung in Betracht gezogen und der Schweizer
Öffentlichkeit bekanntgemacht werden. Die
Unterstützungsorganisationen müssen zweitens ihre
Aufmerksamkeit vermehrt auf die entscheidenden Be-

174



mühungen der UNO zur Ausarbeitung indigener
Menschenrechte richten. Da sowohl die ILO als
auch die Working Group ihren Sitz in Genf haben
(siehe Anhang Nr. 1), befindet sich die
Unterstützungsarbeit in der Schweiz in einer wichtigen und
privilegierten Position.
Es mag von Interesse sein, hier darzulegen, auf
welche Weise eine NGO, nämlich IWGIA/Schweiz
(nähere Angaben zu dieser NGO enthält Anhang
Nr. 1), die erwähnten neuen Möglichkeiten aktiv
auszukundschaften versucht. 1988 arbeitete
IWGIA/Schweiz mit der Universität und dem
Völkerkundemuseum in Zürich zusammen, um eine
Ausstellung und eine Publikation über den
Überlebenskampf der indigenen Völker der Chittagong
HillTracts in Bangladesh zu realisieren. Die
Öffentlichkeit kann gerade auch durch Publikationen
informiert werden. Die schweizerischen Experten
D. Renner und C. Oertle haben kürzlich ein
Holzschlagprojekt an der Nordostküste von Papua Neu
Guinea speziell hinsichtlich seiner Auswirkungen
auf die lokalen indigenen Kulturen evaluiert (Renner

und Oertle 1988). IWGIA/Schweiz ermunterte
Renner, seinen Bericht für eine spätere mögliche
Publikation zu überarbeiten und zu erweitern. Indigene

Unterstützungsarbeit muß nicht notgedrungen
im Westen stattfinden: Mitglieder der IWGIA/
Schweiz leben zur Zeit auf den Philippinen, wo sie
aktiv mit indigenen Organisationen zusammenarbeiten.

Und schließlich hat IWGIA/Schweiz mit der
offiziellen IWGIA-Delegation 1988 an den Sitzungen

der Working Group in Genf teilgenommen.
Zusammenfassend geht es um die unveräußerlichen
und kollektiven Rechte indigener Völker auf ihre
traditionellen Territorien. Wir müssen das internationale

Verständnis und die Akzeptanz dieser
Rechte fördern, und vor allem auf die Anerkennung
eines breiten Spektrums von Rechten hinarbeiten,
denn ohne diese Forderung nach einer umfassenden
Lösung werden die Resultate für die idigenen Völker

gleich Null sein. Darüber hinaus müssen wir
bedenken, daß - wie sich ein indigener Vertreter
ausdrückt - [F]or if we quit - if we fail to develop new
rules of interrelationship with one another, than we will
not only continue to violate human rights, but in doing
so, doom the very humanity in each ofus, and with it,
destroy our common home, our mother, this planet
earth (WCIP 1988: 5).

English abstract

The paper focuses on indigenous peoples, their
present Situation and prospects for the future. While
emphasizing the cultural heterogeneity of indigenous

peoples worldwide, the paper at the same time
Stresses certain basic similarities especially as

concerns their relation with land. It argues that in

order for indigenous cultures to regain control of
their own future, necessary recognition of their
special rights to land as well as acceptance of some
form of self-determination is mandatory. The on-
going work on securing these rights by indigenous
and non-indigenous NGO's and within the UN and
ILO is discussed. It is argued that this work on
indigenous human rights must continue and that increa-
sed international concern is necessary in order to se-

cure to indigenous peoples their basic and necessary
human rights.

Andreas Wimmer ist für die Übersetzung aus dem
Englischen verantwortlich.

Anmerkungen:

' Teile dieses Artikels entstanden im Zusammenhang mit
Vorlesungen und Seminaren, die ich im Wintersemester 1986/
87 und im Sommersemester 1988 am Ethnologischen Seminar

der Universität Zürich hielt. Ich danke den Teilnehmern
und insbesondere den Mitgliedern von IWGIA/Schweiz für
ihren Beitrag zur Entwicklung der hier vorgetragenen
Argumentation. Ich danke ferner dem Department of Economies
des Agder College in Kristiansand (Norwegen) für die
Infrastruktur, die mir während der Schreibphase zur Verfügung
gestellt wurde.
2 Die United Nations Working Group on Indigenous Populations

wird im folgenden als Working Group bezeichnet werden.

Details über das Preparatory Meeting, die Working
Group und andere organisatorische Aspekte der UN
Beschäftigung mit Menschenrechten können dem Anhang
Nr. 1 entnommen werden.
3 Türk (1984) schlägt sechs Gruppenrechte für die weitere
Diskussion vor. Er unterstreicht, daß die Betonung einer
gruppenorientierten Entwicklung, unterstützt durch eine
gewisse Form kultureller oder administrativer Autonomie,
keineswegs in einer Art und Weise ausgedeutet werden sollte,
die sezessionistische Bewegungen unterstützen würde.
4 Folgende hie und da verwendete Begriffe haben in etwa
dieselbe Bedeutung: «aboriginal rights», Indianische Titel,
Landforderungen, Landtitel, Naturalrecht und territoriale
Rechte.
5 Einen Überblick über die Entwicklung der Idee der
Landrechte geben Barsh (1986) und Cobo (1986, Bd. I).

6 Eine aktuelle Übersicht über Gewohnheits- und
Landrechte bietet Cultural Survival Quarterly (1986).
7 Siehe z. B. Cultural Survival Quarterly (1984) und Downing
und Kushner (1988) zu Details über die NGOs.

8 Z. B. folgende Publikationen behandeln die ILO Konvention
107: Barsh (1986), IWGIA (1987) und Swepston und Plant
(1985).
9 Zur Einschätzung der Working Group siehe Barsh (1986),
Burger (1987), Cultural Survival Quarterly (1984) und IWGIA
(1987 und 1988a).
10 Die zehn Prinzipien dieses Entwurfes findet man in IWGIA
(1987: 93-94).
11 Die folgenden fünf Punkte wurden teilweise von IWGIA
(1988a: 182-183) übernommen.

175



,2 In Norwegen ist ein interessanter Ansatz in der alternativen
Diskussion über eine Lösung der gegenwärtigen globalen
Mensch-Umwelt-Krise aufgetaucht. Der Ansatz wurde im
organisatorischen Umfeld der «Alternative Future» entwickelt
und setzt seinen Schwerpunkt unter anderem auf: 1) die
Implikationen der Empfehlungen des Brundtland-Berichtes
(Our Common Future 1987) und 2) die Art und Weise, wie
diese sinnvollerweise in den städtischen und ländlichen Kontext

des alltäglichen Lebens «übersetzt» werden könnten.
Ohne Zweifel stellt die indigene Sache ein notwendiges und
wichtiges Element in der umfassenden Auslegung dieses
alternativen Ansatzes dar.

ILO (1988b): Report of the Committee on Convention
No. 107. In: Provisional Record No. 32 from the International
Labour Conference, 75th Session, Juni 1988. Genf.

IWGIA (1987): IWGIA Yearbook 1986. Kopenhagen.

IWGIA (1988a): IWGIA Yearbook 1987. Kopenhagen.

IWGIA (1988b): IWGIA at the ILO Conference, Juni 1988.
Kopenhagen. Mimeo.

OUR COMMON FUTURE (1987): Oxford.

PREPARATORY MEETING (1987): Statement of Self-determination

by the Participants at the Indigenous Peoples
Preparatory Meeting. Mimeo.

PREPARATORY MEETING (1988): Statement of the Indigenous

Peoples to the Working Group on Indigenous Populations

from the 1988 Preparatory Meeting, 1-5 August. Mi-

Literatur:

BARSH, R. L. (1986): Indigenous Peoples: An Emerging
Object of International Law. In: The American Journal of
International Law, Band 80, Nr. 2, S. 369-85.
BODLEY, J. H. (1975): Victims of Progress. Menlo Park.

BRANTENBERG, O. T (1985): The Alta-Kautokeino Conflict:
Saami Reindeer herding and Ethnopolitics. In: Brosted J. (et
al.) (Hsg.) Native Power. Oslo, S. 23-48.
BURGER, J. (1987): Report from the Frontier. London.

COBO, J. R. M. (1986): Study of the Problem of Discrimina-
tion Against Indigenous Populations. 5 Bd. In: UN Doc. E/
CN.4/Sub.2/1986/7
CULTURAL SURVIVAL QUARTERLY (1984): Organizing to
Survive (Issue), Band 8, Nr. 4.

CULTURAL SURVIVAL QUARTERLY (1986): Land Rights.
Strategies for Survival (Issue), Band 10, Nr. 2.

DAES, E.-l. (1987): Native Peoples Rights. In: IWGIA
Yearbook 1986. Kopenhagen, S. 95-108.
DOWNING, T. E. und G. KUSHNER (Hsg.) (1988): Human
Rights and Anthropology. Cambr., Mass.

ICIHI (1987): Indigenous Peoples. London.

ILO (1988a): Partial Revision of the Indigenous and Tribal
Populations Convention 1957 (No. 107). In: Report VI (2) for
the International Labour Conference, 75th Session, Juni
1988. Genf.

RENNER, D. und C. OERTLE (1988): Consultancy Report for
CUSO on Ulingan Development Corporation, Madang Pro-
vince, Papua New Guinea. Mimeo.

SWEPSTON, L. und R. PLANT (1985): International
Standards and the Protection of the Land Rights of Indigenous
and Tribal Populations. In: International Labour Review, Band
124, Nr. 1, S. 91-106.
TÜRK, D. (1987): The Right to Development: An Impromptu
on its Possible Relevance for Minorities and Peoples, including

Indigenous Peoples. Mimeo.

UN (1985): Sources and Recommendationsfora Draft Article
on Rights to Land. In: UN Doc. E/CN.4/Sub.2/AC.4/1985/
WR4/Add.1, S. 2-12.
UN (1987): Declaration of Principles adopted by the Indigenous

Peoples Preparatory Meeting, held at Geneva 27-31
July 1987. In: UN Doc. E/CN.4/Sub.2/1987/22, Ann.V

UN (1988a): Revision of Convention No. 107: Steps to Come.
5 July 1988. In: UN Doc. E/CN.4/Sub.2/AC.4/1988/3/Add.1.

UN (1988b): A working paper by Ms. Erica-Irene Daes
containing a set of draft preambular paragraphs and principles

for insertion into a universal declaration on indigenous
rights. In: UN Doc. E/CN.4/Sub.2/1988/25.

WCIP (1987): Traditional Territories of the Earth. In: IWGIA
Yearbook 1986. Kopenhagen, S. 133-140.

WCIP (1988): Intervention on Standard Setting before the
United Nations Working Group on Indigenous Populations,
Genf 3 August 1988. Mimeo.

176


	Indigene Völker und Landrechte : ein Überblick

