Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 43 (1988)

Heft: 4: Die Welt der indigenen Volker

Artikel: Indigene Volker und Landrechte : ein Uberblick
Autor: Sgftestad, Lars T.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-872643

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-872643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geographica Helvetica 1988 — Nr. 4

Lars T. Softestad

Indigene Volker und Landrechte: ein Uberblick!

«Das Land ist unsere Mutter»

(Indigener Reprasentant an einer UNO-Menschenrechtskonferenz)

1. Einleitung

Dieser Artikel mochte erstens einige Zusammen-
hidnge zwischen indigenen Vélkern und Landrech-
ten aufzeigen und zweitens einen allgemeinen Rah-
men entwickeln, mittels dessen die nachfolgenden
Fallstudien verstanden und analysiert werden kon-
nen. Mehrere indigene Menschenrechte kommen
nicht zur Sprache, da sie in keinem direkten Zusam-
menhang mit den Landrechten stehen. Landrechte
stellen auBerdem nur einen Aspekt indigener Kultu-
ren dar, und dieser beschrinkte Uberblick kann der
oft auBerordentlichen Komplexitiat dieser Gesell-
schaften nicht gerecht werden. Die Beschrdankung
scheint allerdings gerechtfertigt, da das Land in ei-
ner sehr emotionalen und spirituellen Art und
Weise geradezu als Synonym des Lebens indigener
Volker betrachtet wird.

Die Logik der Argumentation baut auf folgende
zentrale Begriffe auf: Selbsttragende Entwicklung
(“sustainable development”), Selbstbestimmung,
Menschenrechte, Landrechte und schlieBlich Orga-
nisation und Aktion. Zuerst soll jedoch ein Uber-
blick dariiber gegeben werden, wer die indigenen
Volker sind und in welcher Lage sie sich gegenwir-
tig befinden.

2. Indigene Volker

Die definitorische Bestimmung der indigenen V6l-
ker hat sich als auBBerordentlich schwierig erwiesen.
Dies héngt damit zusammen, daB sie in allen Konti-
nenten anzutreffen sind und die ganze Vielféltigkeit
von Variationen aufweisen, die sich aus der Interak-
tion verschiedener eigenstiandiger Kulturen mit der
natiirlichen und sozialen Umwelt ergeben. Von be-
sonderer Wichtigkeit ist deshalb die Geschichte des
Kontaktes mit eindringenden Volkern.

Die Vielfalt kultureller Erfahrungen hat iiber die
Jahre hinweg zu unterschiedlichen Bewiltigungs-
strategien gefiihrt. Einige der vorgebrachten Erkla-
rungen argumentieren mit Begriffen wie ureingeses-
sen (“aboriginal”), Vierte Welt, Minderheit, einhei-
mische Volker oder tribale Minderheit. Im Laufe
der letzten Dekade ist in der Frage der Kriterien fiir
eine Definitionsbasis allmihlich ein Konsens ent-
standen. Man kann zwischen objektiven und subjek-

164

tiven Kriterien unterscheiden. Die drei wichtigsten
objektiven Kriterien sind: 1) die Vor-Existenz: die
fragliche Bevolkerung stammt von einer Gruppe
ab, die vor der Ankunft eines anderen Volkes be-
reits ansissig war; 2) die Nicht-Dominanz und 3)
kulturelle Unterschiede. Das subjektive Kriterium
besteht im Grad der Selbstidentifikation als indige-
nes Volk.

Mit dem Begriff «indigen» wurden immer mehr Be-
volkerungen bezeichnet, die den obenstehenden
Kriterien geniigen (siehe z. B. IWGIA 1987). Der
sogenannte Cobo-Bcuricht tat einen wichtigen
Schritt in die Richtung einer Synthese der gegen-
wirtig gebrauchlichen Ansitze, die den Begriff der
«indigenen Bevolkerung» (“indigenous popula-
tion”) verwenden. Er schlagt die folgende Defini-
tion vor:

“Indigenous communities, peoples and nations are
those which, having a historical continuity with pre-in-
vasion and pre-colonial societies that developed on
their territories, consider themselves distinct from
other sectors of the societies now prevailing in those ter-
ritories, or parts of them. They form at present non-do-
minant sectors of society and are determined to pre-
serve, develop and transmit to future generations their
ancestral territories, and their ethnic identity, as the
basis of their continued existence as peoples, in accor-
dance with their own cultural patterns, social institu-
tions and legal systems” (COBO, 1986, Bd. V, 29).
Der Cobo-Bericht weist selbst auf die Schwierigkei-
ten hin, die eine alle indigenen Bevolkerungen um-
fassende und fiir alle zufriedenstellende Definition
mit sich bringt. Sie wird deshalb als «Arbeitsde-
finition» aufgefaBt und gegenwirtig sowohl inner-
halb als auch auBlerhalb der Organe der Vereinten
Nationen (UNO) verwendet. Es bleibt zu hoffen,
daB sie in der Erarbeitung einer allseitig akzeptier-
baren Definition der indigenen Bevolkerung eine
Hilfe sein wird.

Lars T. Seftestad, a) IWGIA, FreiensteinstraBe 5, 8032 Z{-
rich, oder b) Departement of Anthropology, University of
Oslo, P.O. Box 1091, N-0317 Oslo 3, Norwegen



Abb. 1

A. Lokalisierung der indigenen Vélker

1
2

Westafrikanische Nomadenvélker [8]

Ostafrikanische Nomadenvélker (inkl. Sudan und Athio-
pien) [6]

Mbuti des Zentralafrikanischen Regenwalds (Pygméaen)
(0.2]

Kalahari San (Buschménner) [0,06]
Nordskandinavische Saamis [0,06]

Mitteldstliche und westasiatische Nomadenvédlker (inkl.
Kurden) [10]

Nomadenvdlker der arabischen Halbinsel [5)

Indigene Volker der UdSSR [27]

Indigene Vélker SUdostasiens [52]

Indigene Vélker Ostasiens [67]

Indigene Volker des slidostasiatischen Festlandes [15]
Indigene Vélker des stdostasiatischen Archipels [15]
Australische Aborigines [0,25]

Maori [0,3]

Indigene Vélker Melanesiens [6,5]

Indigene Vélker Polynesiens und Micronesiens [8,5]
Inuit [0,1]

Nordamerikanische Indianer [1,5]

Mexikanische und zentralamerikanische Indianer [13]
Sudamerikanische Hochlandindianer [17,5]
Sudamerikanische Tieflandindianer [1]

Uberblick Uber die geographische Verteilung und Bevélkerungszahl der indigenen Volker der Welt

B. Lokalisierung der in dieser Ausgabe diskutierten
Fallstudien

a Saami

b Indigene Volker, Bangladesh
¢ Aborigines, Australien

d Kaiapo, Brasilien

Quellen:
Nach Burger (1987), ICIHI (1987) und IWGIA (1987; 1988a).

Anmerkungen:

' In den verschiedenen Quellen werden die einzelnen Regio-
nen jeweils anders abgegrenzt.

2 Die Zahlen in eckigen Klammern beziehen sich auf die Be-
vBlkerungszahl in Millionen. Verschiedene dieser Angaben
entsprechen vorsichtigen Schatzungen. Besonders inkonsi-
stent und verwirrend sind die Zahlen Uber den Mittleren
Osten und Uber Westasien; die hier wiedergegebenen Werte
fur diese Regionen mussen als unzuverlassig bezeichnet
werden.

165



Kiirzlich wurde von verschiedenen Seiten die Ver-
wendung des Begriffs «Bevdlkerung» (“popula-
tion”) in dieser Definition kritisiert. Der Begriff
trage eine demographische, quantifizierbare Kon-
notation. Als Alternative wurde der Begriff «Volk»
(“people”) vorgeschlagen. Ich verwende im folgen-
den das Konzept des «indigenen Volkes». Alle ande-
ren Volker werden als «nicht-indigene» bezeichnet.

Wenn wir Menschenrechte und Landrechte im Kon-
text der indigenen Volker diskutieren, so beschéfti-
gen wir uns gleichzeitig mit einem Typus von inter-
ethnischen Beziehungen, der durch die Minder-
heitsposition der indigenen Volker gekennzeichnet
wird. Trotzdem betrachten sich die indigenen Vol-
ker nicht immer als Minderheiten im traditionellen
Sinne des Wortes, denn meistens streben sie umfas-
sendere Rechte und Schutzbestimmungen an.
Indigene Volker leben auf der ganzen Erde, von der
Sibirischen Tundra iiber den Regenwald Amazo-
niens bis zur Kalahari-Wiiste. Die Abb. 1 gibt einen
allgemeinen Uberblick iiber die verwirrende Hete-
rogenitit der an der natiirlichen und kulturellen
Umwelt orientierten Anpassungsformen, die unter
indigenen Volkern anzutreffen sind. Gleichzeitig
wurde versucht, die neuesten erhiltlichen Zahlen
zusammenzustellen; weltweit zdhlt die indigene Be-
volkerung demnach 250 Millionen Menschen. Die
Schétzung der indigenen Bevolkerungszahl erweist
sich jedoch als schwierige Aufgabe, weil eine klare
und allgemein akzeptierte Definition ebenso fehlt
wie zuverlidssiges Zensusmaterial.

3. Die aktuelle Lage indigener Volker

Auf der ganzen Welt sind die indigenen Vélker in
einen Staat integriert. Alle sind Zeugen einer Ge-
schichte von Eroberung, Dominierung und Koloni-
sierung, die entweder ihren Ursprung im Westen
hatte oder einer lokalen Dynamik entsprang. Die
Suche nach neuen Ressourcen bildete meist die
Triebkraft dieser Expansionsbewegung. Die Entko-
lonialisierung fiihrte bedauerlicherweise nicht zu
einer Verbesserung der Situation der indigenen Vol-
ker. Ihre Lage hat sich im Gegenteil in vielen Fillen
im Zusammenhang mit dem sogenannten «internen
Kolonialismus» noch verschlechtert. Im Interessen-
konflikt zwischen dem Staat und den indigenen Vol-
kern um das Recht auf die Nutzung des Landes und
der natiirlichen Ressourcen sind die indigenen V6l-
ker unweigerlich die Verlierer.

Indigene Vo6lker haben jedoch nicht nur mit Natio-
nalstaaten zu tun, sondern auch mit Firmen, Finanz-
institutionen und Internationalen Organisationen
(ICIHI 1987). Oft kooperieren diese vier Katego-
rien von Akteuren miteinander und vergréBern so
die sozial, kulturell und 6konomisch zerstorerische

166

Wirkung des internen Kolonialismus, wie die gegen-
wirtige Situation in der Entwicklungshilfe zeigt
(BURGER 1987; ICIHI 1987).

Ob wir die Zuckerrohrplantagen in Belize betrach-
ten oder die Rinderfarmen in Brasilien, die forst-
wirtschaftlichen Unternehmungen in Papua Neu
Guinea oder die Olbohrungen in Sibirien, die
hydroelektrischen Kraftwerke Norwegens oder die
Minengesellschaften in den Vereinigten Staaten —
mittels aller dieser Aktivititen werden Rohstoffe
ausgebeutet. Die Ausbeutung der Rohstoffe zieht
meist Umweltprobleme nach sich, die wiederum die
Produktivitit der erneuerbaren Ressourcen abneh-
men lassen. Die Abholzung der Wilder fiihrt zur
Degradierung, wenn nicht gar zur Zerstérung des
Okosystems, die Minen verursachen Verschmut-
zung und Radioaktivitit, um nur zwei konkrete Bei-
spiele zu erwihnen. Das indigene Land wird so fiir
seine traditionellen Benutzer immer unbrauchba-
ICT.

Als Folge dieser Art von Rohstoffausbeutung wer-
den die indigenen Territorien fiir AuBBenstehende
gedffnet. Die zustindigen Behorden kontrollieren
den Zugang in der Regel nur sehr locker, weshalb
meist eine groBe Anzahl von Fremden in das Gebiet
stromt, um die Moglichkeiten auszunutzen, die die

Tab.1 Aspekte der Beziehungen zwischen indigenen und
nicht-indigenen Volkern

Haupttypen der Spezifizierung der Subtypen
Interaktion

Typ A 1 Minen— Mineralien und Energie,
Okonomische Sphére: z. B. Kohle und Uranium

Damme — Energie, d. h. Wasser-
kraft zur Stromerzeugung

3 Damme —Wasser zur Bewésse-
rung oder fir den Konsum
Forstwirtschaft —Holz
Viehzucht — Fleischprodukte
Bohrungen —Energie, d. h. Ol
und Gas

Ressourcenausbeutung 2

[0 )06, I

TypB
Politische Sphare:
Konkrete Intervention

Umsiedlungen

Militarisierung

Genozid und Ethnozid

Kolonisierungsprogramme, d. h.

die Ansiedlung von Fremden

Entwicklung der Infrastruktur,

z.B. StraBBen

6 Entwicklungsbemihungen wie
Nahrungsmittelhilfen und inte-
grierte landliche Entwicklungs-
projekte

7 ldeologische Interventionen,

forciert oder indirekt, oft

«Integration» oder

«Assimilierung» genannt

A WON =

[9)]

Quellen: Nach Bodley (1975), ICIHI (1987) und IWGIA (1988a)



neue Infrastruktur erdffnet hat. Dazu kommen die
zahlreichen Arbeiter, die fiir Rohstoffausbeutung
und Bauarbeiten bendtigt werden.

Abgesehen von der negativen Auswirkung auf die
Umwelt fithrt der Kontakt zwischen indigenen V6l-
kern und Immigranten — unabhéngig von seiner
Dauer - normalerweise nicht nur zu einer Ver-
schlechterung des Gesundheitszustandes der ein-
heimischen Bevolkerung, sondern dariiber hinaus
zur Zerstorung des ganzen sozialen und kulturellen
Gefiiges der indigenen Kultur. In der Tabelle Nr. 1
wird ein Uberblick iiber einige Aspekte der Bezie-
hung zwischen indigenen und nicht-indigenen Vol-
kern gegeben, die fiir die gegenwirtige Situation
verantwortlich sind. Zwei oder mehrere der ver-
schiedenen Subtypen innerhalb der beiden Haupt-
typen werden in jedem spezifischen Fall kombiniert
auftreten. Die Charakteristiken dieser Mischung
sind fiir die konkreten negativen Auswirkungen, un-
ter denen ein indigenes Volk zu leiden hat, verant-
wortlich. Die realen, oft verheerenden Folgen der
Intervention von auBlen stehen oft in vdlligem Kon-
trast zu der offiziell von den Nationalstaaten vertre-
tenen Politik gegeniiber den indigenen Volkern. Ge-
wohnlich soll diese Politik zunachst einen gewissen
Grad von Schutz garantieren, zumindest formal und
nominal, und schlieBlich zu verschiedenen Formen
der Assimilierung und Integration als letztem Ziel
fiithren. Diese Art von Politik wird oft von einem
Gefiihl kultureller Uberlegenheit, das leicht zu kul-
tureller und rassischer Diskriminierung fiihrt, getra-

en.

I%Ait der zunehmenden Internationalisierung der
Probleme indigener Volker wurde es moglich, die
verschiedenen Teile zu einem globalen Bild der indi-
genen Welt zusammenzufiigen (cf. e. g. IWGIA
1987, 1988a). Im jéhrlichen Bericht von 1987 pridsen-
tiert IWGIA zwei erschreckende Tatsachen: Jedes
Jahr sterben mindestens 30 000 Angehoérige indige-
ner Volker durch Gewaltanwendung und eine noch
groBere Zahl durch Hunger und an den Folgen
medizinischer Vernachldssigung; gleichzeitig zdhlt
man mindestens 5 Millionen indigene Fliichtlinge
auf der Welt. Die Organisation gibt folgende thema-
tische Zusammenfassung der wichtigsten Ereignisse
von 1987: 1) Massaker, 2) an indigene Personlich-
keiten gerichtete Morddrohungen, 3) internatio-
nale Kolonisierung, 4) Ubergriffe multinationaler
Konzerne auf indigenes Land, 5) Verletzungen der
Landrechte, 6) erzwungene Umsiedlungen, 7) zu-
nehmende Militarisierung und 8) nukleare Aktivi-
taten.

4. Selbsttragende Entwicklung
Der Begriff «Entwicklung» kann verschiedene

Dinge bezeichnen. Kiirzlich wurden auf internatio-
naler Ebene ernsthafte Bemiihungen unternom-

men, den Begriff in einer mit den Interessen der in-
digenen Volker iibereinstimmenden Art und Weise
zu definieren. Das Schliisselkonzept im Bericht der
World Commission on Environment and Develop-
ment stellt der Begriff der «selbsttragenden Ent-
wicklung» dar, welche als “... development that meets
the needs of the present without compromising the abi-
lity of future generations to meet their own needs”
(Our Common Future 1987: 43) definiert wird. Die
Kommission versucht, die Beziehungen zwischen
Mensch und Umwelt zu kldren und warnt vor dem
gegenwirtigen Trend in der Ressourcennutzung,
vor Umweltschdden und -zerstérung. Die Botschaft
ist eindeutig: um die Katastrophe abzuwenden, be-
darf es einer globalen Trendumkehr. Die indigenen
Volker argumentieren in derselben Art und Weise.
Sie wollen die Produktivitdt und Selbsterhaltungsfa-
higkeit ihres Landes sichern, um es so ihren Nach-
fahren zu ermoglichen, auf ihrem Land zu leben
und ihre Kultur zu erhalten. In einer weltweiten Per-
spektive unterstiitzt diese Forderung die SchluBfol-
gerungen des sogenannten Brundtland-Berichts, so-
wie dieser implizit auch die indigenen Forderungen
unterstitzt.

In diesem Zusammenhang ist ein weiteres Doku-
ment interessant, die UN-Declaration on the Right
to Development. Im Gegensatz zum Brundtland-
Bericht bezieht sich die Deklaration nicht explizit
auf die indigenen Volker. Aus zwei Griinden er-
scheint die Deklaration im Kontext der indigenen
Problematik trotzdem bedeutsam. Erstens verbin-
det sie das Recht auf Entwicklung mit dem Recht
auf Selbstbestimmung und Souveréanitat (sieche An-
hang Nr.2B). Zweitens finden Gruppenrechte im
Gegensatz zu Individualrechten im Text Erwih-
nung. Deshalb halt das Dokument fiir die indigenen
Volker ein wichtiges Potential bereit, das bei der
Ausarbeitung von Richtlinien — welche schlieBlich
zu einer universalen Deklaration indigener Rechte
fihren sollen - ausgeschopft werden kann. Das
grundlegende Problem dieser Deklaration besteht
darin, daB sie — vielleicht vergeblich - versucht, die
Rechte verschiedener Einheiten auf verschiedenen
Ebenen miteinander in Einklang zu bringen. Wih-
rend sie allgemein zu Gunsten der Staaten argumen-
tiert, anerkennt sie gleichzeitig die speziellen Be-
diirfnisse und Rechte der Volker innerhalb eines
Staatsgebietes, also Gruppenrechte.

Betrachtet man den Brundtland-Bericht und die
Deklaration zusammen (sieche auch coBo 1986,
Bd. IV: 30 und ICIHI 1987), so ldBt sich eine ge-
meinsame Botschaft erkennen: Das Recht auf Ent-
wicklung ist aufs engste verknipft mit dem Recht
auf indigene Selbstbestimmung. AuBerdem hielt
das Preparatory Meeting zur UN Working Group on
Indigenous Populations? 1987 fest, daB die selbsttra-
gende Entwicklung eine fundamentale Vorausset-
zung fiir die Selbstbestimmung darstelle. Der ent-
scheidende Aspekt der Selbstbestimmung wurde in

167



diesem Kontext im Zugang zu den Ressourcen gese-
hen, wahrend unter der selbsttragenden Entwick-
lung eine «langdauernde Selbstentwicklung» ver-
standen wurde. Die indigenen Beteiligten an die-
sem vorbereitenden Treffen unterbreiteten eine Er-
kldrung zum Recht auf Selbstbestimmung, welche
diese Verbindungen betont (siehe Preparatory Mee-
ting 1987 und Anhang Nr.2D). Der Begriff der
selbsttragenden Entwicklung kann und soll jedoch
nicht zum festen Teil einer Definition von Selbstbe-
stimmung gemacht werden.

5. Selbstbestimmung

Dieser Begriff ist ebenfalls schwierig zu definieren.
Abgesehen vom Konsens in der Auffassung, daB
«Selbstbestimmung» irgendwie mit «Entwicklung»
zusammenhédnge und im wesentlichen ein politi-
sches Recht darstelle, besteht keine Einigkeit.

Auf der einen Seite stehen die indigenen Volker
selbst. Sie betrachten «Selbstbestimmung» als
grundlegendes Menschenrecht. Das heiBt, sie
kdmpfen um die Anerkennung der simplen Tat-
sache, daB sie selbst ihre Lebensart wihlen und ihre
Entwicklung beeinflussen mochten (siehe Anhang
Nr. 2D fiir eine umfassende Erkldarung zu diesem
Thema). Hiezu muB angemerkt werden, daB die ver-
schiedenen indigenen Volker mit dem Begriff der
Selbstbestimmung die unterschiedlichsten Vorstel-
lungen verbinden, die von interner Autonomie (wie
etwa bei den indigenen Volkern Siidamerikas) bis zu
voller souverdner Unabhingigkeit reichen (wie bei
den Kanaken Neu-Kaledoniens).

Auf der anderen Seite steht der Staat. Gewisse Staa-
ten geben prinzipiell zu, daB in irgendeiner Form
und in gewissem Grad ein Recht auf Selbstbestim-
mung anzuerkennen sei, haben aber gleichzeitig
Angst vor den Konsequenzen. Sie versuchen einer-
seits zwischen Selbstbestimmung und Selbstregie-
rung und andererseits zwischen Autonomie und
Souverénitdt eine scharfe Linie zu ziehen, da sie
Tendenzen fiirchten, die die territoriale Integritat
des Staates gefahrden konnten. Die Forderung indi-
gener Volker nach Selbstbestimmung wird als Be-
drohung fiir die absolute Souveranitat des Staates
aufgefaBt.

Internationale nicht-indigene Solidaritdtsorganisa-
tionen unterstiitzen die umfassende Interpretation
von «Selbstbestimmung», wie sie die indigenen Re-
prdsentanten vertreten. Die International Work
Group for Indigenous Affairs (IWGIA) stellt ein ty-
pisches Beispiel dar. In einer Erkldrung vor der In-
ternational Labor Organization (ILO) argumen-
tierte sie folgendermaBen: “Self-determination is a
bundle of rights which pervades social, cultural, econo-
mic and political aspects of indigenous life . . . [It] first

168

and foremost orients the positions indigenous peop-
les... hold on land” (1987: 88). In einem anderen Zu-
sammenhang wurde Selbstbestimmung mit «selbst-
tragender Entwicklung», UnverduBerlichkeit des
Landes, Souveridnitat und territorialer und kulturel-
ler Integritdt in Verbindung gebracht (IWGIA
1988a).

Die Genfer Working Group stellt die Arena dar, in
der viele dieser Ideen zum ersten Mal geduBert wer-
den, ihre Position in dieser Angelegenheit ist des-
halb wichtig (siehe DAES, 1987). Daes, gegenwiirtig
Vorsitzende der Working Group, umreiBt fiinf Be-
deutungen, die dem Begriff der Selbstbestimmung
fir Einheiten auf verschiedenen Ebenen zugespro-
chen werden konnen. Sie schilt dann zwei Typen
von «Selbstbestimmung» heraus, die je nach Situa-
tion fiir die indigenen Volker bedeutsam sind. Unter
der «internen Selbstbestimmung» wird folgendes
verstanden: “... the right of a state population to deter-
mine the form of government and to participate in the
government, sometimes extended to include democrati-
zation or majority rule....” (1987: 98). Als zweiter Typ
wird die «interne Autonomie» genannt und um-
schrieben als “... the right of a minority or an indige-
nous group or nation mainly within State boundaries
to special rights related not only to protection and non-
discrimination, but possibly to the right to cultural,
educational, social and economic autonomy for the
preservation of group identities” (1987: 99). Daes be-
tont zudem ausdriicklich, daB3 ihrer Meinung nach
der Begriff der Selbstbestimmung keinesfalls das
Recht auf Sezession impliziere. Tirk, ein Mitglied
der Working Group, bemerkt dhnlich, daB “... auto-
nomy is not an end in itself or a first step to political in-
dependence but rather an instrument necessary for [the
indigenous peoples’] development ..." (1987: 8f)
(siehe auch Anmerkung Nr. 3).

Sowohl im Begriff der Selbstbestimmung als auch in
demjenigen der Entwicklung schwingen Bedeutun-
gen von Moglichkeit und Potentialitiat mit — im Ge-
gensatz zu spezifischen, real beobachtbaren Ver-
hiltnissen. Selbsttragende Entwicklung wird erst
durch die von den indigenen Volkern selbst defi-
nierte und kontrollierte Selbstbestimmung reali-
siert. Daraus folgt, daB Selbstbestimmung mit der
Anerkennung der indigenen Forderung nach unver-
duBerlichen Landrechten eng verkniipft ist.

In den SchluBfolgerungen stellt der Cobo-Bericht
fest, daB “self-determination, in its many forms, must
be recognized as the basic precondition for the enjoy-
ment by indigenous peoples of their fundamental rights
and the determination of their own future” (1986,
Bd. V: 42). Eine Einschidtzung und Gewichtung der
verschiedenen Menschenrechte, die sich auf die in-
digenen Volker beziehen, muB3 jedoch davon ausge-
hen, daB das Recht auf Selbstbestimmung notwen-
digerweise mit einer Gruppe anderer Rechte indige-
ner Volker zusammen diskutiert werden muB.



6. Landrechte

Das Landrecht stellt fiir die indigenen Volker ein be-
sonders wichtiges Menschenrecht dar. Ein Aspekt
dominiert die Debatte iiber die Landrechte, nam-
lich die Diskussion um Individual-versus Gruppen-
rechte. Die gegenwirtig vorhandenen internationa-
len Menschenrechtsinstrumente gehen ausnahms-
los vom Individuum aus, wihrend sich das Gewohn-
heitsrecht der indigenen Volker auf Gruppen oder
Kollektive bezieht. Im Westen stieB dieses grund-
sédtzliche rechtliche Konzept im groBen und ganzen
auf Skepsis, insbesondere wenn gleichzeitig ein
Recht auf Selbstbestimmung gefordert wurde. Fiir
die indigenen Volker sind Gruppenrechte auf dem
Gebiet der Landrechte besonders wichtig. Seit der
Verabschiedung der UNO-Menschenrechts-Charta,
die vom Individuum und vom Staat als rechtlichen
Subjekten ausgeht, sind die indigenen Volker ver-
mehrt auf dem internationalen Schauplatz aufge-
taucht und vermochten nach und nach durchzuset-
zen, daB3 sich das Augenmerk auf die Ebene zwi-
schen Individuum und Staat richtete, d.h. auf
Gruppen und Vélker als rechtliche Subjekte, dies
insbesondere im Zusammenhang mit der Landpro-
blematik.

Das Problem der Gruppenrechte liegt der Diskus-
sion verschiedener indigener Rechte zugrunde. Ein

besonders interessanter und wichtiger Fall betrifft
das Recht auf Entwicklung. Das Recht auf Entwick-
lung muB in irgendeiner Form von Selbstbestim-
mung griinden. Wird der Entwicklung von Gruppen
Prioritdt gegeben, so taucht die Frage auf, welche
Gruppenrechte wichtig sind.3

DAES (1987) stellt eine Liste mit den grundlegenden
Rechten indigener Volker zusammen; im folgenden
werden wir uns auf eines dieser Rechte konzentrie-
ren, namlich auf das Recht auf Land und die natiirli-
chen Ressourcen.

Gruppen-, kommunale und Kooperativrechte auf
Eigentum und «Landbesitz» sind fundamentale
Aspekte der Beziehungen indigener Vélker zu ih-
rem Land (siehe coBo 1986). Landrechte werden als
Okonomische und kulturelle Rechte angesehen und
dementsprechend den politischen Rechten unterge-
ordnet, von welchen das Recht auf Selbstbestim-
mung das wichtigste ist.

Im Vergleich zum Westen hat «Land» fiir die indige-
nen Volker eine umfassendere Bedeutung, da es ei-
nen Teil der ganzen Kultur darstellt. Umgekehrt ist
das Konzept der Landrechte als traditionelle Ge-
wohnheitsrechte dem Westen fremd. Es scheint nun
an der Zeit zu sein, zwei indigene Konzepte nidher
zu untersuchen: Land und Landrechte.

Ein Uberblick iiber die indigenen Landkonzepte
stoBt auf Schwierigkeiten: einerseits weisen diese
eine uniiberblickbare Vielfiltigkeit auf, entstam-

Tab. 2 Einige Aspekte indigener und nicht-indigener Beziehungen zum Land im Vergleich

Indigene Vilker

Nicht-indigene Vlker

1. Die Eigentumsrechte liegen bei der Verwandtschafts-
gruppe, der Gemeinde oder symbolisch beim AnfUhrer

2. Esist undenkbar, daB irgend jemand das Recht besaBe,
der Gruppe fUr immer Land wegzunehmen

3. Der —allen garantierte — Zugang zum Boden und die Art
der Landnutzung werden durch ein kompliziertes Netz-
werk von Verwandtschaftsbeziehungen geregelt

4. Die Landverteilung ist flexibel und gut reguliert, um eine
ausgeglichene Balance zwischen Land, Ressourcen und
Bevolkerung zu erhalten. Die Idee des unbesetzten oder
brachliegenden Landes ist irrelevant

5. Oft werden mit dem Land wichtige symbolische und
emotionale Inhalte verkn(pft, z. B. als Verwahrungsort
der sterblichen Uberreste der Ahnen, als Ursprungsort
des Clans usw.

1. Landistin Individualbesitz

2. Land kann ver- und gekauft werden, d. h. sein Wert ist
in Geld ausdrickbar. Dieser Wert ist dem Land als
solchem nicht inharent, sondern fluktuiert geméas dem
EinfluB externer Faktoren

3. Der Besitz des Landes impliziert den Besitz aller Pro-
dukte, die auf und unter dem Boden zu finden sind

4. Land stellt einen Produktionsfaktor dar und wird
mdglichst in der profitabelsten Art und Weise genutzt

5. Dem Land wird keine Bedeutung zugeschrieben, Gber
die es mit anderen Aspekten der Kultur, wie z. B. sozio-
politischen Organisationsformen oder der Religion,
verbunden wére

Quellen: Nach BODLEY (1975), COBO (1286), WCIP (1987).

Anmerkung: Die Kategorie «nicht-indigen: bezieht sich hier hauptséchlich auf den Westen.

169



men den unterschiedlichsten Kulturen und kénnen
deshalb nur vage zusammengefat werden, anderer-
seits hat der Begriff «Land» als nicht-indigener Be-
griff nur einen beschriankten Geltungsbereich. Zu-
erst einmal bedeutet «Land» im indigenen Kontext
weit mehr als nur das Gebiet, in dem man Yams
pflanzt, jagt oder eBbare Pflanzen sammelt. Zwei-
tens und als Folge davon ist «<Land» mit allen mog-
lichen konkreten und abstrakten Bedeutungen
durchtrankt, die dieses Konzept zu einem Kern-
stiick des ganzen kulturellen und gesellschaftlichen
Gefiiges werden lassen. Gleichzeitig ist das «Land»
als Basis der 6konomischen Uberlebensfihigkeit als
unabhéngiges Volk in einem sehr realen Sinn mit
einem Gefiihl von Identitdt und Geschichte verbun-
den. Ein indigener Vertreter formulierte dies fol-
gendermassen:

“The Earth is the foundation of Indigenous Peoples. It
is the seat of spirituality, the fountain from which our
cultures and languages flourish. The Earth is our histo-
rian, the keeper of events and the bones of our fore-
fathers. Earth provides us food, medicine, shelter and
clothing. It is the source of our independence; it is our
Mother. We do not dominate Her: we must harmonize
with Her” (BURGER, 1987, 14).

Die Religion wird hier zum Stichwort. Das Land ist
der Ursprung und Sitz der Spiritualitét, die Verbin-
dung mit der Vergangenheit und der Zukunft. Ge-
wisse angestammte Landstiicke sind speziell heilig
und diirfen nicht gestort werden. Die spirituelle Ver-
bundenheit indigener Volker mit ihrem Land ist tief
und von auBerordentlicher Wichtigkeit. Als Basis
ihrer physischen und spirituellen Umwelt wird
«Land» zum Symbol der eigentlichen Existenz als
Gemeinschaft (siehe BURGER 1987: 13—16; coBO
1986, Bd. I'V: 28—32). An dieser Stelle scheint es in-
teressant, einige wichtige Aspekte der indigenen
und nicht-indigenen Beziehung zum Land zu ver-
gleichen (siehe Tabelle Nr. 2).

In der anthropologischen Literatur findet man viele
Varianten von Beziehungen zum Land und von Ei-
gentumsformen. Die indigene Auffassung iiber die
unterschiedlichen Landnutzungsformen ist keines-
wegs statisch. Dies zeigt sich deutlich im kiirzlich
geduBerten Vorschlag einer indigenen Organisa-
tion, den Begriff des Landes durch denjenigen der
Erde zu ersetzen (WCIP 1987). Dadurch gelangt
man zu einer umfassenderen Definition der Res-
sourcen, mit denen man es hier zu tun hat; zwei Be-
merkungen sind hier anzubringen. Wihrend tradi-
tionell die Landressourcen betont wurden, kann
man jetzt eine Zunahme des Interesses an der Res-
source Wasser beobachten. Zweitens stoBen wir
hier auf das neue und sehr wichtige Thema der soge-
nannten «Suboberflichenressourcen». Ob diese Ka-
tegorie Teil indigener Konzeptionen der Mensch-
Umwelt-Beziehungen darstellt oder nicht, bleibt
ungewiB. Trotzdem méchte ich es wagen, zwei vor-

170

laufige Thesen zu formulieren. Die Existenz einer
solchen indigenen Kategorie mag erstens davon ab-
hingen, ob die d6kologischen Umsténde in dem Ge-
biet eine Vegetation zulassen, die den Boden mit
Waurzeln durchdringt. Dies wiirde bedeuten, daB wir
z. B. in den Tropen, wo sehr hohe Béiume den Bo-
den nur in gringem Ausmal durchdringen, kaum
auf eine traditionelle Konzipierung der Suboberfla-
chenaspekte des Landes stoBen werden. Als zweites
miissen die Subsistenztechniken in Betracht gezo-
gen werden. Jager und Sammler verwenden z. B,
was iiber der Erde wichst, wiahrend Feldbauern von
dem leben, was in der Erde wichst.

Im allgemeinen ist die Art und Weise, wie indigene
Gruppen ihr Land nutzen, eng mit der wechselseiti-
gen Beziehung verbunden, die zwischen der natiirli-
chen und sozialen Umwelt und den Subsistenzfor-
men bestehen. Diese letzteren sind relativ einfach
in einer Typologie unterzubringen, die Sammler -
und Jager, Nomaden, Brandrodungsbauern, Acker-
bauern und Fischer umfa3t. Es wire interessant,
eine Typologie der Beziehung zwischen Mensch und
Land innerhalb des Kontextes unterschiedlicher Be-
sitz- und Nutzungsformen aufzustellen, z. B. ausge-
hend von den drei oben erwdhnten Parametern.
Denn damit wiirde man sich einen wertvollen Ein-
blick in die interkulturelle Grundlage des gegenwir-
tigen Interesses und Engagements fiir die Land-
rechte seitens der indigenen Volker verschaffen.
Somit sind wir beim Thema der Landrechte ange-
langt.* Die gegenwirtige internationale Debatte
iber indigene Landrechte entstand in einer Art Dia-
log zwischen indigenen Organisationen auf der ei-
nen, nicht-indigenen Unterstiitzungsorganisatio-
nen (NGOs) und den UNO-Menschenrechtsorga-
nen auf der anderen Seite.>

Die grundsitzliche indigene Position kann mit eini-
ger Sicherheit mit der Forderung nach «unverauBer-
lichen Territorialrechten» identifiziert werden
(siehe WCIP 1987). Die indigene Art der Landnut-
zung wird vom Gewohnheitsrecht geregelt und bie-
tet dem nicht-indigenen Betrachter oft ein verwir-
rendes und kompliziertes Bild dar. Vom 6konomi-
schen Standpunkt her gesehen wird diese Art der
Landnutzung als geradezu irrational eingeschitzt.
Diese Ansicht ist natiirlich falsch und gibt mir die
Gelegenheit, eines der wichtigsten Argumente die-
ses Artikels zu wiederholen, daB ndmlich die indige-
nen Produktionsweisen nicht auf die Maximierung
der Ertrdge abzielen, sondern auf die Selbsterhal-
tungsfahigkeit der Ressourcen und somit auch der
Produktion. Vom 6kologischen Standpunkt aus be-
trachtet sind sie gesiinder und rationaler als die Pro-
duktionsweisen nicht-indigener Volker. Die einzige
Maéglichkeit, diese indigene Philosophie liber das
Land und diese Landnutzungsformen zu sichern, zu
erhalten und zu entwickeln, liegt darin, den indige-
nen Volkern die Rechte auf Selbstbestimmung und
Land zu gewdhren.



Landrechte umfassen das Recht auf die Kontrolle
des Landes und all seiner natiirlichen Ressourcen.
Die Kontrolle iiber die Ressourcen stellt vielleicht
die notwendigste Vorbedingung fiir die Realisie-
rung des Rechts auf eine selbsttragende Entwick-
lung dar. So gesehen erscheinen Selbstbestimmung
und Landrechte als die Fundamente indigener
Rechte. Die Idee der Selbstbestimmung muB je-
doch im Kontext der Landrechte ausgefiihrt wer-
den. Die meisten indigenen Volker verlangen weder
die Riickgabe des verlorenen Landes noch formale
Unabhangigkeit. Aber die meisten fordern, iiber ihr
verbleibendes Land und die natiirlichen Ressour-
cen selbst verfiigen zu kbnnen.

Da immer mehr lokale indigene Organisationen ge-
grindet werden, vervollstindigt sich unser Bild
iiber das AusmaB und die Variationen des Gewohn-
heitsrechtes indigener Vélker allméhlich.¢ Als wich-
tiger Schritt auf dem Weg zu ihrer Anerkennung in
der nationalen Gesetzgebung spielt die Dokumen-
tationsarbeit iiber Gewohnheitsrechte eine wichtige
Rolle. Diese Informationen sind zur Unterstiitzung
der indigenen Forderung nach Landrechten auf lo-
kaler, regionaler und internationaler Ebene wich-
tig. In diesem Zusammenhang ist eine kiirzlich von
indigener Seite her geduBerte Ansicht liber das ge-
eignete Vorgehen bei Landforderungen interessant.
Der World Council of Indigenous Peoples (WCIP
1987) schlagt eine dreistufige Strategie vor, um die
Rechte der indigenen Volker auf ihre traditionellen
«Territorien der Erde» zu sichern: 1) Erkennen der
Beziehung eines indigenen Volkes zur Erde, 2) An-
erkennung von Landrechten gemiB dieser Bezie-
hung und 3) Schutz der und Interaktion mit der indi-
genen Gesellschaft.

Verschiedene indigene Organisationen haben im
Laufe der letzten Jahre ihre Position beziiglich der
Landrechte 6ffentlich in verschiedenen nationalen
und internationalen Fora dargelegt (Anhang Nr. 2C
gibt hierfiir ein Beispiel). Eine dieser indigenen Or-
ganisationen, der Four Directions Council (UN
1985), schlagt die folgenden Punkte als Ausgangsba-
sis fiir eine indigene Erklarung zu den Landrechten
vor: 1) Exklusive Rechte auf das Territorium, 2)
freie und auf ausreichenden Informationen griin-
dende Zustimmung, u. U. in der Form eines Vertra-
ges, 3) ausdriickliche Verurteilung des Vorwandes
der Eroberung als Grundlage fiir Besitzanspriiche,
4) Wiedererstattung von unrechtmaBig erworbenem
Land und 5) keine Diskriminierung.

Auf der staatlichen Ebene trifft man auf verschie-
dene Formen, wie die sich auf Gewohnheitsrechte
berufenden indigenen Forderungen nach Landrech-
ten behandelt werden. Es gibt Staaten, die sich
nicht um eine spezielle Gesetzgebung zum indige-
nen Landbesitz bemiiht haben und Staaten, wo sol-
che Gesetze ausgearbeitet und in Kraft gesetzt wor-
den sind. Dazwischen sind diejenigen Staaten einzu-
ordnen, die gewisse Rechte fiir gewisse Kategorien

indigenen Landes anerkennen. Diese Kategorien
variieren von Staat zu Staat. BODLEY (1975) hat die
folgende Liste zusammengestellt: 1) traditionell ge-
nutztes Land, 2) das zur zukiinftigen Erndhrung ei-
ner wachsenden oder sich erholenden Bevolkerung
notwendige Land, 3) das zum gegebenen Zeitpunkt
effektiv besiedelte oder genutzte Land und 4) das
mit einem Titel registrierte Land.

Die UNO kennt eine lange Tradition der Arbeit mit
Menschenrechten. Beginnend mit der Menschen-
rechtsdeklaration, beschiftigt sich die UNO mit ver-
schiedenen menschenrechtlichen Problemen, die
fiir die zur Diskussion stehenden Landrechte Impli-
kationen haben. Die ILO Konvention 107 ver-
wandte viele Gedanken auf das Problem der indige-
nen Landrechte (siehe Anhang Nr.2A). Der von
der UN Sub-Commission on Prevention of Discri-
mination and Protection of Minorities in Auftrag ge-
gebene Cobo-Bericht stellt einen weiteren Meilen-
stein dar (coBO 1986). Im folgenden Kapitel soll die
Aufmerksamkeit diesem organisatorischen Rah-
men der Bemiihungen um die Formulierung indige-
ner Landrechte gelten.

7. Organisation und Aktion

Seit den frithen siebziger Jahren haben sich die Zahl
und die organisatorischen Fahigkeiten der indige-
nen Organisationen stetig vergroBert. Zusammen
mit der Intensivierung der Beschiftigung mit indi-
genen Menschenrechten in der UNO und dem
gleichzeitigen Aufkommen der nicht-indigenen Un-
terstiitzungsorganisationen hat dies dazu gefiihrt,
daB auch andere indigene Volker in diese zuneh-
mende organisatorische Internationalisierung des
Kampfes um indigene Rechte einbezogen worden
sind.”

Die verschiedenen Organisationen sind so zahlreich
und ihre Charakteristiken so unterschiedlich, daB
kaum verallgemeinert werden kann. Auf einer sehr
allgemeinen Ebene kann gesagt werden, daB3 die
konkrete historische Beziehung zwischen einem in-
digenen Volk und dem fraglichen Staat einerseits
und andererseits die Konflikte innerhalb der
Gruppe selbst die ausschlaggebenden Faktoren dar-
stellen. Weiter konnen indigene Organisationen da-
nach unterschieden werden, ob sie eine oder meh-
rere Gruppen vertreten, was den Schwerpunkt ihrer
Aktivitdten bildet und von wem sie kontrolliert wer-
den (Cultural Survival Quarterly 1984). Die indige-
nen Organisationen nehmen meist eine Mittlerfunk-
tion zwischen indigenen und nicht-indigenen Vol-
kern ein.

Die Strategien und Allianzen sind so vielfaltig wie
die Organisationen selbst. Eine Aufzihlung der
wichtigsten Typen von Strategien, die verwendet

171



Tab.3 Ebenen ethnopolitischer Aktivititen der Saami
Nordskandinaviens

Ethno- Ethno- Aktivitaten der Saami
politische politische
Entwicklung Ebene
‘ 4 Internationale Vertretung der Saamiim
Ebene World Council of Indigenous
Peoples (WCIP), welcher kon-
sultativen Status im UN Social
and Economic Council
(ECOSOC) genief3t.
3 Regionale Saamiland. Der Nordic Saami
Ebene Council steht den Staaten
und dem Nordic Council
gegenuber.
2 Intra-staat-  Z. B. Norwegen: NRL,
liche Ebene  NSLund SLF stehen der
Regierung gegenuber.
1 Intra-Saami- Z. B. Norwegen: NRL, NSL
Ebene und SLF stehen einander
gegenlber
Quellen:

Nach Brantenberg (1985) und eigenen Notizen zur Vorlesung
«Ethnicity and Ethnopolitics in Plural Societies», gehalten im
Sommersemester 1988 am Ethnologischen Seminar der Uni-
versitat Zrich.

Anmerkungen:

1 Ich gehe von einer gewissen Entwicklungsidee aus, von
einer Bewegung von unten nach oben (in der Tabelle) mit ei-
ner gleichzeitigen Zunahme der Rechte und Pflichten.

2 Die Abkirzungen NRL, NSL und SLF beziehen sich auf
Saami-Organisationen mit unterschiedlichen sektorellen In-
teressen.

3 Saamiland umfaBt Gebiete der Staaten Finnland, Norwe-
gen, Schweden und der Sowjetunion.

werden, um die Anerkennung der Gewohnheits-
rechte auf Land durchzusetzen, umfaBt ein breites
Spektrum, das von Gerichtsprozessen und Verhand-
lungen iiber politische ProtestmaBnahmen, Demon-
strationen und zivilen Ungehorsam bis zum offenen
Guerillakrieg reicht. Die Wahl der Strategien hangt
von der angestrebten Art von Selbstbestimmung ab,
von der Einschétzung der historischen und gegen-
wirtigen Kontaktsituation und vom Interesse und
der Bereitschaft des Staates, solchen Forderungen
entgegenzukommen und zu verhandeln. Sowohl im
Kontext von Staaten, wo mehrere indigene Volker
operieren, als auch auf regionaler und internationa-
ler Ebene ist es wichtig, die Implikationen der ein-
geschlagenen Strategien und eingegangenen Allian-
zen im voraus abzuschitzen. Bedauerlicherweise
haben sich viele indigene Bewegungen unwissent-
lich und zu ihrem eigenen Schaden in regionale und
internationale Konflikte verwickeln lassen.

172

In diesem Zusammenhang wird der Organisations-
grad zu einer weiteren wichtigen Variablen. Einige
der ilteren indigenen Organisationen verfiigen nun
iiber eigene gut geschulte Experten, die die Organi-
sationsarbeit leisten, und werden von einer Bevol-
kerung getragen, die ihre Arbeit unterstiitzt.

Die Organisationsbemithungen begannen in den
frithen siebziger Jahren in Amerika, im Siidpazifik
und in den arktischen Regionen. Ungliicklicher-
weise hinken Afrika und Asien diesbeziiglich bis
heute hinterher. Die Saamis Nordskandinaviens
stellen ein interessantes Beispiel dar; die verschie-
denen organisatorischen Ebenen, auf denen sie
operieren, sollen hier kurz dargestellt werden
(siehe Tabelle Nr. 3).

Das Hauptinteresse der indigenen Organisationen
gilt zur Zeit der Ausarbeitung von Richtlinien im
Rahmen der UNO den sogenannten «standard sett-
ing activities». Dies ist das Thema des néchsten Ka-
pitels.

8. Gegenwiirtige Bemiihungen um die
Ausarbeitung von Richtlinien

Der Rahmen, innerhalb dessen sich die Bemiihun-
gen um die Ausarbeitung international verbindli-
cher Richtlinien zu indigenen Menschenrechten ab-
spielen, ist in einem dramatischen Wandel begrif-
fen. Dies hédngt zuallererst mit der Zunahme des
ethnischen BewuBtseins und der dementsprechen-
den Betonung des Rechts auf Selbstbestimmung zu-
sammen. Zweitens ist das Aufkommen der indige-
nen Organisationen dafiir verantwortlich. Der
UNO obliegt die Aufgabe, internationale Richtli-
nien fir Menschenrechte zu entwickeln, und die
Working Group on Indigenous Populations ist ge-
genwirtig daran, einen Entwurf einer Deklaration
iiber universale indigene Rechte auszuarbeiten. Da-
neben wird die Diskussion um die Revision der ILO
Konvention 107 weitergefiihrt. Diese Prozesse sol-
len im Hinblick auf die Landproblematik im allge-
meinen und die Landrechte im speziellen diskutiert
werden.

Die ILO Konvention 107 hat insbesondere im Zu-
sammenhang mit den Landrechten8 fiir die indige-
nen Volker eine auBerordentliche Bedeutung, denn
sie stellt die einzige international verbindliche
Richtlinie zu indigenen Landrechten dar. Sie aner-
kennt die Eigentumsrechte iiber traditionelles Land
ebenso wie Gewohnheitsrechte, z. B. betreffend
Landnutzung und Vererbung. Sie beinhaltet auBBer-
dem den einzigen verbindlichen Versuch der Defi-
nition indigener Volker. Im Laufe der Entwicklung
des Engagements fiir indigene Rechte wurde der
Konvention immer hiufiger vorgeworfen, sie sei pa-
ternalistisch und vertrete eine zu enge Auffassung



iiber die Landrechte. Die Vorschlige fiir eine Teilre-
vision wurden im Jahre 1988 zusammengetragen
(siehe ILO 1988a; siehe auch Anhang No. 2E), und
man hofft, daB ein endgiiltiger Vorschlag bis 1989
vorliegt.

Der IWGIA-Vertreter am Treffen von 1988 zeichnet
in seinem Bericht ein ziemlich diisteres Bild vom ge-
genwirtigen Stand des Revisionsprozesses (IWGIA
1988b). Diesem Berichte zufolge komplizierte sich
die Diskussion iber die Landrechte dermaBen, daB
eine Einigung in weite Ferne riickte und die Angele-
genheit bis zum Treffen von 1988 liegen blieb. Ein
anderer fiir die indigenen Volker bedeutsamer
Punkt stellt die Anerkennung von Gewohnheits-
rechten z. B. beziiglich der Landnutzung dar. Vom
indigenen Standpunkt aus sehen die diesbeziigli-
chen Ergebnisse der Diskussion negativ aus. Auch
das Konzept der Selbstbestimmung wurde von vie-
len Delegierten als gefahrlich betrachtet. Es ist viel-
leicht zu friih, um klare SchluBfolgerungen aus die-
sen Vorgidngen zu ziehen, denn das ILO selbst pra-
sentiert eine weit optimistischere Einschdtzung der
Beratungen und Ergebnisse (siehe ILO 1988b; UN
1988a). Die indigenen Volker lassen sich weiterhin
die Option offen, die ILO zu bitten, den Revisions-
prozeB zu unterbrechen, bis sie selbst auch formal
an diesem ProzeB beteiligt werden.

Vor diesem Hintergrund werden die parallel unter-
nommenen Bemiihungen der Working Group um
die Ausarbeitung eines Entwurfs indigener Rechte
besonders wichtig. Ziel dieser Arbeit ist die Ausar-
beitung einer Deklaration indigener Rechte, die
von der UNO-Generalversammlung proklamiert
werden wiirde.? Die Working Group legte schon im-
mer — mit der Unterstiitzung der indigenen Organi-
sationen - einen Schwerpunkt auf die Landrechts-
problematik. Die Regierungen verhielten sich eher
zuriickhaltend oder bekdmpften diese Akzentset-
zung (der Vorschlag, die Sitzung von 1984 den Land-
rechten zu widmen, wurde nicht gebilligt und stie
auf wenig Interesse). An der vierten Sitzung von
1985 prisentierten verschiedene indigene Organisa-
tionen einen vollstindigen Entwurf einer Deklara-
tion (Anhang Nr. 2C enthilt eine spétere Fassung
dieses Entwurfs). Die Bestimmungen iiber Land-
rechte und das Recht auf Selbstbestimmung erwie-
sen sich als provokativ, aber im Verlaufe der
Debatte war eine allgemeine Ubereinstimmung dar-
iiber zu verzeichnen, daB diese beide Themen in
eine Deklaration miteinzubeziehen seien.!? Die Dis-
kussion wurde an der fiinften Sitzung von 1987 fort-
gesetzt. Die Landrechte wurden als Teil des diesjih-
rigen Schwerpunktes «Selbstbestimmung» behan-
delt. Das Preparatory Meeting der indigenen Orga-
nisationen lieferte einen wichtigen Beitrag zum
Plenum mit einer ausfiithrlichen Definition von
«Selbstbestimmung», ausgehend u.a. vom Recht
auf Land (siehe Preparatory Meeting 1987, siche
auch Anhang Nr. 2D). Die indigenen Sprecher ver-

kniipften diese umfassende Sichtweise auf die
Selbstbestimmung mit dem Recht auf den Zugang
zu den eigenen Ressourcen und dem Recht auf eine
selbsttragende Entwicklung. Ein von der Working
Group ausgearbeiteter Entwurf einer Deklaration
mit 28 Prinzipien wurde den Teilnehmern des Prepa-
ratory Meetings der indigenen Organisationen zu-
gédnglich gemacht (siehe UN 1988b, siche auch An-
hang Nr. 2F). Das Preparatory Meeting gelangte
zum SchluB3, daB dieser Entwurf nicht befriedigen
konne (Preparatory Meeting 1988), da folgende
Punkte nicht adédquat beriicksichtigt worden seien:
1) Die Wichtigkeit von Land und Ressourcen (inklu-
sive den Oberflichen- und den Suboberfldchenres-
sourcen), 2) das kollektive Recht auf Land und Ter-
ritorien und 3) das Recht auf Selbstbestimmung.
Aus diesen Griinden wies das Preparatory Meeting
den Entwurf mit den 28 Prinzipien zuriick und trat
fiir die Entwurfsdeklaration mit 22 Prinzipien ein,
welche anlidBlich der vorbereitenden Sitzung von
1987 ausgearbeitet worden war (UN 1987) und wel-
che ihre Position reprisentiere. Die anwesenden in-
digenen Vertreter willigten ein, die beiden Ent-
wiirfe ihren jeweiligen Basisorganisationen vorzule-
gen und eine revidierte Version eines Entwurfes am
nichsten vorbereitenden Treffen zu diskutieren. Es
herrschte allgemeine Ubereinstimmung dariiber,
daB der Entwurf des Preparatory Meeting von 1987
hierzu die Grundlage bilden sollte.

Die Zukunft der indigenen Landrechte hingt eng
mit dem Ausgang dieser Bemiihungen um die Ent-
wicklung von Richtlinien fiir indigene Menschen-
rechte zusammen. Die in den letzten Jahren zu be-
obachtende Zunahme der Aktivitdten auf diesem
Gebiet ist positiv. Trotzdem bleiben viele Probleme
ungeldst: Bisher wurde in keinem der existierenden
UNO-Gremien versucht, den Inhalt und Geltungs-
bereich der Begriffe «Selbstbestimmung» und
«Landrechte» zu konkretisieren; diese entschei-
dende Aufgabe muB in Zukunft in Angriff genom-
men werden. Zudem erschwert die gleichzeitige Ar-
beit an einer Konvention und an einer Deklaration
die Dinge. AuBBerdem stellt die Working Group nur
einen kleinen Teil des gesamten UNO-Systems dar
und der Deklaration kann einiges widerfahren, be-
vor sie die Generalversammlung erreicht. Schlief3-
lich bleibt der entscheidende Punkt die Ratifizie-
rung der revidierten Konvention und die Implemen-
tierung sowohl der Konvention als auch der Dekla-
ration.

9. SchluBfolgerungen

Aus verschiedenen Griinden kénnen diese Zeiten
fiir die indigenen Volker auf der ganzen Welt als ent-
scheidend und wichtig angesehen werden. Als er-

173



stes haben wir die Bemiihungen um die Ausarbei-
tung von Richtlinien mit einer Schwerpunktsetzung
auf Landrechten und Selbstbestimmung. Zweitens
finden vieldiskutierte und fiir indigene Volker be-
deutungsreiche Jubilden statt, 1988 dasjenige der
Entdeckung Australiens und 1992 dasjenige der
Entdeckung Amerikas. Drittens wird 1988 die Uni-
versale Menschenrechtsdeklaration vierzig Jahre
alt. Dies stellt in der Tat eine Gelegenheit dar, um
innezuhalten und iiber die Bedeutung, Entwicklung
und eine mogliche Erweiterung der zentralen Ideen
der Deklaration nachzudenken und die Moglichkei-
ten ihrer Durchsetzung zu iiberpriifen. Die Men-
schenrechtsdeklaration hat eine spezielle Bedeu-
tung fiir die zukiinftige Entwicklung der indigenen
Rechte.

Hailt der gegenwirtige Trend an, so werden die indi-
genen Volker ihr Land, ihre Kultur und ihre Sprache
immer schneller und schneller verlieren. Die Arti-
kel dieser Ausgabe konzentrieren sich auf die Land-
problematik, da diese als wichtig und grundlegend
erachtet wird. Dies scheint insbesondere dann ge-
rechtfertigt, wenn man bedenkt, daB die primor-
diale Beziehung indigener Vélker zu ihrem Land
und zu ihren traditionellen Subsistenzmitteln ihrer
ganzen Kultur und Sprache zugrunde liegt. Was die
Menschenrechte betrifft, so sind die Rechte auf
Selbstbestimmung, Land und auf Landrechte und
-nutzung gemidB dem Gewohnheitsrecht als die
wichtigsten zu bezeichnen. Der nachfolgende Arti-
kel wird die hier vorgebrachten Argumente ausfiih-
ren, zu spezifischen Arrangements zwischen Kultur
und Umwelt in Bezug setzen und so dem hier vorge-
tragenen allgemeinen und interkulturell orientier-
ten Diskurs iiber die Beziehung zwischen indigenen
Volkern und Landrechten mehr Substanz verleihen.

Welche Aufgaben miissen in Angriff genommen wer-
den, um die Anerkennung der fundamentalen Men-
schenrechte indigener Volker durchzusetzen, und
wie konnen wir als betroffene Individuen etwas
dazu beitragen? Ich glaube, daB diese Frage fiir eine
internationale, nationale oder lokale Ebene jeweils
spezifiziert werden kann. Im folgenden werden
diese Ebenen als sich gegenseitig beeinflussend und
miteinander interagierend begriffen. Auf der inter-
nationalen Ebene besteht diese Aufgabe aus mehre-
ren miteinander verbundenen Elementen:!!

1) Umweltfaktoren miissen vermehrt in Betracht
gezogen werden.

2) Die Beziehung zwischen der Zerstorung der Um-
welt und der Bedrohung der darin lebenden
Menschen, speziell der indigenen Vélker, muBl
stirker betont werden. Mehr und mehr schilt
sich eine globale Perspektive heraus, die die Ur-
sachen dieser Entwicklungen klédren soll. Oft
sind die beabsichtigten und unbeabsichtigten
Folgen der bewuBten Entscheidungen, die Re-
gierungen und militdrisch-industrielle Komplexe

174

treffen, fiir diese Entwicklungen verantwortlich
zu machen.

3) Es ist notwendig, sich mit der speziellen Lage
der indigenen Volker im Kontext bilateraler und
multinationaler Entwicklungsagenturen konkre-
ter zu beschiftigen.

4) Das Leben indigener Volker zeichnet sich durch
die starke Betonung von Zusammenbhalt und Ver-
flechtung aus. Wihrend internationale Deklara-
tionen und Konventionen iber Menschenrechte
indigene Kultur und indigenes Leben in Einzel-
aspekte zerlegt diskutieren, stellen diese in Wirk-
lichkeit fest integrierte Ganzheiten dar. Deshalb
sollte z. B. das Landrecht nicht als alleinig aus-
schlaggebender Faktor angesehen, sondern viel-
mehr in seiner wechselseitigen Beziehung mit
Okonomischen, politischen, kulturellen und so-
zialen Rechten verstanden werden. Ein grundle-
gendes Verstandnis des indigenen Lebens muB so
erarbeitet werden.

5) Die wechselseitige Beziehung dieser Punkte un-
tereinander sollte expliziter gemacht und in ei-
nem aus Begriffen wie Landrecht, Selbstbestim-
mung und selbsttragende Entwicklung bestehen-
den Rahmen synthetisiert werden.

Was konnen wir auf der lokalen Ebene zur Unter-
stitzung der indigenen Sache unternehmen? Wir
konnen helfen, BewuBtsein zu schaffen: einerseits
durch die Sammlung von Information iiber die indi-
gene Welt und die Verbreitung solcher Information
z. B. durch Publikationen und andererseits durch
Kampagnen und die allgemeine Unterstiitzung der
Forderungen nach indigener Selbstbestimmung und
einem garantierten Recht auf Land und Ressour-
cen.l2

In der Schweiz geschehen zur Zeit interessante
Dinge, eine ganze Anzahl von Organisationen ar-
beiten in verschiedenen Bereichen (siehe Anhang
Nr. 1). Die Unterstiitzungsarbeit konzentrierte sich
bisher hauptsichlich auf den amerikanischen Konti-
nent. Sie ist weiterhin durch ihr enges Verhéltnis mit
der Fliichtlingsproblematik gekennzeichnet, viel-
leicht als Folge der Werte, die mit dem nationalen
humanitdren Ethos zusammenhingen. Ich glaube,
daB dieses Gebiet weiterentwickelt und erweitert
werden konnte und mochte zwei Vorschlédge préasen-
tieren, in welcher Richtung sich die Schweizer Un-
terstiitzungsarbeit zukinftig mit Vorteil entwickeln
konnte.

Erstens erscheint es mir wichtig, den globalen Rah-
men der indigenen Problematik zu betonen (siehe
Abb. Nr. 1). GemiB dieser globalen Perspektive
miissen sowohl das indigene Leben in all seiner Viel-
faltigkeit als auch die verschiedenen Formen von
Bedrohung in Betracht gezogen und der Schweizer
Offentlichkeit bekanntgemacht werden. Die Unter-
stiitzungsorganisationen miissen zweitens ihre Auf-
merksamkeit vermehrt auf die entscheidenden Be-



miihungen der UNO zur Ausarbeitung indigener
Menschenrechte richten. Da sowohl die ILO als
auch die Working Group ihren Sitz in Genf haben
(siche Anhang Nr. 1), befindet sich die Unterstiit-
zungsarbeit in der Schweiz in einer wichtigen und
privilegierten Position.

Es mag von Interesse sein, hier darzulegen, auf
welche Weise eine NGO, nidmlich IWGIA/Schweiz
(ndhere Angaben zu dieser NGO enthélt Anhang
Nr. 1), die erwdhnten neuen Moglichkeiten aktiv
auszukundschaften versucht. 1988 arbeitete
IWGIA/Schweiz mit der Universitat und dem Vol-
kerkundemuseum in Ziirich zusammen, um eine
Ausstellung und eine Publikation iiber den Uber-
lebenskampf der indigenen Volker der Chittagong
Hill Tracts in Bangladesh zu realisieren. Die Offent-
lichkeit kann gerade auch durch Publikationen in-
formiert werden. Die schweizerischen Experten
D. Renner und C. Oertle haben kiirzlich ein Holz-
schlagprojekt an der Nordostkiiste von Papua Neu
Guinea speziell hinsichtlich seiner Auswirkungen
auf die lokalen indigenen Kulturen evaluiert (Ren-
ner und Oertle 1988). IWGIA/Schweiz ermunterte
Renner, seinen Bericht fiir eine spatere mogliche
Publikation zu iiberarbeiten und zu erweitern. Indi-
gene Unterstiitzungsarbeit muB nicht notgedrungen
im Westen stattfinden: Mitglieder der IWGIA/
Schweiz leben zur Zeit auf den Philippinen, wo sie
aktiv mit indigenen Organisationen zusammenar-
beiten. Und schlieBlich hat IWGIA/Schweiz mit der
offiziellen IWGIA-Delegation 1988 an den Sitzun-
gen der Working Group in Genf teilgenommen.
Zusammenfassend geht es um die unverduBerlichen
und kollektiven Rechte indigener Volker auf ihre
traditionellen Territorien. Wir miissen das interna-
tionale Verstindnis und die Akzeptanz dieser
Rechte férdern, und vor allem auf die Anerkennung
eines breiten Spektrums von Rechten hinarbeiten,
denn ohne diese Forderung nach einer umfassenden
Losung werden die Resultate fiir die idigenen Vél-
ker gleich Null sein. Dariiber hinaus miissen wir be-
denken, daB - wie sich ein indigener Vertreter aus-
driickt — [Fjor if we quit — if we fail to develop new
rules of interrelationship with one another, than we will
not only continue to violate human rights, but in doing
so, doom the very humanity in each of us, and with it,
destroy our common home, our mother, this planet
earth (WCIP 1988: 5).

English abstract

The paper focuses on indigenous peoples, their
present situation and prospects for the future. While
emphasizing the cultural heterogeneity of indige-
nous peoples worldwide, the paper at the same time
stresses certain basic similarities especially as
concerns their relation with land. It argues that in

order for indigenous cultures to regain control of
their own future, necessary recognition of their
special rights to land as well as acceptance of some
form of self-determination is mandatory. The on-
going work on securing these rights by indigenous
and non-indigenous NGO’s and within the UN and
ILO is discussed. It is argued that this work on indi-
genous human rights must continue and that increa-
sed international concern is necessary in order to se-
cure to indigenous peoples their basic and necessary
human rights.

Andreas Wimmer ist fiir die Ubersetzung aus dem
Englischen verantwortlich.

Anmerkungen:

1 Teile dieses Artikels entstanden im Zusammenhang mit Vor-
lesungen und Seminaren, die ich im Wintersemester 1986/
87 und im Sommersemester 1988 am Ethnologischen Semi-
nar der Universitat Zurich hielt. Ich danke den Teilnehmern
und insbesondere den Mitgliedern von IWGIA/Schweiz flr ih-
ren Beitrag zur Entwicklung der hier vorgetragenen Argu-
mentation. Ich danke ferner dem Department of ECconomics
des Agder College in Kristiansand (Norwegen) fur die Infra-
struktur, die mir wahrend der Schreibphase zur Verfligung
gestellt wurde.

2 Die United Nations Working Group on Indigenous Popula-
tions wird im folgenden als Working Group bezeichnet wer-
den. Details Uber das Preparatory Meeting, die Working
Group und andere organisatorische Aspekte der UN Be-
schaftigung mit Menschenrechten kénnen dem Anhang
Nr. 1 entnommen werden.

3 Turk (1984) schlagt sechs Gruppenrechte fir die weitere
Diskussion vor. Er unterstreicht, daB die Betonung einer
gruppenorientierten Entwicklung, unterstitzt durch eine ge-
wisse Form kultureller oder administrativer Autonomie, kei-
neswegs in einer Art und Weise ausgedeutet werden sollte,
die sezessionistische Bewegungen unterstitzen wirde.

4 Folgende hie und da verwendete Begriffe haben in etwa
dieselbe Bedeutung: «aboriginal rights», Indianische Titel,
Landforderungen, Landtitel, Naturalrecht und territoriale
Rechte.

5 Einen Uberblick Uber die Entwicklung der Idee der Land-
rechte geben Barsh (1886) und Cobo (1986, Bd. I).

8 Eine aktuelle Ubersicht (ber Gewohnheits- und Land-
rechte bietet Cultural Survival Quarterly (1986).

7 Siehe z. B. Cultural Survival Quarterly (1984) und Downing
und Kushner (1988) zu Details Gber die NGOs.

8 Z. B. folgende Publikationen behandeln die ILO Konvention
107: Barsh (1986), IWGIA (1987) und Swepston und Plant
(1985).

9 Zur Einschéatzung der Working Group siehe Barsh (1986),

Burger (1987), Cultural Survival Quarterly (1984) und IWGIA
(1987 und 1988a).

10 Die zehn Prinzipien dieses Entwurfes findet man in IWGIA
(1987: 93-94).

" Die folgenden funf Punkte wurden teilweise von IWGIA
(1988a: 182-183) Ubernommen.

175



2 |In Norwegen ist ein interessanter Ansatz in der alternativen
Diskussion Uber eine Ldsung der gegenwartigen globalen
Mensch-Umwelt-Krise aufgetaucht. Der Ansatz wurde im or-
ganisatorischen Umfeld der «Alternative Future» entwickelt
und setzt seinen Schwerpunkt unter anderem auf: 1) die Im-
plikationen der Empfehlungen des Brundtland-Berichtes
(Our Common Future 1987) und 2) die Art und Weise, wie
diese sinnvollerweise in den stadtischen und landlichen Kon-
text des alltaglichen Lebens «lbersetzt» werden kénnten.
Ohne Zweifel stellt die indigene Sache ein notwendiges und
wichtiges Element in der umfassenden Auslegung dieses al-
ternativen Ansatzes dar.

Literatur:

BARSH, R.L. (1986): Indigenous Peoples: An Emerging
Object of International Law. In: The American Journal of Inter-
national Law, Band 80, Nr. 2, S. 369-85.

BODLEY, J. H. (1975): Victims of Progress. Menlo Park.
BRANTENBERG, O. T. (1985): The Alta-Kautokeino Conflict:
Saami Reindeer herding and Ethnopalitics. In: Brested J. (et
al.) (Hsg.) Native Power. Oslo, S. 23-48.

BURGER, J. (1987): Report from the Frontier. London.
COBO, J. R. M. (1986): Study of the Problem of Discrimina-

tion Against Indigenous Populations. 5 Bd. In: UN Doc. E/
CN.4/Sub.2/1986/7.

CULTURAL SURVIVAL QUARTERLY (1984): Organizing to
Survive (Issue), Band 8, Nr. 4.

CULTURAL SURVIVAL QUARTERLY (1986): Land Rights.
Strategies for Survival (Issue), Band 10, Nr. 2.

DAES, E.-l. (1987): Native Peoples Rights. In: IWGIA Year-
book 1986. Kopenhagen, S. 95-108.

DOWNING, T.E. und G. KUSHNER (Hsg.) (1988): Human
Rights and Anthropology. Cambr., Mass.

ICIHI (1987): Indigenous Peoples. London,

ILO (1988a): Partial Revision of the Indigenous and Tribal
Populations Convention 1957 (No. 107). In: Report VI (2) for

the International Labour Conference, 75th Session, Juni
1988. Genf.

176

ILO (1988b): Report of the Committee on Convention
No. 107. In: Provisional Record No. 32 from the International
Labour Conference, 75th Session, Juni 1988. Genf.

IWGIA (1987): IWGIA Yearbook 1986. Kopenhagen.
IWGIA (1988a): IWGIA Yearbook 1987. Kopenhagen.

IWGIA (1988b): IWGIA at the ILO Conference, Juni 1988. Ko-
penhagen. Mimeo.

OUR COMMON FUTURE (1987): Oxford.

PREPARATORY MEETING (1987): Statement of Self-deter-
mination by the Participants at the Indigenous Peoples Pre-
paratory Meeting. Mimeo.

PREPARATORY MEETING (1988): Statement of the Indige-
nous Peoples to the Working Group on Indigenous Popula-
tions from the 1988 Preparatory Meeting, 1-5 August. Mi-
meo.

RENNER, D. und C. OERTLE (1988): Consultancy Report for
CUSO on Ulingan Development Corporation, Madang Pro-
vince, Papua New Guinea. Mimeo.

SWEPSTON, L. und R. PLANT (1985): International Stan-
dards and the Protection of the Land Rights of Indigenous
and Tribal Populations. In: International Labour Review, Band
124, Nr. 1, S. 91-106.

TURK, D. (1987): The Right to Development: An Impromptu
on its Possible Relevance for Minorities and Peoples, includ-
ing Indigenous Peoples. Mimeo.

UN (1985): Sources and Recommendations for a Draft Article
on Rights to Land. In: UN Doc. E/CN.4/Sub.2/AC.4/1985/
WP.4/Add1, S. 2-12.

UN (1987): Declaration of Principles adopted by the Indige-
nous Peoples Preparatory Meeting, held at Geneva 27-31
July 1987. In: UN Doc. E/CN.4/Sub.2/1987/22, Ann.V.

UN (1988a): Revision of Convention No. 107: Steps to Come.
5 July 1988. In: UN Doc. E/CN.4/Sub.2/AC.4/1988/3/Add 1.

UN (1988b): A working paper by Ms. Erica-lrene Daes
containing a set of draft preambular paragraphs and princi-
ples for insertion into a universal declaration on indigenous
rights. In: UN Doc. E/CN.4/Sub.2/1988/25.
WCIP (1987): Traditional Territories of the Earth. In: IWGIA
Yearbook 1986. Kopenhagen, S. 133-140.

WCIP (1988): Intervention on Standard Setting before the
United Nations Working Group on Indigenous Populations,
Genf 3 August 1988. Mimeo.



	Indigene Völker und Landrechte : ein Überblick

