
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 43 (1988)

Heft: 3

Artikel: Möglichkeiten und Aufgaben einer kritischen Sozialwissenschaft : ein
Interview mit Anthony Giddens

Autor: Reichert, Dagmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1988 - Nr. 3 Dagmar Reichert

Möglichkeiten und Aufgaben einer kritischen
Sozialwissenschaft: ein Interview mit Anthony Giddens1

Den britischen Soziologen Anthony Giddens hier
vorzustellen, dürfte nicht mehr nötig sein. Sein
Name ist vertraut, und vertraut mag vielen Geogra-
ph(inn)en auch die Auswahlschwierigkeit sein, die
das Volumen seiner Publikationen bereitet. Wiederholt

wurde die konzeptionelle Basis sozialwissenschaftlicher

Arbeit, die Giddens mit seiner «Theorie
gesellschaftlicher Strukturierung» vorschlägt,
sowohl von ihm selbst wie auch von englischsprachigen

Geograph(inn)en in Artikeln2 und sogar in
Interviewform3 zusammengefaßt.
Das Interesse an Giddens Arbeiten in der britischen
und angloamerikanischen Geographie ist nicht
verwunderlich, betont da doch «der führende
englischsprachige Gesellschaftstheoretiker»4 die Bedeutung

räumlicher Spezifität und Kontextualität und
öffnet eine Türe für nunmehr wechselseitige
Bezugnahmen von Humangeographie und anderen
Sozialwissenschaften. Daraus folgt mehr als ein freudiges,
disziplinstrategisch opportunes «Geography
matters!». Beginnende Dialoge englischsprachiger
Geograph(inn)en mit und um Giddens sind nicht zu
überhören. Sie stützen sich zunächst auf ein «critical

reading» der Strukturierungstheorie selbst, können

aber auch schon auf manche Erfahrungen ihrer
«critical application» (einerseits als konzeptioneller
Rahmen in der geographischen Forschung5,
andererseits als gemeinsame Sprache in interdisziplinärer

Zusammenarbeit6) verweisen.
Hatte Giddens Gesellschaftskonzeption in der
deutschsprachigen Geographie dagegen bisher
kaum mehr als Erwähnung gefunden7, so zeichnet
sich in jüngster Zeit auch hier eine kritische
Auseinandersetzung mit der Strukturierungstheorie ab.
Man mag darin zum Schluß kommen, Giddens
großangelegtem Integrationsunternehmen sozialwissenschaftlicher

Ansätze in einzelnen Bereichen nicht
folgen zu wollen (ich z.B. sehe Widersprüche
zwischen den impliziten Voraussetzungen mancher
darin verbundenen Positionen8), doch verdient der
von ihm vorgeschlagene Begriffsrahmen zunächst
unbedingt Betrachtung. Für die gegenwärtigen
Diskussionen in der Deutschschweizer Geographie,
beispielsweise, erscheinen insbesondere folgende
Konzepte vielversprechend:

- Eine Gesellschaftskonzeption, die «Raum» als
raum-zeitliche(n) Materialität (1), - Kontext (2), -
Distanz (3), - begrenzte Einheit (4) berücksichtigt9

und diese Perspektiven um einen Bezug zu Fragen
von Macht und Herrschaft erweitert. (Mit seinem
Zürcher Vortrag in diesem Jahr10 hat Giddens einen darauf

ausgerichteten Dialog mit Schweizer Geogra-
ph[inn]en eröffnet.)
- Eine Konzeption von menschlichem Handeln, die
sich weder im Voluntarismus verliert noch im
Determinismus verlorengeht.
- Einen theoretischen Rahmen, der es gestattet,
die bestehende Fülle räumlicher Informationen als

konstituierende Elemente von Handlungen miteinander

zu verbinden und in der Erklärung sozialer
Abläufe fruchtbar zu machen. (Hier dürfte sich ein
Anknüpfungspunkt zu b. werlens Überlegungen zu
einer handlungsorientierten Sozialgeographie [1987]
ergeben.)
- Ein Begriffssystem, das zwischen intendierten und
unintendierten Handlungsfolgen und diskursivem
und praktischem Wissen unterscheidet sowie mit
physischgeographischen Dimensionen verbunden
werden kann, und damit für humanökologische
Fragestellungen geeignet erscheint. (Der Beitrag von
c.jäger und d.steiner in diesem Heft, S. 133,
weist in diese Richtung.)
- Ein Modell von «Gesellschaft» als rekursiver
Prozeß11, das als Hintergrundkonzeption die Formen
und Voraussetzungen der gesellschaftlichen
Verwirklichung von (z.B. entwicklungsstrategischen
oder humanökologischen) Anliegen der Geographie

hervortreten läßt. Es gestattet, die
gesellschaftskritischen Beiträge des Faches selbst, reflektiv
in die Betrachtung einzubeziehen.
Diesen letztgenannten Bezugspunkt möchte ich mit
dem folgenden Interview mit A. Giddens in
allgemeinerer Form aufgreifen: Anknüpfend an die
Diskussionen um die «Rolle der Geographie in der
Gesellschaft» beim Berner und Fribourger
Geographentag12 stelle ich in der abstrakten Sprache einer
Gesellschafts- und Wissenschaftstheorie die Frage,
ob die Humangeographie leisten kann, was ein
Sprecher dort gefordert hat13: In angewandter
Arbeit müßten Geograph(inn)en erklärende
Problemanalysen, kritische Stellungnahmen und
wohlbegründete Lösungsvorschläge erbringen können.

Dagmar Reichert, Geographisches Institut der Universität
Wien, Universitätsstr. 7, A-1010 Wien

141



Geographische Forschung müsse allgemeine Richtlinien

und eine Wissensgrundlage in Form von Theorien

(u.a. zur Prognose) dafür bereitstellen. - Damit

ist auch eine weitere Frage verknüpft: Auf
welcher Basis kann sich die Geographie kritisch mit
gesellschaftlichen Normen und Werten auseinandersetzen,

um, wie m.boesch (1986, S.150) treffend
sagt, nicht länger ihre politische Unschuld um den
Preis ihrer Belanglosigkeit zu bewahren?
Hier, wie im folgenden Interview, geht es darum,
die Möglichkeiten und Aufgaben einer Humangeographie

als engagierter Sozialwissenschaft von
innen, aus der Selbstreflexion dieser Wissenschaft
heraus, zu klären. Zwischen der verbreiteten Skepsis

gegen wissenschaftliche Untersuchungen auf der
einen Seite und pragmatisch-technokratischer
Wissenschaftsgläubigkeit auf der anderen; zwischen
relativistischer Resignation im Selbstverständnis der
Forschenden, und absolutistischer Expertenmanier

im Dienste potenter Auftraggeber, gilt es
immer wieder, nach einem verantwortbaren Arbeitsbereich

für eine kritische Humangeographie zu
fragen.

D.R.: Welche Rolle kommt Ihrer Meinung nach den
Sozialwissenschaftlern in der Gesellschaft zu?
Sehen Sie eine Möglichkeit für eine kritische
Sozialwissenschaft?

A.G.: Man muß das vor dem Hintergrund des
Verhältnisses zwischen Sozialwissenschaften und
Moderne sehen. Die modernen Sozialwissenschaften
sind nicht allein aus dem Versuch entstanden,
gesellschaftliche Veränderungen zu verstehen. Von
Anfang an waren sie eng damit verbunden, unsere
Gesellschaften zu konstituieren. Darin sind sie
wahrscheinlich sogar weit wesentlicher, als die meisten
Sozialwissenschaftler behaupten würden. Für mich
hat ihre gesellschaftliche Rolle drei Aspekte: Der
erste ist reine Informationsbereitstellung. Er
entspringt aus der Tatsache, daß moderne Gesellschaften

von regelmäßiger Information über Scheidungsraten,

Inflation oder was auch immer abhängen.

Den zweiten Aspekt kann man als die reflexive oder
zirkuläre Beziehung zwischen Sozialwissenschaftlern

und ihrem Forschungs«gegenstand» beschreiben.

Im Gegensatz zu naturwissenschaftlichem Wissen

ist sozialwissenschaftliche Information nicht
passiv. Sie wird von vielen Leuten in verschiedener
Weise aufgenommen, um die sozialen Verhältnisse
zu beeinflussen, die darin beschrieben werden.
Verschiedene Formen von Verantwortung gehen daraus
hervor, denn wer diese Informationen liefert, darf
nicht glauben, sie/er könnte sich von aller
Verantwortung für die Verwendung dieses Wissens gegen
andere freisprechen. Dies gilt, obwohl man nicht
erwarten kann, daß jede(r) Sozialwissenschaftler(in)
vollständig kontrollieren kann, was mit seinen oder
ihren Ideen geschieht. Sie entwischen ganz zwangs¬

läufig ihren Schöpfern - aber diese Reflexivität
selbst zu studieren, das sollte Teil unserer
Verantwortlichkeit sein. Der dritte Aspekt der
gesellschaftlichen Rolle der Sozialwissenschaftler besteht
in der Kritik an sozialen Institutionen oder
allgemeinen Werten. Ideolpgiekritik ist eine ihrer
wesentlichsten Aufgaben, und zweifellos die schwierigste.

Ich verstehe «Ideologie» nicht einfach als
falsches Bewußtsein, und auch nicht als die gegenteilige

Auffassung, für die alle Arten von Ideen, die
das Bewußtsein beeinflussen, als Ideologien gelten,
sondern eher als Ideen, die mit Herrschaft verbunden

sind14. Deshalb ist es für mich eine der grundlegenden

Aufgaben, die Formen zu kritisieren, in
denen bestimmte Bedeutungssetzungen mit
Machtsystemen verbunden werden. Dies setzt nicht von
vornherein voraus, daß die Ideen, die dabei
angewendet werden, wahr oder falsch sind. Diese Frage
muß man einklammern, wenn man Ideologiefragen
diskutiert.

D.R.: Wenn man sie einklammern muß - woher
haben Sozialwissenschaftler dann gegenüber jenen,
die sie kritisieren, eine privilegierte Erkenntnisposition,

d.h. einen legitimen Stand für solche
Ideologiekritik?

A.G.: Nur daraus, daß sie mit anderen Sozialwissenschaftlern

in jenem kritischen Dialog stehen, der
grundsätzlich eine systematischere Einschätzung
der Beziehung zwischen bestimmten Informationen
und Machtsystemen gestattet, als sie anderen
Menschen im Alltag möglich ist. Ich glaube nicht, daß
Sozialwissenschaftler über eine epistemologisch
privilegierte Position verfügen oder daß diese Frage
viel mit den traditionellen Problemen einer
Wissenssoziologie oder mit der Zirkularität des Wissens zu
tun hat. Machtstrukturen in der Gesellschaft
entdecken zu können, ihren Zusammenhang mit
Formen der Bedeutungssetzung aufzuzeigen, mit
Ideensystemen, welche jedoch auch die Alltagspraxis

leiten, dies hat nicht notwendigerweise etwas
mit der Frage nach der Position sozialwissenschaftlicher

Beobachter relativ zu anderen Beobachtern zu
tun. Mannheim hat da mit seiner Kritik an Ideologie

eine falsche Richtung vorgeschlagen15. Zirkularität

ist ein Problem für Erkenntnis in den
Sozialwissenschaften, aber keines, das spezifisch mit der
Frage der Ideologiekritik verbunden wäre.

D.R.: Aber ist Ideologiekritik nicht nur eine Form
sozialwissenschaftlicher Aussagen und aus den
selben Gründen kontextabhängig und relativ?

A.G.: Ideologiekritik und epistemologische Fragen
sollten getrennt werden. Es ist ein Irrtum, zu glauben,

Ideologiekritik setze eine Betrachtung der
Zirkularität von Wissen, seiner eigenen Verknüpfung
mit Ideologie voraus - zumindestens Ideologiekritik,

wie ich sie verstehe.

142



Die Frage nach der Art sozialwissenschaftlichen
Wissens, nach seiner Begründung, oder die Frage,
ob Werte objektiv kritisierbar sind - das, womit
Habermas sich beschäftigt - das besteht daneben,
getrennt davon. Es ist nicht zu erwarten, daß man eine
sichere epistemologische Basis finden wird, von der
aus Werte kritisierbar sind. Wahrscheinlich muß
man es versuchen, aber ich kann mir nicht vorstellen,

daß man eine bestimmte Lösung finden wird, in
der alle Beteiligten einer Art von Ideologiekritik
zustimmen würden. Habermas' Vorschlag wird kaum
eine Minorität der Sozialwissenschaftler überzeugen,

geschweige denn die meisten anderen
Menschen16. Auf der anderen Seite halte ich auch nichts
von einer historischen Position, die Werte einzig in
geschichtlichen Zusammenhängen analysieren will.
Ich vertrete hier eher eine Position, die, sagen wir,
etwa in der Richtung von Adorno liegt. Ich kann mir
nicht vorstellen, wie man eine Kritik von Werten
jemals in einem logischen Rahmen oder in empirischen

Entdeckungen begründen kann.
Auf der anderen Seite glaube ich, daß die ganze
Frage der Kritik von Werten übertrieben werden
kann, jedenfalls wenn man die praktische Arbeit
und die praktischen Konsequenzen der
Sozialwissenschaften - oder eben auch Ideologiekritik -
betrachtet. Es gibt eine ganze Menge allgemeiner
Werte, die sicherlich genügend akzeptiert sind, um
bestimmte Gegebenheiten auf der Basis ihrer Maßstäbe

zu kritisieren. Dies gilt z.B. für die Sicherung
eines angemessenen Lebensstandards für die Mehrheit

der Bevölkerung, für die Gewährung demokratischer

Mitbestimmung, für den Schutz des Ökosystems

der Erde, die Förderung von Gleichheit
zwischen Frauen und Männern oder zwischen verschiedenen

Rassen

D.R.: Genügen diese allgemeinen Werte in den Fällen,

in denen solche Fragen in gesellschaftlichen
Konflikten akut werden - ich denke z.B. an
sozialwissenschaftliche Gutachten über die Versorgung
mit Sozialleistungen oder über Kosten und Nutzen
von Kernkraftwerken -, genügen sie, um
sozialwissenschaftliche Stellungnahmen (und die politische
Funktion sozialwissenschaftlicher Stellungnahmen)
zu rechtfertigen?

A. G.: Ich glaube nicht, daß es sich in solchen Fällen
um Werte dreht, eher um die Frage nach Prioritäten,

Zweckgerichtetheit und eine Einschätzung der
Konsequenzen. Im Falle der Diskussion um
Atomkraftwerke würde niemand behaupten, sie sollten
gebaut werden, auch wenn sie gefährlich wären,
d.h. mit großer Wahrscheinlichkeit Millionen Leute
umbringen würden. Da geht es darum, ob sie wirklich

gefährlich sind, und nicht darum, was man unter

«Gefährlichkeit» versteht. Befürworter und
Gegner haben den selben Begriff von Gefährlichkeit.

Das ist ein gutes Beispiel für das, was ich sagen

will, kein Gegenbeispiel. Es gilt für die meisten
umstrittenen Themen des sozialen Lebens, erst wenn
man mit Fällen wie Auschwitz konfrontiert wird,
wird es schwierig. -
Aber ich vertrete keinen Werterelativismus,
sondern glaube, daß eine bestimmte, beschränkte
Beurteilung von Werten möglich ist. - Nicht aber eine
umfassende logische Verteidigung oder eine
transzendentale Begründung eines Wertesystems. Eine
schlüssige epistemologische Begründung scheint,
soweit ich sehe, nur in einem theokratischen System
möglich. Es gibt diese Art von Zirkularität im Innersten

der Rationalität. Habermas und andere wollen
sie durchbrechen, aber es scheint, daß man mit ihr
leben muß, mit der Frage: Wie kann man Vernunft,
oder Verpflichtung zu Vernunft, vernünftig begründen?

D.R.: Welche Bedeutung hat Zirkularität und
Selbstreferenz in den Sozialwissenschaften? Geben
Sie ihr insofern Bedeutung, als sie die Begründung
von Wissen zum Problem macht oder als sie Verständigung

ermöglicht, oder darin, daß sie den grundlegenden

Unterschied zu den Naturwissenschaften
darstellt.

A.G: Das hängt davon ab, was mit Zirkularität und
Selbstreferenz gemeint ist. Beispielsweise, daß
zwischen derTätigkeit der SozialWissenschaftler und
ihrem Forschungsbereich eine ständige, wechselseitig
modifizierende Verbindung besteht, daß
sozialwissenschaftliche Konzepte an der Gesellschaft
geprüft werden, aber auf der anderen Seite auch - was
bisherige Beschreibungen zu wenig betont haben -
selbst wieder ihren «Gegenstand» beeinflussen.
Oder die Zirkularität darin, daß man, wie Winch
gezeigt hat, eine Gesellschaft nicht beschreiben kann,
wenn man noch nicht weiß, was ihre Mitglieder wissen

- in welche Metasprache man das später auch
übersetzen mag. Das enthält vielleicht jenes
Element von Selbstreferenz, das Sie meinen. Um ein
Schachspiel verstehen zu können, muß man das
wissen, was die Spieler wissen, den Unterschied
zwischen König und Turm, Spielstrategien,
Der Begriff der doppelten Hermeneutik, die
Bezeichnung der Tatsache, daß man es in den
Sozialwissenschaften mit zwei Bedeutungsebenen zu tun
hat, daß Sozialwissenschaftler mit einem geordneten

Begriffssystem etwas beschreiben, das selbst
schon in einem Begriffssystem geordnet ist, hat
mit dieser Zirkularität insofern zu tun, als er besagt,
daß dieses wechselseitige Verhältnis von Verständnis

und Vorverständnis in den Sozialwissenschaften
auf zwei Ebenen besteht.

D.R.: Sie haben zuvor von der gesellschaftlichen
Verantwortung einer kritischen Sozialwissenschaft
gesprochen. Mit welcher Art von Information, der
Suche nach welcher Art von Wissen, könnte dieser
Verantwortung, Ihrer Meinung nach, entsprochen

143



werden? Wären hier Erklärungen und Vorhersagen
auf der Basis allgemeiner Regelmäßigkeiten
notwendig (und wenn, Regelmäßigkeiten im Bereich
von empirischen Phänomenen, von verursachenden
Prozessen oder der abstrakten Logik einer Entwicklung),

und/oder brauchte es die Darlegung von
Alternativen für bestehende Sichtweisen, Ziele und
Strategien (auf der Basis der Beschreibung spezifischer

räumlich, zeitlich, kulturell unterschiedlicher
Lebensformen und der kreativen Findung neuer
Möglichkeiten) und/oder

A.G.: Das möchte ich mit einem Verweis auf zwei
Arten von Regelmäßigkeiten oder Generalisierungen

beantworten, die Sozialwissenschaften suchen.
Einerseits gibt es Generalisierungen, die auf der
Kenntnis der Konventionen beruhen. Solche
Regelmäßigkeiten unterscheiden sich wesentlich von
jenen der Naturwissenschaften, denn sie werden von
Handelnden in Anbetracht eines Wissens über ihr
Tun hervorgebracht. Winch erläutert das am
Beispiel vom Anhalten bei Verkehrsampeln. Was wie
eine naturgesetzliche Regelmäßigkeit aussehen

mag, kommt zustande, weil Fahrer die Konventionen

des Verhaltens im Straßenverkehr kennen und
die Gründe akzeptieren, warum sie ihnen folgen
sollten. Die an'dere Art der Generalisierungen ist
nicht so verschieden von der traditionellen,
naturalistischen Auffassung. Sie beruhen im wesentlichen
auf unintendierten Konsequenzen und führen über
Feedbackmechanismen zu Regelmäßigkeiten, die
nicht aus konventionsgeleitetem Handeln entstehen.

Ein Beispiel dafür-ich habe es in verschiedenen

Texten erwähnt - ist die Spirale der
Verarmung, ein Feedbackprozeß, der von niemandem
intendiert wird, obwohl er von intentionalem Handeln

abhängt. Aber was auf den ersten Blick wie
eine naturwissenschaftliche Generalisierung
aussieht, unterscheidet sich doch grundsätzlich von ihr,
denn Regelmäßigkeiten vom zweiten Typ können
mit Hilfe der Regelmäßigkeiten des ersten Typs
verändert werden. Genau darauf beruht die Möglichkeit

einer kritischen Sozialwissenschaft zu
veränderndem Einzugreifen, denn Wissen über soziale
Prozesse bestimmt das Handeln der Menschen und
damit die Art der Regelmäßigkeiten, die sich daraus
ergibt. Ist also z.B. Wissen über die Spirale der
Armut gewonnen, so besteht die Möglichkeit, uninten-
dierte Konsequenzen in konventionsgeleitetes und
bewußtes soziales Handeln überzuführen und die
Bedingungen zu ändern, die zur Reproduktion der
Spirale der Armut beitragen.

D.R.: In der Geographie hat es in letzter Zeit
erneute Diskussionen um den Nutzen von Generalisierung,

von sehr allgemeinen Beschreibungen und
Erklärungen gegeben17. Dabei wurde auch Ihre
Strukturierungstheorie als Beispiel für jene «grand
theories» kritisiert...

A.G: Im Falle der Strukturierungstheorie, oder
von Gesellschaftstheorien allgemein, muß es nach
meiner Meinung «grand theory» geben. Man muß
versuchen festzulegen, was man unter Handelnden
versteht, wie man sich soziale Institutionen
vorstellt, wie soziale Organisation und Kultur in Raum
und Zeit strukturiert sind-das sind auch «grand
concerns». Mit diesen allgemeinen Konzepten kann
man dann jene beschränkten Generalisierungen
vornehmen, die über historische Perioden möglich
sind, und die sind sehr beschränkt. Man kann z.B.
«Geschichte» nicht beschreiben, ohne zu bemerken,

daß sich das, was darunter verstanden wird, je
nach dem Bewußtsein der Menschen über
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft und die
gesellschaftlichen Verhältnisse, die diese verbinden,
verändern. So haben allgemeine Theorien der menschlichen

Geschichte, wie der historische Materialismus

und viele andere, für mich keine Berechtigung.

D.R.: Wohl aber begrenzte Generalisierungen über
soziale Konventionen einerseits, andererseits über
die Konsequenzen von Handlungen

A.G:. die beiden Typen sozialwissenschaftlicher
Generalisierung, die ich erwähnt habe. Auf der
anderen Seite kann man die Bedeutung von
Generalisierungen in den Sozialwissenschaften leicht
überschätzen. Eine mindestens ebenso wichtige Art von
Wissen, die Sozialwissenschaftler bereitstellen sollten,

ist die Formierung neuer Konzepte oder
Sichtweisen. Sie eröffnen alternative Handlungsmöglichkeiten

in der Gesellschaft, denn jene, die z.B.
gelernt haben, die Bildung der sozialen Welt auf
andere Weise zu sehen, verändern die Gesellschaft
auch in anderer Weise. Die sozialen Bewegungen
der letzten Zeit zeigen das deutlich. Konzepte wie
«Patriarchat» und eine allgemeine Aufmerksamkeit
für Gender-Fragen18 sind hauptsächlich durch den
Feminismus eingeführt worden und veranlassen
nicht nur die unmittelbar gesellschaftlich Handelnden,

sondern auch die «Gesellschaft» thematisierenden

Soziologen und Geographen zu einer anderen

Sicht und zu anderem Vorgehen.

D.R.: Sehen Sie bei dieser zweiten Art von Wissen,
der Eröffnung neuer Sichtweisen, eine Verbindung
zwischen der traditionellen Aufgabe der Kunst und
jener einer kritischen Sozialwissenschaft?

A.G: Ich würde Kunst nicht en bloc durch die
Intention charakterisieren, Menschen neue Sichtweisen

zu eröffnen. Immerhin war Kunst bis zur
Moderne hauptsächlich darstellend, und sie mag auch
tiefere Intentionen haben als diese. Ähnlichkeiten
gibt es insofern, als sowohl die moderne Kunst wie
auch die Sozialwissenschaften mit dem Projekt der
Moderne verbunden sind, mit der Idee der dauernden

Revision der Lebensform auf der Basis erwei-

144



terten Wissens. Beide erforschen Möglichkeiten der
Betrachtung der Welt, die noch nicht wahrgenommen

worden sind. Aber das gilt nur für bestimmte
Bereiche, auch der modernen Kunst.

D.R.: Ich möchte noch einmal auf den Feminismus
zurückkommen: Welche Bedeutung hat die feministische

Gesellschaftstheorie für die gegenwärtigen
Sozialwissenschaften?

A.G: Grundlegende Bedeutung-aus drei Gründen:

Den ersten habe ich schon erwähnt, sie
konfrontiert die etablierten Betrachtungsweisen einer,
im wesentlichen von männlichem Handeln
dominierten Sozialwissenschaft mit neuen, für diese
Wissenschaft grundlegenden Konzepten. Zweitens wurden

durch feministische Gesellschaftstheorien, und
die Frauenbewegung allgemein, neue Themen auf
die Forschungsagenda gesetzt. Eine Geschichte der
Rolle der Frauen, oder die Beschreibung ihrer
gegenwärtigen Lebensumstände, liefert nicht nur
empirische, sondern auch theoretische Ergebnisse.
Ein dritter Grund für die große Bedeutung
feministischer Gesellschaftstheorie liegt in deren
Herausforderung an bestehende Gesellschaftstheorien, in
ihre theoretischen Erklärungen eine Gender-Di-
mension einzubeziehen. Meine Arbeiten haben
diese Dimension bisher nicht wirklich beachtet,
aber ich beschäftige mich jetzt damit. Eine Frage
z.B. ist, ob ich von sozial Handelnden sprechen
kann, ohne sie als Handelnde einer Gender-Posi-
tion zu spezifizieren, aber ich habe hier noch
keine definitiven Antworten.

D.R.: Ich möchte noch ein anderes Thema
anschneiden: Bei der Beschreibung Ihrer
Strukturierungstheorie sprechen Sie von der «dialektischen
Relation» zwischen Handlung und Struktur, von
sozialen Systemen als «strukturierte Totalitäten»,
oder von «Momenten», in denen die soziale Struktur

aktualisiert wird. Kann man sagen, die
Strukturierungstheorie beinhalte eine dialektische
Auffassung von «Gesellschaft»?

A.G: Nein, wenn man den Begriff der «Dialektik»
präzise verwendet und ihn mit einem philosophischen

Gedankensystem, wie jenem von Hegel oder
zu einem gewissen Grade auch von Marx (obwohl er
den Begriff der «Dialektik», soweit ich weiß, nicht
konsistent gebraucht hat) in Verbindung bringt. Ja,
wenn man ihn eher locker gebraucht. Ich glaube,
daß Widersprüche zu einem gewissen Grad die
treibende Kraft sozialer Veränderungen bilden, aber
sicher nicht die einzige. Und es gibt so etwas wie die
Verschmelzung von Gegenteilen Ich verwende
den Begriff der Dialektik manchmal, aber nicht
besonders gerne. Bei Marx hat man ab und zu den
Eindruck, er verwende ihn, um zu verdecken, was in
Wirklichkeit eine genauere Analyse verlangen
würde.

D.R.: Und eine Verwendung des Begriffes «Dialektik»

im präzisen Sinne? Ich verstehe nicht, wie die
Strukturierungstheorie nicht auf dialektischer Logik

beruhen sollte, wie sie dann aber ohne einen
Begriff von Totalität und ohne Anerkennung eines
übergeordneten Vernunftprinzipes - wenigstens
implizit - auskommen könnte-als Theorie, meine
ich. Könnten Sie Dialektik in ihrer Theorie rein als

Logik der Veränderung sehen, ohne Verbindung mit
einer bestimmten (z. B. Hegeischen) Interpretation
der abendländischen Geschichte oder einer (z.B.
Marxschen) Erklärung der Entwicklung des Kapitalismus?

A.G. .-Auch das nicht, denke ich, wenn es bedeutet,
daß eine Totalität in gewissem Sinn mit den Teilen
eines Systems verbunden ist. Ich glaube nicht,
daß ein soziales System sich so verhält. Es ist
einfacher, und zugleich komplizierter, als das. Sicher
verwendet man für eine bestimmte Handlung ein
Wissen über gesellschaftliche Konventionen und
Regeln, und die hat man weder selbst erfunden,
noch gelten sie allein subjektiv. Sie verbinden die
Akteure und regeln ihre Beziehungen in systematischer

Weise, aber sie sind kein Bestandteil einer
vagen Totalität. Ich weiß nicht genau, was damit
gemeint sein soll daß Teile des Gesellschaftlichen
vom Handelnden internalisiert wurden, in der Art,
wie Durkheim meinte aber das scheint keine
brauchbare Idee zu sein. Ich verwende den Begriff
der Totalität nicht oft, weil es so etwas wie die Totalität

nicht gibt. Es gibt verschiedene Ebenen der
Organisation sozialer Systeme in Raum und Zeit, und
«Gesellschaft» mit «Totalität» zu verbinden würde
einer einzelnen Systemebene falsche Priorität
geben. Wie ich Gesellschaft nicht als Gegenüberstellung

von Individuum und Sozialem beschreiben
würde, so möchte ich auch die Begriffe «Totalität»
und «Teile» nicht verwenden. Nicht, daß ich da
keine Beziehung sehe, aber ich spreche lieber von
Handelnden und Struktur und System, und
betrachte diese als in ziemlich komplexer Weise
miteinander verbunden.

D.R.: Eine konkretere Frage betrifft die Themen
Gewalt, Herrschaft und Kontrolle. Im Buch «Nation

State and Violence» haben Sie diese Themen
neuerlich aufgegriffen und dabei nicht nur das
sozialwissenschaftliche Konzept von «Macht»
differenziert, sondern auch versucht, die dualistische
Trennung zwischen voluntaristischen und strukturellen

Machtbegriffen aufzuheben.
Geographen, die sich auf Ihre Arbeiten berufen
haben, ergriffen bisher hauptsächlich die Kontex-
tualität Ihrer Strukturierungstheorie auf, weniger
aber die darin vorgezeichnete Möglichkeit der Analyse

räumlicher Dimension von Macht. Sehen Sie
insbesondere auf diesem Gebiet eine Chance zu-

145



gewinnbringender Zusammenarbeit mit Geographen,

insbesondere aus dem Bereich der Politischen

Geographie?

A.G.: Zunächst einmal sind Soziologen und
Geographen in bezug auf ein Interesse an «Macht» auf
sehr allgemeiner Ebene über den Begriff der
«räumlich-zeitlichen Ausdehnung (time-space distancia-
tion)» verbunden. Ich habe in verschiedenen
Büchern dargelegt, welche zentrale Rolle die Art und
Weise, in der verschiedene Gesellschaften Zeit und
Raum fassen, für ihre Ordnung spielt -was andererseits

wieder direkt ihre Machtsysteme impliziert.
Ich habe das z.B. an der Bedeutung der Schrift für
die Entwicklung traditioneller Gesellschaften zu
zeigen versucht. Die Schrift ist ein Mittel zur - oder
führt zur - Reorganisation des sozialen Zusammenlebens

über Zeit und Raum, aber sie ist auch ein
Mittel zur Entwicklung von Macht und gestattet
Gesellschaftsformen, die über Ackerbauen, Jagen und
Sammeln hinausgehen. Es gibt aber auch noch eine
spezifischere Verbindung zwischen Soziologen und

Geographen. Sie betrifft die Territorialität von Staaten.

In «Nation, State and Violence» habe ich
argumentiert, daß besonders Soziologen die Territorialität

nicht im Zusammenhang - in den vollen
Konsequenzen ihres Zusammenhanges - mit Staaten
betrachtet haben. Ich habe z.B. beschrieben, wie die
Territorialität traditioneller Staaten sich grundsätzlich

von jener der Nationalstaaten unterscheidet.
Das hängt mit der Art zusammen, in der ein Territorium

in Machtsysteme einbezogen wird. Hier gibt es

noch eine Menge lohnende Arbeit. Eine dritte
Verbindung könnte im Interesse für den Einfluß
militärischer Macht, militärischer Gewalt auf die
gesellschaftliche Entwicklung liegen. Diese Frage ist von
Sozialwissenschaftlern zwar aufgegriffen worden,
aber Geographen und Soziologen könnten hier
sicherlich fruchtbar zusammenarbeiten, denn
Kriegführung und militärische Macht beziehen auch geo-
politische Erwägungen mit ein. Dies ist eine
Fragestellung einer kritischen Sozialwissenschaft, die ich
besonders in der heutigen Zeit für sehr wichtig
halte.

Anmerkungen:

1 Ausgangspunkt für diesen Beitrag war ein Interview im
März 1988 in Cambridge.,Nachdem ich es gekürzt und übersetzt

hatte, wurde die endgültige Fassung von A. Giddens
überprüft. Ich möchte mich an dieser Stelle für seine Geduld
bedanken. Dank auch an Min. S. S. für die Gespräche und
an E. Ye für das Management.
2 Eine kurze Zusammenfassung der Strukturierungstheorie
gibt Giddens selbst im Buch: «A Contemporary Critique of
Historical Materialism» (26-29), und im ersten Kapitel von
«The Constitution of Society». Dort finden sich auch
Anwendungsbeispiele. Prägnante Zusammenfassungen von
Geographen sind z.B. Pred (1983, Storper (1985), Thrift (1983,
1985) und Gregory (in Vorbereitung, a. und b.).
3 D. Gregory (1984).
4 Times Literary Supplement
s z. B. D. Gregory (1982), A. Pred (1986), Dear and Moss
(1986).
6 z.B. in den britischen CURS- und Sussex-Forschungsprogrammen.

7 Als Beispiel für einige wenige Ausnahmen sei die Arbeit von
E. Binder (1988) genannt.
8 Siehe meine Frage zur Dialektik im folgenden Interview.
9 Mit raum-zeitlicher Materialität erfaßt Giddens eine Qualität
existentieller Gegebenheit, raum-zeitlichen Kontext bezeichnet

er als «locale», raum-zeitliche Distanz als «space-time
distanciation» (d.h. Prozeß räumlich-zeitlicher Ausdehnung),
die Begrenzung von Räumen (territorielle Verfügungsbeschränkung)

heißt in seiner Terminologie «regionalization».
m Dieser Vortrag mit dem Titel: «The role of space in the Con¬

stitution of society» ist in: Steiner, D. Jaeger, C. und Walther,
R, (in Vorbereitung) veröffentlicht.
11 Mit «Gesellschaft als rekursiver Prozeß» ist die laufende
Wechselwirkung («Strukturierung») zwischen Handlungen in
konkreten Umständen und einer ideellen Ordnung von
Regeln und Verfügungsgewalten gemeint.
12 Siehe z.B. die Zusammenfassung von K. Aerni (1986).
13 Siehe auch R. Naegelis Zusammenfassung der dortigen
Diskussion (Naegeli, in Vorbereitung).
14 Im Buch «Central Problems in Social Theory» (1977,

p. 165-97) hat sich Giddens mit dem Ideologiebegriff befaßt.
Er lehnt darin die traditionelle Bedeutung von «Ideologie» als
Gegenstück zu «Wissenschaft» ab und betrachtet sie eher
als mögliche Dimension jeder Form des Diskurses, als dessen

Herrschaftsdimension. Durch die Verdeckung und
Verdrängung von Widersprüchen sowie durch Verdinglichung
werden in ihr partikuläre Interessen gegen Gesamtinteressen

durchgesetzt.
15 K. Mannheim (1929): Ideologie und Utopie.
16 Siehe J. Habermas, 1976,1982.
17 Beispielsweise in der Diskussion des Aufsatzes von C.
Jäger (1987) am Schweizer Geographentag in Fribourg (siehe
Naegeli, 1987), oder in der englischen Debatte «Reconsider-
ing social theory» zwischen D. Harvey und R Saunders,
R Williams, und einer Reihe anderer Geographen (Society
and Space, Vol. 5/87, p. 367-434), oder - mit expliziertem
Bezug auf Giddens - in D. Harvey and A. Scott (in Vorbereitung)

und D. Gregory (i. V).
18 Ich verwende hier und in der Folge den englischen Begriff
«gender», um die im Deutschen nicht gebräuchliche
Unterscheidung zwischen biologischen Kategorien («sex») und so-
zialisationsbedingten Kategorien («gender») zu bewahren.

146



Literatur:

AERNI, K. (1986): Die Rolle der Geographie in der Gesellschaft.

(Einleitung zu den Referaten zum Schweizer
Geographentag 1986). In: Geographia Helvetica, 3,126-127.
BINDER, E. (i.V.): Auf der Spur des Neuen. Notizen zur Theorie

der Strukturierung von A. Giddens. In: AUFHAUSER, E.
und GIFFINGER, R. (Hrsg.): Perspektiven Regionalwissenschaftlicher

Forschung. Mitteilungen der Arbeitsgemeinschaft

für Methoden der Regionalforschung, Band 18, Wien.

BOESCH, M. (1986): Schweizer Geographie am Wendepunkt.

Überlegungen zu einer normativen Metatheorie. In:

Geographia Helvetica 3/86,147-154.
DEAR, M. and MOSS, A. (1986): Structuration theory in
urban analysis. In: Environment and Planning A, 18, p.
213-252.
GIDDENS, A. (1977): Central Problems in Social Theory.
Hutchinson, London.

GIDDENS, A. (1977): Studies in Social and Political Theory.
Hutchinson, London.

GIDDENS, A. (1981): A Contemporary Critique of Historical
Materialism. Vol. 1: Power, Property and the State.
Macmillan, London.

GIDDENS, A. (1981): The Class Structure ofAdvanced Societies.

Hutchinson, London.

GIDDENS, A. (1982): Profiles and Critiques in Social Theory.
Macmillan, London.

GIDDENS, A. (1984): The Constitution of Society. Polity,
Cambridge.

GIDDENS, A. (1984): Interpretative Soziologie. Campus,
Frankfurt. (Engl.: New Rules of Sociological Method, 1976).

GIDDENS, A. (1985): The Nation State and Violence (Vol. 2
of: A Contemporary Critique of Historical Materialism). Polity
Press, Cambridge.

GIDDENS, A. (1987): Social theory and modern sociology.
Polity, Cambridge.

GIDDENS, A. (in Vorbereitung): The role of space in the
Constitution of society. Vortrag an der ETH Zürich. In: STEINER,
D., JAEGER, C. und WALTER, R

GREGORY, D. (1982): Regional Transformation and Industrial
Revolution. Macmillan, London.

GREGORY, D. (1984): Space, time and politics in special
theory: an interview with Anthony Giddens. In: Society and
Space, 2,123-132.
GREGORY, D. (1987): Areal Differentiation and Post-Modern
Geography. In: Walford, R. (ed.): New Horizon in Geography.
Hutchinson, London.

GREGORY D. (i.V., a): Presences and absences: time-
space relations and structuration theory. In: HELD, D. and

THOMSON, J.: Critical Theory of the Industrial Societies.
Cambridge Univ. Press, Cambridge.

GREGORY D. (i. V., b): The geographical imagination: social
theory and human geography. Hutchinson, London.

GREGORY, D. (1986): On duality and dualism. The case of
structuration and time geography. In: Progress in Human
Geography. 2,184-205.
HABERMAS, J. (1976): Was heißt Universalpragmatik? In:

Apel, K. O. (Hrsg.): Sprachpragmatik und Philosophie,
174-272, Suhrkamp, Frankfurt.

HABERMAS, J. (1982): Vorbereitende Bemerkungen zu einer
Theorie der kommunikativen Kompetenz. In: Habermas, J.
und Luhmann, N.: Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie

- Was leistet die Systemforschung? 2. Aufl.,
101-141, Suhrkamp, Frankfurt.

HARVEY, D. and SCOTT, A. (i. V): The practice of human
geography. Theory and empirical specificity in the transition
from Fordism to Flexible Accumulation. In: W. Macmillan
(Ed.): Remodelling Geography. Basil Blackwell, Oxford.

JAEGER, C. (1987): Theorie und integrative Ansätze in der
Geographie. Bericht der Arbeitsgruppe «Theorie und integrative

Ansätze» zum Schweizer Geographentag in Fribourg
1987. Reproduziert in: STEINER, JAEGER und WALTHER,
3-14.
NAEGELI-OERTLE, R. (i.V.): Nachlese zur Theoriediskussion

am Geographentag in Fribourg, 1987. In: STEINER, D.,
JAEGER, C. und WALTHER, R

PRED, A. (1983): Structuration and place: on the becoming
a sense of place and structure of feeling. In: Journal of the
Thoery of Social Behaviour, Vol. 13,157-186.
PRED, A. (1986): Place, Practice and Structure. Polity,
Cambridge.

REICHERT, D. (1988): Der Pfad des Sisyphos. ZurZirkularität
in den Grundlagen humangeographischer Forschung.
Dissertation am Geographischen Institut der Universität Wien.

STEINER, D., JAEGER, C. und WALTHER, R (i. V): Jenseits
der mechanistischen Kosmologie. - Neue Horizonte für die
Geographie. Berichte und Skripten Nr. 36, Geographisches
Institut der ETH Zürich.

STORPER, M. (1985): The spatial and temporal Constitution
of social action: A critical reading of Giddens. In: Society and
Space, 3, 407-424.
THRIFT, N. (1983): On the determination of social action in

space and time. In: Society and Space, Vol. 1 (1983), 23-57.

THRIFT, N. (1985): Bear and Mouse or bear and tree?
Anthony Gidden's reconstitution of social theory. In: Sociology,
Vol. 19, 609-623.
WERLEN, B. (1987): Gesellschaft, Handlung, Raum: Grundlagen

handlungstheoretischer Sozialgeographie. Steiner,
Stuttgart.

147


	Möglichkeiten und Aufgaben einer kritischen Sozialwissenschaft : ein Interview mit Anthony Giddens

