
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 43 (1988)

Heft: 3

Artikel: Humanökologie : Hinweise zu einem Problemfeld

Autor: Jaeger, Carlo / Steiner, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1988 - Nr. 3 Carlo Jaeger, Dieter Steiner

Humanökologie: Hinweise zu einem Problemfeld1

1. Kurze Geschichte eines Namens

Umweltprobleme nehmen in modernen
Gesellschaften einen besonders beängstigenden Charakter

an, weil sie oft als Folgeprobleme eben des
technischen Fortschritts auftreten, mit dem die neuzeitliche

Menschheit ihre Probleme zu lösen versucht.
Wenn nun als Reaktion auf Umweltprobleme das
Thema Ökologie nicht nur in einer breiteren
Öffentlichkeit, sondern auch innerhalb der wissenschaftlichen

Institutionen gesteigerte Beachtung findet, so
stellt sich die Frage, wie eine naturwissenschaftlich
verstandene Ökologie durch Forschungen ergänzt
werden kann, welche nicht nur die - zweifellos
äußerst wichtigen - Fragen des technischen
Umweltschutzes verfolgen, sondern auch die Rolle der
Menschen bei der Entwicklung und allfälligen
Lösung von Umweltproblemen explizit untersuchen.
Das ist das Anliegen der Humanökologie.
Den besten Überblick über deren bisherige
Geschichte vermittelt die von young (1983) herausgegebene

Aufsatzsammlung. Nach dem Ersten Weltkrieg

hielt in Chicago R. e. park- einer der
bedeutendsten Soziologen seiner Zeit - die ersten
Vorlesungen über Humanökologie. Im Vordergrund
stand dabei der Versuch, Ideen aus der biologischen
Ökologie für die Untersuchung von Fragen der
Stadtentwicklung fruchtbar zu machen. (Ein
Beispiel: Gibt es in einer Stadt so etwas wie ökologische

Nischen für ethnische Minderheiten?) Der
Begriff Humanökologie bot somit einen Berührungspunkt

zwischen soziologischer und geographischer
Forschung an. In einem historischen Präsidialvortrag

der Association of American Geographers
schlug h. h. barrows vor, Geographie als
Humanökologie zu begreifen. Während allerdings park mit

1 Der vorliegende Beitrag vermittelt in komprimierter Form
Hinweise auf Grundprobleme der Humanökologie und
ergänzt sie durch Vorschläge zu weiterführender Lektüre. Der
Beitrag beruht auf dem zweisemestrigen Kurs «Humanökologie»,

der- in Kombination mit Veranstaltungen zu quantitativen

Methoden und Systemtheorie - am Geographischen
Institut der ETH angeboten wird. Zur Entwicklung der
humanökologischen Diskussion in der Schweiz sei besonders

auf die Argumente von Raffestin (1980) sowie auf die
Erfahrungen im Rahmen des schweizerischen MAB-Pro-
gramms hingewiesen (vgl. Messerli, 1985).

der geographischen Literatur vertraut war, entwik-
kelte barrows seine Ideen unabhängig von soziologischen

Diskussionen aus dem Versuch, die Vielfalt
geographischer Forschungen durch das übergreifende

Problem der Mensch-Umwelt-Beziehung zu
einer Einheit zu integrieren.
barrows fand nur beschränkte Resonanz, und mit
dem Ende der soziologischen Chicago-Schule
verschwand der Begriff Humanökologie weitgehend
aus der akademischen Debatte. Allerdings entwik-
kelte sich in der Ethnologie eine verwandte
Forschungsrichtung unter dem Stichwort Kulturökologie

(einen guten Überblick dazu vermittelt bar-
gatzky. 1986). Das Forschungsinteresse richtete
sich dabei vorwiegend auf die Frage, wie sich
verschiedene Kulturen sogenannter Naturvölker mit
ihrer jeweiligen natürlichen Umwelt auseinandersetzen.

Die entsprechende Frage im Hinblick auf
die Entwicklung sogenannter Hochkulturen hat
bekanntlich Geographen immer wieder fasziniert.
Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde dann in der
Geographie das Konzept Humanökologie in vereinzelten

Beiträgen wieder aufgegriffen, unter anderem

als Versuch, eine Gegenposition zur quantitativen
Revolution in der Geographie zu markieren

(eyre und Jones. 1966).
Die Diskussion erhielt eine neue Dynamik durch
die Verbindung ökologischer Untersuchungen mit
systemtheoretischen Ansätzen, die sich im Konzept
des Ökosystems niederschlug. Humanökologie und
quantitative Geographie kamen sich dadurch plötzlich

nahe, bis hin zu Versuchen, humanökologische
Fragestellungen in technokratischen Planungskonzeptionen

zu vereinnahmen. Als in den sechziger
Jahren dann in verschiedenen akademischen
Disziplinen sowie in einer breiteren Öffentlichkeit eine
eigentliche ökologische Bewußtwerdung einsetzte,
wurde die Humanökologie vor allem in Skandinavien

und den USA als interdisziplinäres Projekt
erneuert. In Skandinavien spielten dabei die
Territorialitätsforschung und die «Time-Geography» eine
wichtige Rolle, in den USA Formen von «environmental

concern» in den verschiedensten Disziplinen.

Carlo Jaeger, Dr., Dieter Steiner, Prof., Geographisches Institut

der ETH, Winterthurerstrasse 190, 8057 Zürich

133



Es wurde eine akademische Infrastruktur gebildet
mit humanökologischen Instituten an verschiedenen

Hochschulen, mit Fachzeitschriften wie «Human

Ecology» und mit wissenschaftlichen Vereinigungen

wie der Society of Human Ecology. steiner
und wisner (1986), sowie borden (1986) geben
einen guten Überblick über aktuelle Diskussionen in
diesem Rahmen.

2. Naturvölker und Hochkulturen

Jeder Versuch, die Ursprünge der heutigen
Umweltprobleme zu begreifen, muß sich mit einem historisch

weit zurückliegenden, aber für die weitere
Entwicklung grundlegenden Faktum auseinandersetzen,

nämlich mit der Zäsur, welche in der
Geschichte der Menschheit durch den Übergang von
den Lebensformen sogenannter Naturvölker zu
jenen sogenannter Hochkulturen markiert wird. Wie
hambloch (1983) hervorhebt, ist der geographisch
entscheidende Aspekt dabei der Übergang zur
Seßhaftigkeit und damit auch die Entstehung des Stadt-
Land-Gegensatzes. Diese Zäsur fand im Nahen
Osten einige Jahrtausende vor Christus statt.
Interessanterweise läßt sich zeigen, daß eine analoge Zäsur

etwas später, aber durchaus unabhängig, auch in
Mittelamerika stattgefunden hat. Ob ein weiterer
unabhängiger Einschnitt in Afrika stattfand,
scheint gegenwärtig nicht entscheidbar, hingegen ist
davon auszugehen, daß in Südostasien ebenfalls
mehrere Jahrtausende vor Christus und wiederum
unabhängig von den anderen Fällen eine vergleichbare

Entwicklung stattfand.
Unter humanökologischen Gesichtspunkten stellt
sich die Frage, ob mit jenem Übergang im Ökosystem

Mensch-Erde eine fatale Entwicklung
einsetzte, deren bisheriges Endergebnis die heutigen
Umweltprobleme sind (diese These wird etwa von
bateson. 1981, entwickelt). Idyllische Vorstellungen

von Indianergemeinschaften, welche ein Leben
in Einklang mit der Natur führten, halten
allerdings, wie bargatzky (1986) hervorhebt, einer
ernsthaften Prüfung nicht stand. Einmal ist die Vielfalt

der Lebensformen, welche vor der erwähnten
Zäsur entstanden sind, so enorm, daß sie jeder
schematisierenden Darstellung spottet: Es ist zu bedenken,

daß es sich um den längsten Abschnitt in der
bisherigen Menschheitsgeschichte handelt. Sodann
ist kaum zu bezweifeln, daß aggressive Verhaltensweisen

zwischen Menschen (bis hin zum rituellen
Mord) schon lange vor der Entstehung von
Hochkulturen vorkamen. Schließlich deuten Knochenfunde

auf eigentliche Schlächtereien von Mammuts
durch Menschen schon in der Steinzeit hin; darüber
hinaus ist, wie budyko (1986) ausführt, nicht
auszuschließen, daß das Aussterben der Mammuts ein an-
thropogener Vorgang war.

Dennoch ist davon auszugehen, daß die Existenz
von Menschen vor der Entwicklung der Seßhaftigkeit

ökologisch nur geringfügige Auswirkungen
hatte. Zwar vermittelte ihnen ihre Intelligenz einen
Jagdvorteil gegenüber großen Tieren, die sonst
kaum Feinde zu fürchten hatten. Davon abgesehen
wurde aber die Fauna und Flora durch die Aktivitäten

von Jägern und Sammlerinnen kaum ernsthaft
beeinträchtigt. So blieben etwa die Wirkungen des

von Menschen angefachten Feuers gering, auch
wurde die menschliche Gesundheit kaum durch
Seuchen oder einseitige Ernährung beeinträchtigt.
Hunger und materielle Not waren viel stärker als in
späteren Hochkulturen (bzw. in der heutigen Welt)
auf Ausnahmesituationen beschränkt. Auch die
biologisch durchaus sonderbare Verhaltensweise von
Menschen, Artgenossen zu töten, wurde erst mit
der Entstehung des Krieges im Rahmen staatenbildender

Hochkulturen zu einer weit verbreiteten
Praxis. Das Leben der Menschen vor jener Zäsur
war nicht primär durch Not oder Krieg gekennzeichnet,

vielmehr waren die Aktivitäten, welche das
materielle Überleben gewährleisteten, in vielfältige
kulturelle Zusammenhänge eingebettet. Vielleicht
das allgemeinste Merkmal dieser Zusammenhänge
war die Gestaltung von Verwandtschaftsbeziehungen.

Hierher gehören z. B. vielfältige Regeln, wer
wen heiraten kann oder nicht, aber auch, wie eine
umfassendere Verwandtschaft zwischen Menschen
und anderen Lebewesen darzustellen ist. Insofern
bleibt es eine ernst zu nehmende Vermutung, daß
die lange dauernde archaische Phase, mit der die
kulturelle Evolution der Menschheit begann,
tatsächlich durch eine keineswegs problemlose, aber
vor dem Hintergrund späterer Erfahrungen durchaus

bemerkenswerte Harmonie gekennzeichnet
war.
Einen wissenschaftlich anspruchsvollen Versuch,
diese Vermutung zu präzisieren, stellt der marxistische

Begriff der Entfremdung dar (für eine sorgfältige

Darstellung dieser Konzeption vgl. ollman.
1976). Die Lebensformen der heutigen Gesellschaft
sind danach durch eine Entfremdung charakterisiert,

welche die Menschen voneinander, von ihrer
Umwelt und sogar von ihren Tätigkeiten trennt. In
der archaischen Phase der Menschheitsgeschichte
bestand diese Entfremdung nicht, allerdings waren
die gesellschaftlichen Fähigkeiten der Menschen
damals erst ganz minimal entwickelt. Die Frage ist
dann, ob die Entfremdung unter den Bedingungen
der weltweiten Kommunikation und Kooperation,
die sich mittlerweile zwischen Menschen entwickelt
hat, wieder zurückgenommen werden kann.
Eine verwandte Argumentation rückt den Begriff
des Patriarchats - in erster Näherung wollen wir
darunter Verhältnisse männlicher Vorherrschaft verstehen

- ins Zentrum der Aufmerksamkeit. Es ist nicht
zu bezweifeln, daß patriarchalische Verhältnisse der
Gegenwart bis an die Anfänge der Hochkulturen zu-

134



rückverfolgt werden können. Hingegen waren solche

Verhältnisse vor der Zäsur, die uns hier beschäftigt,

entweder gar nicht vorhanden oder zumindest
sehr viel weniger ausgeprägt. Vor diesem Hintergrund

bezeichnet die Frage nach Zusammenhängen
zwischen patriarchalischen Verhältnissen und
Umweltzerstörung zweifellos ein wichtiges Forschungsprogramm.

Daß diese Zusammenhänge auf eine
einfache Relation von Ursache und Wirkung reduziert

werden könnten, ist dabei kaum anzunehmen
(für eine Erörterung der methodischen Probleme,
welche sich mit der Untersuchung patriarchalischer
Verhältnisse verbinden, vgl. harding. 1987).

Man mag sich fragen, inwiefern Konzepte wie
Entfremdung oder Patriarchat mehr ausdrücken als
eine subjektive Wertung. Dabei ist zu bedenken,
daß die Unterscheidung zwischen einer Krebswucherung

und einem gewöhnlichen Wachstumsprozeß
nicht primär Präferenzen oder Werturteile

ausdrückt, sondern ebenso sachlich begründet ist wie
die Unterscheidung zwischen Äpfeln und Birnen.
Nachdem wir aber skizziert haben, inwiefern der
Übergang zur Seßhaftigkeit mit Entwicklungen
verbunden war, die wohl die meisten Menschen als
unerfreulich betrachten würden, sollte nicht übersehen

werden, daß mit jenem Übergang auch ganz
andere Entwicklungen verbunden waren. Dazu gehören

etwa die Domestikation mancher Pflanzen und
Tiere, die Entwicklung der Töpferei und der
Metallbearbeitung und manch anderes mehr.
Besonders wichtig für die ökologischen Probleme
der Gegenwart ist der Prozeß, der in den
Sozialwissenschaften als Ausdifferenzierung einer politischen

Öffentlichkeit diskutiert wird. Hochkulturen
sind charakterisiert durch eine Polarität von öffentlichem

und privatem Bereich. Diese Polarität
bestimmt insbesondere die für Hochkulturen
charakteristische Siedlungsform der Stadt (dazu und allgemein

zum Zusammenhang von Territorialität und
kultureller Evolution vgl. dürrenberger. 1988).
Interessanterweise setzten sich wichtige Aspekte
archaischer Lebensformen, insbesondere Regeln im
Bereich der Verwandtschaftsverhältnisse, im privaten

Bereich der späteren Hochkulturen fort. Daneben

entstand nun aber ein eigenständiger öffentlicher

Bereich, in dem Entscheide von großer
Tragweite für die jeweiligen Gemeinschaften und auch
für deren natürliche Umwelt gefällt wurden. Die
Entwicklung politischer Öffentlichkeit war verbunden

mit der Entstehung staatlicher Macht. Der
Gegensatz zwischen den demokratischen Institutionen
der griechischen Polis und der damaligen
persischen Despotie zeigt, daß dabei sehr verschiedene
Formen möglich waren.

3. Politik und Ökonomie

Die Polarität von Öffentlichkeit und Privatheit
prägt viele Diskussionen über Probleme zeitgenössischer

Gesellschaften. Diese Gesellschaften sind
jedoch nicht mehr durch jene Polarität gekennzeichnet.

Vielmehr wurde am Ende des Mittelalters in
Europa ein dritter Bereich sozialer Realität
ausdifferenziert: der Bereich des Berufslebens. Privatleben

und Politik sind seitdem in vieler Hinsicht
geprägt durch das ökonomische Subsystem, dessen

Entstehung eine zweite große Zäsur in der
Geschichte der Menschheit markiert (vgl. dazu wieder
hambloch. 1983; in der soziologischen Literatur
wurde versucht, diese Zäsur mit dem Begriff der
Modernisierung zu erfassen). Dabei sollte Ökonomie

nicht mit der Beschaffung menschlicher
Lebensmittel und auch nicht mit materieller Produktion

verwechselt werden: Diese Aufgaben machen
nur einen geringen Teil der heutigen Weltwirtschaft
aus.
Im Unterschied zur ersten Zäsur fand die zweite nur
einmal statt, ihre Wirkungen verbreiteten sich
innert weniger Generationen über den ganzen Planeten.

Es ist offensichtlich, daß nur noch äußerst
wenige Menschen in Verhältnissen leben, die den
Lebensformen vor der ersten Zäsur nahe sind - die
letzten Stammesgesellschaften sind vom Untergang
bedroht. Hingegen bestimmt der Zusammenprall
zwischen der modernen Weltwirtschaft und Nationen,

in denen die Politik kaum Spielraum für einen
autonomen wirtschaftlichen Bereich läßt, das
Leben der meisten heute lebenden Menschen. Diese
Problematik ist der Dritten Welt und der Zweiten
Welt gemeinsam.

Es ist offenkundig, daß im Gefolge dieser zweiten
Zäsur die Umweltprobleme in beängstigendem Ausmaß

verschärft wurden. Insbesondere haben sie
eine planetarische Dimension angenommen, welche

in klassischen Hochkulturen nicht gegeben war.
Zugleich ist es durchaus unwahrscheinlich, daß die
Eigendynamik eines ökonomischen Subsystems,
welches die gesellschaftliche Entwicklung im
Weltmaßstab entscheidend prägt, noch mit politischen
Mitteln gesteuert werden kann (zu den teilweise
recht engen Grenzen politischer Einflußmöglichkeit

angesichts ökologischer Probleme vgl.
luhmann. 1986). Jedenfalls dürfte eine Humanökologie,

die sich nicht sorgfältig mit wirtschaftlichen
Fragen auseinandersetzt, kaum auf der Höhe der
gegenwärtigen Probleme sein.

Dabei ist es entscheidend, die wirtschaftlichen
Aspekte ökologischer Probleme in ihrem kulturellen

und historischen Zusammenhang zu sehen.
Einen guten Einstieg in diese Thematik vermitteln
meyer-abich und schefold (1986). In ihrer
Argumentation spielt die Existenz sogenannter
Wirtschaftsstile eine wichtige Rolle. Damit ist dieTatsa-

135



che angesprochen, daß ökonomische Institutionen
in verschiedenen historischen und geographischen
Kontexten erfahrungsgemäß sehr verschieden
ausgestaltet werden. Diese Unterschiede werden durch
grobe Unterscheidungen wie die von Markt und
Plan nicht erfaßt. Vielmehr gibt es z. B. große
Unterschiede zwischen verschiedenen Märkten. Es
genügt darauf hinzuweisen, daß der Markt für
Personenwagen auf fallende Nachfrage kaum mit
Preissenkungen, sondern vielmehr mit Produktionskürzungen

reagiert, während etwa Devisenmärkte völlig

andere Verhältnisse mit sich bringen (eine gute
Einführung in solche Zusammenhänge vermittelt
morishima. 1984).
In der geographischen Literatur ist in den vergangen

Jahren unter dem Namen Fordismus der
Wirtschaftsstil näher untersucht worden, der im Sinne
des «American way of life» die Weltwirtschaft des
20. Jahrhunderts stark geprägt hat (vgl. etwa die
Beiträge von lipietz. perrons u. a. in Scott und
storper. 1986, sowie jaeger. bieri. dürrenber-
GER, 1987a). Für humanökologische Untersuchungen

ist das insofern bedeutsam, als die Formen von
Massenkonsum und -produktion, welche im Fordismus

entwickelt wurden, Umweltprobleme planetarischen

Ausmaßes mit sich bringen. Vor diesem
Hintergrund stellt sich dann die Frage nach möglichen
Alternativen zum Fordismus, piore und sabel
(1984) haben in einem interessanten Beitrag
versucht, geschichtliche Ansätze für einen anderen
Wirtschaftsstil, den sie als flexible Spezialisierung
bezeichnen, auf die Möglichkeiten der neuen
Informationstechniken zu beziehen. Es ist eine wichtige
Forschungsfrage, ob ein Strukturwandel in diese
Richtung gegenüber dem fordistischen Wirtschaftsstil

Chancen einer ökologischen Entlastung bietet
und wie solche Chancen allenfalls realisiert werden
könnten.
Die Schwierigkeit bei einer humanökologischen
Untersuchung wirtschaftlicher Zusammenhänge
liegt darin, daß die ökologischen Probleme der
Gegenwart, wie wir gesehen haben, vor dem Hintergrund

äußerst langfristiger Entwicklungen untersucht

werden müssen, zugleich aber kurzfristig
wirksame Lösungsansätze benötigt werden. Diese
Situation ist mit statischen Modellen nicht zu bewältigen,

vielmehr verlangt sie die sorgfältige
Auseinandersetzung mit zeitlichen Abläufen, die in
wesentlichen Belangen sowohl unprognostizierbar als
auch irreversibel sind (perrings. 1987, hat diese
Auseinandersetzung im Rahmen umweltökonomischer

Modelle vorangetrieben).

4. Evolutionäre Perspektiven

Die Schwierigkeit, mit der wir es hier zu tun haben,
hat pepper (1984) im Hinblick auf die Verwendung
systemtheoretischer Konzepte in der Humanökologie

beschrieben. Es gibt eine mechanistische
Verwendung solcher Konzepte, die versucht,
humanökologische Systeme in Analogie zu den Systemen
der klassischen Mechanik zu beschreiben (das
schönste Beispiel eines solchen Vorgehens gibt
natürlich die Geschichte der geographischen
Gravitationsmodelle). Diese Variante von Systemtheorie

(und in neun von zehn Fällen wird auf sie

zurückgegriffen) steht in der Tradition eines
Weltbilds, in dem die wissenschaftliche Erklärung eines
Phänomens darauf hinausläuft, es auf die gesetz-
mässige (und im Idealfall durch quantitative
Messungen beschreibbare) Wechselwirkung atomisti-
scher Elemente zu reduzieren.
Dieses Weltbild entstand am Anfang der Neuzeit -
also im Zuge der zweiten Zäsur, die wir oben
besprochen haben - im Zusammenhang mit der
Entwicklung der klassischen Mechanik. Im
Paradigmenwechsel von Aristoteles zu Newton (kühn.
1976) wurde die Mechanik zum Ideal menschlichen
Wissens. Wie freudenthal (1982) schön herausarbeitet,

entwickelte sich dabei eine tiefgreifende
Analogie zwischen dem Konzept physikalischer
Atome und demjenigen menschlicher Individuen.
Das Weltbild, welches dabei entstand, nennen wir
in Anlehnung an whitehead (1978, vgl. dazu rust.
1987) die mechanistische Kosmologie. Inzwischen
hat sich die Physik weit von dieser Kosmologie
entfernt, was auch von manchen Autoren bewußt
thematisiert wird (z. B. nicolis und prigogine. 1987).
Die Vorstellung von irreversiblen und nicht
prognostizierbaren Entwicklungen ist ebenso selbstverständlich

geworden wie die Vorstellung von letzten
atomistischen Elementen der Realität an Plausibili-
tät verloren hat. Dem entsprechen Versuche einer
nichtmechanistischen Verwendung systemtheoretischer

Konzepte. Dabei wird die Welt nicht in Analogie

zu einem Uhrwerk betrachtet, sondern eher im
Sinne einer «großen Evolution» (elias. 1985), in
deren Verlauf Atome und Galaxien entstehen, ebenso
Moleküle, Organismen verschiedenster Arten und
schließlich die Menschheit, die in der Lage scheint,
vieles davon wieder zu zerstören.
Es ist mit anderen Worten in unserer Kultur ein kos-
mologischer Umbruch in Gang, der für die künftige
Rolle derWissenschaft beträchtliche Bedeutung
haben dürfte. Im Rahmen der mechanistischen
Kosmologie wurde die Welt im Prinzip als eine gigantische

Maschine gesehen, die in Grundbausteine zerlegt

werden kann. Wenn das gesetzmäßige Verhalten

dieser Elemente bekannt ist, sind die Systeme,
mit denen wir zu tun haben, kontrollier- und
prognostizierbar. Der Mensch steht somit der Welt als

Manipulator gegenüber. Demgegenüber deutet sich

136



in neueren kosmologischen Entwürfen eine
Haltung an, die die Welt als einen kreativen Prozeß
auffaßt, der in wesentlichen Teilen unberechenbar und
unvorhersehbar ist. Die Zukunft ist offen und
unbestimmt. Der Mensch hat an dieser Offenheit teil,
damit aber übernimmt er auch Verantwortung und ist
aufgefordert, sich am kreativen Prozeß zu beteiligen.

Er steht in einem partizipativen Verhältnis zur
Welt. Zur Bedeutung dieses kosmologischen
Umbruchs für die Geographie sei auf steiner. jaeger
und walther (1988) verwiesen.
Offensichtlich ist der erwähnte kosmologische
Umbruch nicht nur Entwicklungen im Bereich der Physik

zu verdanken, sondern ganz wesentlich auch der
evolutionären Denkweise, die durch die moderne
Biologie entwickelt wurde. In diesem Sinne wird
eine Humanökologie, die nicht in mechanistische
Konzeptionen zurückfallen will, wesentliche
Anregungen der Biologie aufgreifen. Die naturwissenschaftliche

Ökologie ist bekanntlich ein Spezialgebiet

der Biologie; insoweit als die Evolutionstheorie
einen umfassenden Kausalzusammenhang
beschreibt, in den alle Lebewesen einbezogen sind,
bildet diese Theorie auch einen angemessenen Rahmen

ökologischer Untersuchungen.
Menschen sind auch Lebewesen. Dennoch kann
Humanökologie nicht als Spezialgebiet der Biologie
entwickelt werden. Dies würde voraussetzen, daß
die psychischen und sozialen Aspekte der menschlichen

Existenz durch biologische Zusammenhänge
abschließend erklärt worden wären (der Versuch,
ein solches Ziel anzustreben, bildet bekanntlich ein
Forschungsprogramm, das unter dem Namen Sozio-
biologie einige Anhänger gefunden hat).
Demgegenüber scheint die Auffassung angemessener,
wonach im Zuge der «großen Evolution» immer wieder

neue Realitäten entstehen, welche kausal auf
frühere Realitäten zurückwirken. Der Hirnforscher
sperry (1985) hat in diesem Zusammenhang den
Ausdruck «emergente Kausalität» (der von
verschiedenen Autoren aufgegriffen wurde) eingeführt,

um die Tatsache zu beschreiben, daß
Menschen durch bewußtes Handeln organische und
physische Sachverhalte - aus denen diese Menschen im
Zuge der Evolution hervorgegangen sind -
umgestalten können. Das menschliche Handlungsvermögen

stellt nach dieser Auffassung einen Realitätsbereich

dar, der nicht einfach mit biologischen Begriffen

untersucht werden kann.

Allerdings geht sperry davon aus, daß Bewußtsein
eine emergente Eigenschaft eines hochentwickelten
Gehirns ist. Das ist jedoch keineswegs zwingend.
Vielmehr wäre zumindest die Möglichkeit ins Auge
zu fassen, daß das menschliche Bewußtsein der
Mitmenschlichkeit entspringt, daß es sozusagen eine
emergente Eigenschaft von sozialen Netzen
darstellt, welche Organismen mit hochentwickelten
Gehirnen miteinander bilden (vgl. dazu coulter.

1987). Humanökologie hat es jedenfalls mit einem
Realitätsbereich zu tun, in dem die Fähigkeit zu
bewußtem Handeln (Agency) und die Existenz sozialer

Zusammenhänge (Structure) in einer Art und
Weise aufeinander bezogen werden müssen, die
nicht einfach der biologischen Ökologie entlehnt
werden kann.
In dieser Situation ist die Rede von einer «allgemeinen

Ökologie» verständlich, die einen Diskurs
anstrebt, in den schlichtweg alle wissenschaftlichen
Disziplinen einbezogen wären. Eine solche
allgemeine Ökologie (deren Institutionalisierung etwa
von der «Arbeitsgemeinschaft zur Förderung der
Allgemeinen Ökologie» an der Universität Bern
angestrebt wird) wäre nichts anderes als eine neue
Kosmologie, welche die mechanistische beerben
würde. Sie würde den gemeinsamen Rahmen
darstellen, in den z. B. die biologische Evolutionstheorie

oder die Quantenmechanik eingebettet wären.
Sie wäre jedoch kein Ersatz für allgemeine Theorien,

welche ein Verständnis spezifischer Realitätsbereiche

ermöglichen. In diesem Sinne wäre sie
auch kein Ersatz für eine Humanökologie, welche
das Zusammenspiel von menschlichem Handlungsvermögen,

sozialen Strukturen und natürlicher Umwelt

(das «Humanökologische Dreieck») untersucht.

Dazu ist vielmehr eine eigenständige
Theoriebildung erforderlich. Im Rahmen der humanökologischen

Diskussion liegen allerdings bisher wenig
Beiträge in diese Richtung vor. Es scheint deshalb
zweckmäßig, an Diskussionen anzuknüpfen, welche

in dieser Hinsicht schon weiter gediehen sind.
Eine interessante Möglichkeit bietet dabei die
Agency/Structure-Diskussion, welche in den letzten
Jahren unter dem Einfluß von Sozialwissenschaftern

und Wissenschaftstheoretikern in der
angelsächsischen Geographie geführt wurde (thrift.
1983). Besondere Bedeutung kommt dabei den
Arbeiten des Cambridger Soziologen A. Giddens zu.

5. Agency/Structure: Der Theorieansatz von
A. Giddens

Das vorliegende Heft der Geographica Helvetica
enthält ein Interview von Dagmar Reichert mit
Giddens (S. 141), dessen Hauptwerk dieses Jahr auf
Deutsch erschienen ist (Giddens. 1988a). In diesem
Zusammenhang sei auch auf den Gastvortrag
verwiesen, den er im vergangenen Winter im Zürcher
Geographischen Kolloquium hielt (Giddens.
1988b). Giddens hat eine Reihe von Ideen aus der
neueren gesellschaftstheoretischen Literatur
miteinander kombiniert, Ideen, die zum Teil auf
verschiedene philosophische Autoren wie Wittgenstein,

Heidegger und Foucault zurückgehen. Das
Ergebnis ist für Geographen zunächst deshalb inter-

137



essant, weil es einen Zugang zu der Entwicklung
einer allgemeinen Theorie menschlichen Handelns
eröffnet (zu deren Bedeutung für die Geographie
vgl. werlen. 1986). Ohne einen solchen Zugang
bleiben humanwissenschaftliche Untersuchungen
in der Geographie ebenso wie in anderen Disziplinen

hin- und hergerissen zwischen empiristischen
Einzeluntersuchungen ohne inneren Zusammenhang

und metaphysischen Spekulationen ohne
ersichtlichen Realitätsbezug. Die quantitative Revolution

in der Geographie versuchte dieses Dilemma
durchaus im Sinne theoriebildender Forschung zu
vermeiden (vgl. billinge. Gregory, martin. 1984).
Während sie jedoch im methodischen Bereich eine
Reihe fruchtbarer Neuerungen erbracht hat und
diese auch zur Gewinnung interessanter empirischer

Ergebnisse zu nutzen wußte, verfing sie sich
bei der Theoriebildung in ein allzu dogmatisches
Verständnis des Wörtchens «quantitativ». Ein neuer
Anlauf zur Vermeidung des obigen Dilemmas
scheint deshalb geboten. Dabei ist der Ansatz von
Giddens insofern besonders attraktiv, als er menschliches

Handeln explizit im Zusammenhang
raumzeitlicher Systeme thematisiert.
Von allgemeinerer Bedeutung ist sodann die Tatsache,

daß Giddens (der Psychologie studiert hatte,
bevor er sich der Soziologie zuwandte) die tiefsitzende

Schwierigkeit, die Autonomie menschlicher
Individuen sowie deren Einbettung in soziale Strukturen

als zwei Aspekte derselben Realität zu erfassen,

ein gutes Stück weit überwindet. Dazu trägt ein
spezifisches Verständnis dessen bei, was eine
menschliche Person ausmacht (vgl. dazu auch

harre, CLARKE. DE Carlo. 1985). Personen können
Dinge bewirken, die sie auch unterlassen können.
Dabei greifen sie auf ein praktisches Bewußtsein
zurück, das nicht aus ausformulierten Überzeugungen
besteht, sondern aus dem «Know-how», welches
Menschen befähigen kann, routinemäßig Beeren zu
sammeln, ins Wirtshaus zu gehen oder ein Flugzeug
zu steuern. Dieses praktische Bewußtsein kann sich
jedoch nur bilden, wenn soziale Systeme bestehen,
welche entsprechende Routinen anbieten und
stabilisieren. Menschliches Handeln entwickelt sich dabei

nicht als Folge diskreter Abschnitte, es gibt
keine atomaren Handlungen; vielmehr lösen Personen

kontinuierlich Wirkungen aus, die sie auch hätten

unterlassen können. Natürlich lösen Personen
auch Wirkungen aus, die sie selbst bei bestem Willen

nicht vermeiden können und die also keine
Handlungen im Sinne von Giddens darstellen. Zum
Beispiel können es Personen nicht gut unterlassen,
Kohlendioxid auszuatmen; demgegenüber hat die
Produktion von Kohlendioxid durch die Verbrennung

fossiler Brennstoffe selbstverständlich
Handlungscharakter.

Personen beobachten ihre Handlungen und besprechen

sie im alltäglichen Kontakt mit anderen Personen.

Dabei kommt neben dem praktischen ein dis¬

kursives Bewußtsein ins Spiel, welches in Worten
faßbare Gründe, Absichten, Argumente umfaßt,
mit denen sich Personen untereinander für ihre
Handlungen verantworten. Wiederum bedingt das

die Existenz sozialer Systeme, in welchen solche
Gespräche regelmäßig stattfinden. Der kontinuierliche

Handlungsablauf der beteiligten Personen
wird dabei in diskrete Episoden gegliedert, deren
Anfang und Ende mit vielfältigen kulturellen Mitteln

(z. B. Betreten und Verlassen eines Raumes)
markiert werden. Die Fähigkeit, die eigenen
Handlungen zu beobachten und zu besprechen, wirkt auf
diese Handlungen zurück, indem vielschichtige
Absichten entwickelt und modifiziert werden können.
Schließlich sind Personen beim Versuch, ihre
Handlungen zu reflektieren, manchmal mit der Wirkung
von Motiven konfrontiert, deren Einfluß ihnen
selbst unbewußt ist. Die Existenz unbewußter Motive

wird also von Giddens berücksichtigt,
allerdings hält er jeden Versuch für unsinnig, menschliche

Handlungen generell aus solchen Motiven
erklären zu wollen. Handlungserklärungen müssen
vielmehr dort ansetzen, wo sie von den beteiligten
Personen selbst entwickelt werden: bei den
Gewohnheiten und Gesprächen, welche sozusagen die
Schnittstellen von Personen und sozialen Systemen
bilden.
Soziale Systeme sind nach diesem Verständnis nicht
Kollektive von Individuen, sondern Netze von - in
Handlungen realisierten - Beziehungen zwischen
Personen (dazu besonders lesenswert: bhaskar.
1978). Die Gestalt solcher Beziehungsnetze hängt
entscheidend von den Regeln ab, welche in ihnen
gültig sind. Giddens unterscheidet deshalb
zwischen sozialen Systemen und sozialen Strukturen.
Letztere umfassen Komplexe von Regeln, erstere
Komplexe von Handlungen (einschließlich Sprechakten),

welche an diesen Regeln orientiert sind.
Der Unterschied entspricht in etwa dem zwischen
Gesprächen (sozialen Systemen) und Grammatiken
(soziale Strukturen). Giddens' Konzept der sozialen

Struktur ist damit erst teilweise charakterisiert,
wir kommen darauf zurück.
Zunächst halten wir fest, daß soziale Systeme
Handlungen umfassen, welche in Raum und Zeit stattfinden.

Das soziale System einer Hochschule z. B.
umfaßt Vorgänge wie den, daß Student x am Tag y im
Seminarraum z ein Referat hält oder daß im Jahr j
Professor p in seiner Wohnung ein Buch schreibt.
Diese Vorgänge bilden ein soziales System insofern,
als sie sich auf eine (manchmal mehr als eine) Struktur

von Regeln beziehen und dadurch verschiedene
Personen miteinander verknüpfen. Systemgrenzen
sind keineswegs immer scharf definiert, und es kann
nur von Fall zu Fall entschieden werden, ob erstens
eine bestimmte Handlung zu einem sozialen System
gehört (z. B. ein Gespräch in der Mensa zum
System Universität) und ob zweitens eine vorstellbare
Menge von Handlungen ein System darstellt (z. B.

138



ob es zur Zeit Homers ein soziales System «Wissenschaft»

überhaupt gab). Dabei wird es immer wieder

unbestimmte Grenzfälle geben. Zweifellos
haben sich seit der Entdeckung Amerikas
weltumspannende soziale Systeme herausgebildet. Ob es
jedoch eine zusammenhängende soziale Struktur
gibt, welche ein Weltsystem im Singular konstitutie-
ren würde, ist sehr viel weniger klar, als oft
angenommen wird.
Wenn wir weiter oben betonten, daß es ohne soziale
Beziehungen Personen gar nicht gäbe, so ist andrerseits

zu bedenken, daß soziale Systeme nur fortdauern,

indem sie in den Handlungen (einschließlich
Sprechakten) von Personen fortgesetzt werden.
Personen können gar nicht anders, als soziale Strukturen

zu reproduzieren. Das heißt jedoch nicht, daß
sie diese Strukturen unverändert lassen. Vielmehr
werden soziale Strukturen laufend unabsichtlich
und manchmal absichtlich verändert. Dabei ist zu
bedenken, daß grundsätzlich jede Handlung einen
ganzen Bereich unbeabsichtigter Nebenfolgen mit
sich bringt. Die Reproduktion sozialer Strukturen
geschieht weitgehend in diesem Bereich. Dabei gibt
es Strukturen mit sehr verschiedenem Beharrungsvermögen.

So hat etwa ingham (1984) zu zeigen
versucht, wie das soziale System des Londoner Finanzplatzes

gewisse Grundstrukturen über Generationen

hipweg trotz gewaltiger Umbrüche wie der
Industrialisierung Englands oder dem Zusammenbruch

des britischen Empires reproduziert hat.
Wenn wir weiter oben den Wirtschaftsstil des Fordismus

auf die heutigen Umweltprobleme bezogen
haben, so können wir nun Wirtschaftsstile als soziale
Systeme im Sinne von Giddens betrachten und
fragen, welche ökologische Auswirkungen die Strukturen

unterschiedlicher Wirtschaftsstile haben und
wie sich solche Strukturen allenfalls beeinflussen
lassen.
Dabei taucht die Schwierigkeit auf, daß die Agency/
Structure-Debatte bis jetzt kaum auf ökologische
Probleme bezogen worden ist. Im oben erwähnten
humanökologischen Dreieck sind also durch diese
Debatte die Eckpunkte «Individuum» und «Gesellschaft»

samt ihrer Verbindung beleuchtet worden.
Hingegen bleibt der Eckpunkt «Umwelt» samt den
Verbindungen zu ihm weitgehend im dunkeln. Es
stellt sich deshalb die Frage, wie der Theorieansatz
von Giddens weiterentwickelt werden kann, um die
Untersuchung ökologischer Probleme zu ermöglichen.

Dabei mag es auch gelingen, die eine oder
andere Schwäche dieses Ansatzes zu beseitigen (zur
bisherigen Rezeption und Kritik des Ansatzes vgl.
die Einleitung von h. joas in Giddens. 1988a).
Das, was heute mehr oder weniger intuitiv als Umwelt

angesprochen wird, taucht bei Giddens an zwei
verschiedenen Stellen auf. Einerseits stellt im
Theorieansatz von Giddens die natürliche Umwelt eine
Komponente der sozialen Strukturen dar, da
Giddens zu diesen Strukturen nicht nur Regeln, son¬

dern auch Ressourcen rechnet. Dabei unterscheidet
er zwischen allokativen Ressourcen wie der Verfügung

über Boden und autoritativen Ressourcen wie
der Verfügung über Landarbeiter. Dadurch wird
Macht zu einem selbstverständlichen Bestandteil
jeder sozialen Struktur. Ein spezifischer Begriff
politischer Macht fällt hingegen weg. Giddens folgt hier
wohl etwas vorschnell dem englischen Sprachgebrauch,

der mit «power» sowohl politische Macht als
auch jede Fähigkeit, etwas zu bewirken, bezeichnet.

Demgegenüber könnte es eine Verbesserung
der Theorie darstellen, politische Macht,
Eigentumsrechte, aber auch Geld oder strukturelle
Interessenlagen als spezifische Ausformungen (und
vielleicht auch Verformungen) sozialer Regeln zu
begreifen. Soziale Strukturen würden dann nicht
Regeln und Ressourcen umfassen, sondern «nur»
Komplexe von Regeln. (Insofern lassen sie sich
auch als normative Felder bezeichnen, welche auf
Personen, die im Rahmen sozialer Systeme
handeln, einwirken. Das enspricht etwa der Auffassung
von Wissenschaft als einer «moral order» in harre.
1986). Selbstverständlich findet dann etwa die
Ausbeutung von Erdöllagern unter dem Einfluß sozialer

Strukturen statt. Die natürlichen Ressourcen
gehören jedoch nicht zu diesen Strukturen: Die
Kausalzusammenhänge, in denen soziale Regeln
stehen, sind von ganz anderer Art als die
physikalisch-chemischen, die für Erdöl oder Kohle relevant
sind.
Andererseits spricht Giddens verschiedentlich vom
«physical setting», in dem Menschen handeln. Wir
haben schon erwähnt, daß er den räumlichen Kontext

von Handlungen explizit berücksichtigt. Ausgehend

davon erörtert Giddens die Bedeutung des

physical setting für die Entwicklung sozialer
Systeme am Beispiel von Bauten, Möbeln und dergleichen.

Hingegen wird etwa die Bedeutung von
Lebewesen oder Landschaften nicht untersucht. Sodann
entsteht ein zusätzliches Problem dadurch, daß das
physical setting in sozialen Systemen kulturell
interpretiert wird: Die Bedeutung eines Waldes ist
bekanntlich für Bauern und Touristen keineswegs
dieselbe. Unter diesen Umständen scheint es durchaus
sinnvoll, das Konzept eines physical setting
aufzugreifen und auf verschiedene Aspekte der natürlichen

Umwelt zu beziehen. Dabei sollte jedoch
versucht werden, das Konzept weiterzuentwickeln und
zu verbessern.
Dies wird ohne empirische und auch bewußt
anwendungsorientierte Forschungen kaum gelingen. Es
wäre unsinnig, mit solchen Forschungen zu warten,
bis eine befriedigende Theorie humanökologischer
Systeme vorliegt. Die Diskussion von Ansätzen zu
allgemeinen Theorien kann vielmehr innovative
Forschungen anregen, welche selber wieder
theoriebildend wirken. Als Beispiele für mögliche
Anwendungsbereiche seien hier das
Dezentralisierungspotential beim Einsatz neuer Informations-

139



techniken (jaeger, bieri. dürrenberger, 1987b)
sowie Fragen der Stadtentwicklung (boyden,
millar, newcombe. O'neill, 1981) genannt. Eine
Gelegenheit, solche Anwendungsbereiche zu
präzisieren und einen theoriebildenden Erfahrungsaustausch

- durchaus in Auseinandersetzung mit den
Arbeiten von Giddens - zu praktizieren, soll die
Tagung bieten, welche im Frühjahr 1989 von der
Arbeitsgruppe «Theorie und integrative Ansätze» im
Rahmen der Schweizerischen Geographischen
Gesellschaft organisiert wird.

Literaturverzeichnis

BARGATZKY, T. (1986): Einführung in die Kulturökologie.
Umwelt, Kultur und Gesellschaft. Dietrich Reimer, Berlin.

BARROWS, H. H. (1923): Geography as human ecology. In:

Annuals of the Assoc. of American Geographers, Band 13,
Nr. 1, 1-14.

BATESON, G. (1981): Ökologie des Geistes. Suhrkamp,
Frankfurt.

BHASKAR, R. (1978): On the possibility of social scientific
knowledge and the limits of naturalism. In: J. for the Theory
of Social Behaviour 8:1 -28.
BILLINGE, M., GREGORY, D., MARTIN, R. (Hrsg.) (1984): Re-
collections of a Revolution. Macmillan, London.

BORDEN, R. J. (Hrsg.) (1986): Human Ecology. A Gathering
of Perspectives. The Society for Human Ecology, College
Park, Md.

BOYDEN, S., MILLAR, S., NEWCOMBE, K., O'NEILL, B.

(1981): The ecology of a city and its people, The case of Hong
Kong. Australian National University Press, Canberra.

BUDYKO, M. I. (1986): The Evolution of the Biosphere. Rei-
del, Dordrecht.

COULTER, J. (1987): The Social Construction of Mind.
Macmillan, London.

DÜRRENBERGER, G. (1988): Menschliche Territorien-Geographische

Aspekte der biologischen und kulturellen Evolution.

Zürcher Geographische Schriften, Nr. 33 (im Druck).

ELIAS, N. (1985): Wissenschaft oder Wissenschaften? In:

Zeitschrift für Soziologie, 14, 4, 268-281.

EYRE, S. R., JONES, G. R. J. (Eds.) (1986): Geography as
human ecology. Edward Arnold, London.

FREUDENTHAL, G. (1982): Atom und Individuum im Zeitalter
Newtons. Suhrkamp, Frankfurt.

GIDDENS, A. (1988a): Die Konstitution der Gesellschaft.
Campus, Frankfurt.

GIDDENS, B. (1988b): The role of space in the Constitution of
society. In: STEINER, D., JAEGER, C, WALTHER, P. (Hrsg.):
Jenseits der mechanistischen Kosmologie - Neue Horizonte
für die Geographie?, Berichte und Skripten, Nr. 36,
Geographisches Institut ETH, Zürich.

HAMBLOCH, H. (1983): Kulturgeographische Elemente im
Ökosystem Mensch-Erde. Wissenschaftliche Buchgesellschaft,

Darmstadt.

HARDING, S. (Ed.) (1987: Feminism and Methodology.
Indiana University Press, Bloomington.

HARRE, R. (1986): Varieties of Realism. Basil Blackwell,
Oxford.

HARRE, R., CLARKE, D. und DE CARLO, N. (1985): Motives
and Mechanisms. An Introduction to the Psychology of
Action. Methuen, London und New York.

INGHAM, G. (1984): Capitalism Divided? Macmillan, London.

JAEGER, O, BIERI, L, DÜRRENBERGER, G. (1987a):
Berufsethik und Humanisierung der Arbeit. In: Schweiz. Z. So-
ziol., 1,47-62.
JAEGER, C, BIERI, L, DÜRRENBERGER, G. (1987b): Tele-
arbeit - von der Fiktion zur Innovation, Zürich.

KUHN, T. S. (1976): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen.

Suhrkamp, Frankfurt.

LUHMANN, N. (1986): Ökologische Kommunikation.
Westdeutscher Verlag, Opladen.

MESSERLI, R (1985): Modelle und Methoden zur Analyse
der Mensch-Umwelt-Beziehungen im aipinen Lebens- und
Erholungsraum, MAB-Schlußberichte, Nr. 25, Bern.

MEYER-ABICH, K.-M., SCHEFOLD, B. (1986): Die Grenzen
der Atomwirtschaft. Beck, München.

MORISHIMA, M. (1984): The economies of industrial society.
Cambridge University Press, Cambridge.

NICOLIS, G., PRIGOGINE, I. (1987): Die Erforschung des
Komplexen. Piper, München.

OLLMAN, B. (1976): Alienation. Cambridge University Press,
Cambridge.

PEPPER, D. (1984): The Roots of Modem Environmentalism.
Croom Helm, London.

PERRINGS, C. (1987): Economy and Environment,
Cambridge University Press, Cambridge.

PIORE, M. J., SÄBEL, C. F. (1984): The second industrial
divide. Basic Books, New York.

RAFFESTIN, C. (1980): Plaidoyer pour une ecologie
humaine. In: Archives suisses d'anthropologie generale, 44, 2,
123-129.

RUST, A. (1987): Die organismische Kosmologie von Alfred
N. Whitehead. Athenäum, Frankfurt.

SCOTT, A. J., STORPER, M. (Hrsg.) (1986): Production,
Work, Territory. Allen & Unwin, London.

SPERRY, R. (1985): Science and Moral Priority. Praeger, New
York.

STEINER, D., JAEGER, O, WALTHER, R (Hrsg.) (1988b):
Jenseits der mechanistischen Kosmologie - Neue Horizonte
für die Geographie?, Berichte und Skripten, Nr. 36,
Geographisches Institut ETH, Zürich.

STEINER, D. und WISNER, B. (Hrsg.) (1986): Humanökologie
und Geographie. Zürcher Geographische Schriften H.

28.

THRIFT, N. (1983): On the determination of social action in

space and time. Environment and Planning D: Society and
Space 1, 23-57.

WERLEN, B. (1986): Thesen zur handlungstheoretischen
Neuorientierung sozialgeographischer Forschung. In:

Geographica Helvetica 2, 67-76.
WHITEHEAD, A. N. (1978): Process and Reality. The Free
Press, New York.

YOUNG, G. L. (Hrsg.) (1983): Origins of Human Ecology.
Hutchinson Ross, Stroudsburg, Pa.

140


	Humanökologie : Hinweise zu einem Problemfeld

