
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 38 (1983)

Heft: 1

Artikel: Kokospalme und Brotfruchtbaum : Siedlungs-Vorstellungen der Sawos
und Kwanga, Sepik-Gebiet, Papua-Neuguinea

Autor: Schindlbeck, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1983 - Nr. 1 Markus Schindlbeck

Kokospalme und Brotfruchtbaum: Siedlungs-Vorstellungen der
Sawos und Kwanga, Sepik-Gebiet, Papua-Neuguinea

Einleitung

Die gedanklichen Beziehungen von Menschen zu
ihrer gebauten Umgebung, zu ihrer Siedlung, am
Beispiel von zwei Kulturen des Sepik-Gebietes in
Papua-Neuguinea dargestellt, bilden das Thema der
folgenden Ausführungen. Sie sollen einen Beitrag für
jene Untersuchungen bieten, die man unter dem Titel
«man-environment studies» zusammenfassen kann
(1). Die gedanklichen Verbindungen von Menschen
zu ihrer Siedlung werden an folgenden Aspekten
dargelegt: Zuerst wird der Frage nachgegangen, wie
sich die Siedlung in die räumliche Orientierung
einfügt, welche Verbindungen zwischen der Siedlung
und den mythischen Berichten über die Weltentstehung

vorhanden sind und welche Folgerungen daraus
für die gegenwärtige Lage des Dorfes gezogen werden.
Daraufhin lege ich dar, welche Merkmale für eine
Siedlungsgründung angeführt werden. Bei der
Betrachtung der Siedlungsform tritt besonders der Tanz-
und Kultplatz in Erscheinung. Schmitz (1955) hat in
einer vergleichenden Untersuchung die Tanz- und
Kultplätze in Melanesien behandelt Hier soll weniger
das äußere Bild des Platzes oder seine Einordnung in
den Dorfgrundriß betrachtet, sondern vielmehr den
mit dem Kultplatz verbundenen Äußerungen der
Einheimischen nachgegangen werden. Schmitz (1955:
8) schreibt: «Der „Tanz- und Kultplatz" repräsentiert
sich zwar in einer materiellen Erscheinung, aber erst,
was auf ihm geschieht und welche Rolle er in der
Vorstellung seiner Benutzer spielt, verleiht ihm Sinn
und Bedeutung.» Besonders am Beispiel der Sawos
wird die zentrale Stellung des Kultplatzes deutlich
werden, bühler (1960) zeigt anhand von Beispielen
aus Ostindonesien und Melanesien, wie Kultplätze
zum Zentrum einer Siedlung werden können; eines
seiner Beispiele bezieht sich auf Dörfer des Mittelsepik,

bühler (1960: 203) sagt, «daß die Bedeutung der
religiös kultisch wichtigen Siedlungsteile stark
überwiegt, daß sie oft die gesamte Siedlungsform bedingt.
Kultanlagen scheinen sich hier als Siedlungskerne
und damit für die Siedlungsform als primär bestimmend

zu erweisen». Als vierten Aspekt der gedanklichen

Beziehungen der Menschen zu ihrer Siedlung
führe ich einzelne symbolische Äußerungen an, den
letzten Punkt der Betrachtung bilden rituelle
Handlungen, die sich auf das Dorf beziehen.

\« DREIKIKIR

KWANGA
•SONGOS

'-,¦ MA PRIK

'
A 8 E L A M

,|PAGWI

KWOMA ,-j/nN^ i
I °l*r,¦ AMBUNTI '

SAWOS

IATMUL

STRASSE^ 0 10 20 30 KM

NEUGUINEA

Karte des Mittelsepik-Gebietes und der Nordküste

Die Sawos

Die Sawos (2) mit einer Bevölkerungszahl von etwa
8000 Menschen leben in der östlichen Sepik-Provinz
von Papua-Neuguinea. In ihrem Gebiet befinden sich
reiche Sagopalmenbestände, Sümpfe, tropische
Regenwälder und Grasländer. Das alljährliche Hochwasser

des Sepik erreicht nur die südlichen Sawos-
Gebiete. Wie die Flußbewohner, die Iatmul, leben
auch die Sawos in Pfahlbauten. Ihr Wirtschaftssystem
basiert auf der Gewinnung von Sagostärke und auf
dem Fischfang, ferner werden zusätzlich Fische von
den Iatmul im Tausch gegen Sago eingehandelt Man
baut Yams, Taro, Bananen, Blattgemüse, Süßkartoffel

Dr. Markus Schindlbeck. Ethnologisches Seminar
Münsterplatz 19. 4051 Basel



und Mais an. Vielfältige Sammeltätigkeiten und Jagd
bilden weitere Tätigkeiten der Sawos zur Nahrungsgewinnung.

Die Einwohnerzahl der Sawos-Dörfer
variiert zwischen ca. 100 und 400 Bewohnern pro Dorf.
Die grundlegenden Verwandtschaftsgruppen sind
patrilineare exogame Klane, die in eine Hälftenordnung

gegliedert sind. Der Kontakt mit der europäischen

Zivilisation begann zur Zeit des Ersten
Weltkrieges.

Die kosmologische Einordnung

Die Dörfer der Sawos befinden sich nördlich des

Mittelsepiks innerhalb einer weiten Alluvialebene, die
im Norden und Süden von Gebirgen eingerahmt wird.
Der Sepik-Strom fließt von Westen nach Osten dem
Meere zu. In den Mythen und kosmologischen
Erklärungen der Sawos finden wir eine Vier-Teilung
vor, den vier Himmelsrichtungen entsprechend. Nach
der Entstehung der Erde aus dem Urwasser heraus
wurden die Landflächen und die Menschen verteilt.
Die Sawos haben die Vorstellung von einem kosmischen

Krokodil, das mit seinem Kopf nach Westen
gerichtet ist. Der Rachen dieses Krokodiles ist in der
Urzeit geöffnet worden. Der Oberkiefer bildet die
Sonnenplattform oder auch eine Art Wolkenbett, der
Unterkiefer stellt den Erdboden dar. Alle Menschen
befinden sich im Inneren dieses Krokodilrachens. Die
Kiefer werden von Pfosten auseinandergehalten. In
einer anderen mythologischen Überlieferung spricht
man von einer Miesmuschel. Männliche Urahnen
zogen deren Teile in der Urzeit auseinander und
setzten in den vier Himmelsrichtungen Pfosten in die
Erde. Die Namen dieser vier Weltenpfosten sind
heute noch von Bedeutung, wenn gegen ein fremdes
Dorf die Ahnen zur Unterstützung angerufen werden.
Das Dorf der Sawos steht somit innerhalb eines
kosmischen Hauses oder auch Krokodiles darinnen.
Das Dorf allein wird aber auch als ein Haus betrachtet,

wobei die einzelnen Pfosten des Hauses die
Repräsentanten wichtiger Klanvorfahren bilden. Diese
Klanvorfahren werden als die Gründer des Dorfes
bezeichnet Sie tragen wie Pfosten und Balken ein
Haus, das von ihren Nachfahren bewohnt wird. Wenn
ein Balken oder Pfosten dieses Hauses gebrochen ist,
d. h. wenn innerhalb der Dorfgemeinschaft ein Klan
seine Aufgaben oder auch seine Stellung nicht mehr
behalten kann, so droht dem gesamten Dorf Gefahr,
besonders früher in kriegerischen Auseinandersetzungen

mit Feinddörfem.

Die Dorfgründung

Die Darstellung des Dorfes als eines Hauses wird
deutlicher, wenn wir die einheimischen Aussagen
über die Gründung einer Siedlung betrachten: man
vergleicht den Vorgang mit einem Hausbau. Dazu
rodet man ein Waldstück, entfacht ein Feuer und hebt
Pfostenlöcher aus. Das Setzen der Pfosten vergleicht

man mit dem Bestatten der ersten Toten im Dorf. Die
ersten Toten in einem Dorf, die im Dorfboden
begraben werden, haben eine besondere Stellung. Sie

sind die Gründer des Dorfes, auf ihrem Rücken, auf
ihren Gebeinen spielt sich das Leben ihrer Nachfahren

ab. Wenn man diese Siedlungsstelle wieder
verläßt, sind es nach einheimischer Vorstellung diese

Toten, die dafür sorgen, daß in einer neuen Siedlung
Menschen zuerst sterben müssen; sie werden hier als

todbringende Ahnen betrachtet. Dieses Erwidern des

Todes der ersten Siedler bezieht sich nicht auf
kleinere Siedlungen im Waldgebiet außerhalb des Dorfes,
auf vereinzelt stehende Waldhäuser oder Weiler,
sondern nur auf Siedlungen, die ein eigenes Männerhaus

und einen eigenen Namen haben.

In diesem Zusammenhang ist ein Gedankengang
wichtig, der oft in Argumentationen über Anrechte
auf Bodennutzung auftritt. Dieser besagt, daß ein
Anrecht auf ein Stück Waldgebiet usw., das nicht von
den eigenen Klanvorfahren übernommen wurde, erst
dadurch besteht, daß von der eigenen Gruppe
Menschen sterben mußten, daß auf diese Weise die

eigenen Toten in der Erde begraben sind und man
von da an auf den Gebeinen der eigenen Toten geht
Für jedes Waldstück oder Palmenareal muß man so

mit dem Leben eines Menschen der eigenen Gruppe
bezahlen.
Bei der Gründung einer Siedlung wird aber nicht nur
von Pfosten gesprochen, die wie beim Hausbau in die
Erde gesetzt werden, sondern auch von einer
Schlange, einem Rotang, einem Hüllblatt einer
Palmenblüte, einer Sagobackschale und einer
Herdschale aus Ton. Jeder Klanverband besitzt Namen, die
sich auf diese Objekte beziehen, die man im zentralen
Kultplatz des Dorfes Gaikorobi, im wompunau von
Kosimbi, lokalisiert Hierbei konnte nicht geklärt
werden, inwiefern tatsächlich Objekte in die Erde
hineingelegt werden, da die Ansichten der einheimischen

Gewährsmänner darüber auseinandergingen.
Wenn wir also auch nicht sagen können, daß tatsächlich

eine Herdschale bei einer Dorfgründung auf dem
Tanzplatz eingegraben wird, so besteht jedoch eindeutig

die Vorstellung darüber, daß diese genannten
Objekte eng mit dem Dorf als Einheit verknüpft sind.
Das Auffallende ist, daß sich diese Aussagen in
Gaikorobi immer auf einen ganz bestimmten Tanzoder

Kultplatz beziehen, der nach einem 'früheren,
heute nicht mehr existierenden Männerhaus benannt
wird. Die Objekte Hüllblatt, Backschale und
Herdschale stehen in einer besonderen Verbindung zur
Frauenseite. Hierzu wurde auch gesagt, daß sich die
Namen der Herdschale auf eine weibliche Ahnenfigur
beziehen, die an dieser Stelle bestattet wurde. Das

Hüllblatt, welches in sehr verschiedener Weise
verwendet werden kann, ist hier gedacht als Sitzunterlage
der Frauen. Die Herdschale ist ebenfalls wesentlicher
Bezugspunkt der Frau, da in ihr auf der Sagobackschale

die tägliche Nahrung von den Frauen zubereitet

wird.



Die Erwähnung der Schlange bezieht sich auf die
Kampfkraft des Dorfes. Diese Schlange zieht wie eine
Reihe von Kriegern gegen das Feinddorf, sie umzingelt

wie diese Krieger den Feind. Nach dem Kampf
kehrt sie jedoch in das Dorf zurück, und es müssen
dann Schweine und Hühner getötet werden, da sich
sonst diese Schlange gegen die eigenen Dorfbewohner
richtet und ihnen Verderben bringt
In einer Mythe über die Gründung des Totenlandes
wird auch darauf hingewiesen, daß das Totenland wie
eine neue Siedlung eingerichtet wird; es werden
Rotang, Herdschale und Pandanus-Stelzen aufgezählt
Die Pandanus-Stelzen sind die Pfosten, mit denen der
Ort gleichsam verankert wird. Ferner wird davon
gesprochen, daß Erde vom alten Ort mitgebracht und
daß Gras angepflanzt wird.
Als besondere Handlungen bei einer Siedlungsverlegung

erwähnte man, daß bestimmte Gräser, Krötenarten

und Erde vom westlichen, mittleren und östlichen
Dorfteil mitgenommen würden. Wenn diese Dinge an
eine andere Stelle im Wald gebracht worden sind, so
soll in der alten Siedlung keine «Kraft» mehr vorhanden

sein, unter den Dorfbewohnern entstehen Streit
und Uneinigkeiten. Schließlich ziehen die Leute vom
Dorf weg und gehen in die neue Siedlung. Von den
ersten Ansiedlern wird eine Kokospalme gepflanzt.
Man sagt, daß einer der ersten Ansiedler stirbt, sobald
diese Kokospalme die ersten Früchte getragen hat.
Diese Palme würde dann auf den ersten Ansiedler
treten. Er wird zum mythischen Gründer des Dorfes.
Sein Leichnam soll in Stücke zerlegt werden. Sein

Haupt wird im westlichen Dorfteil (ambuwe, Krokodil-
Kopf), sein Unterkiefer im östlichen Dorfteil (ngsniwe,
Krokodil-Schwanz) bestattet, die übrigen Körperteile
hingegen legt man im mittleren Dorfteil (indehpma)
nieder. Diese Dorfrichtung entspricht der Entwässerung,

ambuwe liegt stromaufwärts, nganiwe liegt
stromabwärts. Nicht nur die heutige Siedlung wie
Gaikorobi hat diese Ausrichtung, sondern auch
frühere Siedlungen wie Ngatapma sollen diese
Orientierung gehabt haben.
In Gesängen (saikundi) berichtet man ebenfalls von
Siedlungsgründungen. Im folgenden möchte ich eine
solche Beschreibung kurz zusammenfassen. Aus dem
Gesang erfahren wir, daß eine weibliche Ahnengestalt
eine Siedlung gründet. Sie geht in den Wald hinein
und sucht eine Stelle für eine Siedlung aus, bricht
kleine Äste ab und markiert damit den Grundriß der
Siedlung. Danach sammelt sie Palmblätter und verteilt
sie auf dem Erdboden. Sie zündet ein Feuer an, beim
Feuerreiben tränen ihre Augen im Rauch. Mit einem
Bündel von Kokospalmblättern nimmt sie von dem
Feuer und zerstreut es. Das Feuer lodert empor und
beleuchtet die Siedlungsstelle. Ein Wind erhebt sich.
Durch das Feuer wird der Ort in ein rotes Licht
getaucht. Adler horchen auf das Krachen des Feuers
und schlagen mit ihren Flügeln. Sie kreisen in der

Luft, und ihre Flügel schlagen auf und ab. Sie nehmen

Asche von dem Feuer und verstreuen sie. Die

Frau kehrt mit Palmblattstielen die Asche zusammen.
Der Ort sieht schön aus, und die Frau freut sich. Sie

sät Pflanzen aus, später bricht sie von den ausgesäten
Gemüsepflanzen, um sie zu essen.

Der Kultplatz

Der Dorfgrundriß wird bei den Sawos, deren Dörfer
nicht wie diejenigen der Iatmul auf Uferdämmen des

Sepiks oder an Altwasser liegen und daher von der
Topographie mitbestimmt werden, durch die
langgestreckten Tanzplätze beherrscht. An den Seiten dieser
Plätze ziehen sich die Längshügel hin, die meistens
von Kokospalmen und Ziersträuchern bewachsen
sind. An den Schmalseiten der Plätze stehen die
Männerhäuser.

»*.

:* ¦& :injiftu?

Abb. 1 Tanz- und Kultplatz Kosimbi von Gaikorobi (Sawos),
mit Kultsteinen und weißen Palmblattern in der Mitte; links im

Hintergrund das Männerhaus, auf den seitlichen Längshügeln
Kokospalmen.

Dieser Platz ist den initiierten männlichen Mitgliedern
der Gesellschaft vorbehalten. Früher wurde er nur
während der Feste benutzt Die alltäglichen Wege
führen an den Seiten des Platzes vorbei. In der
mythischen Vorstellungswelt werden diese Plätze mit
Bachläufen gleichgesetzt, die Längshügel der Plätze
bilden die Uferdämme. Andererseits spricht man bei
Bächen von einem ihnen zugehörigen Tanzplatz, an
dessen Ende Männerhäuser stehen.
Dieser Gedanke des «Im-Wasser-Lebens» kann sogar
auf das ganze Dorf übertragen werden. Man spricht
dann davon, daß die Leute eines Dorfes in einem
djangu leben, einer Vertiefung in einem Bachbett
Diese Angleichung des Dorfes bzw. Kultplatzes an
einen Wasserlauf zeigt sich besonders in der ideellen
räumlichen Ausrichtung des Dorfes. Wie schon
gesagt wurde, nennt man den westlichen Teil des

Dorfes den Kopf des Krokodiles, den östlichen
Dorfteil den Schwanz des Krokodiles. Ein Dorfgrundriß

sollte so ausgerichtet sein, daß der Kopf des

Krokodiles zum Oberlauf (Westen oder Norden), der
Schwanz des Krokodiles zum Unterlauf (Osten oder



Süden) blickt Auch die Männerhäuser, die eine
Vorder- und eine Rückseite haben, sollten nach
diesem Orientierungssystem (Oberlauf/Unterlauf)
gerichtet werden, indem die Vorderseite zum Oberlauf
blickt Die Befestigungstore der Siedlung von Gaikorobi

waren früher ebenfalls nach dieser West-/Ost-
Richtung orientiert, indem das erste Tor am westlichen

Eingang des Dorfes stand, das dritte Tor hingegen

den östlichen Teil des Dorfes schützte, in
welchem die für das Dorf wichtigsten sakralen Gegenstände

auch heute noch aufbewahrt werden.
Den Kultplatz nennt man auch tangak, wie den
Fußboden eines Hauses, der aus einer Palmenrinde
besteht, die auseinandergerollt werden muß. Besonders

befähigte Männer können diesen Erdboden
«verschließen»: Sie nehmen ein mattenähnliches
Objekt, auf das sie einen Zauberspruch sagen, rollen
es zusammen und legen es unter einen Stein oder
eine Schlitztrommel. Diese magische Handlung soll
bewirken, daß die Leute des Dorfes auf Kriegszügen
nicht mehr erfolgreich sind, nicht mehr Jagdwild und
andere Nahrung finden können. Das Auseinanderrollen

und Öffnen dieser Palmenrinde symbolisiert
hingegen Neubeginn und Fruchtbarkeit

Dorfund Frau

In den bisherigen Angaben wurde hauptsächlich auf
den Vergleich zwischen Dorf und Haus und auf die
Ausrichtung nach einem Wasserlauf hingewiesen. Wir
wollen im folgenden auf einen zusätzlichen Aspekt
des Dorfes als Einheit eingehen. Früher schnitt man
das Gras auf den Tanzplätzen nur zur Vorbereitung
eines Festes. Die übrige Zeit ließ man das Gras
wachsen, die Flächen zwischen den Wohnhäusern
waren ebenfalls dicht zugewachsen. Über dieses
Schneiden des Grases auf dem Tanzplatz sagte man,
daß man die Frau des Dorfes säubere.
In einer Namenreihe (satkundi), die sich auf das Dorf
bezieht, kommt ebenfalls zum Ausdruck, daß das

Dorf mit einer Frau in Verbindung gesehen wird. Es
sind Namen der Erde, d. h. der zuerst aus dem Wasser

aufgetauchten Ur-Erde, die hier als Namen für das

Dorf stehen. Weitere Namen beziehen sich auf den
Muschelschmuck dieser Frau, der ihr um den Hals, an
den Ohren usw. hängt. Dieser Schmuck schlägt
aneinander und ertönt, wenn die Frau sich bewegt,
sich von der einen auf die andere Seite dreht Die
Namen sagen ferner aus, daß die Männer die Frauen
mögen, die sich für ein Fest schmücken, sie lieben ihr
geschmücktes Dorf und ihre geschmückten Frauen.
Hier wird deutlich, daß die Verbindung zwischen Dorf
und Frau über den Erdboden hergestellt wird, die
Erde, auf dem das Dorf steht Dadurch wird auch
verständlich, warum das Schneiden des Grases vom
Tanzplatz als Säubern der Frau des Dorfes bezeichnet
wird.
Einmal nahm ich mit einem älteren Mann von
Gaikorobi an einem Initiationsfest in einem Nachbar¬

dorf teil. Wir verbrachten gemeinsam die ganze Nacht
im Männerhaus und versuchten, -wach zu bleiben, um
die im Morgengrauen stattfindende Zeremonie zu
beobachten. Trotz der Feuerstellen in der Mitte des

Männerhauses froren wir beide. Da sagte der Mann
aus Gaikorobi, daß wir kalt hätten, weil wir in einem
fremden Ort seien. Man empfindet eine besondere
Wärme im eigenen Dorf.
Um das Folgende zu verstehen, sei kurz auf die
unterschiedliche Sitzweise von Männern und Frauen
hingewiesen. Während die Männer entweder auf
hölzernen Hockern oder auf Plattformen sitzen,
besteht die Sitzweise der Frauen darin, daß sie im
Wohnhaus unmittelbar auf dem Palmenrindenboden
sitzen oder ein Hüllblatt einer Palme als Sitzunterlage
benutzen, wobei sie die Beine ausstrecken oder auch
kreuzweise übereinanderschlagen. Während eines
Festes sitzen Frauen auf Hüllblättern und schauen zu.
Wenn sie jedoch weggehen und ihr Hüllblatt mitnehmen,

so sagte man mir, frieren die Männer und
möchten nicht mehr tanzen. Man sagt auch, daß die
Leute im Dorf auf den Schenkeln einer Frau gehen,
die mit gekreuzten Beinen sitzt.
In der einheimischen Sprache der Sawos wird eine
Gleichsetzung der Wörter für Siedlung und Kokospalme

vollzogen. In der Bezeichnung für die Mitte der
Siedlung Gaikorobi, Indelspma, können wir den
Bestandteil hpma lapma, Kokospalme) erkennen
oder an folgendem Namenpaar in der Namenreihe für
das Dorf: Nge-sanglombi (nge, Haus, Dorf) und
Tgpma-sanglombi. Die Dorfgründer nennt man daher
auch tapmandmba, die Kokospalmen-Leute. Die
Kokospalme wurde immer wieder als Verkörperung eines
weiblichen Ahnenwesens erklärt, ebenso wie die

Arecapalme. In Zaubersprüchen wird in entsprechender

Weise eine weibliche Ahnenfigur angesprochen.
Wenn z. B. im Dorf keine Betelfrüchte mehr vorhanden

sind, so sagt man, daß die Betel-Frau ihren
Faserrock zugebunden hat, daß sie kein Menstruationsblut

mehr fließen läßt, daß sie das Hüllblatt, auf
dem sie sitzt, zusammengerollt hat
In verlassenen Siedlungsstellen kann man häufig in
dem wieder hochgewachsenen Busch Kokospalmen
finden. Neben anderen Merkmalen, wie Kulthügeln
und Kultsteinen, sind sie ein deutliches Zeichen für
eine frühere Besiedlung, da Kokospalmen nicht in
den Gärten angepflanzt werden. Die Einheimischen
sagen, daß die Kokospalmen langsam zugrundegehen,

wenn die Leute eine Siedlung verlassen. Die
Kokospalmen sollen das Sprechen der Menschen
hören können. Dort, wo sie den Rauch von Feuerstellen

riechen, können sie bleiben und gut wachsen.
Daher könnten sie auch nicht in den Gärten
hochwachsen und Früchte tragen.

Rituelle Handlungen für das Dorf
Rituelle Handlungen in Beziehung zum Dorf haben
als Ziel, die Dorfgemeinschaft zu stärken und Krisen,



die dem Dorf drohen, abzuwenden. In einer solchen
Handlung, die als «Aufrichten des Dorfes» bezeichnet
wird, schlagen Vertreter verschiedener Klane mit der
Blattrippe einer Kokospalme auf den Erdboden. Sie

beginnen in jenem Dorfteil, der Krokodil-Kopf
genannt wird, und gehen dann zum östlichen
Dorfende, zum Krokodil-Schwanz. Das Schlagen mit
Blattrippen der Kokospalme auf den Erdboden konnte
auch in anderen rituellen Anlässen beobachtet
werden; ich möchte es als ein plötzliches Vergegenwärtigen

der vergangenen Ahnenwelt interpretieren, denn
diese Ahnen sind es, die dem Dorf Unterstützung
geben müssen.
Auf dem Kultplatz befinden sich vor den Männerhäusern

Steinsetzungen. Diese ca. 1 m hohen Steine
stehen in Verbindung mit der Kriegführung und mit
der Kampfstärke des Dorfes. Umgestürzte Steine

zeigen eine Schwäche in der Verteidigungsbereitschaft
des Dorfes an. Wenn ein Stein umgefallen ist, so sagt

man, daß ein Ahne umgefallen sei. Früher konnte
dann kein Krieg gewonnen werden, und heute, nach
dem Verbot der traditionellen Kopijagd durch die
ehemalige Kolonialverwaltung, hat man dann keinen
Erfolg in der wirtschaftlichen Entwicklung des Dorfes.
Früher wurde in das Loch des wieder aufzurichtenden
Steines der Schädel eines Getöteten hineingelegt. Mit
Hilfe eines Knochen-Orakels wurden jene bestimmt,
die während der Nacht den Stein aufrichteten. Ihre
Identität, ihre Namen, sollten geheim bleiben, besonders

gegenüber traditionell feindlich eingestellten
Dörfern.
Im November 1972 konnte ich Teile des Festes zur
Aufrichtung eines Steines beobachten. Während der
Nacht blies man auf den langen Bambusflöten. Im
ganzen Dorf wurden junge Palmblätter (kinsan) in den
Boden gesteckt (vgl. Abb. 1), an Stellen, an denen sich
die Vorfahren befinden. Mit diesen Palmblättern
wurde auch auf den Tanzplatz geschlagen. In der

gleichen Nacht führten zwei Altersgruppen einen
symbolischen Kampf aus. Mit Rotangseilen, die auch
als Schlange bezeichnet werden, wurden die Männer
der jüngeren Altersgruppe eingekreist, die dann mit
Hilfe von kreisförmig in den Boden gerammten
langen Holzstöcken (ndome) aus dieser Umzingelung
auszubrechen versuchten. In diesem Rotang bzw.
dieser Schlange können wir einen Ausdruck für die
Kampfkraft des Dorfes sehen. Auf einen Kriegszug
nahmen früher die Anführer (suvundimi) diese

Schlange mit, um den Feind einzukreisen. Diese
Schlange ruht im ältesten Kult- und Tanzplatz von
Gaikorobi.

Die Kwanga

Die Kwanga (3) leben in Nordost-Neuguinea, südlich
des Torricelli-Gebirges, das parallel zur Nordküste von
Neuguinea verläuft. Sie bewohnen ein Gebiet von
ungefähr 650 km2, ihre Bevölkerungszahl beträgt etwa

12000 Menschen. Die Kwanga legen ihre Siedlungen
auf den sehr schmalen Kämmen der meistens in
nordsüdlicher Richtung verlaufenden Hügelketten an,
auf einer Höhe zwischen 100 und 200 m. Die Dörfer
sind umgeben von niedrigem Sekundär-Regenwald
und Gartenanlagen, erst in einer größeren Entfernung
vom Dorf trifft man auf dichteren und höheren
Regenwald. Die Einwohnerzahl der Kwanga-Dörfer
beträgt durchschnittlich 330 Bewohner und variiert
zwischen ca. 100 und 800 Menschen pro Dorf. Die
Siedlungen weisen eine starke Streuung auf und
bestehen aus locker zusammengefügten Weilergruppen.

Die Dörfer besitzen keinen zentralen Punkt;
anders als bei den Abelam oder Iatmul und Sawos
finden wir bei ihnen keine hoch aufragenden Kultbauten

oder Kultplätze, die das Bild des Weilers oder
Dorfes dominieren. Die Kwanga betreiben
Brandrodungsfeldbau, ihre Hauptanbaupflanze ist der Yams.

Jagd und Sammeltätigkeit sind von untergeordneter
Bedeutung; anhand der zentralen Stellung, die die
Jagd im rituellen Bereich innehat, läßt sich vermuten,
daß sie früher wichtiger war. Der Kontakt der Kwanga
mit der europäischen Zivilisation begann im größeren
Umfang nach dem Zweiten Weltkrieg. Ende der 60er
Jahre pflanzte man die ersten Kaffeebäume, die heute
eine wichtige Einnahmequelle bilden.

Die kosmologische Einordnung

Bei den Kwanga finden wir ähnlich wie bei den Sawos
eine Orientierung nach vier Hauptrichtungen vor:
Kerlaka Minimbia (Osten), Kelemontlo Apmanumi
(Westen), Krumbawa Telewakri (Norden), Singiaden-
ge Arkodenge (Süden). Mit den gleichen Namen
werden auch die dort lebenden Menschen bezeichnet.
Diese Namen sind jedoch das Wissen von nur
wenigen Männern, im alltäglichen Sprachgebrauch
finden wir die häufigere Orientierung nach Oberlauf
und Unterlauf bzw. oben/unten vor. Nach diesem
Raummuster werden die einzelnen Weiler eines
Dorfes oder auch nebeneinanderliegende Dörfer
zueinander in Beziehung gesetzt. So spricht man von
dem «oben liegenden Dorf», von den «Leuten
flußabwärts» usw.
In den Mythen über den Ursprung des Kosmos und
der Menschen stoßen wir bei den Kwanga auf
Überlieferungen von einem Ur-Stein. Dazu soll folgende
Aussage des Mannes Apkolasa vom Dorf Kuyor
wiedergegeben werden: «Wir sind aus einem Stein
entstanden. Eine Schlange lag auf dem Stein, den man
Waimula nennt. Dieses Dorf gab es noch nicht,
Menschen, Schweine und Käfer gab es noch nicht
Wasser bedeckte alles. Der Stein lag in diesem Wasser,
und eine kleine Schlange ruhte auf dem Stein. Der
Stein wurde schwanger und hatte einen sehr dicken
Bauch. Er wollte ein Kind gebären und schrie. Ein
Mann hörte davon, fürchtete sich und rannte weg. Er
erzählte einem anderen davon, der nachschaute: "Ah,
eine Frau!" Er band den Stein an einen Stock und trug



ihn in das Haus. Im Haus gebarte der Stein ein Kind
und knallte. Das Kind kam hervor und schrie. Der
Name des Kindes ist Wolokayi. Das Wasser war
zurückgegangen. Nebel hatte alles eingehüllt, es war
dunkel gewesen. Als der Stein auseinanderbrach,
stiegen der Nebel und die Wolken empor. Der Mann
Wolokayi Kerengwa entstand. Von ihm stammen wir
Menschen ab.»
Aus dem Schädel von Wolokayi entstand, einer
Kwanga-Mythe folgend, die Kokospalme. In einem
Dorf der Kwanga wird heute noch ein Stein aufbewahrt,

der sich auf diese mythische Überlieferung
bezieht. Aus diesem Ur-Stein, der manchmal auch als
Ei bezeichnet wird, entstanden die Schweine und die
Menschen. In kultischen Gesängen werden daher
auch Schweine Stein-Kinder genannt. «Aufstellen von
Steinen» ist ein bildlicher Ausdruck für die Ausübung
des Kultes, der der Fülle von Jagdwild und
Gartenpflanzen dient Diese Steine werden auf dem Kultplatz

für Feuerstellen aufgebaut, an denen man die

Nahrung für die in den Kult Einzuweihenden zubereitet.

Die Dorfgründung

Im folgenden beziehe ich mich auf den Ausschnitt
eines Gesanges, in dem eine kriegerische
Auseinandersetzung zwischen zwei Siedlungen der Kwanga
beschrieben wird. Die Leute der einen Siedlung
werden durch die Kriegsereignisse vertrieben und
ziehen fort, sie lassen sich an einem anderen Ort
nieder. Die neue Ansiedlung wird damit umschrieben,

daß die Leute Kokospalmen und Brotfruchtbäume

pflanzen und die alles überwuchernden
Schlingpflanzen entfernen. Später wachsen Bananenpflanzen

und Bambus hoch. Die Leute ziehen
Schweine und Hunde auf, sie entfachen ein Feuer,
und Rauch zieht empor. Sie legen Steine hin und
bauen eine Feuerstelle, womit angedeutet wird, daß
sie mit den Vorbereitungen für den Kult beginnen.

Der Kultplatz

Bei den Kwanga gibt es zwei Arten von Tanz- und
Kultplätzen. Während der Tanzplatz, der mit dem
sukutja-Ftst verknüpft ist, im Mittelpunkt des Dorfes
liegt und durch auf dem Boden liegende Holzstangen
markiert wird, befindet sich der Tanzplatz des kwa-
ramba-Kuhes am Rande des Dorfes im verborgenen.
Hier soll allein auf letzteren näher eingegangen
werden. Vom Dorf aus führt ein schmaler Weg, der
nur den Kult-Mitgliedern zugänglich ist, auf den
kreisförmigen Platz; er ist vom Dorf aus nicht zu
sehen. An seinen Seiten stehen einzelne Häuser, die
den in den Kult eingeführten Männern als Schlafhäuser

dienen können. Für die kwaramba-Zeremomzn
baut man an einer Seite des Platzes zusätzlich ein
größeres Kulthaus (kwaramba aka), das nach den

Zeremonien wieder verfällt Auch andere Objekte, die

mit dem Kult zusammenhängen, werden nicht für
eine Dauer, als permanente äußere Erscheinung einer
jenseitigen Wesenheit, angelegt. Das ist der Grund,
warum man in Kwanga-Dörfern meistens keine
/biwamia-Kulthäuser antrifft. Der Tanzplatz (kon-
dome) wird während des Kultes zeitweise durch einen
zusätzlichen Zaun abgegrenzt Vor den Festen wird
sämtliches Gras auf dem Platz entfernt. Die Sitzplätze
für die Männer befinden sich auf den Seiten des

Platzes.

?m

Abb. 2 Kultplatz in Mamsi (Bongos-Gebiet. Kwanga): Jäger
tanzen um ein getötetes Tier (Wallaby), links im Hintergrund
die Fassade des Kulthauses.

Besonders an den Verhaltensvorschriften können wir
erkennen, wie diesem Platz eine besondere Stellung
zugewiesen wird. So ist es z. B. nicht erlaubt, auf dem
Platz zu rauchen, da man sonst krank werden würde.
Ebenso legen die Männer ihre Netztaschen ab, bevor
sie zum Tanz auf den runden Platz eilen. Der kwa-
ramba-Kult ist eng verbunden mit der Jagd auf
Wildschweine. Männer aus Nachbardörfern jagen für
den Kult Wildschweine und bringen sie auf den
Tanzplatz. Bevor sie den Platz betreten, schlägt ihr
Anführer mit einem Stock oder einem zusammengerollten

Hüllblatt einer Palmblüte auf den Boden. Das

getötete Jagdwild legt man in die Mitte des Platzes,
um das Tier herum tanzen die Jäger (vgl. Abb. 2).
Nach einer Weile bleiben sie in einem Halbkreis
stehen, nehmen einen Pflanzenstengel in den Mund
und spucken dessen Saft aus. Auf diese Weise rituell
gereinigt, eilen sie vom Platz hinweg. In der Mitte des
Platzes hat man zu Beginn eine Grube ausgehoben, in
die bestimmte Substanzen (z. B. Knochen) hineingelegt

werden, die als Jagdzauber dienen sollen. Neben
oder auf diese dann wieder zugeschüttete Grube
werden später die gejagten Tiere gelegt.
Die angeführte isolierte Lage dieser Kultplätze im
Dorf drückt die starke Geheimhaltung aus, die diese



Plätze umgibt. Die betonte Geheimhaltung des Kultes
führt dahin, daß bestimmte Handlungen außerhalb
des Dorfes im Wald ausgeführt werden. Man bezieht
das Waldgebiet außerhalb des Dorfes in den Kultbereich

mit ein.

Kokospalme und Brotfruchtbaum

Die Kwanga-Dörfer bilden nicht in sich geschlossene
selbständige Einheiten wie die Dörfer am Mittelsepik;
dies wird an der Siedlungsweise deutlich mit den
teilweise weit voneinander entfernten Weilern. In
einzelnen Fällen können die äußersten Weiler eines
Dorfes bis zu einer Stunde Wegzeit voneinander
entfernt liegen. Während am Mittelsepik die
Dorfgemeinschaft fast endogam ist, gibt es zwischen den
Kwanga-Dörfern zahlreiche Heiratsverbindungen.
Das Gefühl der Zugehörigkeit richtet sich stärker
nach dem eigenen Weiler und weniger dem Dorf zu.
Auf die Frage nach dem Wohnort erhält man deshalb
häufig einen Weilernamen. Auch vom äußeren
Erscheinungsbild her läßt sich kaum feststellen, wo
die Dorfgrenzen liegen.
In Gesprächen mit Einheimischen bemerkt man,
worin sie Kriterien für die Dorfgemeinschaft sehen.
Da ist das Netz der Heiratsbindungen und
Tauschbeziehungen, das innerhalb eines Dorfes immer noch
enger und größer ist als das zwischen verschiedenen
Dörfern. Ferner ist die gemeinsame Ausübung des

Kultes wichtig. Wenn die Teile eines Dorfes zu sehr
auseinanderwachsen, die Wege zu lang werden,
tendiert man zur Dorfspaltung, mit getrennt
ausgeführten Kultfesten.
Im ersten Beispiel, vom Mittelsepik, sollte gezeigt
werden, wie die Bedeutung des Dorfes für die gegenwärtig

darin lebenden Menschen stark von den im
Dorfboden begrabenen Ahnen abhängig ist; von
diesen Ahnen bzw. den im Dorfboden ruhenden
Ahnenknochen wird die Verbindung zur Gegenwart
gezogen. Die Abstammung sieht man primär über die
väterliche Linie, symbolisch ausgedrückt durch die
Knochensubstanz, die jedermann von der väterlichen
Seite erhält. Die Kwanga hingegen drücken ihre
Zugehörigkeit zu einem Ort mit dem Wort «Blut» aus,
man ist «Blut» eines bestimmten Ortes. Die Blutsubstanzen

von Mann und Frau bilden das entscheidende
Element für einen neuen Menschen.
In rituellen Gesangstexten mit einer sehr bildhaften
Sondersprache, die nur wenigen Männern verständlich

ist, nennen die Kwanga folgende Bezeichnungen
anstelle von Dorf: Kokospalme, Brotfruchtbaum,
Feuer oder glimmendes Holzstück, duftendes Blatt,
Taro, Bambus. Die Termini für Kokospalme und
Brotfruchtbaum, die paarweise auftreten, nennt man
jeweils an erster Stelle.
Im Landschaftsbild sind auch auf weit entfernten
Hügeln Dörfer daran zu erkennen, daß sich die
Palmkronen der Kokospalmen von der übrigen

Vegetation abheben, ebenso wie die hoch aufragenden
Brotfruchtbäume. So wird in einem Gesang beschrieben,

wie ein Mann verschiedene Dörfer besucht und
an Festen teilnimmt und erst nach längerer Zeit den

Heimweg antritt; er erblickt die Kokospalmen und
Brotfruchtbäume seines Dorfes und kehrt zurück.
Die Kokospalme bietet eine wesentliche Zusatznahrung

im Dorf. Wie am Mittelsepik, steht auch bei den
Kwanga die Kokospalme mehr als andere Fruchtbäume

in einer speziellen Beziehung zu den
Dorfbewohnern. Nach einem Todesfall vollziehen die
Trauernden ein gemeinsames Mahl, die Kokosnüsse des

Verstorbenen werden von den Palmen heruntergeworfen,
alle sollen davon essen. Auf diese Weise möchte

man denjenigen, der durch magische Handlungen den
Tod eines Dorfmitgliedes herbeigeführt hat, entdek-
ken, da nach dem Verzehren der Kokosnuß der
Totengeist des Verstorbenen diesen aufsucht und
verfolgt.
Der Brotfruchtbaum, häufig im Dorf angepflanzt,
bietet den Dorfbewohnern ebenfalls eine wichtige
Nahrung mit seinen Früchten. Seine Blätter dienen
zum Einwickeln von Nahrung, als Sitzunterlage usw.
Im folgenden sei auf eine Verwendung hingewiesen,
die den Brotfruchtbaum in eine Beziehung zur
gebärenden Frau stellt. Der Mann einer schwangeren
Frau nimmt ein Blatt des Brotfruchtbaumes und tropft
auf dieses Blatt Blut von seinem Penis. Er staut einen
kleinen Bachlauf, läßt in das Wasser ebenfalls Penis-
Blut tropfen, durchbricht den Damm, und das Blut
fließt mit dem Wasser ab. Mit dem Blatt des
Brotfruchtbaumes reibt eine Frau auf dem Bauch der
Schwangeren von oben nach unten. Danach hängt der
Mann das Blatt an einen Baumzweig, wo es vom
Winde hin- und herbewegt wird. Zu gleicher Zeit soll
das Kind aus dem Leib der Schwangeren geboren
werden. Die Nabelschnur des Kindes wickelt man in
ein Brotfruchtbaum-Blatt ein und legt sie auf einen
Baumzweig. Erst später wird sie von der Frau in einen
Bach geworfen.
gell (1975: 39) hat am Sepik-Oberlauf im Dorf
Umeda festgestellt, daß die Kokospalme als ein
Symbol der agnatischen Kontinuität gilt. In der
gleichen Weise werden von den Umeda die
Brotfruchtbäume mit einer menschlichen Siedlung
assoziiert (gell 1975: 285), jedoch mehr mit den Hausbauten

in Gartenanlagen und damit dem Geburtsort der
Umeda. gell (1975: 289) zieht die Schlußfolgerung:
«The breadfruit, in terms of tree-symbolism, Stands on
the side of regeneration, as opposed to the coconuts,
Standing for ancestral values.»
Das Beispiel der Kwanga legt eine ähnliche Interpretation

nahe: Der Verstorbene wirkt durch seine Kokospalme

über den Tod hinaus fort, während das Blatt
von Brotfruchtbaum die Geburt eines Menschen
fördert und als Hülle für seine Nabelschnur dient
Trotzdem sind beide, Kokospalme und Brotfruchtbaum,

symbolische Ausdrücke für die menschliche
Siedlung.



Rituelle Handlungen und Dörfer-Verband

Im kwaramba-Ku\t können wir feststellen, wie
verschiedene Dörfer einen Kult-Verband bilden, zur
Ausübung des Kultes ist die Zusammenarbeit mehrerer

Dörfer notwendig. Die gleichen Dörfer haben sich
früher in kriegerischen Auseinandersetzungen gegenseitige

Hilfe geleistet. Der kwaramba-Ku\t stellt durch
die feste Abfolge von Kultfesten die einzelnen Dörfer
in eine Reihenfolge und durch die dabei stattfindenden

gegenseitigen Tauschhandlungen in ein
Beziehungsnetz. Die in einer lockeren Siedlungsgemeinschaft

stehenden Weiler werden in ein vielfältiges
Netz von wirtschaftlichen und kultischen Verpflichtungen

eingefügt.

Schluß

Die Untersuchung der gedanklichen Beziehungen der
Sawos und Kwanga zu ihren Siedlungen hat uns
gezeigt, wie die urzeitlichen Ereignisse, die in den

Mythen überliefert werden, das Grundmuster für die

heutigen Siedlungen geben. Neben der Aufgliederung
in die vier Himmelsrichtungen ist es vor allem die

Orientierung nach einem Flußlauf, die die räumliche
Einordnung für die Siedlung bietet Bei den Sawos
haben wir gesehen, daß die Siedlung einem Haus
gleichgesetzt wird, von besonderer Bedeutung sind die

Toten, die am Anfang im Dorfboden bestattet werden.
Bei den Kwanga wird die Verbindung zum eigenen
Dorf mit dem Wort für Blut angegeben. Der Kultplatz

und die mit ihm assoziierten Kulturelemente sind bei
den Sawos wichtig für die Kriegführung, bei den
Kwanga für die Nahrungsfülle. Attribute der Frauen,
wie Herdschale, Backschale, Hüllblatt, können bei
den Sawos als Symbole für die Wärme und den

Mittelpunkt der eigenen Siedlung gesehen werden. In
beiden Kulturen gilt die Kokospalme als bildlicher
Ausdruck für die Siedlung und die Abstammung von
den Ahnen.

Summary

In this paper I analyse the concepts about settlement
of two cultures in the Sepik region of Papua New
Guinea. These concepts include ideas of space
orientation. Further points of the analysis are: the
founding of villages, settlement patterns, ceremonial
ground, symbolic expressions for their villages and
rituals for village strength and unity. Among the
Sawos we have the comparison between village and
house, the founding of a village is compared to the

building of a house. The first settlers of a village who
are called the «coconut people» are of great importance

for the settlement. The ceremonial ground
contains symbolically cultural elements which are the
centre of the village. The Sawos speak of their village
as a female being. The Kwanga and the Sawos have as

symbol for their village the coconut palm. Among the
Kwanga the breadfruit-tree is associated with settlement

and human birth.

Anmerkungen Literaturverzeichnis

(1) Vgl. dazu Rapoport 1976 und darin besonders den Artikel
von tucy Jayne Kamau: «Conceptual Patterns in Yoruba
Culture», S. 333-364.

(2) Von 1972-74 führte ich bei den Sawos im Dorf Gaikorobi
ethnologische Untersuchungen aus; die Forschungen konnten
stattfinden dank der finanziellen Unterstützung durch den
Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung der
wissenschaftlichen Forschung: der Feldaufenthalt war Teil der Sepik-
Expedition unter der Leitung von Prof. Dr. Meinhard Schuster,
Ethnologisches Seminar der Universität Basel. Vgl. zur Kultur
der Sawos Schindlbeck 1980.

(3) Von 1979-80 arbeitete ich mit Unterstützung der
Deutschen Forschungsgemeinschaft bei den Kwanga im Gebiet
von Bongos. Eine Darstellung ihrer Kultur ist in Vorbereitung.

Zeichnung und Fotos: M. Schindlbeck

10

BÜHLER, A. (1960): Der Platz als bestimmender Faktor von
Siedlungsformen in Ostindonesien und Melanesien. In: Regio
Basiliensis 1. 2. S. 202-212.

GELL, A. (1975): Metamorphosis of the Cassowaries. Umeda
Society, Language and Ritual, London.

RAPOPORT, A. (ed.) (1976): The Mutual Interaction of People
and Their Built Environment. A Cross-Cultural Perspective,
The Hague/Paris.

SCHINDLBECK, M. (1980): Sago bei den Sawos (Mittelsepik,
Papua New Guinea). Untersuchungen über die Bedeutung von
Sago in Wirtschaft, Sozialordnung und Religion. Basler Beiträge
zur Ethnologie, 19, Basel.

SCHMITZ, CA. (1955): Balam. Der Tanz- und Kultplatz in

Melanesien als Versammlungsort und mimischer Schauplatz.
Emsdetten (Westf.)


	Kokospalme und Brotfruchtbaum : Siedlungs-Vorstellungen der Sawos und Kwanga, Sepik-Gebiet, Papua-Neuguinea

