
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 36 (1981)

Heft: 2

Artikel: Die Fünfer-Symbolik der Tenggeresen in Ostjava, Indonesien

Autor: Lüem, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-57492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-57492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1981 - Nr.2 Barbara Lüem

Die Fünfer-Symbolik der Tenggeresen in Ostjava, Indonesien

Die Tenggeresen leben zurückgezogen an den
Abhängen des gleichnamigen Gebirges im Osten Javas.
Von den ursprünglich ca. 40 Tenggerdörfern sind bis
heute nur noch fünf völlig von islamischen Einflüssen

frei geblieben und funktionieren als kulturelle
und religiöse Einheiten. Ähnlich den Badui, einem
anderen «Restvolk» im Westen Javas, wehren sich
die Tenggeresen sehr bewußt gegen den missionarischen

Druck der sie umgebenden islamisierten
Bevölkerung und sind neben den genannten Badui die
letzten Vertreter einer altjavanischen Kultur.
Im Herbst 1976 lebte ich während dreier Monate in
einem dieser Dörfer und sammelte Material zum
religiösen Selbstverständnis der Tenggeresen, das ich
dann in meiner Lizentiatsarbeit unter dem Titel
«Aspekte der Volksreligion der heutigen Tenggeresen

in Ostjava» verarbeitete.
Die Basis dieser Volksreligion (Volksreligion im
Gegensatz zur «offiziellen», hinduistisch geprägten
Religion der Priester), oder anders gesagt, dieser gelebten

Religion bildet ein Symbolsystem, das in der älteren

Literatur - neuere gibt es kaum - nur
andeutungsweise erwähnt wird.
Das mag daran liegen, daß es wohl allen Tenggeresen
bewußt ist, nie aber explizit ausgedrückt wird. Ein
älterer Tenggerese hat diese Haltung mir gegenüber
einmal folgendermaßen formuliert: «Über die Form
der Dinge sprechen wir, aber die Bedeutung, die wissen

wir». Diese «Bedeutung» der Dinge beruht auf
einem komplexen System von assoziativen
Beziehungen, die sich in alle Bereiche der tenggeresischen
Sach- und Geisteskultur erstrecken. Gemeinsames
Merkmal aller Beziehungen und Angelpunkt des

ganzen Systems ist die Zahl 5. Da sich die Beziehungen

sonst aber nicht um ein Zentrum herum gruppieren,

sondern ein enges, gleichmäßiges Netz bilden,
drängt sich für eine Beschreibung kein Einstiegspunkt

auf. Ich habe für diese Arbeit die Reihenfolge
gewählt, in der ich während meines Aufenthaltes die
einzelnen Zusammenhänge erkannt habe.
In der Vorstellung der Tenggeresen hängt alles,
sowohl das Leben, als auch die Ordnung der Umwelt,
vom ungestörten Gleichgewicht zwischen vier
Lebensprinzipien ab. Dazu gehören die Erde, verehrt
als Ibu Pertiwi, die Sonne (mala hart), sowie das
männliche und das weibliche Prinzip. Diese vier
bestehen aus zwei Zweiergruppen, wobei die letztere -

männlich-weiblich - Leben erzeugt, das dann durch
die Kräfte des ersten Paares - Sonne-Erde - erhalten
wird. Diese Lebensmöglichkeit, oder Lebenskraft,
die durch das Zusammenspiel dieser vier Kräfte
garantiert wird, heißt «hurip». Hurip ist eine Art
Lebensessenz - ich scheue mich, den Begriff des

mana zu verwenden, obwohl es nahe liegen würde,
weil hurip gewisse wichtige Eigenschaften des mana
nicht besitzt; man kann seinen Anteil davon zum
Beispiel nicht vergrößern, weder durch eine besondere

Lebensweise, noch durch Töten und Essen von
Tieren oder gar Menschen. Menschen, Tiere, aber
auch Pflanzen und Steine besitzen ihren Anteil an
hurip. Gusti, die tenggeresische Schöpfergottheit,
hat auch sie geschaffen und wer sie nicht ehrt, der
beleidigt den Schöpfergott selbst. Deshalb darf kein
Tier getötet und keine Pflanze ausgerissen werden,
es sei denn zur Erhaltung des eigenen Lebens.
Diese vier Kräfte oder Prinzipien, wie ich sie eher

nennen möchte, stehen häufig in Beziehung zu fünf
Farben: Rot und weiß werden sehr bildlich mit dem
Menstruationsblut der Frau bzw. der Samenflüssigkeit

des Mannes, also mit dem weiblichen und männlichen

Anteil bei der Zeugung eines Menschen, in
Verbindung gebracht. Gelb ist die Farbe der Sonne,
sie kann in diesem System auch durch Wind (hawa)
oder Luft ersetzt werden. Für die Tenggeresen ist der
Wind nichts anderes als die spürbare Kraft der
Sonne. Ibu Pertiwi, dieErde, schließlich ist schwarz.
All diese Farben vereint, ergeben in der Vorstellung
der Tenggeresen grün, die Farbe von hurip. Grün ist
aber auch die Farbe der Fruchtbarkeit, die Lebensfarbe

an sich.
Diese fünf Prinzipien haben in bezug auf den
menschlichen Körper ihre spezifischen Sitze und
Verehrungsorte. Rot, das weibliche Prinzip, sitzt im
Ohr (pamireng Gehör), denn im Innern der
Ohrmuschel wird das Rot des Körpers sichtbar. Das

Weiß der Augen (paningal Sehvermögen) ist der
Sitz des männlichen Prinzips. Der Verehrungsort der
Sonne ist die Nase (pangambu Geruchsinn), hier
kann der Wind in den Körper eindringen. Außerdem
enthält die Nase mit dem Gelb des Schleimes die
Farbe der Sonne selbst. Da der Mensch die Nah-

Lic. phil. Barbara Lüem, Ethnologisches Seminar
der Universität Basel.

83



rungsmittel, die aus der Erde und dank deren Kraft
wachsen, durch den Mund aufnimmt, wird der Sitz
der Ibu Pertiwi selbst im Munde (pangucap
gesprochene Worte) gedacht. Hurip schließlich, als

Zusammenfassung und Ergebnis der anderen vier,
sitzt logischerweise im Zentrum des Körpers, im Nabel

(puser). Eine weitere Verbindung besteht von den
Farben zu den Himmelsrichtungen, indem jeder der
vier Kardinalrichtungen eine Farbe zugeordnet
wird:

Osten zu weiß
Westen zu schwarz
Süden zu rot
Norden zu gelb

Grün ist auch hier wieder das Zentrum, in diesem
Falle das Individuum. Dieses Bild zeigt, so glaube
ich, sehr deutlich, wie wichtig und eng die Beziehung
und der Einklang zwischen dem Tenggeresen und
seiner Umwelt sind.
Die Beziehung der zeitlichen Ebene liegt darin, daß
auch den fünf Tagen der javanischen Pasaran-
Woche Farben zugeordnet sind und zwar in den
nachfolgenden Kombinationen:

kliwon zu grün
legi zu weiss

paing zu rot
pon zu schwarz
wage zu gelb

Kliwon, als der wichtigste Tag der Woche - mit ihm
beginnt sie -, trägt die Farbe grün.
Wenn wir nun alle diese Zweierbeziehungen
nebeneinander stellen, so erhalten wir folgendes Schema,
das nicht vollständig ist, sondern nur diejenigen
Bereiche erfaßt, in die ich im Laufe meines Aufenthaltes

Einsicht gewinnen konnte:

weiß legi Osten männlich Auge

rot paing Süden weiblich Ohr

schwarz pon Westen Erde Mund

gelb wage Norden Sonne/Wind Nase

grün kliwon Zentrum hurip Nabel

Innerhalb einer der fünf waagrechten Spalten sind
sämtliche Zweierbeziehungen möglich und werden
von den Tenggeresen im täglichen Leben laufend
hergestellt. Diese Beziehungen können sowohl positiv,

als auch negativ sein; Augenkrankheiten
beispielsweise können durch Auflegen von weißen
Blütenblättern geheilt werden. Am Tage pon dagegen
sollte man das Dorf möglichst nicht in Richtung
Westen verlassen, weil das Schlechte, Kala, an diesem
Tag im Westen droht. Im einen Falle dieser beiden

Beispiele wurde die Farbe mit dem Körperteil, das
andere Mal der Wochentag mit der Himmelsrichtung

in einen (positiven bzw. negativen) Zusammenhang

gestellt.
Neben diesem an sich geschlossenen System werden
die Farben auch Elementen zugeordnet: Rot gehört
zu Feuer, gelb zur Sonne, schwarz zur Erde, weiß zu
Wasser. Die beiden Systeme scheinen sich zu
überschneiden. Ich stelle sie deshalb getrennt dar, weil
das Rot des Feuers zum Beispiel niemals mit dem
weiblichen Prinzip oder einer anderen, oben
angeführten und mit «rot» assoziierten Erscheinung
verbunden wird. Dasselbe gilt für die anderen drei, wobei

hier Erde und Sonne nicht als Kraft oder Prinzip
erscheinen, sondern als Materie, wobei Sonne auch
hier mit Luft identisch ist.
Ihre graphische Darstellung Findet diese breit
gefächerte und in alle Lebensbereiche hineingreifende
Symbolik im sogenannten Lampiran Buddha.

Abb. 1 ttangma/e/)
*L//?o

SCHWARZ ^^^_<-'

35JN
o>

hurip

rJTTB

ROT

Pangamb0

la""ang b uddfc*

Welas Asih Marang
Ojivva Rags
Bopo Kuwoso
Ibu Pertiwi
Bopo Babu

Sapada Hurip
Sato Kewan

Tandur Tuwuh

84



Übersetzung des Lampiran «Zeichnung»)
Buddha.

«sirna Hang malan ing lawang buddha»

sirna/ilang verschwunden, zugrunde gegangen
mala(n) das Böse, die Unreinheit
ing in, bei, vor, durch
lawang Türe, Pforte

pangucap die gesprochenen Wörter
paningal das Sehvermögen
pangambu Geruch, das Riechvermögen
pamireng das Gehör
hurip Lebenswasser, Leben

«welas asih marang jiwa raga, bopo kuwoso, ibu
pertiwi, bopo babu, sapada hurip, sato kewan, tan-
dur tuwuh»

welas Mitleid, Mitgefühl
asih wohlwollend sein

marang auf-zugehen; in bezug auf, gegenüber
jiwa Lebensgeist
raga Körper
bopo Vater
kuwoso mächtig
ibu Mutter
pertiwi Erde
babu Mutter
sapada gleich, all
sato kiwan die Tiere
tandur das Gepflanzte, Reis
tuwuh wachsen, gedeihen

Der Satz würde dann ungefähr folgendes bedeuten:

«Zeige Mitleid/sei wohlwollend gegenüber: Geist
und Körper <dem eigenen Geist)?), dem mächtigen
Vater <Gott>, der Mutter der Erde <die

Erdgöttin), Vater und Mutter <Eltern>, allem, was lebt,
den Tieren, allen gepflanzten Feldfrüchten».

Diese Zeichnung oder bildliche Darstellung des

Symbolsystems auf Seite 84 ist meiner Meinung nach
sehr jung, weil ich erstens nirgends in der Literatur
einen Hinweis darauf finden konnte und es mir
kaum wahrscheinlich vorkommt, daß alle früheren
Autoren diese häufig vorkommende Darstellung
übersehen haben, zumal das «Bild» von seinen
Besitzern immer an gut sichtbaren Stellen aufgehängt
oder hingestellt wird. Zweitens haben die Tenggeresen

erst seit kurzem begonnen, traditionelles Wissen
aufzuschreiben. Sie ziehen die mündliche Überlieferung

auch heute vor und sind gegenüber schriftlichen

Dokumenten bis heute mißtrauisch geblieben.

Eine Ausnahme bilden die mantra vom dukun, die in
javanischer Schrift auf Lontarblättern fixiert sind.

Ein weiterer Hinweis darauf, wie unwichtig diese

bildliche Darstellung der Symbolik für die Tenggeresen

selbst ist, ist die Ungenauigkeit der Darstellung,
obwohl die mündliche Erklärung einheitlich ist und
also nicht unbedingt mit der Zeichnung übereinstimmt.

Die Variation des Lampiran Buddha, die ich
in dieser Arbeit wiedergebe, fand ich im Hause des

dukun «meines» Dorfes. Obwohl er mich selbst darauf

hinwies, daß die beiden Farben gelb und rot
vertauscht seien, sieht er keinen Anlaß dazu, diesen
Fehler zu verbessern. Hauptsache, er kennt die wahren

Zusammenhänge. Ein weiterer Fehler ist die
Zusammenstellung der Farben in bezug auf die
Himmelsrichtungen. Gelb sollte der Windrose entsprechend

oben sein, da es mit Norden assoziiert wird,
weiß entsprechend links, schwarz rechts und rot als
Süden unten. Dieser Mangel ist dem Besitzer des

Lampiran Buddha, das er übrigens selbst gemacht
hat, bewußt. In anderen Häusern habe ich
Zeichnungen gesehen, die zwar den kosmischen Beziehungen

gerecht werden, dafür aber andere Mängel
aufwiesen. Ich habe absichtlich keine korrekte Ausführung,

die ich übrigens auch nirgends gefunden habe,
als Beispiel gewählt, obwohl dies meine Erklärungen
etwas klarer und einfacher machen würde. Ich will
aber damit der so bezeichnenden Divergenz
zwischen Wissen und bildlicher Darstellung gerecht
werden. Trotz dieser rein äußerlichen Schwierigkeiten,

die sich aber für die Besitzer der Zeichnungen
gar nicht stellen, ist die Absicht des Symbols deutlich:

Es zeigt die Fünfer-Symbolik in ihren
Zusammenhängen:

Die vier Farben der vier Lebenskräfte umschließen
grün, die Farbe von hurip, der Lebensessenz, die
durch das Zusammenspiel der anderen vier ermöglicht

wird. Durch die graphische Anordnung und die
Beschriftung wird außerdem der Bezug zum
menschlichen Körper hergestellt. Nicht berücksichtigt

wird der zeitliche Bezug.
Die Gebote, die unterhalb des eigentlichen Symbols
notiert sind, bilden eine willkürliche Auswahl aus
dem Gebot- und Verbotkodex der tenggeresischen
Religion. Gerade weil die Auswahl willkürlich ist,
will ich es bei einer Übersetzung belassen und lieber
kurz auf die verschiedenen daneben existierenden
Ge- und Verbotsammlungen eingehen.
Die erste Sammlung ist der sogenannte Dasar
Agama, was frei übersetzt soviel wie «Grundlage der
Religion» bedeutet. Seine sieben Punkte sind eine

Art Katechismus, der früher den Kindern vom Vater
gelehrt wurde. Heute hält der dukun innerhalb der
Pfadfinderorganisation eine Art Religionsunterricht

ab. Für diesen Unterricht hat er kürzlich alles

aufgeschrieben, vorher beruhte das Ganze auf der
mündlichen Überlieferung. Ich gebe die sieben
Punkte hier übersetzt wieder:

85



Dasar Agama

I. Alle Menschen leben zusammen auf einer Erde,
über der das Schützende liegt. Alle zusammen müssen

danach trachten, nur Gutes zu tun und die
Ordnung der Dinge zu erhalten. Um diesen gemeinsamen

Willen zu bekräftigen, ziehen am 14. Tag des

Monats Kasada alle auf den Bromo, um zu opfern
und sich zu reinigen. Wer diesem gemeinsamen Willen

entgegenwirkt, muß diese Sünde Moho Kuwoso
gegenüber Gusti) verantworten.
II. Um Gutes zu tun und auf dem rechten Weg zu
bleiben, müssen die Gedanken gut und rein sein.
Man darf sich nicht zerstreuen, sondern sollte nur
auf das Gute bedacht sein. Ein Weg dazu ist die häusliche

Meditation (pamedi).
III. Um bei der Meditation erfolgreich zu sein, muß
man Gusti darum bitten und sich vor ihm reinigen.
Dies kann durch Meditation im sanggarpamuj;an
geschehen.

IV. Die Menschen müssen das Gute im Zusammenhang

mit der Verehrung von Gusti tun, denn Gusti
gibt hurip, das wie Gusti selbst unsterblich ist. Was
man Gutes in Verehrung für Gusti tut, das tut man
auch für hurip. Das Gute bleibt damit ebenfalls
unsterblich.

V. Der menschliche Körper hat neun Öffnungen
(lobangsembilan), die man richtig verstehen und mit
genügend Verehrung behandeln muß. Es sind dies:

1. lesan Mund
2. grono Nase (zwei Löcher)
3. netro Auge (zwei Löcher)
4. talingan Ohr (zwei Löcher)
5. wadi Geschlechtsöffnung
6. dubur After

Alle diese neun Öffnungen gleichen Wegen, die in
den Körper hinein und aus ihm heraus führen. Man
muß sehr sorgfältig darauf achten, daß nur Gutes
darauf verkehrt, das heißt:
1. Man darf nichts Schlechtes oder Unfreundliches

gegen irgendjemanden oder irgendetwas sagen.
2. Man soll schlechte Gerüche möglichst meiden

(«schlecht» im Sinne von übelriechend, aber auch
im Sinne von «verboten»).

3. Man soll schlechte oder unfreundliche Reden
nicht hören.

4. Man soll die Augen vor schlechten Dingen ver¬
schließen, da man sonst in Versuchung geführt
werden könnte.

5. Man soll seine Geschlechtsöffnung nur am rechten

Ort gebrauchen, das heißt man soll seinem
Ehepartner treu sein.

6. Man darf heilige und öffentliche Plätze nicht
durch seine Ausscheidungen verschmutzen.

Diese Gebote müssen befolgt werden, weil Gusti es

so will.
VI. Alles, was die Menschen besitzen, kommt von

Gusti. Man muß damit zufrieden sein und darf nicht
mehr verlangen. Der Dank dafür darf auf keinen
Fall vergessen werden.
VII. Wer alle diese Gebote bis zum Tode gut befolgt,
erhält im Himmel (swarga) einen guten Platz. Die
Sünder erhalten keinen Himmelsplatz und müssen in
den Wäldern als Geister (setan) herumirren. Die guten

Menschen, die sich in der Meditation so stark
gereinigt haben, daß sie sich selbst wie vor einem Spiegel

sehen, können später in einen menschlichen Körper

zurückkehren. Diejenigen, die es nicht soweit
gebracht haben, müssen im nächsten Leben als Hunde
oder Wildschweine (babi hutan) weiterleben.
Die zweite, populärere und wahrscheinlich auch später

zusammengestellte Sammlung enthält weniger
religiöse, als vielmehr moralische Ver- und Gebote.
Sie stehen insofern mit der oben beschriebenen Symbolik

im Zusammenhang, als daß sie in 2 x 5 Sätzen
formuliert sind. Dieser Zusammenhang, der recht
künstlich wirkt, wurde nicht von mir hergestellt,
sondern ist den Leuten selbst sehr wichtig, denn diese
Verbindung zur - ich glaube, man darf wohl sagen -
heiligen Zahl 5 gibt den zehn Sätzen einen gewissen
religiösen und damit verbindlichen Charakter. Sie
heißen nach ihren gemeinsamen Anfangsbuchstaben

«Mo-limo» («limo» 5) und « Wo-limo».
1. MALING mencuri stehlen). Dieses erste ist
zugleich eines der wichtigsten Verbote, vor allem in
bezug auf die Landwirtschaft. Die Felder liegen weit
auseinander und oft einen Tagesmarsch vom Dorfe
entfernt. Es wäre unmöglich, diese zu bewachen und
die Feldfrüchte vor Dieben zu schützen. Da jeder
Tenggerese in derselben Lage ist, kommen Diebstähle
durch Tenggeresen höchst selten, wenn überhaupt,
vor. Erst in jüngster Zeit wird dieses Verbot von
Touristen übertreten.
2. MAIN berjudi spielen). Jedes Spiel um
Geld ist heute streng verboten. Ältere Männer mögen

sich aber noch an das javanische Würfelspiel
erinnern, das sie selbst häufig spielten. Wer das Spielen
verboten hat, konnte ich nicht mehr feststellen.
Heute ist Spielen um Geld sogar ein Scheidungsgrund.

3. MADAT Opium). Das Rauchen von Opium
ist verboten, weil es die schlechten Gedanken
fördert. Ausdrücklich wird auch das Verbrennen von
Opium an Stelle von Weihrauch verboten, was ein
kleines, aber sehr treffendes Licht auf die
Erfindungsgabe der Tenggeresen wirft.
4. MINUM trinken). Dieses Verbot bezieht sich
auf alkoholische Getränke. Mäßiges Trinken ist
zwar erlaubt, aber die Gedanken müssen dabei klar
bleiben. Es sind wiederum die Touristen, die den
Verkauf von alkoholischen Getränken fördern.
5. MADON berzina Ehebruch). Dieses Gebot

gilt vor allem für den Mann, denn die Tengger-
frau genießt eine besondere Stellung. So wohnt der
Mann im Hause der Familie seiner Frau und ein Ehe-

86



bruch wäre eine direkte Beleidigung der Gastfamilie
und, in Anlehnung an die Ursprungsmythe, auch
eine Beleidigung gegen Roro Anteng, die Stammesmutter

der Tenggeresen.
Im Gegensatz zu den Mo-Iimo enthalten die Wo-limo
nur Gebote, die jene fünf Dinge betreffen, die nach
Meinung der Tenggeresen für das Leben j edes einzelnen

und der ganzen Gemeinschaft am wichtigsten
sind.
1. Waras sehat Sicherheit). Sicherheit ist hier
im Sinne von materieller und moralischer Sicherheit
gemeint. Sicherheit bedeutet aber auch Friede und
Ordnung. Die Tenggeresen besitzen einen
ausgeprägten Gemeinschaftssinn, was diese Sicherheit des

einzelnen, des Dorfes und der ganzen Gemeinschaft
betrifft. Sie soll gemeinsam erhalten werden.
2. Wareg makan essen). Gemeinsam sollte
dafür gesorgt werden, daß alle genügend zu essen
haben. Faulheit, aber auch Anhäufung von zu großen
Vorräten ist verpönt.
3. Wutuh sandang Tuch). Jeder Tenggerese
sollte genügend Stoff für einen sarong besitzen, der
in dieser relativ kühlen Gegend das Universalkleidungsstück

ist. Ich konnte während meines Aufenthaltes

nicht weniger als elf verschiedene Tragarten,
jede mit einer speziellen sprachlichen Bezeichnung,
finden.
4. Wismo rumah Haus). Neben Nahrung und
Kleidung ist das Haus für einen Tenggeresen absolut
lebensnotwendig. Ein Haus besitzt neben seinen
üblichen Funktionen einen großen sakralen Wert als
Lebensbereich einer Familie.
5. Wasis pintar Schlauheit). Um genügend
Sicherheit, Nahrung, Kleidung und ein Haus zu erhalten,

braucht man eine gute Portion Schlauheit.
Schlauheit ist hier nicht im schlechten Sinne
gemeint, sondern bedeutet jene «pfiffige» Klugheit,
die ich immer wieder beobachten konnte, und die für
einen Tenggeresen eine erstrebenswerte Tugend ist.

Die Fünfer-Symbolik im täglichen Leben

Die vorangegangenen Beispiele zeigen, daß der
normale Ablauf alles Lebenden vom ausbalancierten
Zusammenspiel der fünf Prinzipien abhängt. Umgekehrt

läßt eine Störung dieses normalen Ablaufs, wie
zum Beispiel eine Krankheit oder Mißernten, auf
eine entsprechende Störung im Kräftegleichgewicht
der Prinzipien schließen, die, um die Ordnung wieder

herzustellen, behoben werden muß. Das kann
dadurch geschehen, daß man die Steine auf dem pa-
danyangan wieder zurechtrückt, wenn die
«Störung» das Dorf betrifft, oder, im Falle von Krankheit,

durch eine Behandlung oder ein Medikament,
die irgendeine Verbindung zu den fünf Prinzipien
aufweisen. Gegen Fieber, sakitpanas, hilft zum
Beispiel folgendes Rezept:

Weizenblatt (daun trigu, grün), gebratener Lauch
(bawang apang, rot), ein farbloses Öl, das vor allem
von den Chinesen verwendet wird (minyak kayu pu-
tih, weiß), Saft einer Zitrusfrucht (air jeruk beeil,
gelb) und Petrol (minyak tanah, schwarz) werden zu
einem Brei verarbeitet. Der Patient wird damit
eingestrichen und innerhalb weniger Stunden soll das
Fieber sinken.
Gegen Kopfschmerzen hilft zerstoßener Gelbwurz
(kunir) mit Öl vermischt. Dieser Brei soll auf die
Stirne gestrichen werden. Die Wirkung dieses
Medikamentes liegt an der gelben Farbe. Gelb war nämlich

auch die Flüßigkeit, die damals bei der Geburt
des Patienten beim Durchtrennen der Nabelschnur
austrat. Zu jenem Zeitpunkt aber war das Neugeborene

noch rein und das Kräftegleichgewicht noch
ungestört.

Es gibt unzählige solcher Medikamentenrezepte, die
alle an eine Art Analogie-Magie denken lassen.
Parallel zur Anwendung dieser Medikamente wird aber
immer auch Gusti um seine Hilfe gebeten. Hat die
Behandlung Erfolg, so erhält er (Gusti) ein Dankesopfer,

andernfalls jedoch nicht.
Ein wenig anders gelagert liegt die Wirkung der
«Amulette», die zum Schutz des Hauses und seiner
Bewohner über jede Türe angebracht werden. Sie
bestehen aus zwei Teilen: einem weißen, länglichen
Säckchen, dem sarat, und einem im Mittelnerv
halbierten Palmblatt, dem canur.

Abb. 2 X
1

sarat

L-

Der sarat muß aus fünf Bestandteilen zusammengesetzt

sein, die farblich den fünf Prinzipien entsprechen

müssen. Es gibt solche, die außerdem die
Bestandteile des menschlichen Körpers darstellen. Ein
solcher sarat besteht dann aus einer Nadel (jarum),
die wegen der Kupferlegierung leicht grüwspanig
wird, aus einem Stück gelblich gewachsten Docht
(benang), aus einem Bausch rot gefärbter Watte (ka-
pas), aus einem Knäuel schwarzem Bindfaden (lawe)

87



und aus dem weißen, die vier anderen umhüllenden
Baumwollgewebe (kain putlh). Die Nadel stellt die
Seele und das Tuch die Haut dar. Der Docht soll die
Adern, der Bindfaden die Eingeweide darstellen,
und das Fleisch wird in der Watte gesehen.
Der canur seinerseits stellt einen menschlichen Körper

dar, wobei der Blattnerv die Wirbelsäule sein soll
und die fransenartig nach unten hängenden Blätter
die Extremitäten und Geschlechtsteile. Dieses Amulett

soll jeden daran hindern, die Türe zu
durchschreiten, dessen Gedanken nicht ebenso rein sind,
wie die vierscrror-Bestandteile in ihrem weißen Tuch.
Dieses Hindernis besteht auch für übelwollende Geister

oder Ahnen, die, ob sichtbar oder unsichtbar,
Menschengestalt besitzen und den Gesetzen der fünf
Prinzipien gehorchen müssen.

goris wurde um 1920 ein Gegenstand gezeigt,

«... dat moeilijk juister te omschrijven valt dan als

een groote worst, een reeks aaneengeregen saucijs-
jes» (1929: 222). goris fährt in seiner Beschreibung
weiter:

«Het is een zeer lange lap goed geweest, waarin men
met dun touw ruim twintig insnoeringen heeft
aangebracht. In het bol uitstaande gedeelte van het
doek, telkens tusschen twee insnoeringen in, werden
verschallende voorwerpen gevonden, waarover zoo
dadelijk... (S. 223)... Deze inhoud dan is in de

meeste gevallen een opgerold lontarblad... Verder
waren er kleine dünne metalen plaatjes in aanwezig,
waarop in zeer onduidelijk schrift körte mantra's ge-
krast waren, o. a. herhaaldelijk het woord tigamaja.
Ook was er een grooter metalen plaatje met een
vrouwenfiguur erin gekrast. Een andere uitstulping
bevatte een ris van elf Chineesche munten, de be-
kende kepengs. Merkwaardig was ook een stel van
twee kleine potjes, een van wit aardewerk, en een in
rood doek gewikkeld.» (S. 224)»

goris kann sich den Sinn dieser eingeschnürten
Gegenstände nicht erklären. Er erwähnt, daß diese
«Stoffwürste» als Schutz gegen Verletzungen umgehängt

werden, bei einem Fechtspiel mit Bambusstöcken,

womit wohl der sodoran gemeint ist. Die
Zusammensetzung der Gegenstände durch fünf
verschiedene Arten - Lontarblätter, Metallplättchen,
Münzen und die beiden weiß gefärbten bzw. rot
eingewickelten Töpfchen - lassen den Schluß sicher zu,
daß wir es bei diesem «merkwaardige vondst» mit
einem dem sarat ähnlichen Amulett zu tun haben, das
seine schützende Kraft aus dem Zusammenspiel der
fünf Prinzipien bezieht. Im Unterschied zu dem von
mir beschriebenen sarat weist dieses «Amulett»
allerdings einige hinduistische Elemente auf, die das
zu Grunde liegende Prinzip überdecken.
In einen weiteren kulturhistorischen Zusammenhang

gestellt, besitzt das oben beschriebene
Assoziationssystem starke Anklänge an altjavanische
Elemente.

J.ph.duyvendak beschreibt in seinem kleinen
Werk (1946: 116ff) das javanische Weltbild wie
folgt:

«Het kosmisch verband, waarin de mens thuis
hoort, bepaalt zijn geheele positie, in sociaal, econo-
misch en religieus opzicht. Wie behoort bij een be-
paalde maatschappelijke groep, behoort daardoor
tevens tot een bepaalde religieuze eenheid, heeft deel
aan bepaalde magische krachten. Deze voorstdüngen

leven thans nog onder de Javanen bij gedeelten
voort, hoewel het systeem als zodanig niet meer
wordt gekend. Men vindt brokstukken ervan nog te-
rug in wichelpraktijken; in mystieke voorstellingen;
in oude instellingen en gewoonten; in symboliek.»
(S. 116)

Nach duyvendak ist es der Sinn dieses Systems,
eine sichere Ordnung in die Welt zu bringen.
Durch eine Klassifikation werden Dinge zueinander
in Beziehung gebracht, die von sich aus nichts
miteinander zu tun haben, duyvendak stellt ein
Beispiel javanischer Klassifikationen schematisch dar
(Seite 89).
Ein Vergleich mit dem Schema, das ich auf Seite 84

aufgezeichnet habe, ergibt eine weitgehende
Übereinstimmung, die den Schluß sicher zuläßt, daß
duyvendak sich irrt, wenn er glaubt, daß dieses System
heute nur noch in Bruchstücken vorhanden sei. Für
die islamisierten Javaner mag dies zutreffen, das
«Weltbild» der Tenggeresen aber, um duyvendaKs
Ausdruck weiter zu verwenden, ist noch heute durch
und durch von diesen Klassifikationen geprägt.
Dies wird besonders dort deutlich, wo neue
Errungenschaften und Erscheinungen offensichtlich in
dieses uralte System eingepaßt werden. Ich denke
dabei beispielsweise an die Gebots- und
Verbotssammlungen der Wo-Limo und Mo-Limo. Die darin
enthaltenen Normen, die zum Teil erst in jüngster
Zeit überhaupt entstanden sind, wie zum Beispiel
das Verbot, Alkohol zu trinken, werden sehr mühsam

in fünf Sätzen formuliert. Die Übereinstimmung

der Anfangsbuchstaben liegt keineswegs auf
der Hand, sondern mußte konstruiert werden, was
sich daran zeigt, daß Ausdrücke aus der javanischen
Sprache und der Bahasa Indonesia gewählt worden
sind, um den rein äußerlichen Zusammenhang der
fünf Anfangsbuchstaben zu schaffen. Das auf der
Fünfzahl aufgebaute Klassifikations- und
Assoziationssystem ist noch heute so stark im Bewußtsein
der Tenggeresen verankert, daß es auch so banale
Erscheinungen, wie eben dieses Alkoholverbot, einzubauen

vermag.
Ein weiteres Beispiel für die Aktualität des fünfgeteilten

Weltbildes ist die Kleidung des legen und des

wong sepuh, der beiden Helfer des dukun.
Der ligen oder legi-Junge wird als rechte, also östliche

Hand des zentral stehenden dukuns gedacht. Er
trägt, sobald er als Assistent des dukun an die Öf-

88



I II III IV V

ost süd west nord Mitte

weiß rot gelb schwarz vielfarbig

Silber Kupfer Gold Eisen Mischung

Legi Paing Pon Wage Kliwon

umfassend gierig protzig wortkarg redegewandt

Bauer Händler Palmweinzapfer Schlachter Fürst

Nahrung Geld Alkohol Fleisch Göttin Sri

Garten Gott Gana schwach gebrochen

pendapa Moschee Küche Stall Haus

Wind Berg Unglück Feuer Erde

Wasser schnell kränklich Flamme beständig

kühlgünstig Platzwechsel

fentlichkeit tritt, ein weißes Hemd. Der wongsepuh
dagegen, dessen Hauptaufgabe das Verbrennen der

petra (Seelenpuppe) ist, muß ein schwarzes Hemd
tragen. Als ich mich während einer Beerdigung nach
der Bedeutung dieser Hemdfarben erkundigte,
wurde mir die lakonische Erklärung gegeben, das

Hemd des legen sei weiß, weil er eben legen heiße und
der wongsepuh müsse darum schwarz tragen, weil er
die Seelenpuppen verbrenne. Erst durch das erweiterte

Assoziationssystem von duyvendak wurden
mir diese Antworten verständlich: Die Attribute des

legen - «lägi», «östlich» und «weiß» - stehen alle in
der ersten Spalte des Schemas, gehören also zur
selben Kategorie, ebenso wie die Attribute des wong
sepuh - «Feuer» bzw. «Flammen» und «schwarz» -
beide in der fünften Spalte zu finden sind.
Es ließen sich noch unzählige Beispiele anführen.
Die wenigen genannten zeigen aber schon deutlich,
daß das alte javanische Weltbild bei den Tenggeresen
weitgehend ungebrochen weiter besteht.
Einer von vielen Gründen dafür, warum die
hinduistisch-buddhistische Epoche, von der die
javanische Hofkultur entscheidend geprägt wurde, in
der Religion des tenggeresischen Volkes - auf die
Religion des dukun komme ich weiter unten noch zu
sprechen - kaum Spuren hinterlassen hat, ist wohl
der, daß sich der Mahäyäna-Buddhismus, der in dieser

Zeit höchstwahrscheinlich dominierend war, an
einem ähnlichen System orientiert, das von den
Tenggeresen, leicht modifiziert, ohne große
Schwierigkeiten übernommen und ins eigene System eingebaut

werden konnte, ohne daß dieses dadurch
wesentlich geändert worden wäre. Im Gegensatz zum

herkömmlichen Buddhismus stehen an der Spitze
des Mahäyäna-Buddhismus nicht die sieben
menschlichen Buddhas, sondern die fünf himmlischen,

meditierenden Dhyäni-Buddhas. Sie werden
mit bestimmten Himmelsrichtungen, Farben,
Jahreszeiten, metaphysischen Begriffen, Geschmackssorten,

Zauberformeln und Lautgruppen des
indischen Alphabeths verknüpft. Auf diese Weise
entstehen fünf Kategorien, die mit den altjavanischen
zwar nicht ganz identisch sind, denen aber ein ähnliches

gedankliches Prinzip zu Grunde liegt (cf kirfel
1959: 43). kirfel fügt als vergleichbares Beispiel
zum Mahäyäna-Buddhismus die fünf Gott-Kaiser
der alten Chinesen an, die sich ebenfalls nach fünf
Himmelsrichtungen orientieren. Jedem einzelnen
von ihnen entspricht außerdem je eine Farbe, ein
Planet, ein Element, eine Geschmacksrichtung usw.
Auch hier war also die «Welt» in fünf Kategorien
gegliedert, kirfel schreibt zu dieser Übereinstimmung:

«Für diese magische Verknüpfung der Fünfzahl mit
Makro- und Mikrokosmos, Raum und Zeit, Physis
und Psyche, kurz den mannigfachsten Erscheinungen

des Lebens, ließen sich noch weitere Beispiele
aufführen... Es kann nun kaum bezweifelt werden,
daß die Suprematie der Fünfzahl im Verein mit der
eigenartigen Farborientierung nichts zufälliges ist,
sondern daß hier der Grundzug einer bestimmten
Kultur symbolisch zum Ausdruck kommt, die im
Prinzip damals Zentral- und Ostasien beherrschte...
in den Farben und den übrigen Begriffsgruppen spiegelt

sich offenbar jene Kultur wieder.» (cf kirfel
1959: 44).

89



Auch wenn ich kirfels Ansicht über eine zentral-
und ostasiatische Einheitskultur nicht teile, so meine
ich doch, daß der Buddhismus, als er mit seinem Einfluß

den Tengger erreichte, nicht auf eine ihm völlig
entgegengesetzte Kulturform stieß, sondern
vertraute Grundzüge vorfand. Durch diese Ähnlichkeit
wurde eine eigentliche Kraftprobe unnötig, und die
bestehende und die neue Religionsform beeinflußten
sich zwar gegenseitig, liefen im wesentlichen aber
getrennt nebeneinander her, weil sie sich gegenseitig
akzeptieren und verstehen konnten.
Zu dieser Annahme bin ich gekommen, weil ich beim
Studium der Literatur und während meines Aufenthaltes

im Tengger den immer stärkeren Eindruck
gewonnen habe, daß die hindu-buddhistischen
Elemente beinahe ausschließlich im Einflußbereich des

dukun erkennbar sind, das heißt auf Gemeinschaftsund

Dorfebene, kaum aber in der Familie.
Hinduistische Stilelemente sind nur an den
Kultgegenständen des dukun - dem Weihwasserbecher, der
Gebetsglocke und der Opferschale - zu finden. Die
hinduistischen Götternamen tauchen ihrerseits nur
in den mantra der dukun auf. Die upacara, jene vom
dukun ausgeführte Zeremonie, wirkt bei allen religiösen

Festlichkeiten so, als ob sie später dazu gefügt
worden wäre, das heißt, sie bildet einen in sich ge-
schloßenen Teil des Festes, der keinen Einfluß auf
dessen weiteren Verlauf hat.
kohlbrugge weist als einziger Autor auf die isolierte

Stellung der Priester innerhalb der tenggeresi-
schen Gesellschaft hin und schreibt:

«Vor vier Jahrhunderten fiel das Reich Modjopahit
vor dem Ansturm der Mohammedaner, vielleicht
stammt das Geschlecht (der dukun) von einem der
geflohenen modjopahitschen Fürsten und würde die
Sage von der Flucht vor dem Islam nach der Zerstörung

von Modjophahit hierdurch erklärt sein. Also
nicht die Tenggeresen selbst, die damals das Gebirge
schon lange bewohnten, sondern ihr Priestergeschlecht

wäre dann von modjopahitischer
Herkunft.» (1901: 93)

kohlbrugge kommt zu diesem Schluß auf Grund
genealogischer Untersuchungen der dukun-Fami-

lien, die sich im Tengger nur gerade bis zum
Zeitpunkt des Niederganges von Majapahit zurückverfolgen

lassen.
Ich glaube, das in dieser Arbeit dargestellte Material
zeigt deutlich, daß der Hindu-Buddhismus, dem die
Tenggeresen anhängen sollen, nicht die Religion des

ganzen Volkes ist. Falls die Annahme von
kohlbrugge zutrifft, so haben die einwandernden Fürsten

aus Majapahit den Platz einheimischer Priester
eingenommen. Daraufhin deuten die verschiedenen
Aufgaben, die von den dukun außerhalb des religiösen

Lebens übernommen werden, wie zum Beispiel
die Rechtsprechung, die wohl auch früher im
Aufgabenbereich eines Priesters gelegen hat. Bei gewissen
wichtigen Festlichkeiten, wie Hochzeiten und
Begräbnissen, dagegen, ist seine Rolle verschwindend
klein; hier sind der legen und der wong sepuh die
leitenden Persönlichkeiten. Höchstwahrscheinlich
stammen beide - wong sepuh und legen - aus vor-
hinduistischer Zeit, weil den von ihnen geleiteten
Zeremonien die hindu-buddhistischen Elemente
fehlen.
Weil die Einwanderer aus Majapahit sich in eine
bereits bestehende Institution eingliederten und sich
nicht erst eine neue Stellung schaffen mußten, blieb
ihr Einfluß auch weitgehend auf diese Institution
beschränkt.

Bibliographie

duyvendak, j.PH. (1946): Inleiding tot de Ethnologie

van de Indische Archipel. Groningen/Batavia:
Wolters.

goris, R. (1929): «En merkwardige vondst op den
Tengger», in: Tijdschrift voor Indische Taal-, Landen

Volkenkunde. 69.

kirfel, w. (1959): Symbolik des Buddhismus. Stuttgart:

Hiersemann.

kohlbrugge, jh. f. (1901): «Die Tenggeresen», in:
Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde. 53.

lüem, B. (1977): Aspekte der Volksreligion der heutigen

Tenggeresen in Ostjava. Basel (Manuskript).

Das Geographische Institut der Universität Zürich trauert um

Professor Dr. Karl Suter
ausserordentlicher Professor 1958-1968

Seine wissenschaftliche Leistung und seine Tätigkeit als Dozent werden in einem Nachruf
gewürdigt werden.

90


	Die Fünfer-Symbolik der Tenggeresen in Ostjava, Indonesien

