Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 36 (1981)

Heft: 2

Artikel: Die Funfer-Symbolik der Tenggeresen in Ostjava, Indonesien
Autor: Liem, Barbara

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-57492

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-57492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geographica Helvetica 1981 - Nr.2

Barbara Luem

Die Funfer-Symbolik der Tenggeresen in Ostjava, Indonesien

Die Tenggeresen leben zuriickgezogen an den Ab-
hingen des gleichnamigen Gebirges im Osten Javas.
Von den urspriinglich ca. 40 Tenggerdorfern sind bis
heute nur noch finf vollig von islamischen Einfliis-
sen frei geblieben und funktionieren als kulturelle
und religiése Einheiten. Ahnlich den Badui, einem
anderen «Restvolk» im Westen Javas, wehren sich
die Tenggeresen sehr bewuflt gegen den missionari-
schen Druck der sie umgebenden islamisierten Be-
vélkerung und sind neben den genannten Badui die
letzten Vertreter einer altjavanischen Kultur.

Im Herbst 1976 lebte ich wihrend dreier Monate in
einem dieser Dorfer und sammelte Material zum reli-
giosen Selbstverstandnis der Tenggeresen, das ich
dann in meiner Lizentiatsarbeit unter dem Titel
«Aspekte der Volksreligion der heutigen Tenggere-
sen in Ostjavay verarbeitete.

Die Basis dieser Volksreligion (Volksreligion im Ge-
gensatz zur «offiziellen», hinduistisch geprégten Re-
ligion der Priester), oder anders gesagt, dieser geleb-
ten Religion bildet ein Symbolsystem, das in der &lte-
ren Literatur - neuere gibt es kaum - nur andeu-
tungsweise erwahnt wird.

Das mag daran liegen, daf} es wohl allen Tenggeresen
bewuBt ist, nie aber explizit ausgedriickt wird. Ein
ilterer Tenggerese hat diese Haltung mir gegeniiber
einmal folgendermafen formuliert: «Uber die Form
der Dinge sprechen wir, aber die Bedeutung, die wis-
sen wiry. Diese «Bedeutung» der Dinge beruht auf
einem komplexen System von assoziativen Bezie-
hungen, die sich in alle Bereiche der tenggeresischen
Sach- und Geisteskultur erstrecken. Gemeinsames
Merkmal aller Beziehungen und Angelpunkt des
ganzen Systems ist die Zahl 5. Da sich die Beziechun-
gen sonst aber nicht um ein Zentrum herum gruppie-
ren, sondern ein enges, gleichmafBiges Netz bilden,
drangt sich fiir eine Beschreibung kein Einstiegs-
punkt auf. Ich habe fiir diese Arbeit die Reihenfolge
gewihlt, in der ich wihrend meines Aufenthaltes die
einzelnen Zusammenhinge erkannt habe.

In der Vorstellung der Tenggeresen héangt alles, so-
wohl das Leben, als auch die Ordnung der Umwelt,
vom ungestérten Gleichgewicht zwischen vier Le-
bensprinzipien ab. Dazu gehoren die Erde, verehrt
als Tbu Pértiwi, die Sonne (mata hari), sowie das
minnliche und das weibliche Prinzip. Diese vier be-
stehen aus zwei Zweiergruppen, wobei die letztere -

méinnlich-weiblich - Leben erzeugt, das dann durch
die Krifte des ersten Paares - Sonne-Erde - erhalten
wird. Diese Lebensmoglichkeit, oder Lebenskraft,
die durch das Zusammenspiel dieser vier Krafte ga-
rantiert wird, heiflt «hurip». Hurip ist eine Art
Lebensessenz - ich scheue mich, den Begriff des
mana zu verwenden, obwohl es nahe liegen wiirde,
weil Aurip gewisse wichtige Eigenschaften des mana
nicht besitzt; man kann seinen Anteil davon zum
Beispiel nicht vergroflern, weder durch eine beson-
dere Lebensweise, noch durch Téten und Essen von
Tieren oder gar Menschen. Menschen, Tiere, aber
auch Pflanzen und Steine besitzen ihren Anteil an
hurip. Gusti, die tenggeresische Schopfergottheit,
hat auch sie geschaffen und wer sie nicht ehrt, der be-
leidigt den Schopfergott selbst. Deshalb darf kein
Tier getotet und keine Pflanze ausgerissen werden,
es sei denn zur Erhaltung des eigenen Lebens.
Diese vier Krifte oder Prinzipien, wie ich sie eher
nennen mochte, stehen haufig in Beziehung zu fiinf
Farben: Rot und weift werden sehr bildlich mit dem
Menstruationsblut der Frau bzw. der Samenfliissig-
keit des Mannes, also mit dem weiblichen und ménn-
lichen Anteil bei der Zeugung eines Menschen, in
Verbindung gebracht. Gel/b ist die Farbe der Sonne,
sie kann in diesem System auch durch Wind (hawa)
oder Luft ersetzt werden. Fiir die Tenggeresen ist der
Wind nichts anderes als die spiirbare Kraft der
Sonne. Ibu Pértiwi, die Erde, schlieBlich ist schwarz.
All diese Farben vereint, ergeben in der Vorstellung
der Tenggeresen griin, die Farbe von hurip. Griin ist
aber auch die Farbe der Fruchtbarkeit, die Lebens-
farbe an sich.

Diese fiinf Prinzipien haben in bezug auf den
menschlichen Korper ihre spezifischen Sitze und
Verehrungsorte. Rot, das weibliche Prinzip, sitzt im
Ohr (pamiréng = Gehor), denn im Innern der Ohr-
muschel wird das Rot des Korpers sichtbar. Das
Weif3 der Augen (paningal = Sehvermdgen) ist der
Sitz des médnnlichen Prinzips. Der Verehrungsort der
Sonne ist die Nase (pangambu = Geruchsinn), hier
kann der Wind in den Korper eindringen. Aufierdem
enthilt die Nase mit dem Ge/b des Schleimes die
Farbe der Sonne selbst. Da der Mensch die Nah-

Lic. phil. Barbara Liem, Ethnologisches Seminar
der Universitat Basel.

83



rungsmittel, die aus der Erde und dank deren Kraft
wachsen, durch den Mund aufnimmt, wird der Sitz
der Ibu Pértiwi selbst im Munde (pangucap = ge-
sprochene Worte) gedacht. Hurip schlieBlich, als
Zusammenfassung und Ergebnis der anderen vier,
sitzt logischerweise im Zentrum des Korpers, im Na-
bel (pusér). Eine weitere Verbindung besteht von den
Farben zu den Himmelsrichtungen, indem jeder der
vier Kardinalrichtungen eine Farbe zugeordnet
wird:

Osten zu weil3
Westen zu schwarz
Siiden zu rot
Norden zu gelb

Griin ist auch hier wieder das Zentrum, in diesem
Falle das Individuum. Dieses Bild zeigt, so glaube
ich, sehr deutlich, wie wichtig und eng die Beziehung
und der Einklang zwischen dem Tenggeresen und
seiner Umwelt sind.

Die Beziehung der zeitlichen Ebene liegt darin, daf3
auch den fiinf Tagen der javanischen Pasaran-
Woche Farben zugeordnet sind und zwar in den
nachfolgenden Kombinationen:

kliwon zu griin
légi zu weiss
paing zu rot
pon zu schwarz
wagé zu gelb

Kliwon, als der wichtigste Tag der Woche - mit ihm
beginnt sie -, tragt die Farbe griin.

Wenn wir nun alle diese Zweierbeziehungen neben-
einander stellen, so erhalten wir folgendes Schema,
das nicht vollstindig ist, sondern nur diejenigen Be-
reiche erfaflt, in die ich im Laufe meines Aufenthal-
tes Einsicht gewinnen konnte:

weil} légi Osten mannlich Auge
rot paing | Siiden weiblich Ohr
schwarz | pon Westen Erde Mund
gelb wagé | Norden | Sonne/Wind| Nase
griin kliwon| Zentrum | hurip Nabel

Innerhalb einer der fiinf waagrechten Spalten sind
sdmtliche Zweierbeziehungen méglich und werden
von den Tenggeresen im tdglichen Leben laufend
hergestellt. Diese Beziehungen kénnen sowohl posi-
tiv, als auch negativ sein; Augenkrankheiten bei-
spielsweise konnen durch Auflegen von weiflen Blii-
tenbléttern geheilt werden. Am Tage pon dagegen
sollte man das Dorf méglichst nicht in Richtung We-
sten verlassen, weil das Schlechte, Kala, an diesem
Tag im Westen droht. Im einen Falle dieser beiden

84

Beispiele wurde die Farbe mit dem Korperteil, das
andere Mal der Wochentag mit der Himmelsrich-
tung in einen (positiven bzw. negativen) Zusammen-
hang gestellt.

Neben diesem an sich geschlossenen System werden
die Farben auch Elementen zugeordnet: Rot gehort
zu Feuer, gelb zur Sonne, schwarz zur Erde, weif3 zu
Wasser. Die beiden Systeme scheinen sich zu iiber-
schneiden. Ich stelle sie deshalb getrennt dar, weil
das Rot des Feuers zum Beispiel niemals mit dem
weiblichen Prinzip oder einer anderen, oben ange-
fithrten und mit «rot» assoziierten Erscheinung ver-
bunden wird. Dasselbe gilt fiir die anderen drei, wo-
bei hier Erde und Sonne nicht als Kraft oder Prinzip
erscheinen, sondern als Materie, wobei Sonne auch
hier mit Luft identisch ist.

Ihre graphische Darstellung findet diese breit gefé-
cherte und in alle Lebensbereiche hineingreifende
Symbolik im sogenannten Lampiran Buddha.

Abb. 1 an

/awang budd‘ﬁa

Welas Asih Marang
Djiwa Raga

Bopo Kuwoso

Ibu Pertiwi

Bopo Babu
Sapada Hurip
Sato Kewan
Tandur Tuwuh




Ubersetzung des Lampiran (= «Zeichnung»)
Buddha.

«sirna ilang malan ing lawang buddha»

sirna/ilang verschwunden, zugrunde gegangen
mala(n) das Bose, die Unreinheit

ing in, bei, vor, durch

lawang Tiire, Pforte

pangucap  die gesprochenen Worter
paningal das Sehvermogen

pangambu  Geruch, das Riechvermégen
pamiréng  das Gehor

hurip Lebenswasser, Leben

«wélas asih marang jiwa raga, bopo kuwoso, ibu
pértiwi, bopo babu, sapada hurip, sato kéwan, tan-
dur tuwuh»

wélas Mitleid, Mitgefiihl
asih wohlwollend sein
marang auf-zugehen; in bezug auf, gegeniiber
Jiwa Lebensgeist

raga Korper

bopo Vater

kuwoso méchtig

ibu Mutter

pértiwi Erde

babu Mutter

sapada gleich, all

sato kéwan die Tiere

tandur das Gepflanzte, Reis
tuwuh wachsen, gedeihen

Der Satz wiirde dann ungefahr folgendes bedeuten:

«Zeige Mitleid/sei wohlwollend gegeniiber: Geist
und Korper «dem eigenen Geist»?), dem méchtigen
Vater (= «Gott», der Mutter der Erde (= «die Erd-
gbttiny, Vater und Mutter «Eltern», allem, was lebt,
den Tieren, allen gepflanzten Feldfriichten».

Diese Zeichnung oder bildliche Darstellung des
Symbolsystems auf Seite 84 ist meiner Meinung nach
sehr jung, weil ich erstens nirgends in der Literatur
einen Hinweis darauf finden konnte und es mir
kaum wahrscheinlich vorkommt, daf alle fritheren
Autoren diese h#ufig vorkommende Darstellung
ilbersehen haben, zumal das «Bild» von seinen Be-
sitzern immer an gut sichtbaren Stellen aufgehdangt
oder hingestellt wird, Zweitens haben die Tenggere-
sen erst seit kurzem begonnen, traditionelles Wissen
aufzuschreiben. Sie ziehen die miindliche Uberliefe-
rung auch heute vor und sind gegeniiber schriftli-
chen Dokumenten bis heute mifitrauisch geblieben.

Eine Ausnahme bilden die mantra vom dukun, diein
javanischer Schrift auf Lontarbléttern fixiert sind.

Ein weiterer Hinweis darauf, wie unwichtig diese
bildliche Darstellung der Symbolik fiir die Tenggere-
sen selbst ist, ist die Ungenauigkeit der Darstellung,
obwohl die miindliche Erkliarung einheitlich ist und
also nicht unbedingt mit der Zeichnung iiberein-
stimmt. Die Variation des Lampiran Buddha, die ich
in dieser Arbeit wiedergebe, fand ich im Hause des
dukun «meines» Dorfes. Obwohl er mich selbst dar-
auf hinwies, daf} die beiden Farben gelb und rot ver-
tauscht seien, sieht er keinen Anlafl dazu, diesen
Fehler zu verbessern. Hauptsache, er kennt die wah-
ren Zusammenhinge. Ein weiterer Fehler ist die Zu-
sammenstellung der Farben in bezug auf die Him-
melsrichtungen. Gelb sollte der Windrose entspre-
chend oben sein, da es mit Norden assoziiert wird,
weil} entsprechend links, schwarz rechts und rot als
Siiden unten. Dieser Mangel ist dem Besitzer des
Lampiran Buddha, das er ubrigens selbst gemacht
hat, bewul3t. In anderen Hiusern habe ich Zeich-
nungen gesehen, die zwar den kosmischen Beziehun-
gen gerecht werden, dafiir aber andere Mingel auf-
wiesen. Ich habe absichtlich keine korrekte Ausfiih-
rung, die ich iibrigens auch nirgends gefunden habe,
als Beispiel gew#hlt, obwohl dies meine Erkldrungen
etwas klarer und einfacher machen wiirde. Ich will
aber damit der so bezeichnenden Divergenz zwi-
schen Wissen und bildlicher Darstellung gerecht
werden. Trotz dieser rein duflerlichen Schwierigkei-
ten, die sich aber fiir die Besitzer der Zeichnungen
gar nicht stellen, ist die Absicht des Symbols deut-
lich: Es zeigt die Fiinfer-Symbolik in ihren Zusam-
menhingen:

Die vier Farben der vier Lebenskrifte umschlief3en
griin, die Farbe von hurip, der Lebensessenz, die
durch das Zusammenspiel der anderen vier ermég-
licht wird. Durch die graphische Anordnung und die
Beschriftung wird auflerdem der Bezug zum
menschlichen Kérper hergestellt. Nicht beriicksich-
tigt wird der zeitliche Bezug.

Die Gebote, die unterhalb des eigentlichen Symbols
notiert sind, bilden eine willkiirliche Auswahl aus
dem Gebot- und Verbotkodex der tenggeresischen
Religion. Gerade weil die Auswahl willkiirlich ist,
will ich es bei einer Ubersetzung belassen und lieber
kurz auf die verschiedenen daneben existierenden
Ge- und Verbotsammlungen eingehen.

Die erste Sammlung ist der sogenannte Dasar
Agama, was frei iibersetzt soviel wie «Grundlage der
Religion» bedeutet. Seine sieben Punkte sind eine
Art Katechismus, der friher den Kindern vom Vater
gelehrt wurde. Heute hilt der dukun innerhalb der
Pfadfinderorganisation eine Art Religionsunter-
richt ab. Fiir diesen Unterricht hat er kiirzlich alles
aufgeschrieben, vorher beruhte das Ganze auf der
miindlichen Uberlieferung. Ich gebe die sieben
Punkte hier tibersetzt wieder:

85



Dasar Agama

I. Alle Menschen leben zusammen auf einer Erde,
iber der das Schiitzende liegt. Alle zusammen miis-
sen danach trachten, nur Gutes zu tun und die Ord-
nung der Dinge zu erhalten. Um diesen gemeinsa-
men Willen zu bekriftigen, ziehen am 14. Tag des
Monats Kasada alle auf den Bromo, um zu opfern
und sich zu reinigen. Wer diesem gemeinsamen Wil-
len entgegenwirkt, mul} diese Siinde Moho Kuwoso
gegeniiber (= Gusti) verantworten.

II. Um Gutes zu tun und auf dem rechten Weg zu
bleiben, miissen die Gedanken gut und rein sein.
Man darf sich nicht zerstreuen, sondern sollte nur
auf das Gute bedacht sein. Ein Weg dazu ist die hdus-
liche Meditation (pamédi).

III. Um bei der Meditation erfolgreich zu sein, muf}
man Gusti darum bitten und sich vor ihm reinigen.
Dies kann durch Meditation im sanggar pamujan ge-
schehen.

IV. Die Menschen miissen das Gute im Zusammen-
hang mit der Verehrung von Gusti tun, denn Gusti
gibt hurip, das wie Gusti selbst unsterblich ist. Was
man Gutes in Verehrung fiir Gusti tut, das tut man
auch fiir Aurip. Das Gute bleibt damit ebenfalls un-
sterblich.

V. Der menschliche Kérper hat neun Offnungen
(lobang sembilan), die man richtig verstehen und mit
geniigend Verehrung behandeln muf}. Es sind dies:

. lésan = Mund

. grono = Nase (zwei Locher)
. nétro = Auge (zwei Locher)
. talingan = Ohr (zwei Locher)
. wadi = Geschlechts6ffnung

. dubur = After

Alle diese neun Offnungen gleichen Wegen, die in

den Korper hinein und aus ihm heraus fithren. Man

mul} sehr sorgfiltig darauf achten, dafl nur Gutes
darauf verkehrt, das heif3t:

1. Man darf nichts Schlechtes oder Unfreundliches
gegen irgendjemanden oder irgendetwas sagen.

2. Man soll schlechte Geriiche moglichst meiden
(«schlecht» im Sinne von {ibelriechend, aber auch
im Sinne von «verboten»).

3. Man soll schlechte oder unfreundliche Reden
nicht héren.

4. Man soll die Augen vor schlechten Dingen ver-
schlieflen, da man sonst in Versuchung gefiihrt
werden konnte.

5. Man soll seine Geschlechts6ffnung nur am rech-
ten Ort gebrauchen, das heiflt man soll seinem
Ehepartner treu sein.

6. Man darf heilige und Offentliche Pldtze nicht
durch seine Ausscheidungen verschmutzen.

Diese Gebote miissen befolgt werden, weil Gusti es
so will.
VI. Alles, was die Menschen besitzen, kommt von

AN AW N =

86

Gusti. Man muf} damit zufrieden sein und darf nicht
mehr verlangen. Der Dank dafiir darf auf keinen
Fall vergessen werden.

VII. Weralle diese Gebote bis zum Tode gut befolgt,
erhélt im Himmel (swarga) einen guten Platz. Die
Stinder erhalten keinen Himmelsplatz und miissenin
den Wildern als Geister (sétan) herumirren. Die gu-
ten Menschen, die sich in der Meditation so stark ge-
reinigt haben, daf sie sich selbst wie vor einem Spie-
gel sehen, kénnen spiter in einen menschlichen Kor-
per zuriickkehren. Diejenigen, die es nicht soweit ge-
bracht haben, miissen im nichsten Leben als Hunde
oder Wildschweine (babi hutan) weiterleben.
Die zweite, populidrere und wahrscheinlich auch spi-
ter zusammengestellte Sammlung enthilt weniger
religiose, als vielmehr moralische Ver- und Gebote.
Sie stehen insofern mit der oben beschriebenen Sym-
bolik im Zusammenhang, als daf sie in 2 x 5 Sdtzen
formuliert sind. Dieser Zusammenhang, der recht
kinstlich wirkt, wurde nicht von mir hergestellt,
sondernist den Leuten selbst sehr wichtig, denn diese
Verbindung zur - ich glaube, man darf wohl sagen -
heiligen Zahl 5 gibt den zehn S#tzen einen gewissen
religiésen und damit verbindlichen Charakter. Sie
heiflen nach ihren gemeinsamen Anfangsbuchsta-
ben «Mo-limo» («limo» = 5) und « Wo-limo».

1. MALING (= mencuri = stehlen). Dieses erste ist
zugleich eines der wichtigsten Verbote, vor allem in
bezug auf die Landwirtschaft. Die Felder liegen weit
auseinander und oft einen Tagesmarsch vom Dorfe
entfernt. Es wiare unmoglich, diese zu bewachen und
die Feldfriichte vor Dieben zu schiitzen. Da jeder
Tenggereseinderselben Lage ist, kommen Diebstéihle
durch Tenggeresen hochst selten, wenn iiberhaupt,
vor. Erst in jiingster Zeit wird dieses Verbot von Tou-
risten uibertreten.

2. MAIN (= berjudi = spielen). Jedes Spiel um
Geld ist heute streng verboten. Altere Ménner mo-
gen sich aber noch an das javanische Wiirfelspiel er-
innern, das sie selbst haufig spielten. Wer das Spielen
verboten hat, konnte ich nicht mehr feststellen.
Heute ist Spielen um Geld sogar ein Scheidungs-
grund.

3. MADAT (= Opium). Das Rauchen von Opium
ist verboten, weil es die schlechten Gedanken for-
dert. Ausdriicklich wird auch das Verbrennen von
Opium an Stelle von Weihrauch verboten, was ein
kleines, aber sehr treffendes Licht auf die Erfin-
dungsgabe der Tenggeresen wirft.

4. MINUM (= trinken). Dieses Verbot bezieht sich
auf alkoholische Getrdnke. Maifliges Trinken ist
zwar erlaubt, aber die Gedanken miissen dabei klar
bleiben. Es sind wiederum die Touristen, die den
Verkauf von alkoholischen Getranken férdern.

5. MADON (= berzina = Ehebruch). Dieses Ge-
bot gilt vor allem fiir den Mann, denn die Tengger-
frau genief3t eine besondere Stellung. So wohnt der
Mann im Hause der Familie seiner Frau und ein Ehe-



bruch wire eine direkte Beleidigung der Gastfamilie
und, in Anlehnung an die Ursprungsmythe, auch
eine Beleidigung gegen Roro Anténg, die Stammes-
mutter der Tenggeresen.

Im Gegensatz zu den Mo-/imo enthalten die Wo-limo
nur Gebote, die jene fiinf Dinge betreffen, die nach
Meinung der Tenggeresen fiir das Leben jedes einzel-
nen und der ganzen Gemeinschaft am wichtigsten
sind.

1. Waras (= sehat = Sicherheit). Sicherheit ist hier
im Sinne von materieller und moralischer Sicherheit
gemeint. Sicherheit bedeutet aber auch Friede und
Ordnung. Die Tenggeresen besitzen einen ausge-
pragten Gemeinschaftssinn, was diese Sicherheit des
einzelnen, des Dorfes und der ganzen Gemeinschaft
betrifft. Sie soll gemeinsam erhalten werden.

2. Warég (= makan = essen). Gemeinsam sollte
dafiir gesorgt werden, daf3 alle geniigend zu essen ha-
ben. Faulheit, aber auch Anhaufung von zu grofien
Vorriten ist verpont.

3. Wutuh (= sandang = Tuch). Jeder Tenggerese
sollte geniigend Stoff fiir einen sarong besitzen, der
in dieser relativ kithlen Gegend das Universalklei-
dungsstiick ist. Ich konnte wihrend meines Aufent-
haltes nicht weniger als elf verschiedene Tragarten,
jede mit einer speziellen sprachlichen Bezeichnung,
finden.

4. Wismo (= rumah = Haus). Neben Nahrung und
Kleidung ist das Haus fiir einen Tenggeresen absolut
lebensnotwendig. Ein Haus besitzt neben seinen iib-
lichen Funktionen einen groflen sakralen Wert als
Lebensbereich einer Familie.

5. Wasis (= pintar = Schlauheit). Um geniigend Si-
cherheit, Nahrung, Kleidung und ein Haus zu erhal-
ten, braucht man eine gute Portion Schlauheit.
Schlauheit ist hier nicht im schlechten Sinne ge-
meint, sondern bedeutet jene «pfiffige» Klugheit,
die ich immer wieder beobachten konnte, und die fiir
einen Tenggeresen eine erstrebenswerte Tugend ist.

Die Finfer-Symbolik im téglichen Leben

Die vorangegangenen Beispiele zeigen, daf der nor-
male Ablauf alles Lebenden vom ausbalancierten
Zusammenspiel der fiinf Prinzipien abhdngt. Umge-
kehrt 140t eine Stérung dieses normalen Ablaufs, wie
zum Beispiel eine Krankheit oder Miflernten, auf
eine entsprechende Stérung im Kréftegleichgewicht
der Prinzipien schlielen, die, um die Ordnung wie-
der herzustellen, behoben werden mufl. Das kann
dadurch geschehen, dafl man die Steine auf dem pa-
danyangan wieder zurechtriickt, wenn die «Sto-
rung» das Dorf betrifft, oder, im Falle von Krank-
heit, durch eine Behandlung oder ein Medikament,
die irgendeine Verbindung zu den fiinf Prinzipien
aufweisen. Gegen Fieber, sakit panas, hilft zum Bei-
spiel folgendes Rezept:

Weizenblatt (daun trigu, griin), gebratener Lauch
(bawang apang, rot), ein farbloses Ol, das vor allem
von den Chinesen verwendet wird (minyak kayu pu-
tih, weiB3), Saft einer Zitrusfrucht (air jéruk bécél,
gelb) und Petrol (minyak tanah, schwarz) werden zu
einem Brei verarbeitet. Der Patient wird damit ein-
gestrichen und innerhalb weniger Stunden soll das
Fieber sinken.

Gegen Kopfschmerzen hilft zerstoflener Gelbwurz
(kunir) mit Ol vermischt. Dieser Brei soll auf die
Stirne gestrichen werden. Die Wirkung dieses Medi-
kamentes liegt an der gelben Farbe. Gelb war nam-
lich auch die Fliifligkeit, die damals bei der Geburt
des Patienten beim Durchtrennen der Nabelschnur
austrat. Zu jenem Zeitpunkt aber war das Neugebo-
rene noch rein und das Kriftegleichgewicht noch un-
gestort.

Es gibt unzihlige solcher Medikamentenrezepte, die
alle an eine Art Analogie-Magie denken lassen. Pa-
rallel zur Anwendung dieser Medikamente wird aber
immer auch Gusti um seine Hilfe gebeten. Hat die
Behandlung Erfolg, so erhilt er (Gusti) ein Dankes-
opfer, andernfalls jedoch nicht,

Ein wenig anders gelagert liegt die Wirkung der
«Amulette», die zum Schutz des Hauses und seiner
Bewohner iiber jede Tiire angebracht werden. Sie
bestehen aus zwei Teilen: einem weilen, langlichen
Sackchen, dem sarat, und einem im Mittelnerv hal-
bierten Palmblatt, dem canur.

canur

Der sarat muf} aus fiinf Bestandteilen zusammenge-
setzt sein, die farblich den fiinf Prinzipien entspre-
chen miissen. Es gibt solche, die aullerdem die Be-
standteile des menschlichen Korpers darstellen. Ein
solcher sarat besteht dann aus einer Nadel (jarum),
die wegen der Kupferlegierung leicht griinspanig
wird, aus einem Stiick gelblich gewachsten Docht
(bénang), aus einem Bausch ror gefarbter Watte (ka-
pas), aus einem Knduel schwarzem Bindfaden (lawé)

87



und aus dem weiflen, die vier anderen umhiillenden
Baumwollgewebe (kain putih). Die Nadel stellt die
Seele und das Tuch die Haut dar. Der Docht soll die
Adern, der Bindfaden die Eingeweide darstellen,
und das Fleisch wird in der Watte gesehen.

Der canur seinerseits stellt einen menschlichen Kor-
per dar, wobei der Blattnerv die Wirbelsdule sein soll
und die fransenartig nach unten hingenden Blatter
die Extremititen und Geschlechtsteile. Dieses Amu-
lett soll jeden daran hindern, die Tiire zu durch-
schreiten, dessen Gedanken nicht ebenso rein sind,
wie die vier sarat-Bestandteile in ihrem weilien Tuch.
Dieses Hindernis besteht auch fiir iibelwollende Gei-
ster oder Ahnen, die, ob sichtbar oder unsichtbar,
Menschengestalt besitzen und den Gesetzen der fiinf
Prinzipien gehorchen miissen.

GORIS wurde um 1920 ein Gegenstand gezeigt,
«. .. dat moeilijk juister te omschrijven valt dan als
een groote worst, een reeks aaneengeregen saucijs-
jes» (1929: 222). GorlIs fahrt in seiner Beschreibung
weiter:

«Het is een zeer lange lap goed geweest, waarin men
met dun touw ruim twintig insnoeringen heeft aan-
gebracht. In het bol uitstaande gedeelte van het
doek, telkens tusschen twee insnoeringen in, werden
verschillende voorwerpen gevonden, waarover zoo
dadelijk ... (S.223)... Deze inhoud dan is in de
meeste gevallen een opgerold lontarblad. .. Verder
waren er kleine dunne metalen plaatjes in aanwezig,
waarop in zeer onduidelijk schrift korte mantra’s ge-
krast waren, 0. a. herhaaldelijk het woord tigamaja.
Ook was er een grooter metalen plaatje met een
vrouwenfiguur erin gekrast. Een andere uitstulping
bevatte een ris van elf Chineesche munten, de be-
kende kepengs. Merkwaardig was ook een stel van
twee kleine potjes, een van wit aardewerk, en een in
rood doek gewikkeld.» (S. 224)»

GORIS kann sich den Sinn dieser eingeschniirten Ge-
genstinde nicht erkldren. Er erwidhnt, dal3 diese
«Stoffwiirste» als Schutz gegen Verletzungen umge-
hingt werden, bei einem Fechtspiel mit Bambus-
stocken, womit wohl der sodoran gemeint ist. Die
Zusammensetzung der Gegenstdnde durch fiinf ver-
schiedene Arten - Lontarblatter, Metallpldttchen,
Miinzen und die beiden weil3 gefdrbten bzw. rot ein-
gewickelten Topfchen - lassen den Schluf} sicher zu,
daB wir es bei diesem «merkwaardige vondst» mit ei-
nem dem sarat 4hnlichen Amulett zu tun haben, das
seine schiitzende Kraft aus dem Zusammenspiel der
fiinf Prinzipien bezieht. Im Unterschied zu dem von
mir beschriebenen sarat weist dieses «Amulett» al-
lerdings einige hinduistische Elemente auf, die das
zu Grunde liegende Prinzip tiberdecken.

In einen weiteren kulturhistorischen Zusammen-
hang gestellt, besitzt das oben beschriebene Assozia-
tionssystem starke Ankldnge an altjavanische Ele-
mente.

88

J.PH.DUYVENDAK beschreibt in seinem kleinen
Werk (1946: 116ff) das javanische Weltbild wie
folgt:

«Het kosmisch verband, waarin de mens thuis
hoort, bepaalt zijn geheele positie, in sociaal, econo-
misch en religieus opzicht. Wie behoort bij een be-
paalde maatschappelijke groep, behoort daardoor
tevens tot een bepaalde religieuze eenheid, heeft deel
aan bepaalde magische krachten. Deze voorstellin-
gen leven thans nog onder de Javanen bij gedeelten
voort, hoewel het systeem als zodanig niet meer
wordt gekend. Men vindt brokstukken ervan nog te-
rug in wichelpraktijken; in mystieke voorstellingen;
in oude instellingen en gewoonten; in symboliek.»
(S.116)

Nach DUYVENDAK ist es der Sinn dieses Systems,
eine sichere Ordnung in die Welt zu bringen.
Durch eine Klassifikation werden Dinge zueinander
in Beziehung gebracht, die von sich aus nichts mit-
einander zu tun haben. DUYVENDAK stellt ein Bei-
spiel javanischer Klassifikationen schematisch dar
(Seite 89).

Ein Vergleich mit dem Schema, das ich auf Seite 84
aufgezeichnet habe, ergibt eine weitgehende Uber-
einstimmung, die den Schluf sicher zuldBt, dal Duy-
VENDAK sich irrt, wenn er glaubt, daf} dieses System
heute nur noch in Bruchstiicken vorhanden sei. Fiir
die islamisierten Javaner mag dies zutreffen, das
«Weltbild» der Tenggeresen aber, um DUYVENDAKs
Ausdruck weiter zu verwenden, ist noch heute durch
und durch von diesen Klassifikationen geprigt.
Dies wird besonders dort deutlich, wo neue Errun-
genschaften und Erscheinungen offensichtlich in
dieses uralte System eingepalt werden. Ich denke
dabei beispielsweise an die Gebots- und Verbots-
sammlungen der Wo-Limo und Mo-Limo. Diedarin
enthaltenen Normen, die zum Teil erst in jingster
Zeit iberhaupt entstanden sind, wie zum Beispiel
das Verbot, Alkohol zu trinken, werden sehr miih-
sam in fiinf Sitzen formuliert. Die Ubereinstim-
mung der Anfangsbuchstaben liegt keineswegs auf
der Hand, sondern muBte konstruiert werden, was
sich daran zeigt, daf3 Ausdriicke aus der javanischen
Sprache und der Bahasa Indonesia gewahlt worden
sind, um den rein duferlichen Zusammenhang der
fiinf Anfangsbuchstaben zu schaffen. Das auf der
Fiinfzahl aufgebaute Klassifikations- und Assozia-
tionssystem ist noch heute so stark im BewuBtsein
der Tenggeresen verankert, daf} esauch so banale Er-
scheinungen, wie eben dieses Alkoholverbot, einzu-
bauen vermag.

Ein weiteres Beispiel fiir die Aktualitdt des fiinfge-
teilten Weltbildes ist die Kleidung des /égén und des
wong sépuh, der beiden Helfer des dukun.

Der légén oder légi-Junge wird als rechte, also Ostli-
che Hand des zentral stehenden dukuns gedacht. Er
tragt, sobald er als Assistent des dukun an die Of-



| II I v \Y

ost siid west nord Mitte
weily rot gelb schwarz vielfarbig
Silber Kupfer Gold Eisen Mischung
Légi Paing Pon Wagé Kliwon
umfassend gierig protzig wortkarg redegewandt
Bauer Hindler Palmweinzapfer Schlachter Fiirst
Nahrung Geld Alkohol Fleisch Gottin Sri
Garten Gott Gana schwach gebrochen

pendapa Moschee Kiiche Stall Haus
Wind Berg Ungliick Feuer Erde
Wasser schnell kranklich Flamme bestindig
kiihlgiinstig Platzwechsel

fentlichkeit tritt, ein weiffes Hemd. Der wong sépuh
dagegen, dessen Hauptaufgabe das Verbrennen der
pétra (Seelenpuppe) ist, muf} ein schwarzes Hemd
tragen. Als ich mich wahrend einer Beerdigung nach
der Bedeutung dieser Hemdfarben erkundigte,
wurde mir die lakonische Erkldarung gegeben, das
Hemd des /égén sei weil, weil er eben /égén heifle und
der wong sépuh miisse darum schwarz tragen, weil er
die Seelenpuppen verbrenne. Erst durch das erwei-
terte Assoziationssystem von DUYVENDAK wurden
mir diese Antworten verstandlich: Die Attribute des
légeén - «légi», «ostlich» und «weifl» - stehen alle in
der ersten Spalte des Schemas, gehoéren also zur sel-
ben Kategorie, ebenso wie die Attribute des wong
sépuh - «Feuer» bzw. «Flammen» und «schwarz» -
beide in der fiinften Spalte zu finden sind.

Es lieBen sich noch unzahlige Beispiele anfiihren.
Die wenigen genannten zeigen aber schon deutlich,
daB das alte javanische Weltbild bei den Tenggeresen
weitgehend ungebrochen weiter besteht.

Einer von vielen Griinden dafir, warum die
hinduistisch-buddhistische Epoche, von der die ja-
vanische Hofkultur entscheidend geprégt wurde, in
der Religion des tenggeresischen Volkes - auf die Re-
ligion des dukun komme ich weiter unten noch zu
sprechen - kaum Spuren hinterlassen hat, ist wohl
der, daf} sich der Mahayana-Buddhismus, der in die-
ser Zeit hochstwahrscheinlich dominierend war, an
einem &dhnlichen System orientiert, das von den
Tenggeresen, leicht modifiziert, ohne grofie Schwie-
rigkeiten iibernommen und ins eigene System einge-
baut werden konnte, ohne daf3 dieses dadurch we-
sentlich gedndert worden wire. Im Gegensatz zum

herkémmlichen Buddhismus stehen an der Spitze
des Mahayana-Buddhismus nicht die sieben
menschlichen Buddhas, sondern die fiinf himmli-
schen, meditierenden Dhyani-Buddhas. Sie werden
mit bestimmten Himmelsrichtungen, Farben, Jah-
reszeiten, metaphysischen Begriffen, Geschmacks-
sorten, Zauberformeln und Lautgruppen des indi-
schen Alphabeths verkniipft. Auf diese Weise ent-
stehen fiinf Kategorien, die mit den altjavanischen
zwar nicht ganz identisch sind, denen aber ein dhnli-
ches gedankliches Prinzip zu Grunde liegt (cf KIRFEL
1959: 43). KIRFEL fiigt als vergleichbares Beispiel
zum Mahayana-Buddhismus die finf Gott-Kaiser
der alten Chinesen an, die sich ebenfalls nach fiinf
Himmelsrichtungen orientieren. Jedem einzelnen
von ihnen entspricht aufierdem je eine Farbe, ein
Planet, ein Element, eine Geschmacksrichtung usw.
Auch hier war also die «Welt» in fiinf Kategorien ge-
gliedert. KIRFEL schreibt zu dieser Ubereinstim-
mung;:

«Fiir diese magische Verkniipfung der Fiinfzahl mit
Makro- und Mikrokosmos, Raum und Zeit, Physis
und Psyche, kurz den mannigfachsten Erscheinun-
gen des Lebens, lieBen sich noch weitere Beispiele
auffihren... Es kann nun kaum bezweifelt werden,
daf die Suprematie der Fiinfzahl im Verein mit der
eigenartigen Farborientierung nichts zufilliges ist,
sondern daB hier der Grundzug einer bestimmten
Kultur symbolisch zum Ausdruck kommt, die im
Prinzip damals Zentral-und Ostasien beherrschte ...
inden Farben und den iibrigen Begriffsgruppen spie-
gelt sich offenbar jene Kultur wieder.» (cf KIRFEL
1959: 44).

89



Auch wenn ich KIRFELs Ansicht iiber eine zentral-
und ostasiatische Einheitskultur nicht teile, so meine
ich doch, daB3 der Buddhismus, als er mit seinem Ein-
fluB den Tengger erreichte, nicht auf eine ihm vollig
entgegengesetzte Kulturform stie3, sondern ver-
traute Grundziige vorfand. Durch diese Ahnlichkeit
wurde eine eigentliche Kraftprobe unnétig, und die
bestehende und die neue Religionsform beeinfluf3ten
sich zwar gegenseitig, liefen im wesentlichen aber ge-
trennt nebeneinander her, weil sie sich gegenseitig
akzeptieren und verstehen konnten.

Zu dieser Annahme bin ich gekommen, weil ich beim
Studium der Literatur und wiahrend meines Aufent-
haltes im Tengger den immer stirkeren Eindruck ge-
wonnen habe, daBl die hindu-buddhistischen Ele-
mente beinahe ausschliefllich im EinfluBBbereich des
dukun erkennbar sind, das hei3t auf Gemeinschafts-
und Dorfebene, kaum aber in der Familie.
Hinduistische Stilelemente sind nur an den Kultge-
genstianden des dukun - dem Weihwasserbecher, der
Gebetsglocke und der Opferschale - zu finden. Die
hinduistischen Gdtternamen tauchen ihrerseits nur
in den mantra der dukun auf. Die upacara, jene vom
dukun ausgefithrte Zeremonie, wirkt bei allen religi-
6sen Festlichkeiten so, als ob sie spiter dazu gefiigt
worden wire, das heif3t, sie bildet einen in sich ge-
schloBenen Teil des Festes, der keinen Einfluf auf
dessen weiteren Verlauf hat.

KOHLBRUGGE weist als einziger Autor auf die isolier-
te Stellung der Priester innerhalb der tenggeresi-
schen Gesellschaft hin und schreibt:

«Vor vier Jahrhunderten fiel das Reich Modjopabhit
vor dem Ansturm der Mohammedaner, vielleicht
stammt das Geschlecht (der dukun) von einem der
geflohenen modjopahitschen Fiirsten und wiirde die
Sage von der Flucht vor dem Islam nach der Zersto-
rung von Modjophahit hierdurch erklart sein. Also
nicht die Ténggéresen selbst, die damals das Gebirge
schon lange bewohnten, sondern ihr Priesterge-
schlecht wire dann von modjopahitischer Her-
kunft.» (1901: 93)

KOHLBRUGGE kommt zu diesem Schluf} auf Grund
genealogischer Untersuchungen der dukun-Fami-

lien, die sich im Tengger nur gerade bis zum Zeit-
punkt des Niederganges von Majapahit zuriickver-
folgen lassen.

Ich glaube, das in dieser Arbeit dargestellte Material
zeigt deutlich, dal} der Hindu-Buddhismus, dem die
Tenggeresen anhingen sollen, nicht die Religion des
ganzen Volkes ist. Falls die Annahme von KOHL-
BRUGGE zutrifft, so haben die einwandernden Fiir-
sten aus Majapahit den Platz einheimischer Priester
eingenommen. Darauf hin deuten die verschiedenen
Aufgaben, die von den dukun auBerhalb des religio-
sen Lebens ibernommen werden, wie zum Beispiel
die Rechtsprechung, die wohl auch friiher im Aufga-
benbereich eines Priesters gelegen hat. Bei gewissen
wichtigen Festlichkeiten, wie Hochzeiten und Be-
griabnissen, dagegen, ist seine Rolle verschwindend
klein; hier sind der /égén und der wong sépuh die
leitenden Personlichkeiten. Hochstwahrscheinlich
stammen beide - wong sépuh und légén - aus vor-
hinduistischer Zeit, weil den von ihnen geleiteten
Zeremonien die hindu-buddhistischen Elemente
fehlen.

Weil die Einwanderer aus Majapahit sich in eine be-
reits bestehende Institution eingliederten und sich
nicht erst eine neue Stellung schaffen muflten, blieb
ihr Einfluf3 auch weitgehend auf diese Institution be-
schrankt.

Bibliographie

DUYVENDAK, J.PH. (1946): Inleiding tot de Ethnolo-
gie van de Indische Archipel. Groningen/Batavia:
Wolters.

GORIS, R. (1929): «En merkwardige vondst op den
Tengger», in: Tijdschrift voor Indische Taal-, Land-
en Volkenkunde. 69.

KIRFEL, W. (1959): Symbolik des Buddhismus. Stutt-
gart: Hiersemann.

KOHLBRUGGE, J.H.F. (1901): «Die Tenggeresen», in:
Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde. 53.

LUEM, B. (1977): Aspekte der Volksreligion der heuti-
gen Tenggeresen in Ostjava. Basel (Manuskript).

Das Geographische Institut der Universitat Ziirich trauert um

Professor Dr. Karl Suter

ausserordentlicher Professor 1958-1968

Seine wissenschaftliche Leistung und seine Téatigkeit als Dozent werden in einem Nachruf

gewiirdigt werden,

90



	Die Fünfer-Symbolik der Tenggeresen in Ostjava, Indonesien

