
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 34 (1979)

Heft: 4

Artikel: Vom Museumsobjekt zur völkerkundlichen Dokumentation :
Forschungsaufgaben der schweizerischen Völkerkundemuseen

Autor: Kaufmann, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-56132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-56132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1979 - Nr. 4 Christian Kaufmann

Vom Museumsobjekt zur völkerkundlichen Dokumentation
Forschungsaufgaben der schweizerischen Völkerkundemuseen

Alfred Bühler zum 80. Geburtstag

Die Mitarbeiter ethnographischer Museen verbringen

- so ein geläufiges Zerrbild in den Köpfen vieler
Mitbürger - wenigstens die Hälfte ihrer Zeit unter
Palmen, wo sie entspannt und fern aller Hektik
forschen und sammeln. Die andere Hälfte brauchen

sie, immer gemäß der gleichen Ansicht, dazu,
interessante Vorträge - wenn möglich am Fernsehen

- zu halten, Bücher zu schreiben, Sammlungen
von Kuriositäten aus aller Welt abzustauben und
Ausstellungen zu eröffnen. Es sei erlaubt, an
diesem Bild einige Korrekturen anzubringen, auch
wenn der Gerechtigkeit halber zuzugeben ist, daß
ein Schweizer Völkerkundler der Vergangenheit,
paul wirz (1892-1955), sich mindestens streckenweise

durchaus bildgemäß verhalten hat. Ihm
verdanken mehrere Museen allerdings auch große und
wichtige Sammlungskomplexe aus verschiedenen
Erdteilen und seine Monographie über die Kultur
der Marind-anim in Südneuguinea gilt bis heute als

Klassiker der ethnographischen Literatur. In bezug
auf das Sammeln und Bewahren von Objekten als
dem Kernstück der Museumsaufgaben hat sich in
den letzten Jahrzehnten einiges verändert. Also
wird auch in Erinnerung zu rufen sein, inwiefern
sich die Rahmenbedingungen in der Wissenschaft
verschoben haben. Vielleicht lohnt es sich, dies
einleitend am Beispiel eines Museums zu verdeutlichen.

Aufgabe dieses Beitrages soll es im weiteren sein, in
sechs Gedankenschritten aufzuzeigen, wie sich die
Arbeit der Museumsethnologen in den vergangenen
Jahrzehnten entwickelt und dabei auch inhaltlich
erweitert hat1'. Im Rückblick wird sich so darlegen
lassen, nach welchen Gesichtspunkten die Sammlungen

aufgebaut worden sind und wie sich daraus
die Fragestellungen von heute ergeben haben. Man
wird verstehen lernen, wie in jeder Generation das
Sammeln beziehungsweise Bewahren von Objekten
und die wissenschaftliche Arbeit des grundlegenden
Forschens und ergänzenden Dokumentierens inein-

1) Diese Arbeit und der Bericht von M. SCHUSTER waren als Bei¬

träge zur ethnologischen Sondernummer (Geographica Helvetica

1979 - Nr. 2) gedacht. Die hier formulierten persönlichen
Gedanken mögen wie die Berichte im vorhergehenden Heft als
Hinweis auf die Einheit der Ethnologie in der Vielfalt ihrer
institutionellen und individuellen Ausprägungen verstanden
werden. Unser Dank gilt der Redaktion, insbesondere Frau PD
DR. H. KISHIMOTO, für die Aufnahme in diesem Heft.

andergreifen müssen, um das Ziel der Museumsarbeit

zu erreichen. Dieses liegt im Ausstrahlen in die
Öffentlichkeit auf der Basis von Ausstellungen und
Informationsarbeit. Eine siebente dem Engagement

in der Gegenwart gewidmete Überlegung und
die Zusammenfassung sollen das verdeutlichen.

Museurnsforschung:
Geschichte selbständiger Kulturen oder
Entwicklungsgeschichte der Menschheit?

Grob vereinfachend läßt sich sagen, daß die
Völkerkundemuseen der Schweiz ihre Entstehung und
erste Blüte weniger der maximalen Expansion
europäischer Macht in den überseeischen Kolonien
verdanken als einem mit Neugier gekoppelten
wissenschaftlichen Interesse, das sich, relativ spät
erwacht, an zwei gegensätzlichen Fragestellungen
orientierte.
Diese unterschiedliche Ausrichtung der Interessen,
die den Ausgangspunkt für eine zuerst
auseinanderstrebende, später aber wieder konvergierende
Entwicklung gebildet hat, läßt sich gerade am
Beispiel der Geschichte des Basler Museums von 1893

bis 1966 relativ deutlich fassen. Die eine Richtung -
damals die einer Minderheit - zeigte sich fasziniert
vom selbständigen Schicksal der Kulturen, erkannte
die Abhängigkeit der Kulturformen von den
Umweltbedingungen und wandte sich in der
kulturwissenschaftlichen Forschung den Fragen der menschlichen

Geistesgeschichte zu. Für Basel wird diese

Haltung am deutlichsten faßbar in einem Artikel
über «Museen für Völkerkunde», verfaßt von leo
FROBENius, dem späteren Afrikaforscher, den dieser

in seiner unglücklich ausgegangenen Basler
Assistentenzeit veröffentlicht hat (frobenius, 1896):
«Die materielle Kultur ist der Ausdruck des geistigen

Lebens der Völker, aber rückwirkend übt sie
auch einen bedeutenden Einfluß auf die geistige
Entwicklung aus. Zum Beispiel ist die Fortbildung
eines Volkes, das Ackerbau betreibt, anderen
Bedingungen unterworfen, als die eines solchen, dessen

materielles Wohlergehen von den Ergebnissen

Dr. Christian Kaufmann, Leiter der Ozeanien-Abteilung,
Museum für Völkerkunde, Postfach 1048, 4001 Basel.

163



der Viehzucht abhängt. Nicht nur die Gerätschaften

sind verschieden, auch in der Weltanschauung
und den Kulturformen äußern sich tiefgehende
Unterschiede. So heißt es denn, diese Unterschiede zu
erkennen und in der Aufstellung der Sammlung
zum Ausdruck bringen. Wenn dementsprechend

der innere Zusammenhang der einzelnen
Sammlungen hergestellt ist, müssen noch die
Beziehungen der einzelnen Gegenstände untereinander
kenntlich gemacht werden. Da treten dann die
heiklen Fragen der Völkerverwandtschaft heran und
verlangen unerbittlich eine Lösung. Der Museumsbeamte

wird vor allem das Verhältnis der Kulturen

untereinander betonen müssen. Nicht ob die
Menschen sich gemischt, sondern wie die Kulturen
sich beeinflußt haben, ist für ihn maßgebend ...»
Frobenius erkannte sodann bereits damals, daß die
Klärung von Sachverhalten im Leben fremder Völker

durch völkerkundliche Forschung Voraussetzung

dafür sei, dem Laien ein Interesse für
wissenschaftliche Fragen abzugewinnen, ihn über den
Weg der Ausstellung von Objektgruppen zu
völkerkundlichem Wissen und das hieß für frobenius
zum Wissen über das eigenständige geistige Leben
fremder Völker hinzuführen.
Die Ansichten von frobenius zur außereuropäischen

Kultur- und Geistesgeschichte mochten von
anderen geteilt werden; mit Sicherheit war dies
nicht der Fall bei den Vettern fritz und paul sara-
sin. Sie waren es, die von 1898 bis 1942 die Basler
Sammlung für Völkerkunde zielbewußt von einem
bescheidenen Anhängsel des allgemeinen Universi-
täts-, Kunst- und Stadtmuseums zum größten
Völkerkundemuseum der Schweiz ausgebaut haben.
Als Zoologen hatten sie ihre wissenschaftliche
Laufbahn begonnen. Auf Ceylon machten sie sich
am Beispiel der Wedda schon früh mit dem
Problem der zurückgedrängten Altvölker vertraut.
Ihnen und auch dem Dritten im Bunde, dem Mediziner

Leopold rütimeyer, war Kulturgeschichte in
erster Linie Entwicklungsgeschichte. Es galt daher,
durch eigene Forschungen bei - ihrer Ansicht nach -
möglichst primitiven Randvölkern und auch in
Rückzugsgebieten von Europa (z. B. in den Berggebieten

der Schweiz), die letzten Zeugnisse aussterbender

Kulturstufen der Menschheit einzusammeln
(sarasin, 1917: 203; rütimeyer, 1924). Diese
Zielsetzung hat den Aufbau der durch eigene
Feldforschungen gut dokumentierten Basler
Schwerpunktsammlungen aus dem Bereich von Melanesien

und Ost-Indonesien ermöglicht, woran auch
der schon erwähnte paul wirz ganz wesentlich
mitbeteiligt war. Für den Bereich von Afrika bemühte
man sich, aus zweiter Hand systematisch Belege für
die Typenvielfalt zusammenzutragen.
Es ist faszinierend, im geschichtlichen Ablauf zu
verfolgen, wie die Nachfolger der sarasins, felix
Speiser und alfred bühler, der erste seiner Uni¬

versitätsausbildung nach Chemiker, der zweite
Geograph, den Akzent aus der Sache heraus schrittweise

vom Evolutionismus Sarasinscher Prägung
auf einen historischen Ansatz verschoben haben.
Waren es bei Speiser in seinen Arbeiten über
Kunststile in Melanesien (1937, 1941) und
Besiedlungsgeschichte der Südsee (1946) Aspekte der
überindividuellen Kultur- und Kunstgeschichte in
einem übergreifenden Sinn, so standen für bühler
im Bereich der handwerklichen Techniken die
Beziehung von übergreifender geschichtlicher
Überlieferung zur individuellen Leistung einerseits und
zur systematischen Nutzung der an die Umweltbedingungen

angepaßten Möglichkeiten andererseits
im Vordergrund (vgl. bühlers Arbeiten über Tex-
tilhandwerk und Textilkunst insbesondere in
Indonesien und Südasien [1943, 1948, 1951, 1972, in
Vorb.]).
bühlers Ansatz zu «kulturhistorischen Forschungen

anhand von Museumsobjekten» (so das Pro
gramm seiner Antrittsvorlesung 1947), mit dem er,
angeregt von den Überlegungen des französischen
Prähistorikers und vergleichenden Kulturwissenschaftlers

andre leroi-gourhan (vgl. dessen

Werke «L'Homme et la Matiere» [1943], «Milieu et
Techniques» [1945] sowie die Weiterführung [1964,
1965]), den Schritt von der Systematik der textilen
Techniken zur historischen Auswertung einer Systematik

der vor-industriellen Techniken ankündigte,
ist bis heute erst teilweise verwirklicht worden.
Darüber hinaus belegen gerade die Ausstellungen und
Arbeiten von a. bühler zur Kunst des Sepik-
Gebiets Von Neuguinea (1957, 1960) sowie zur
Kunst Melanesiens (1961) die Entwicklung zu
differenzierteren Fragestellungen. Die Frage nach dem
Sinn künstlerischer Arbeit schärfte den Blick für
die gesellschaftlichen Zusammenhänge innerhalb
der einzelnen Kulturen und leitete damit zu neuen
Zielsetzungen über, auf die weiter unten im Überblick

eingegangen sei.

In den Arbeitsplänen und ersten Arbeitsschritten
von c.a.schmitz kündigte sich 1961-1964 eine
vielversprechende Synthese der bisher geleisteten
Arbeiten an; aus der Sicht des Historikers sollten
die Kulturen Melanesiens neu bewertet werden -
eine bemerkenswerte Annäherung an den
Methodenentwurf des jungen frobenius von 1896. Das
persönliche Programm des 1966 in Frankfurt am
Main als Leiter des Frobenius-Instituts früh
verstorbenen c.a.schmitz blieb unausgeführt, mündete

aber in direkter Folge in jene Kette von
Feldforschungen im Sepik-Gebiet von Neuguinea, über
die m. schuster in seinem Beitrag berichtet (s. unten

S. 171-180).
Am Beispiel von Basel wurde hier eine Entwicklung
skizziert, die mehr oder minder deutlich auch
anderswo faßbar ist. Die betonte Ausgestaltung des

evolutionistischen Grundkonzepts, dem in Basel

164



durch die Angliederung einer prähistorischen
Abteilung und einer anthropologischen Sammlung
von Skeletten und Schädeln besonderes Gewicht
verliehen wurde, ist andernorts allerdings nicht so
deutlich nachweisbar. Andererseits teilt Basel mit
den Museen der französischen Schweiz den Einbezug

Europas in das Gesamtprogramm. Dabei bildet
die 1904 gegründete volkskundliche Abteilung in
Basel heute nach Umfang und Bedeutung einen
besonderen Schwerpunkt, der allerdings methodisch
enger dem universitären Nachbarfach Volkskunde
verbunden bleibt als der Ethnologie.
Ein allgemeines Kennzeichen der Geschichte der
Schweizer Vökerkundemuseen ist es, daß sie als
Schrittmacher für die Herausbildung einer ethnologischen

Tradition an den Universitäten gewirkt
haben (vgl. huber, 1979). Mit Ausnahme von
Fribourg, das nie eine städtische ethnographische
Sammlung besessen hat, und von Geneve, dessen
Universität bis heute keinen ethnologischen Lehrstuhl

eingerichtet hat, wurden die Aufgaben von
Lehre und Forschung an den verbleibenden Universitäten

Neuchätel, Basel, Bern und Zürich bis weit
in die sechziger Jahre von den Museumsleuten
wahrgenommen. Als Universitätslehrer haben diese
mitunter sehr dezidiert zu Fragen Stellung bezogen,
die in der damaligen Museumsarbeit nicht oder nur
am Rande zur Geltung kamen, z.B. zu Fragen der
Akkulturation und der sich daraus ergebenden
gesellschaftlichen Problematik - bühlers Äußerungen

über Kulturkontakt und Kulturzerfall und
insbesondere über die messianischen Bewegungen mögen

hier stellvertretend genannt sein (bühler,
1964).
Umgekehrt hat auch die Ausstellungstätigkeit
immer wieder befruchtend auf die Lehrtätigkeit an
den Universitäten eingewirkt; besonders deutlich
wird dies faßbar im Weiterwirken der
kulturanthropologischen Ausstellungen von jean GABUS in
Neuchätel und in der Behandlung technologischer
Fragen durch die Basler Ethnologen seit Speiser.
Und schließlich bot die Sammel- und Forschungstätigkeit

für ein Museum lange Zeit fast die einzige
Möglichkeit, das Leben fremder Völker aus der
Nähe und kontinuierlich über eine längere Zeit
kennenzulernen.

Der interessierte Leser sei an dieser Stelle auf den
klaren Überblick über die Entwicklung der Ethnologie

in der Schweiz bis 1943 verwiesen, den EUGEN

paravicini vorgelegt hat (1943). Detaillierte Angaben

bieten verschiedene Autoren zur Geschichte
der von ihnen geleiteten Institutionen; die Nachweise

sind jetzt handlich zusammengestellt in einer
soeben von der Museumskommission der
Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft herausgegebenen

Übersicht über die völkerkundlichen Sammlungen

in der Schweiz (Kaufmann et al. 1979). Eine
Einführung in den ganzen Themenkreis bietet auf¬

grund reicher Ausstellungserfahrungen das Werk
«L'objet temoin» von j.gabus (1975).

Entwicklungslinien der Museumsforschung

Die beispielhaft angedeutete Entwicklungskette
von Sammeln aus Neugierde oder, wenn man will,
aus Freude am Fremden, ja Kuriosen zur umfassend

historischen Fragestellung und von da zur
evolutionistisch auf das Erfassen von Typen oder
Entwicklungsstufen ausgerichteten Sammelarbeit
und dann weiter zur kulturhistorischen Auswertung,

mit dem Ziel, geschichtliche Abläufe auf der
Ebene von schriftlosen Völkern und Weltteilen zu
erfassen, verlief nicht beziehungslos in einem
isolierten Raum; sie prägte aber in entscheidendem
Maße die Museumsarbeit der Vergangenheit. Das

Schwergewicht in den Schweizer Sammlungen liegt
daher im Bereich der sogenannten Naturvolkkulturen

der Kontinente Afrika, Amerika, Südostasien
und Ozeanien. Die Hochkulturen sind in ausführlicher

belegten Einzelbeispielen fast nur durch
archäologische Zeugnisse aus Alt-Ägypten und Alt-
Amerika vertreten. Ausnahmen wie die Tibet-
Sammlung im Völkerkundemuseum der Universität
Zürich und die Belege asiatischer Kunst im
Museum Rietberg Zürich bestätigen die Regel. Nicht
übergangen sei allerdings die Feststellung, daß fast
alle Schweizer Museen aus der ersten Blütezeit des

modernen Welthandels (1871-1914) mindestens
zahlenmäßig bedeutsame Sammlungen aus dem
Bereich der ausklingenden Hochkulturen Ostasiens
und Westasiens besitzen. Dies gilt in besonderem
Maße auch für die Sammlungen außerhalb der
Universitätsstädte, die meist in Zentren der Industrie
und des Handels, z. B. in Burgdorf und St. Gallen,
entstanden sind.

Veränderungen des äußeren Rahmens

Bei der Einschätzung der heutigen Lage der
Museumsethnologie in der Schweiz gilt es zu
berücksichtigen, daß sich auch das weitere Umfeld
völkerkundlicher Forschungsarbeit seit dem Beginn des
20. Jahrhunderts in mannigfacher Weise verändert
hat. Erstens dadurch, daß sich die hochtechnisierten

Spielformen der europäisch-nordamerikanischen
Produktions-, Wirtschafts-, Kommunikations-

und Organisationsverfahren in immer stärkerem

Maße über den ganzen Erdball ausgebreitet
haben.

Soziale und natürliche Umwelt als Aufgabe
für die Feldforschung

Zum zweiten gewann die Museumsarbeit dadurch
eine neue Dimension, daß die Ethnologie nach dem

165



Ersten Weltkrieg auf der Grundlage intensiver
Feldforschungen bei kleinen, relativ geschlossenen
Gruppen zu neuen Wissenshorizonten vorgestoßen
ist und daher ganz neue Fragen zu stellen begann.
Dem Funktionalismus, der sein Zentrum in der
«social anthropology» (Gesellschaftsanthropologie)

der britischen Hochschulen hatte, ging es darum,

kulturelle Einheiten als funktionierende
Ganzheiten, als Systeme wechselseitig voneinander
abhängiger Elemente zu erfassen und darzustellen.
Dies war zweifellos ein entscheidender Schritt auf
dem Weg zu einem besseren Verstehen fremder
Kulturen. Detaillierte Schilderungen des Lebens
verschiedener Ethnien erlaubten es, die betreffenden

Kulturen als Orientierungssysteme zu sehen
und die Rolle der gesellschaftlichen Institutionen,
angefangen bei der Familie über die
Verwandtschaftsverbände bis hin zu den eher temporären
Zusammenschlüssen von Initiationsgruppen oder
Handelsgemeinschaften genauer zu umschreiben.
Für die Museen hat sich dabei nachteilig ausgewirkt,

daß die funktionalistisch arbeitenden
Forscher sich beim Formulieren ihrer Ergebnisse zuweilen

auf ein Niveau der Abstraktion begaben, das
eine direkte Auswertung am Beispiel der
Museumssammlungen sehr erschwerte. Dazu trug ferner die
mitunter einseitige Betonung auf dem Hier und
Heute, auf der Möglichkeit zu kurzfristiger
Veränderung einheimischer Kulturen gerade im Streß des

Kulturkontaktes und die in der Argumentation der
Funktionalisten daraus abgeleitete Abkehr von
einer geschichtlichen Gesamtschau bei - alles
Perspektiven, die von den Museumsethnologen,
gewohnt ihre eigene Arbeit eher in Generationen
denn in Jahren zu berechnen, meist betont von
einer anderen Warte aus gesehen wurden. Funktionalistisches

Gedankengut und die Erkenntnis, daß
eingehende Feldstudien bei ausgewählten Ethnien
die beste Voraussetzung auch für eine kontinuierliche

und strahlungskräftige Museumstätigkeit
bilden, haben daher in der Schweiz erst relativ spät
Eingang gefunden. Heute sind die Feldforschungsprojekte

aus dem Leben der Völkerkundemuseen
nicht mehr wegzudenken. Besondere Aufmerksamkeit

gilt dabei nicht nur den gesellschaftlichen
Zusammenhängen, sondern auch dem Ineinandergreifen

von kultureller Ordnung und Ökosystem, ein
Thema, das von den Amerikanisten am Beispiel des
indianischen Brandrodungsfeldbaus in interdisziplinärer

Forschung aufgegriffen und auch in einer
Ausstellung zur Darstellung gebracht worden ist
(Amazonie Nord-Ouest, Neuchätel 1975 und
Kolloquium Neuchätel «Culture sur brülis et evolution
du milieu forestier en Amazonie du Nord-Ouest»).

Ordnen und Auswerten im Museum

Die dritte Entwicklungslinie in der Museumsarbeit
zielt auf eine Verfeinerung des gedanklichen
Rasters, mit dessen Hilfe das Sammlungsmaterial
aufgeschlüsselt wird. Den Museumsleuten wird ganz
allgemein ein Hang zu pedantischer Ordnung
zugeschrieben. Sicher ist, daß Aufbewahrung, Betreuung

und Nutzung von völkerkundlichen Objekten,
deren Zahl in den Schweizer Museen die
Größenordnung von insgesamt 250000 Inventareinheiten
erreicht, gut organisiert sein wollen. Zu bedenken
ist dabei, daß zu den Sammlungen unzählige
Einzelinformationen gehören, die meist auf Katalogkarten

gespeichert sind, und daß zur Ergänzung
Archive für Fotos, Filme, Tonbänder und Texte
sowie Fachbibliotheken anzulegen und fortzuführen
sind.
Im Zusammenhang eines Überblicks über die
Aufgabenbereiche der Museumsethnologie mag hier
allerdings mehr interessieren, was aus den im Zuge
des Evolutionismus entstandenen Klassifizierungssystemen

geworden ist. Die evolutionistisch angelegte

ethnographische Dokumentation hatte sich ja
bewußt zum Ziel gesetzt, den typischen Gerätebestand

einer Kultur zu ermitteln und im Museum
aufzubewahren. Was der Typenvorstellung nicht
entsprach, konnte als Doublette ausgeschieden und
an andere abgegeben werden. Wie problematisch
dieses Vorgehen gerade im Bereich jener
Gesellschaften war, bei denen kulturelle Normen nicht
von Zentralinstanzen verbindlich festgelegt und mit
Hilfe meist der Schrift weiter überliefert wurden,
hat sich erst nachträglich herausgestellt. So läßt
sich etwa am Beispiel der Formen künstlerisch
verzierter Geräte aus Melanesien zeigen, wie wichtig es

ist, individuelle Ausprägungen allgemeiner Normen
detailliert belegen zu können - r'eimar schefolds
Untersuchungen der Aufhängehaken aus dem
Sepik-Gebiet Neuguineas haben darauf aufmerksam

gemacht (schefold 1966). Ikonographische
Studien sind heute Teil jeder kunstethnologischen
Arbeit; als Beispiele seien die Ausstellungen des

Museums Rietberg in Zürich und diejenigen der
Afrika-Abteilung des Musee d'ethnographie in
Genf erwähnt.
Generell kann man sagen, daß das Studium der
Variationsformen kultureller Erscheinungen (seien es

Objekte oder Verhaltensweisen) geradewegs zur
Forderung führt, den jeweiligen Grundtypus nicht
einseitig aufgrund eines formalen Vergleichs allein
festzulegen, sondern dazu von zwei Blickpunkten
aus Ergänzendes zu ermitteln. Zum einen ist es

unumgänglich, vom Hersteller eines Gegenstandes
ebenso wie vom Benutzer möglichst viel darüber zu
erfahren, was sie im Denken, Fühlen und Glauben
mit diesem Gegenstand verknüpfen und wie sie es

tun. Es geht mit anderen Worten darum, auf der

166



gedanklichen Ebene das Ordnungsgerüst und den
Platz zu bestimmen, den ein Gegenstand oder besser

eine Gruppe von zusammengehörigen
Gegenständen im Leben der betreffenden Menschen
einnehmen. Als Beispiel für eine neuere Studie eines
schweizerischen Völkerkundlers sei urs ramseyers
Werk über Religion und Kunst auf Bali (1977)
genannt.

Zum anderen wird es unerläßlich sein, durch den
Vergleich ähnlicher, ebenso detailliert dokumentierter

Erscheinungen, die aus verschiedenen
Gesellschaften oder Kulturen stammen, Grundlinien
kultureller Ordnung überhaupt zu ermitteln. Dieser
Versuch mag hin und wieder die Gefahr eines
Gedankenflugs in die Höhen realitätsferner Spekulation

einschließen. Gerade schädlich kann die
Auseinandersetzung mit den Grundfragen menschlicher

Existenz und menschlicher Kommunikation,
die bei jedem gründlichen Vergleich zwangsläufig
angeschnitten werden, nicht sein. Aufgabe einer
strukturalen Betrachtungsweise ist es daher, mit
Hilfe von erprobten Denkmodellen diese Grundfragen

im Lichte immer neuer Detailerkenntnisse
zu überdenken. So betrachtet werden sich einem
Museumsbesucher aus dem Vergleich von Lebensweise

und materieller Ausrüstung eines alt-australischen

Nomaden, eines indianischen Bauern, eines
balinesischen Fürsten und eines westeuropäischen
Technikers wesentliche Merkmale der menschlichen
Existenz erschließen.

Objekte, Material, Herstellungsweisen
und Werkzeuggebrauch

Verlassen wir hier den Bereich des Grundsätzlichen
und kehren wir in einer vierten Überlegung zu den
Objekten zurück, die ja schließlich den Kern aller
Museumssammlungen und den Ausgangspunkt
aller Museumstätigkeiten bilden. Der evolutionisti-
schen Forschung kam es, wie dargelegt, darauf an,
möglichst viel typisches Material zu erfassen - ein
Standpunkt, der auch heute noch seine Berechtigung

hat, sofern man stets im Auge behält, daß
jede Typenlehre nur Hilfsmittel für das Erkennen
und insbesondere für das Darstellen von
Zusammenhängen sein kann. Dank zahlreicher funktiona-
listischer Einzelstudien wissen wir mehr über Sinn,
d.h. Zweckerfüllung und Ablauf gesellschaftlicher
Vorgänge in einzelnen Kulturen. Manches ist daraus

über Aufgabe und Bedeutung von Gerätschaften,

Werkzeugen und auch von Kunstgegenständen
zu entnehmen. Erst gründliche ergänzende Studien
werden uns aber auf den Weg zu einem tieferen
Verständnis von und zur Einsicht in Kategorien
nichtabendländischen Denkens, Glaubens, Fühlens
und Wissens führen. Voraussetzung ist eine enge
Zusammenarbeit von Ethnologen und einheimischen

Gewährsleuten. Die Selbstdisziplin des Eth¬

nologen muß so umfassend sein, daß in der
Feldarbeit nicht bloß jene Institutionen der Gesellschaft
oder Kultur belegt werden, die im voraus von der
Wissenschaft begrifflich festgelegt worden sind,
sondern daß darüberhinaus der Weg offen bleibt
zum Aufdecken neuer, unerwarteter Lösungen.
Logisch betrachtet können diese Arbeitsschritte
nicht am genauen Erfassen aller Verfahrensweisen
vorbeiführen, derer sich die Menschen einer Gesellschaft

bedienen, um Gegenstände herzustellen,
Nahrungsmittel hervorzubringen und die materiellen

Güter ihrer Gesellschaft zweckgerichtet
einzusetzen. In fast unzulässiger Vereinfachung kann
man dies als die Technik der betreffenden Gesellschaft

bezeichnen. Schließen wir nun den Bereich
des Wissens um technische Vorgänge und Abläufe
mit ein, so haben wir das Feld der Technologie der
betreffenden Gesellschaft vor uns. Für den Verfasser

dieses Beitrags bleibt es eine erstaunliche, hier
nicht weiter zu begründende Tatsache, daß international

gesehen gerade dieses Feld von den Ethnologen

so schlecht bestellt worden ist und noch wird.
Die Museumsethnologen der Schweiz bilden
allerdings in gewissem Sinn eine Ausnahme. Ihre
Leistung reicht aber nicht aus, um die großen
Forschungs- und Wissenslücken zu überbrücken.
Erstaunlich ist ja vor allem die Tatsache, daß eine
hochtechnisierte Gesellschaft wie die unsrige, die
nicht müde wird, Entwicklungshilfe, technische
Zusammenarbeit, ja Technologietransfer als
politische Heilmittel zu propagieren, es nicht einmal
für der Mühe wert hält abzuklären, was denn die
potentiellen Partner an überliefertem technischen
Können und Wissen besitzen und was sie unter
Technik und unter technischer Innovation im Rahmen

ihres eigenen Wertsystems bereits verstehen
könnten. Es würde sich wohl selbst heute noch
lohnen, diese Grundfragen jeweils an Ort und Stelle
und in allen notwendigen Details abzuklären.
Vielleicht, daß dadurch wirkliche partnerschaftliche
Achtung entstünde. Möglich wäre ja auch, sich von
jenen Missionaren anregen zu lassen, die sich nicht
selten unter großen Opfern zur Erkenntnis
durchgerungen haben, daß es wichtig sei, in der jeweiligen

einheimischen Gesellschaft an der Stelle des

Religiösen nicht ein Vakuum zu vermuten, sondern
die fremd anmutenden konkreten Formen des
Glaubens verstehen zu lernen.
Die reichen Museumssammlungen belegen für den
Bereich des Technischen ganz direkt und unmißverständlich,

daß von einem Mangel an technischem
Wissen und Können in den vor-industriellen Kulturen

nicht die Rede sein kann.

Zusammenarbeit mit den Nachbarwissenschaften

Im Rahmen dieses Beitrags ist es kaum möglich,
einen fünften Gedankenfaden anzuspinnen und da-

167



bei aufzuzeigen, was die heutige Museumsethnologie
den Anregungen von Nachbardisziplinen im In-

und Ausland verdankt. Auf geistes- oder
gesellschaftswissenschaftlicher Seite seien etwa
Volkskunde, Soziologie, Musikwissenschaft, Linguistik
und Archäologie der Hochkulturen genannt, auf
naturwissenschaftlicher Seite physische Anthropologie,

Geologie, Botanik und Zoologie und aus
demselben Zwischenfeld zwischen den Fakultäten,
aus dem die Ethnologie hervorgegangen ist, die
Geographie und die Ur- und Frühgeschichte.
Zunehmend erweist es sich heute, daß ethnologische

Forschungen in der Feldarbeit wie auch in
der Auswertung über die Grenzen des eigenen
Fachbereichs hinausgreifen müssen. Als Beispiel
wurden oben bereits die Arbeiten mit betont
ökologischen Bezugspunkten erwähnt. Die Liste läßt sich
beliebig erweitern. Die Geschichte einer Region
lässt sich ohne den Beizug von Archäologen
fundiert nicht mehr erhellen; dies gilt in ganz besonderem

Maße für schriftlose Kulturen. Für die
Übersetzung des kognitiven Systems einer Kultur ist die
Zusammenarbeit mit Linguisten und Biologen, die
sich in der Flora und Fauna eines Gebiets auskennen,

ebenso unerläßlich wie das Zusammenspannen
mit Wirtschaftswissenschaftlern, wenn es darum

geht, das Wirtschaftssystem in der Periode des

intensiven Kulturkontakts zu analysieren.
Man wird dabei auch die einschränkenden Faktoren

nicht übersehen. Das Zusammenwirken
verschiedener Disziplinen bei der Feldarbeit ist des

großen Personalaufwandes wegen nur schwer zu
realisieren. Wo bereits zwei Fremde als störend
empfunden werden, kann man unmöglich im
Dutzend auftreten. Eine Grenze anderer Art zeigt sich
bislang bei der koordinierten Auswertung von
Sammlungsbeständen und Forschungsdokumentationen

in den Museen: Das Ausstellen von
Sammlungsgut und das Kommentieren für eine breite
Öffentlichkeit bilden eine Grundfunktion des
Museums. Dieser Verpflichtung gegenüber der Öffentlichkeit

nachzukommen, ist für die Museen
politisch-ökonomisch eine Existenzfrage. Die Intensivierung

der Arbeit für die Öffentlichkeit bindet
aber die vorhandenen Kräfte bereits zu einem
wesentlichen Teil. Für die Forschungen bleiben daher
oft nicht genügend Zeit und Mittel übrig, was sich
vorerst noch weniger bei den Studienarbeiten im
Feld als bei der Auswertung auswirkt. Diese hinkt
zuweilen um Jahre, wenn nicht um Jahrzehnte hinter

der Feldarbeit her. Damit wird aber ein konzentrierter

Einsatz der Kräfte über mehrere Fachbereiche

und Institutionen hinweg von vornherein
stark erschwert. Und das wiederum wird sich eines
Tages lähmend auf den ganzen Museumszweig der
Ethnologie auswirken.

Geistesgeschichte der Dritten Welt

Die sechste Überlegung zum heutigen Stand der
Museumsethnologie knüpft an die erste an. Die
faktische Ausbreitung unserer eigenen Lebensformen

hat dazu geführt, daß aus den Ethnien am
Rande oder gar außerhalb des Weltgeschehens im
klassischen Sinn unversehens Direkt-Beteiligte
geworden sind. Im Vordergrund stand dabei zweifellos

die Ausweitung des Netzes wirtschaftlicher
Beziehungen über den ganzen Erdball und insbesondere

der wirtschaftliche Nutzen der Kolonialgebiete
für Europa. Die politische Philosophie der Alten
und der Neuen Welt hat aber auf dem Umweg über
das Bildungswesen der Kolonialmächte mit nur
geringer Verzögerung in den abhängigen Gebieten
jene Kräfte in Bewegung gesetzt, die nach mehr
Selbständigkeit strebten. Nach dem Zweiten Weltkrieg

forderten sie die Bildung unabhängiger
Nationalstaaten, ein Ziel, das inzwischen in den Grenzen
der alten kolonialen Verwaltungseinheiten erreicht
worden ist.
Diese Bewußtseinsbildung in der Dritten Welt
konnte nicht ohne Rückwirkungen auf die Arbeit
der Museumsethnologen bleiben. Lebensform und
Schicksal einzelner Ethnien rückten nun vermehrt
in den Vordergrund. An die Stelle des weitgespannten

Interesses für die letzten Überlebenden früherer
Kulturstufen der Menschheit trat die Achtung vor
der andersartigen, aber gleichwertigen Überlieferung

des Zeitgenossen. Damit schließt sich der
Kreis. Wir sind im Kern wieder bei jener historischen

Betrachtungsweise angelangt, für die eine
geisteswissenschaftliche Komponente kennzeichnend

ist. Genau das hat leo frobenius, der von
manchen Afrikanern auch als einer der Väter der
Negritude-Bewegung angesehen wird, vor gut 80

Jahren als wesentliche Aufgabe der Völkerkundemuseen

definiert. Die seither alle menschliche
Erwartung übertreffende Veränderung des
Bezugsrahmens bedeutet aber für die heutigen Völkerkundemuseen

auch, daß sich ihr Aufgabenbereich
darüber hinaus wesentlich erweitert hat und noch
erweitert.

Engagement auf der Seite der Machtlosen

Es sei erlaubt, einen neuen Aspekt in einer siebten
Überlegung zu würdigen. In der heutigen Situation
wird es auch an den Museen keinen Ethnologen
geben, den die mannigfachen Konflikte und
Reibungsflächen zwischen denen, die man noch vor
wenigen Jahren unbeschwert Naturvölker nennen
konnte, und den ihnen entgegentretenden,
technisch-maschinell reich dotierten Vertretern sowohl
staatlicher als auch wirtschaftlicher Macht unberührt

ließe. Die Akzente wird jeder nach der besonderen

Lage in seinem engeren geographischen In-

168



teressengebiet und nach persönlicher Überzeugung
verschieden setzen. Daß die Museumsarbeit
ganzheitlich orientiert ist, d.h. aufzeigen will, daß Kultur

nicht ein isolierter, überflüssiger Bestandteil der
menschlichen Existenz sei - weder dort in der fremden,

noch hier in der eigenen Gesellschaft -,
sondern in ihrer funktionellen Einheit und historischen
Gegebenheit Grundlage allen menschlichen
Lebens, gibt der engagierten Stellungnahme im
Einzelfall Richtlinie und Rückhalt. Eine kritische
Haltung der eigenen Gesellschaft gegenüber ist immer
unbequem. Es besteht die Gefahr, daß die
eigene Gesellschaft nicht nur den Kritiker, sondern
auch das Fundament seiner Haltung ablehnt, ignoriert,

von den weiteren Überlegungen über die eigenen

Ziele ausschließt. Unbequem ist aber eine solche

Haltung auch für den Kritiker selbst, muß er
doch der Versuchung widerstehen, sich in ideologisch

einseitig vorgegebenen Denkbahnen zu bewegen.

Ein Beispiel sei erwähnt: Die die nationalen
Grenzen überschreitende Entrechtung der Indianer
insbesondere in den Tieflandgebieten Südamerikas
spiegelt, sachlich beschrieben und dokumentiert
(seiler-baldinger 1979), in besonders krasser
Weise das Schicksal von Minoritäten in der ganzen
Welt wider, was zugleich ein Fingerzeig dafür ist,
daß noch keine Ideologie dieses Problem im
Grundsätzlichen gelöst hat. Gerade darum muß
dies auch in der Schweiz ein Thema bleiben, das
alle angeht.
Kulturelle Individualität bedeutet die Möglichkeit,
eine eigene Lebensweise im Rahmen der eigenen
Gesellschaft fortzuführen, bedeutet so auch die
Bewahrung der geistigen Autonomie und Identität
von Individuum und Gruppe. Gerade dies ist nicht
selten der letzte Halt in einem Kampf mit ungleichen

Waffen. Es kann nicht schaden, wenn die
Museumsleute aufgrund ihrer Kenntnisse und
Erfahrungen ihre Stimme erheben im Sinne der Bewahrung

einer Vielfalt von unabhängigen Lebens- und
Denkformen. Das beginnt mit der Schaffung von
Bedingungen, die ein physisches und psychisches
Überleben in der Gruppe ermöglichen - angesichts
der Unvollkommenheit des modernen Menschen ist
kein Ende des Engagements abzusehen.

Zusammenfassung

Der allgemeine Überblick dürfte gezeigt haben,
welche Themen an den völkerkundlichen Museen
und Sammlungen generell bearbeitet werden, d.h.
auf welche Fragen beim heutigen Stand des Wissens

überhaupt eine Antwort erwartet werden darf
und was die Museumsethnologen in ihrer Gesamtheit

über die direkte Betreuung der Sammlungen
hinaus beschäftigt. Dabei war kaum die Rede von
einzelnen Forschungsprojekten und vom indivi¬

duellen Erfahrungsschatz, den die einzelnen
Museumsethnologen bzw. -ethnologinnen sich erarbeitet

haben. Hinweise darauf gibt die stichwortartige
Aufstellung, die diesem Heft beiliegt".
Die Arbeit der Völkerkundemuseen der Schweiz
zielt in ihrer Gesamtheit darauf, Gegenstände
als die materiellen Erscheinungsformen einzelner
fremder Kulturen in das Gesamtbild vom Leben
dieser Kulturen zu integrieren. Diese Arbeit an
einer weltweiten Dokumentation des kulturellen
Erbes aller ist aber nicht Selbstzweck. Die Museen
wollen ihre Partner, die Besucher, einführen in die
Sprache der Objekte. Dem Besucher soll ermöglicht

werden, an konkreten Beispielen möglichst
direkte Erfahrungen zu sammeln über Vorgänge im
fremden wie im eigenen Leben, die ihm von anderen

Medien nicht in dieser Qualität und Form
vermittelt werden können. Der Besucher soll so auf
anschauliche Weise Einblick erhalten in die
Prozesse der kulturellen Überlieferung. Er soll lernen
zu sehen, daß - ganz besonders in schriftlosen
Kulturen - viele Gegenstände neben ihrer Arbeitsfunktion

eine Bildfunktion haben. Gegenstände und
Verhalten von Menschen sind die Glieder von in der
Anschauung verankerten Traditionsketten, die
ihrerseits wiederum untrennbar verbunden sind mit
den Gedankenfäden mündlicher und textlicher
Überlieferung. Der Besucher soll lernen, die Sprache

der Objekte zu deuten, sich von ihnen ansprechen

zu lassen, seine Erlebnisfähigkeit in ihrem
Strahlungsbereich zu steigern. In der Summe seiner
Eindrücke wird er auf die eigene Situation in der
eigenen Gesellschaft und Kultur zurückverwiesen.

Bibliographie

Amazonie Nord-Ouest. 1975. Catalogue d'exposi-
tion, Musee d'ethnographie, Neuchätel.

bühler, alfred. 1943. Materialien zur Kenntnis
der Ikattechnik. Internationales Archiv für
Ethnographie, Supplement zu Band 43, Leiden.

- 1947. Über die Verwertbarkeit völkerkundlicher
Sammlungen für kulturhistorische Forschungen.
Schweizerisches Archiv für Volkskunde 44: 225
bis 244.

- 1948. Siehe bühler-oppenheim, Kristin und
Alfred.

- 1951. Bemerkungen zur Kulturgeschichte Sum-
bas. In: Südseestudien. Gedenkschrift zur
Erinnerung an felix Speiser, S. 51-76. Basel.

- 1957. Heilige Bildwerke aus Neuguinea. Führer
durch das Museum für Völkerkunde und Schwei-

1) Der Druck dieser Übersicht wurde ermöglicht von der
Schweizerischen Ethnologischen Gesellschaft SEG/SSE, wofür hier herzlich

gedankt sei.

169



zerische Museum für Volkskunde Basel,
Sonderausstellung. Basel.

- 1960. Kunststile am Sepik. Führer durch das
Museum für Völkerkunde und Schweizerische
Museum für Volkskunde Basel, Sonderausstellung.
Basel.

- 1961. Ozeanien und Australien. Die Kunst der
Südsee (mit Beiträgen von T. barrow und ch. p.

mountford). Reihe Kunst der Welt. Baden-
Baden.

- 1964. Die messianischen Bewegungen der Naturvölker

und ihre Bedeutung für Probleme der

Entwicklungsländer. Acta Tropica 21 (Heft 4):
362-382.

- 1972. Ikat, Batik, Plangi. Reservemusterungen
auf Garn und Stoff aus Vorderasien, Zentralasien,

Südosteuropa und Nordafrika. 3 Bände.
Basel.

- in Vorb. Siehe bühler alfred und Fischer
EBERHARD.

BÜHLER-OPPENHEIM, KRISTIN Und ALFRED. 1948.
Die Textiliensammlung fritz ikle-huber im
Museum für Völkerkunde und Schweizerischen
Museum für Volkskunde Basel. (Beiträge zur Systematik

der gesamten textilen Techniken.) Denkschriften
der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft

78, Abh. 2. Zürich.
BÜHLER, ALFRED Und EBERHARD FISCHER. In preSS.
The Patola of Gujarat. Double Ikat in India. 2

Bände. Basel

centlivres, P.et al. (ed.) 1976. Culture sur brülis et
evolution du milieu forestier en Amazonie du
Nord-Ouest. Actes du colloque de l'Institut d'eth-
nologie de Neuchätel, 6-8 novembre 1975. Bulletin
de la Societe suisse d'ethnologie, numero special
1975. Geneve.

frobenius, leo. 1896. Museen für Völkerkunde.
Mitteilungen aus der ethnographischen Sammlung
der Universität Basel 1 (Heft 2): 160-165. Basel
und Leipzig (1895).

Gabus, jean. 1975. L'objet temoin. Essai d'une
theorie museographique. Neuchätel.

huber, hugo. 1979. Die Ethnologie an den Schweizer

Universitäten. Geographica Helvetica 34, 1979:
58-63. Bern.

Kaufmann, Christian et al. 1979. Völkerkundliche
Sammlungen in der Schweiz I. Übersichtsinventare
der Museen in Basel, Bern, Geneve, Neuchätel und
Zürich. Ethnologica Helvetica 2-3. Bern.

leroi-GOUrhan, andre. 1943-1965. (1943)
L'Homme et la Matiere. Evolution et Techniques
(1). Paris. (1945) Milieu et Techniques. Evolution
et Techniques (2). Paris. (1964) Le Geste et la
Parole: 1 Technique et langage. Paris. (1965) Le Geste
et la Parole: 2 La memoire et les rhythmes. Paris.

ramseyer, urs. 1977. Kultur und Volkskunst in
Bali. Zürich.

rütimeyer, Leopold. 1924. Ur-Ethnographie der
Schweiz. Ihre Relikte bis zur Gegenwart mit
prähistorischen und ethnographischen Parallelen.
Schriften der Schweizerischen Gesellschaft für
Volkskunde 16. Basel.

paravicini, eugen. 1943. Der Anteil der Schweiz
an der völkerkundlichen Forschung. In: Die
Schweiz und die Forschung (w. staub und a.hin-
derberger edd.), Band 2, S. 128-160. Bern.

sarasin, fritz. 1917. Ansprache gehalten bei Anlaß

des hundertjährigen Jubiläums der Naturforschenden

Gesellschaft in Basel und der Eröffnung
des Museum für Völkerkunde. Verhandlungen der
Naturforschenden Gesellschaft in Basel 38, Teil 1:

193-206.

SCHefold, reimar. 1966. Versuch einer Stilanalyse
der Aufhängehaken vom Mittleren Sepik in Neu-
Guinea. Basler Beiträge zur Ethnologie 4. Basel.

seiler-baldinger, Annemarie. 1979. Indianer-
schicksale am oberen Amazonas. In: Indianer
heute. Ethnologica Helvetica 1: 51-88.

speiser, felix. 1937. Über Kunststile in Melanesien.

Zeitschrift für Ethnologie 68: 304-369.

- 1941. Kunststile in der Südsee. Führer durch das
Museum für Völkerkunde Basel. Basel.

- 1946. Versuch einer Siedlungsgeschichte der Südsee.

Denkschriften der Schweizerischen
Naturforschenden Gesellschaft 77, Abh. 1. Zürich.

170


	Vom Museumsobjekt zur völkerkundlichen Dokumentation : Forschungsaufgaben der schweizerischen Völkerkundemuseen

