Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 34 (1979)

Heft: 2

Artikel: Problémes de la recherche sur le terrain dans les pays musulmans
Autor: Meyer, Frangois-Xavier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-56117

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-56117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geographica Helvetica 1979 — Nr. 2

Francois-Xavier Meyer

Problémes de la recherche sur le terrain

dans les pays musulmans’

Depuis les travaux de Malinowsky, dans les années 20,
il n’est plus concevable, en dépit de quelque exemple
fameux, d’étre ethnologue sans étre ou avoir été ethno-
graphe. Cette nécessaire participation a la vie des po-
pulations étudiées est 'un des traits qui distingue
’ethnologie des autres sciences humaines, elle en fait
Poriginalité tant au niveau épistémologique qu’au
niveau pratique.

Sur le plan épistémologique, le travail de terrain, I’'ob-
servation participante, implique un tel engagement per-
sonnel du chercheur que I’ethnologie ne peut en rien
se targuer du semblant d’objectivité qui fonde la crédi-
bilité des autres sciences sociales.

Sur le plan pratique, le type de relations qu’entre-
tiennent sujet et objet de la recherche est déterminé
par 'un et lautre terme. C’est dire, pour ce qui est
des déterminations dues a P'objet, que ’ethnographie
d’une société islamique aura des thémes et des
maniéres différents de celle d’'ungsociété amérindienne.
Quant aux détermination dues au sujet, elles impliquent
que chaque ethnologue a une vision des choses par-
tielle et propre. C’est dire que les pages qui suivent
n’engagent que moi, que P’accord ou le désaccord d’'un
autre ethnologue ne suffit pas a accréditer ou discré-
diter les idées que j’émet.

Traditionnellement préocupée avant tout des «Natur-
volker»,’ethnologie ne s’est intéressée que tardivement
aux sociétés de I'Islam oriental. L’Islam africain, fait
de cultures moins «raffinées» et surtout colonisées par
les puissances européennes, fut dés le XIXe siécle un
terrain d’enquétes ethnographiques. Dans le méme
temps enrevanche, ceux que I'on nommait orientalistes
étaient avant tout historiens, philologues ou philoso-
phes. Il faut attendre le XXe siécle pour voir paraitre
les premiéres études ethnologiques consacrées a des
populations de ’Orient musulman. Dans ce dévelop-
pement récent les travaux se sont regroupés autour
de quelques thémes privilégiés.

L’extension actuelle de I'Islam recouvre la plus im-
portante des zones du nomadisme pastoral; ce noma-
disme est donc I'un de ces thémes, privilégié surtout
depuis les années 60, dans les approches d’écologie
culturelle et d’anthropologie politique.

Quant aux communautés rurales de I’Orient, elles ont
fournit le modéle d’'un mode de production particu-

1J7ai bénéficié, pour la rédaction de cet article, des conseils du Pr.
P. Centlivres que je tiens d remercier.

64

lier. Les remises en question de ce «mode de produc-
tion asiatique» sont depuis vingt ans ’occasion de nom-
breuses études et d’intéréts nouveaux pour des pays
qui ont connu dans I’histoire de grands systémes
d’irrigation.

Je me référerai surtout au cadre du monde de la cul-
ture iranienne, pour aborder les problémes que pose
aux ethnologues la recherche de terrain en pays musul-
man.

La position de I’ethnographe, dans un tel terrain, est
d’abord celle d’un étranger, ¢’est & dire d’un non musul-
man auquel s’applique parfois le terme injurieux de
kafer: paien. Une telle attitude est historiquement fon-
dée: durant plusieurs siécles, le réglement de la dhimma,
attribué au calife Omar, fixa le statut des étrangers au
sein de la communauté musulmane. Ce systéme est,
en droit, tombé en désuétude, mais il a profondément
marqué la mentalité populaire et il subsiste dans la
pratique par le poids de traditions devenues des habi-
tudes de comportement.

Avant le calife Omar, le Prophéte avait signé en faveur
des chrétiens de la région du Nejran un pacte soucieux
de respect et d’égalité entre chrétiens et musulmans.
L’institution de la dhimma, en revanche, implique une
inégalité fondamentale. Le chrétien ayant accepté de
passer avec la communauté musulmane un pacte d’allé-
geance (“ahd) recevait en retour une «protection tuté-
laire» (dhimma) qui faisait de lui un sujet de cette
communauté et le plus souvent, un citoyen de seconde
zone. Pour étre plus précis, il faut spécifier encore que
le statut de dhimmi ne pouvait étre accordé qu’aux
«gens du livre»: chrétiens, juifs, et sabéens. Les ido-
latres ou tous ceux qui ne reconnaissaient pas Punité
de Dieu, n’avaient, en droit, pas de place dans la cité
musulmane.

Quant aux dhimmi, sileurs cultes et leurs usages étaient
respectés, il n’en étaient pas moins soumis 4 un certain
nombre de devoirs restrictifs : obligation de payer tribut,
interdiction d’épouser une musulmane, d’édifier de
nouvelles églises, de construire une maison plus haute
que celle du voisin musulman. Des obligations vesti-
mentaires imposaient aux «gens du livre» des signes
distinctifs de couleurs différentes selon la religion, dans
lesquels on a pu voir I'origine de I’étoile jaune des
juifs de ’Allemagne nazie.

Francois-Xavier Meyer, lic. &s 1., Fontaine-André 26,
2002 Neuchétel



Mais & en croire Gardet et Massignon, il ne faudrait
pas s’en tenir & Papparente sévérité de ce réglement.
D’abord, Papplication de la dhimma varie selon les lieux
et les périodes, ensuite ce statut serait, 8 de nombreux
égards, préférable a celui des «hérétiques» dans les
communautés européennes du Moyen Age, enfin, il
faut y voir de la part de la communauté musulmane
et dans son optique, une générosité qui participe du
droit d’asile et de I’hospitalité sacrée. Ainsi le dhimmi
devrait étre considéré comme un hdte permanent et,
pour suivre Gardet, il est normal que I’héte ne participe
qu’avec discretion 4 la vie de ceux qui le regoivent.
L’hospitalité sacrée dont il vient d’étre question est en
effet ’'un des traits marquants de Pattitude musulmane
face a létranger. Une dizaine de versets du Coran
prescrivent la conduite a tenir envers les voyageurs:
bonté, générosité, protection. Le Livre (c’est 1a le nom
du Coran) reprendrait ainsi une partie de la tradition
des tributs bédouines d’Arabie. Or ces tribus n’accor-
daient le droit d’asile que durant trois jours, aprés quoi
I’héte devait quitter la tente et le camp hospitalier.
(Gardet, 1961: 78)

Dans I’Afghanistan actuel il est de bon ton, particu-
liérement chez les Pashtun du sud-est, d’offrir une
hospitalité illimitée, d’insister méme sur le fait que le
séjour peut durer toute une année. L’héte s’offre tou-
jours a satisfaire tous les désirs de son invité, il le sert
respectueusement en se tenant en-dehors du tapis, il
lui offre les meilleures nourritures disponibles dans la
maison. Mais un tel systéme d’hospitalité n’est possible
qu’a deux conditions minimales: une réciprocité, di-
recte ou indirecte, qui permette 4 ’h6te d’étre a son
tour Pinvité; une connaissance et un respect, de la part
de I'invité, des limites hors desquelles il est pour son
héte un fardeau.

De par sa situation de voyageur, loin de chez lui, ’ethno-
logue n’est souvent pas 8 méme de participer au systéme
de réciprocité. Il devra donc compenser ce handicap.
Les cadeaux sont un moyens de compensation, mais
I’hospitalité étant pour I'héte un devoir religieux, le
cadeau ne sauvait &tre une contrepartie. Il faudra donc
procéder par détour, faire le cadeau a un enfant, a
un serviteur pauvre. Quant au respect des limites, ce
n’est qu’avec ’expérience du terrain et une sensibilité
attentive que l’invité peut apprendre a donner a ses
hdtes autant de satisfactions qu’il en regoit. En toute
bienséance, I'invité ne devrait s’attarder que le temps

nécessaire a la poursuite de son voyage et si la mala- -

die ou le mauvais temps ne le contraignent pas, c’est
en général le lendemain qu’il quittera la tente ou la
maison qui I’a hébergé. Or, pour satisfaire aux besoins
de son enquéte, ’ethnologue devrait faire sur le terrain
les plus longs séjours possible. En d’autres cas égale-
ment, les régles de ’hospitalité et les besoins du travail
divergent. '

Ainsi ’ethnologue ne sera un héte parfait qu’a la con-
dition d’oublier pour un instant les buts de son séjour
et les impératifs de son enquéte L’invité ne devrait
en effet s’occuper de la vie de son hote que dans

la mesure ou celui-ci le veut bien. Or I’ethnologue
cherche, par profession, a4 en savoir toujours plus.
11 se heurte ainsi a différentes barriéres qui protégent
dans I'Islam P’individu et sa famille.

De telles barriéres ne sont jamais uniformément défi-
nies. Elles varient d’une contrée, d’'une occasion a
Pautre. L’ethnologue nouveau venu n’aura pas trop de
toute son attention pour apprendre et pressentir rapi-
dement ces limites fluctuantes, pour ne pas commettre
d’impair tout en obtenant un maximum d’informa-
tions. Dans cet apprentissage des interdits, celui qui
concerne les femmes se remarque d’entrée.

Haram désigne en arabe i la fois le sacré et interdit.
Le harem est dans la maison arabe la partie réservée
aux femmes.

L’index du Coran dans I’édition Pléjade donne sous
le mot femme plus de 170 références!

Linterprétation de I'’ensemble de ces versets est 'oc-
casion de nombreux débats chez les spécialistes de
I'Islam. Les novateurs qui veulent changer le statut de
la femme dans le monde musulman y trouvent leur
compte, leurs adversaires conservateurs également.

Je n’entrerai pas dans le débat, m’en tenant aux im-
plications pour ’observateur, de la situation actuelle de
la femme dans le monde de la culture iranienne et
surtout en Afghanistan,

L’architecture des maisons musulmanes sépare le plus
souvent la chambre d’héte du reste de la maison, do-
maine ou les femmes circulent librement. De fait, ’héte
ne devrait en aucun cas s’intéresser aux femmes. S’il
a cependant quelque raison de parler d’elles il ne les
désignera pas explicitement mais parlera de la «mére
des enfants», «la maisonnée» ou méme seulement
«les enfants». Si cet hote devient un habitué du lieu
et qu’on veuille lui faire 'honneur de le considérer
comme «adoptén», il aura peut-étre ’occasion de voir
la maitresse de maison, il recevra peut-&tre de la main
des hommes des cadeaux préparés a son intention
par les femmes, mais ce n’est qu’aprés une longue
approche, qu’il pourra, peut-étre, parler librement avec
les femmes de la maison.

La femme musulmane est en effet, en principe, coupée
de tout contact avec d’autres hommes que ceux de la
famille proche. En Afghanistan, la bourgeoise ne sortait
dans la rue que couverte d’un voile qui la dissimulait
entiérement, et ce n’est guére que dans la capitale que
cette coutume cesse d’étre toujours en vigueur. Telle
femme d’une famille de ma connaissance est sortie de
sa maison deux fois en trois ans. L’homme a qui s’a-
dresse d’abord I’étranger se doit de protéger les femmes
de sa famille de tout contact avec cet étranger.

Qu’en est-il alors de cette barriére vis-a-vis d’une femme
ethnologue? On pourrait s’attendre a ce que les contacts
entre femmes soient plus faciles; A. Tual (1976: 116)
écrit cependant:

«Les villageois demandaient de «bien vouloir com-
prendre qu’ils leur semblaient difficile que nous puis-
sions demander de voir les femmes du village, leurs
femmes.»

65



Les mémes villageois se proposent de remplacer leurs
femmes pour répondre aux questions qui concernent
ces derniéres et ce n’est que quand ils se trouvent inca-
pables de répondre qu’ils décident enfin de permettre
le contact entre leurs femmes et A. Tual.

Mais dans le cas ci-dessus, A. Tual n’est femme que
biologiquement; socialement, elle est un étre hybride:
Ni mére, ni épouse, ni épousable, voyageant de son
propre chef, s’adressant ouvertement aux hommes, elle
occupe en tant qu’ethnologue une position d’homme.
Il est alors normal qu’on la tienne d’abord a I’écart
des femmes. Passées les premiéres approches, ’ethno-
logue femme pourra cependant jouer de ces ambiguités
sexuelles et enquéter aussi bien chez les hommes que
chez les femmes. Si toutefois cette enquéteuse est ac-
compagnée d’un interpréte masculin, ¢’est 4 nouveau
les barriéres mises a ce dernier qui limiteront le do-
maine de Penquéte.

Il n’y a pas que le sexe de I’ethnologue pour déter-
miner les rapports avec ses informateurs musulmans.
Ainsi les hommes mariés auront une position préfé-
rable a celle des célibataires. L’homme marié, méme
s’il voyage seul, est plus proche d’un pére de famille
afghan qu’un célibataire, et plus rassurant. Le premier
a, dans son monde, des contacts avec les femmes, sait
ce qu’est une famille, on lui répond alors avec la cons-
cience d’une égalité respectueuse, on lui dit «padar
jany: pére.

L’ethnologue célibataire en revanche ne peut-étre que
mister ou saheb (monsieur), purupaisar (professeur)
ou musafer (voyageur). Il doit étre tenu plus stricte-
ment qu'un pére a distance des femmes. Son célibat,
s’il n’est pas de prime jeunesse, sera regardé comme
étrange: «Tu as de argent pour voyager, pourquoi
est-ce que tu n’es pas marié?» Tel médecin du nord
afghan, toujours habillé a ’européenne et ayant quel-
ques connaissances d’anglais, s’excusant de ne m’inviter
chez lui que pour un petit déjeuner, me promis que
quand je le visiterais avec ma femme, je resterais chez
lui plusieurs jours et ferais connaissance avec tous les
membres de sa famille. Ce qui signifiait clairement,
puisque je connaissais déja les hommes, que j’approche-
rais alors également les femmes.

Dans tout I'Islam, le célibat, passé un dge décent et
dans une situation sociale qui permet le mariage, est
regardé comme une tare. Mahommet aurait dit que
«L’haleine d’un homme marié est plus agréable a Dieu
que la priere de soixante célibataires.» (De Castries,
1912: 117); Gauthier (1955: 46) qualifie le célibat du
musulman d’«impiété». La polygamie implique que
le célibat des femmes est plus rare que celui des hom-
mes.

11 faut noter cependant que le clivage islamique entre
société féminine et société masculine est généralement
plus fort chez les sédentaires, citadins surtout, que chez
les nomades. De part les conditions d’habitation, de
part sa plus grande part aux activités de production
également, la femme nomade ne peut étre aussi recluse
que la bourgeoise citadine. De plus, des traditions pro-

66

bablement anté-islamiques, assurent a la femme chez
les grands nomades du sud-est de ’Afghanistan une
indépendance de langage et de moeurs, une partici-
pation 4 la vie de la communauté beaucoup plus grande
que celle des citadines. Chez les nomades sahariens,
la propriété des troupeaux de moutons et de chévres
assurent aux femmes une place d’importance dans la
vie sociale.

Le sexe de lethnologue et son état civil ne déter-
minent pas que socialement son domaine d’activité:
c’est aussi la géographie de cés activités qui s’en trouve
affectée. Si la seule maison est ’espace des femmes!,
I’espace des hommes s’organise autour de trois points
principaux: champs ou piture, mosquée, bazar.

C’est au bazar que les contacts se nouent le plus facile-
ment entre les hommes. C’est 1d aussi que I’ethnologue
masculin trouvera facilement des informateurs momen-
tanément disponibles 4 un premier contact.

Au début des enquétes régionales, avant que ne se
nouent des relations individuelles, ¢’est dans la cour
de la mosquée que enquéteur de passage rencontrera
le plus souvent les villageois, ou dans la tente d’héte
chez les nomades?. L’intérieur de la mosquée est lui,
dans la plupart des cas, un endroit interdit au visiteur
non musulman. Dans cette cour de mosquée, les con-
versations libres entre ethnologue chrétien et indigéne
musulman ont souvent la religion pour théme. Tout
musulman sait 'existence de nos évangiles, connait
Marie sous le nom de Maryam, Jésus sous le nom de
Isa et tous les grands personnages de ’Ancien Testa-
ment. Comme un bon musulman connait sa religion
beaucoup mieux que la majorité des occidentaux, I’eth-
nologue est souvent embarrassé pour répondre aux
nombreuses questions.

Généralement de telles discussions conduisent imman-
quablement au théme de la conversion. Il ne parait
guére possible au premier abord et a en croire les musul-
mans eux-mémes, de partager la vie de populations
islamiques tout en restant chrétien. De fait, quelques
uns se sont convertis a 'Islam. Conversions authen-
tiquement religieuses dans certains cas, conversion a
but pratique le plus souvent, mais le probléme est moral
et il ne m’appartient pas de juger.

Les conditions de chaque terrain sont particuliéres,
Pinvitation a se convertir va de I'ultimatum & la plai-
santerie.

Quant a moi, je me suis vu pratiquement interdire une
enquéte par un dignitaire musulman qui m’avait été
désigné comme le «chef» des nomades de la région.
Revoyant ce mawlawi prés de deux ans plus tard, ses

ILes femmes de cultivateurs participent tout de méme aux travaux
des champs, particuliérement au moment des récoltes.

2Dans le monde iranien, I'Islam se divise entre les sunnites qui recon-
naissent les successeurs de Mahomet dans leur ordre historique, et les
shiites pour qui Ali aurait dd succéder a Mahomet. Pour I’expéri-
ence que j'en ai en Afghanistan, I'étranger est traité différemment
par les uns et par les autres, les shiites me semblant plus libéraux:
dans un premier terrain fait en célibataire, je n'ai eu de contact avec
les femmes que dans des familles shiites; les seuls shiites m’ont invité
aassister aux cérémonies dans une mosquée (takiaxana).



premiéres paroles,immédiatement aprés les salutations,
furent de me demander si je m’étais converti entre-
temps.!

Qutre le probléme pratique que pose une telle situ-
ation, elle souléve la question de la distance dans I’ob-
servation participante. ’ethnographie telle qu’elle est
actuellement congue, fait de la société qu’elle étudie
un objet. Or cette objectivation ne peut se faire sans
une distance minimum qui n’est pas compatible avec
une assimilation totale dans le groupe étudié.
Quelques cas sont connus ou le chercheur a totalement
adopté le mode de vie d’une tribu. Ce faisant il a aban-
donné son bagage d’occidental, et ses outils d’ethno-
logue.

Mais ’autre extréme également empéche ’ethnologie.
Pour se rapprocher de ses informateurs, pour accéder
aux points d’observation les mieux situés, ’ethnologue
devra adopter partiellement la conduite de ses hotes:
politesse, maintient, régime alimentaire sont considérés
comme un minimum, mais ici encore 'importance de
I’adoption est une affaire individuelle.

S’il n’est pas possible de tracer le profil idéal d’un ethno-
logue en pays musulman, du moins peut-on en donner
quelques éléments.

Le travail en couple est la formule la plus adéquate
a tous points de vue: le couple est une unité plus facile-
ment intégrable par les indigénes que les célibataires,
il permet des relations avec le monde féminin comme
avec le monde masculin, il permet aussi aux enquéteurs
un soutien mutuel. Ceux qui ont enquété seuls pen-
dant de longues périodes savent le besoin d’un tel sou-
tien. Si le couple est accompagné d’enfants il sera en-
core plus facilement intégrable, ses contacts seront en-
core plus diversifiés.

Dans les pays musulmans, I’4ge donne droit & une

111 ne faudrait cependant pas conclure de 13 4 une attitude générale des
dignitaires musulmans.

considération qui augmente la qualité des contacts.
F. Balsan, explorateur des contrées les plus reculées
du Baluchistan attribue a son grand age de s’étre sorti
de situations périlleuses.

Mais la qualité la plus nécessaire a mon sens, dans ces
pays ou le temps ne compte pas, oi Pachévement tem-
porel est moins valorisé que le spirituel, ou la fievre
d’action et d’information de l'occidental parait bien
vaine a qui invoque la toute puissance d’Allah, c’est
la patience qui seule permet le respect des interlocu-
teurs.

Bibliographie

BALSAN, FRANCOIS: Etrange Baluchistan. Soc. Conti-
nentale d’Editions Modernes Illustrées; Paris, 1969;
360 p.

CHELHOD, JOSEPH: Introduction a la sociologie de I'Is-
lam. Ed. Besson-Chantemerle; Paris,1958; 230 p.; index,
bibliographie.

DE CASTRIES,HENRI: L'Islam. Ed, A. Colin; Paris, 1912;
350 p.; index.

GARDET, LOUIS : La cité musulmane. Librairie J. Vrin;
Paris, 1961 ; 416 p.; index, bibliographie.

GAUTHIER, E. F.: Mceurs et coutumes des musulmans.
Ed. Payot; Paris, 1955; 300p.

HADDAD, 1.: Problémes posés par la rencontre des culture
islamique et occidentale. In: CIVILISATIONS, vol XII,No 3,
1962: 311-325.

TUAL, ANNY: Le statut féminin et l'usage de la parole.
In: Studia Iranica, t. 5, fasc. 1,1976:115-128.

67



	Problèmes de la recherche sur le terrain dans les pays musulmans

