Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 29 (1974)

Heft: 1

Artikel: Glaubensgemeinschaften auf Lombok
Autor: Leemann, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-52589

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-52589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geographica Helvetica 1974 - Nr. 1

Albert Leemann

Glaubensgemeinschaften auf Lombok

Ubersicht

Lombok, eine der Kleinen Sundainseln, liegt un-
mittelbar 6stlich von Bali und ist von Denpasar aus
in zwanzigminiitigem Flug erreichbar. Kleinere
Schiffe laufen von Padang Bay (Ostbali) die West-
kiiste Lomboks an. Die Fliche der Insel betrégt
4600 km2, also um rund 750 km? weniger als die-
jenige Balis. Die Insel ist gebirgig. Die nordliche,
hohe Kette mit dem Gunung Rinjani (3775 m) wird
durch eine von Westen nach Osten verlaufende
groBe Mulde von der niedern, siidlichen Kette (Ho-
hen unter 300 m) klar getrennt. 200 km siidlich von
Mataram hebt sich als einzige Kuppe der Gunung
Maseje (729 m) aus dem Landschaftsbild heraus. Die
Siidkiiste vor allem ist auBerordentlich stark geglie-
dert und besitzt gute Anlegeplétze fiir Schiffe. Geo-
logisch betrachtet, wird die Insel durch die tiefe
StraBe von Lombok von Bali getrennt. Flora und
Fauna der Inseln unterscheiden sich denn auch
deutlich voneinander. Der Norden Lomboks erhilt
wihrend der Nordwest-Monsunzeit (Oktober/No-
vember bis Mirz/April) Niederschlége, deren Menge
durch den Staueffekt der hohen Vulkankette ver-
groBert wird. Das Plateau hingegen, das im Lee
dieser Barriere liegt, wird auch wihrend der Regen-
zeit nicht ausgiebig befeuchtet. Der Siidostpassat
bedingt die Trockenzeit, die hier ausgeprigter ist
als auf Bali. Da nur lokal bewissert werden kann,
ernten Lomboks Bauern meistens nur einmal im
Jahr Reis. Trockene Jahre, wie z.B. 1972, fithren
zur Verknappung des Hauptnahrungsmittels und zu
Preissteigerungen. Im Januar 1973 war deshalb der
Reispreis auf Lombok beinahe doppelt so hoch wie
derjenige auf Bali.

Die Bevolkerung (700000 Einwohner) gehort ver-
schiedenen Religionsgruppen an, von denen jede
ihre Eigenstidndigkeit stark betont.

Religiose Gemeinschaften

Es sind dies: 1) Animisten, 2) «Buddhisten», 3) Muslim,
4) balinesische Hinduisten, 5) Wetu Telu (Wetu Tiga).
Von diesen fiinf Gruppen werde ich vor allem die
Wetu Telu ausfiihrlich besprechen.

1) Die Animisten

Der Animismus als urspriinglichste Religion findet
sich noch in den unzuginglichen Berggebieten der

Insel. Viele animistische Kultformen tauchen in
irgend einer Form aber auch in den traditionellen
Zeremonien der Wetu Telu, der «Buddhisten» und
der balinesischen Minderheit auf Lombok auf. Die
Verehrung von Naturerscheinungen und die Stein-
kulte zdhlen dazu.

2) «Buddhisten»

Im Gegensatz zu Bali, wo das buddhistische Gedan-
kengut im -hindu-javanisch-balinesischen Glauben
aufgegangen ist, hat auf Lombok eine Minderheit
von 14 000 bis 15000 «Buddhisten» ihre Eigenstin-
digkeit teilweise bewahrt. Ihr Glaube ist freilich nur
noch entfernt mit dem urspriinglichen Buddhismus
verwandt.

Die Begriffe des Hinayana und Mahayana sind den
Buddhisten Lomboks unbekannt. Einige ihrer
Grundsitze erinnern jedoch an das Gedankengut
des Mahayana. Der nur spirlich vorhandenen Uber-
lieferung nach soll der Buddhismus von Java iiber
Bali und Sumbawa nach Lombok gelangt sein. In
drei Siedlungen wurden unter Fiihrung buddhisti-
scher Mdnche geschlossene Kampung gegriindet,
ndmlich in:

1) Barusatan (dem heutigen Gangga)

2) Orong Empak Penasan (Tanjung)

3) Celiman Irang (Pemenang)

Da diese Gemeinden von den buddhistischen Kul-
turzentren vollstindig abgeschlossen waren, unter-
lagen sie vor allem seit Beginn des 17. Jahrhunderts
der starken balinesisch-hinduistischen Beeinflus-
sung, die um so wirksamer war, als schon bald
keine buddhistischen Mdnche mehr zur Fiihrung
der Gemeinschaft da waren. Heute leiten baline-
sisch-hinduistische Pemangku auch die Zeremonien
der «Buddhisten». Im Unterschied zum Hinduismus
kennen Lomboks «Buddhisten» keine Kastenglie-
derung.

Eigentliche Tempelanlagen fehlen. Wohl sind einige
Stupa vorhanden, doch enthalten sie keine Reli-
quien. Auf dem Stupa-Platz finden gemeinsame An-
dachten statt. Der Glaube ist einerseits im Kharma
Phala verankert, anderseits verehren die «Buddhi-
sten» Lomboks aber auch ihre eigene Gottheit,
ndmlich Bhatara Cenang (den «Beschiitzer»). Die

Dr. A. Leemann, Briischhalde 30, 8708 Mannedorf

27



Predigten ihres groBen Lehrers sind den «Buddhi-
sten» nicht mehr bekannt. Die geistigen Fiihrer der
heutigen Lombok-Buddhisten, die Gebriider Marti-
nom in Tanjung, versuchen, das vollstindige Auf-
gehen der buddhistischen Religion im balinesisch-
hinduistischen Gedankengut dadurch zu verhindern,
daB in nichster Zukunft javanische Bhikkhu - oft
in Bangkok geschult - nach Lombok eingeladen
werden sollen. Mit Hilfe der Verbreitung buddhi-
stischer Literatur soll eine Neubesinnung stattfinden.
Die meisten Angehorigen der 19 Banjar Buddha sind
Bauern; wenige sind Kaufleute.

Als einzige Religionsgruppe kennen die «Buddhi-
sten» den Kecodak (eine Tanzform), den sie gele-
gentlich bei Festen im Kampung tanzen.

3) Die Muslimen

Rund die Hilfte der Bewohner Lomboks sind Sun-
niten. Sie wohnen hauptsidchlich im Abschnitt Mata-
ram-Labuhanhadj. In Ostlombok bestehen ge-
schlossene Muslimsiedlungen. Die Verbreitung des
Islams in Ostlombok wird vor allem auf den Kontakt
mit den Bugi (Celebes) zuriickgefiihrt, wihrend sich
in Westlombok der EinfluB javanischer Muslimen
auswirkte.

4) Die balinesisch-hinduistische Glaubensgemein-
schaft

Der balinesische Bevolkerungsanteil liegt unter 20
Prozent der Gesamtbevélkerung Lomboks. Die
Bildung balinesischer Gemeinschaften war die
Folge der Feldziige der Konige von Karangasem
(Ostbali). Der Konig Datu Bejangi von Siidlombok
hatte den Herrscher von Karangasem um Hilfe im
Kampf gegen seinen Widersacher Datu Selaparang
in Nordlombok gebeten. Zusammen mit den bali-
nesischen Truppen unter Fiihrung von Ida Anglurah
Ketut Karangasem konnte er das nérdliche Konig-
reich erobern.

Die sehr lange wihrenden Kriegswirren erlaubten
vorerst nur wenige Tempelbauten (Pura Gunung
Sari, Pura Gunung Pengsong, Pura Suranadi). Nach
dem FriedensschluB wurde dann Cakra Negara ge-
griindet, eine heute blithende Siedlung in West-
lombok. Beriihmt ist das klassische Geschichtswerk
aus dieser Zeit: Negara Kertagama - wie ein Kénig-
reich regiert wird. Im nachfolgenden Zeitabschnitt
wurden zahlreiche balinesische Kultstédtten errichtet.

28

Erwdhnt seien der Lingsar, Pura Narmada und Pura
Batu Bolong.

Die balinesische Herrschaft fiihrte nicht nur dazu,
daB die heutige Bevilkerung Lomboks teilweise
balinesischen Ursprungs ist, sondern bewirkte auch,
daBl balinesisch beeinfluBte Mischreligionen ent-
standen, wie dies im Falle der zu besprechenden
Wetu Telu klar zum Ausdruck kommt. Interne
Machtstreitigkeiten jedoch schwichten dann die
balinesische Herrschaft iiber Lombok, so daBl es den
Hollindern in Zusammenarbeit mit den Muslim
nicht schwer fiel, die balinesische Macht Ende des
19. Jahrhunderts zu brechen und die Konigsfamilie
ins Exil zu schicken.

Die kulturelle und religiose Verbundenheit der bali-
nesischen Lombokbevdlkerung mit der Mutterinsel
Bali kommt beispielsweise im Aufbau des Gadoh
(oberstes «Stockwerk» der Lingsar-Tempelanlage)
deutlich zum Ausdruck (Fig. 1).

5) Die Wetu Telu

a) Die Verbreitung der Wetu Telu. Die Wetu Telu
kommen - soweit bisher bekannt - ausschlief3-
lich auf Lombok vor. Ihr Stammland ist das
frihere Konigreich Bayan in Nordlombok. Un-
gefdhr 30% der Inselbevdlkerung gehdren dieser
Glaubensrichtung an.

b) Die Bedeutung des Begriffes Wetu Telu (Wetu
Tiga).
wetu = herauskommen
telu (tiga) = drei
Der Begriff Wetu Telu fuBt auf der fundamen-
talen Trinitit aller Dinge. Es wird oft falschlicher-
weise behauptet, der Begriff Wetu Telu riihre
davon her, daB die Gldubigen im Gegensatz zu
den Muslim nur drei tidgliche Gebetszeiten ein-
hielten. In Wirklichkeit jedoch kennen die Wetu
Telu gar keine festgesetzten tdglichen Gebetsver-
pflichtungen, sondern jeder betet nur dann, wenn
er das Bediirfnis dazu hat.
Die fundamentale Trinitét aller Dinge wird man-
nigfaltig nachgewiesen, beispielsweise durch

I Die Dreifaltigkeit: Allah - Mohammed - Adam.
Allah ist der allein zu verehrende Gott. Moham-
med wird als Rasul Allah anerkannt und als
Kontaktperson zwischen Gott und den Menschen
betrachtet. Seine Stellung als Prophet wird ab-



1I

III

| AY%

VI

gelehnt. Adam ist das Symbol des menschlichen
Korpers, d. h. des unbeseelten Menschen.

Die drei Gestirne: Sonne - Mond - Sterne
(matahari - bulan - bintang)

Die Dreiteilung der Welt: Himmel - Erde - Was-
ser (langit - bumi - air)

Die drei Arten der Fortpflanzung: lebend geba-
ren - Eier legen - vegetative Fortpflanzung
(beranak - bertelur - tumbuh)

Die Dreigliederung des menschlichen Kdorpers:
Kopf - Rumpf - Glieder (kepala - badan - ang-
gota)

Die drei Prinzipien menschlichen Aktivseins:
schopferisch titig sein - fithlen - handeln

(cipta - rasa - karya)

Glaubensgrundsitze und Rituale der Wetu Telu.
Drei Gesetze bestimmen das Leben der Glidu-
bigen:

1) Gedenke nur des einen und einzigen Gottes:
Allah. (Satu zat ia itu zat Allah)

2) Erfreue das Herz jedes Menschen. (hormati =
Nachstenliebe)

" 3) Entziehe dich dem EinfluB schlechter Geister.

Tue nichts Schlechtes. (mencegah diri dari per-
buatan jahat)

Die Wetu Telu zdhlen sich zu den Muselmanen.
Im Sembahyang werden neben den individuellen
Gebeten drei besondere Verpflichtungen er-
wihnt:

1) Sembahyang Jumat. Das Freitagsgebet soll ge-
meinsam gesprochen werden, damit Allah die
Gemeinde segne.

2) Sembahyang Majit. Der Mensch soll gute
Werke tun, damit er in seiner Sterbestunde auf
moglichst viele gute Taten zuriickblicken kann.
3) Sembahyang Idulfitri. Dieses steht im Zusam-
menhang mit titiger Niachstenliebe. Es verpflich-
tet den Wetu Telu zum fitrah (zur Sozialarbeit),
das aus Liebe und Wertschédtzung des Nichsten
getan werden soll. Volkskundlich interessant ist
die Tatsache, daB in arabischen Lindern das Fest
des Fastenbrechens (aid-al fitr) mit Geschenken
an Freunde und Bedienstete, aber auch mit einem
besonderen Almosen verbunden ist (zokat al-
fitr).

Die Nacht vor Idulfitri wird Lailatulqadr (in der
Sassaksprache Maleman) genannt. Der 21. des

Ramadan wird als Maleman selikur, der 25. des
Ramadan als Maleman selae und der 29. des
Ramadan als Maleman siwak likur bezeichnet.
In diesen Néichten werden in den Dorfern Rhizi-
nusfackeln angeziindet, die wie Tausende von
Monden leuchten. In diesen Lichterstunden sol-
len die heiligen Quransuren vom Himmel auf
die Erde herunterkommen. Es wird Wert darauf
gelegt, daB das Leben auf dem Kitab Suci al
Quran und Sunnah Nabi Kebir Mohammed ba-
siert, allerdings angepaBit an lokale Gegeben-
heiten. Wahrend des dreitdgigen Puasafestes ent-
halten sich die Wetu Telu vom Essen und Trin-
ken. Sie pflegen in diesen Tagen der Meditation.
Als Muslim sind sie zur Rezitierung des Kalimat
Sahadat verpflichtet. Zuerst wird dieses Gebet
arabisch gesprochen, dann in altjavanischer
Sprache. Viele der {ibrigen zeremoniellen Ge-
bete werden ebenfalls in beiden Sprachen aus-
gedriickt. Der arabische Urtext des Qurans wird
allerdings nur von den Religionsvorstehern ver-
standen; die iibrigen Gldubigen lesen in altjava-
nischen Lontarbiichern (Qlam Wadi und Jati
Swara).

Als Grundsatz fiir die Gebete gilt das Kebatinan:
Das Beten von Herzen. Deshalb sind die Wetu
Telu auch nicht zum fiinfmaligen tdglichen Ge-
bet verpflichtet. Beim Beten verharren sie in
konzentrierter Meditationsstellung: Die Augen
geschlossen, die Ohren taub fiir jegliche Ein-
fliisse von auBen. Alles Weltliche soll vergessen
werden. Fir alle gelten die Panca Indra: Augen,
Ohren, Nase, Mund und Gefiihle sollen im Ziigel
gehalten werden. Durch innere Purifizierung
soll der Gldubige rein werden. Er soll kimpfen;
nicht gegen seinen Nichsten, wohl aber gegen
das Schlechte in seinem eigenen Ich. Die Kon-
zentrationslibung ist unter dem Begriff Neng
Ning awas iling bekannt (Neng Ning = Konzen-
tration; awas = trage Sorge; iling = erinnern).
Im Gegensatz zum Islam ist den Wetu Telu der
GenuB von Schweinefleisch nicht verboten,denn
«Alles, was von Gott kommt, ist gut».

Als Versammlungsgebdude dient den Wetu Telu
die Mesjid, die mit einem Mihrab ausgestattet
ist. Die Gebetsnische liegt im Nordwestteil und
ist gegen Mekka gerichtet. Auch die Toten wer-
den so begraben, daB ihr Kopf gegen Mekka

29



d)

30

gerichtet ist. Die Wallfahrt nach Mekka hingegen
ist unbekannt. Auch werden die traditionellen
Feiertage der Muselmanen nicht eingehalten.
Die Glaubigen folgen vielmehr weitgehend dem
balinesischen Kalender. Odalan (Tempelgeburts-
tagsfeier im 210-Tage-Kalender) wird wie bei den
Balinesen in Ehren gehalten, hingegen wird
Njepi (das balinesische Neujahr) nicht gefeiert.
Dabei ist zu beachten, daBl der Njepi-Tag auch
bei den Balinesen auf Lombok erst in jiingster
Zeit bekannt geworden ist. Die Verehrung der
vergottlichten Ahnen erfolgt im Balai Gedé, wo
Erinnerungsstiicke an die Verstorbenen aufbe-
wahrt bleiben. Pemali sind Orte, an denen Hei-
lige begraben liegen, die hoch in Ehren gehalten
werden. Beispielsweise befindet sich ein heiliges
Grab der Wetu Telu, zu dem auch balinesische
Gldubige ihre Opfer bringen, auf dem Riff von
Medane, westlich von Tanjung. Ein Stein, der
in einer Vertiefung der Grabplatte liegt, soll dem-
jenigen Gliick bringen, der ihn dreimal umdreht
und sich nachher die Hand, die den Stein be-
rithrte, an die Stirne legt.

Geschichtliche Herleitung der Wetu Telu. Nach
der miindlichen Uberlieferung, die durch
schriftliche Quellen bestétigt wurde, ist der Islam
unter anderem durch javanische Religionslehrer
in Lombok verbreitet worden. Unter den neun
Walisanga, die nach der Insel kamen, befanden
sich Sunan Kali Jaga (nach der Ethymologie der
Wetu Telu abzuleiten von Qodli Zakqa = Lehrer
der Weisheit) und Sunan Bunan.

In neuester Zeit versuchen die Wetu Telu ihren
Glauben direkt auf das Mutterland des Islam
zuriickzufiihren. Nach den Aussagen von Datoe
Soekawati (Mataram) soll Abu Sufijan? den K&-
nig von Bayan (Nordlombok) besucht und ihm
dabei empfohlen haben, seine Untertanen ent-
weder zu Mohammedanern oder zu Mu’min?
zu machen. Der Herrscher soll sich fiir den
Glauben der Mu’min entschieden haben, von
denen die Wetu Telu abgeleitet werden. Mit
dieser wohl eher zweckdienlichen als den Tat-
sachen entsprechenden Erkldrung wollen die
Wetu Telu heute den sie bedrohenden Sunniten
ihre echte Zugehorigkeit zum Islam beweisen.
In Wirklichkeit ist der Glaube der Wetu Telu

hauptsidchlich als Mischung (Agama Kalang)
aus Islam und balinesischem Hinduismus zu
verstehen. In der geschichtlichen Abfolge wurde
das Bekenntnis der Wetu Telu beeinfluB8t durch
1) den Animismus, 2) den javanischen Buddhis-
mus und Hinduismus, 3) den Islam, 4) den bali-
nesischen Hinduismus (seit den Kriegsziigen der
Konige von Karangasem). Der Glaube wurde
ferner durch die Lokalgeschichte und vor allem
durch die lokalen traditionellen Gegebenheiten
(Adat) geprigt, wie dies im Kapitel Sitten und
Gebrduche beschrieben wird. «Abu Sufijan»
schreibt den Kiyai, Lebai, Katib und Mudim das
Studium des Quran vor. Jeder Glaubige muB
das Kopiagam kennen (Piagam = Dynastie), das
die Dynastien der Konige von Bayan, Sokong,
Selabarang und Pejangi beschreibt.

Sitten und Gebriuche der Wetu Telu. «Lain lubuk
lain ikannya, lain padang lain belalangnya» - in
verschiedenen Lindern sind auch die Briuche
verschieden.

Die Sitten der Wetu Telu unterscheiden sich tat-
sdchlich sehr von denjenigen des i{ibrigen Indo-
nesien, weisen aber verwandte Ziige mit dem
balinesischen Brauchtum auf, die besonders
deutlich in den Rites de Passage zum Ausdruck
kommen.

Nach der traditionellen Uberlieferung kann der
Begriff Adat-isti-Adat folgendermaBen gedeutet
werden: Ein Gesetz, das die Schopfung regelt
(A = Alif, bedeutet Beginn; isti = regeln; dat =
Schopfung). Die Religion ihrerseits regelt den
Kontakt zwischen Mensch und Gott. In Adat
und Religion gibt es im Zeremoniell Parallel-
erscheinungen. Deshalb arbeiten wihrend der
Zeremonien die Religionsvorsteher, die Chefs
des Adat und die Regierungsvertreter Hand in
Hand. Auch in diesen Amtern kommt die fun-
damentale Trinitdt zum Ausdruck. Es gibt drei
Religionsvorsteher: 1) Kiyai, 2) Katib, 3) Lebai:
drei Adat-Chefs: 1) Mangkubumi, 2) Jautaka,
3) Serune; drei Regierungsvertreter: 1) Pemu-
sungan (Dorfvorsteher), 2) Kelian (Vorsteher des
Kampung), 3) Langlang (Dorfhiiter). Jeder dieser
drei Gruppen ist eine eigene Farbe zugeordnet:
1) WeiB. Symbol fiir das Heilige; wird von den
Religionsvorstehern getragen. 2) Schwarz und



Abb.1: Am Pusuk-PaB bei Linggo Mas. Ein Muslim hat in seiner
Neurodung einen Sengaran errichtet. Damit zeigt der Bauer an,
daB er das bisherige «Niemandsland» fest in seinen Besitz
genommen hat und dieses nun nicht mehr zur allgemeinen
Nutzung offen steht. Gleichzeitig dient der Sengaran auch

als Fruchtbarkeitssymbol.

Abb. 2: Tanjung: Im Tempel Bebengan Lingsar. Der vom Geist
Shivas durchdrungene Pendande (Branmanen-Priester)
leitet am Pujewali-Tag die Tempelzeremonie.

Abb.3: Tanjung: Am Mandak-Tag fihrt der Pemangku («Holy
Man») den Prozessionszug ans Meer. Im Anblick des Vulkans
wird der Gott vom Gunung Agung zur Tempelweihe eingeladen.

Abb. 4: Tanjung: Ahnlich wie auf Bali spielen chinesische
Miinzen (Bolong) eine bedeutende Rolle als rituelles Geld.

31



Abb.5: Tanjung: Im Kampung der Wetu Telu zeigt der Dorf- Abb. 7: Tanjung: Datoe Soekawati, einer der geistigen Fiihrer

alteste einen Tumbak (zeremonielle Lanze). der Wetu Telu, tragt einen Rombong in seinen Handen. Auf

der Schale, die Reis und Bolong enthilt, befinden sich %2 m
Abb.6: Bayan: Symbolische Tumbakspitzen auf Manner- weiBes Tuch, Baumwollfaden und ein Pangot (dolchartiges
grabern. Messer).

Abb. 8: Bayan: Symbolischer Holzkamm auf einem Frauen-
grab.




gelb. Symbol fiir die Abstammung und das Ge-
fiihl. Diese beiden Farben kommen den Adat-
Offiziellen zu. 3) Rot. Symbol fiir Mut und Ehr-
lichkeit. Rot wird von den Regierungsvertretern
gebraucht.

Die Rites de Passa'ge der Wetu Telu:

1) Adi Kaka: Plazentabeisetzung (adi = klein,
kaka = Bruder; in Bali Nanem Ari Ari genannt).
Vier Geschwister verlassen zusammen mit dem
Neugeborenen den Mutterleib: Blut, Frucht-
wasser, Fruchthiille und Plazenta. Wo immer das
Kind auch sein mag, werden es seine «vier Ge-
schwister» beschiitzen. Als Zeichen, daB der
Mensch immer mit seinem Geburtsort verbun-
den bleibt, wird die Plazenta - Vertreter aller
vier Geschwister - beigesetzt, und zwar nach
der Geburt eines Madchens links, nach derjeni-
gen eines Knaben rechts vom Hauseingang.

2) Buang Au (Aon); wortlich iibersetzt «Asche
streuen». Dieser Ritus kann als Nabelzeremonie
bezeichnet werden und ist vergleichbar mit dem
Kapus Pungsed in Bali. Der Priester gibt bei
dieser Gelegenheit dem Kleinkind den von den
Eltern gewiinschten Namen.

3) Negurisang: Dem Kleinkind werden nach drei
Monaten (zu 35 Tagen) erstmals die Haare ge-
schnitten. In Bali wird diese Zeremonie Nyam-
butin genannt.

4) Nyunatang: Wohl nirgends kommt der Misch-
charakter der Wetu Telu-Religion deutlicher zum
Ausdruck als bei der Nyunatang-Feier. Zwischen
12 und 15 Jahren wird den Knaben die Vorhaut
beschnitten, und den Middchen (manchmal auch
den Knaben) werden die Zihne gefeilt. In Bali
ist das Zahnfeilen unter der Bezeichnung Me-
tatah bekannt. Zihne sind im Gedankengut der
Balinesen ein Ausdruck der Begierde. Domesti-
zierte Tiere, z. B. die Rinder, haben Flachzihne,
Raubtiere hingegen - Symbole wilder Kraft -
besitzen ReiBzdhne. Ein willensstarker und ak-
tiver Mensch braucht Geist und Kraft. Damit
das dualistische Prinzip gewdhrleistet bleibt,
feilt man nur die oberen Schneidezdhne und Eck-
zihne, wihrend die unteren im natiirlichen Zu-
stand belassen werden.

5) Drei Arten der Heirat:
a) Memadik oder Melamar (in Bali Nganten):
abgesprochene Heirat
b) Menyapok (in Bali Mebuncing): Heirat zwi-
schen Cousin und Cousine.
Das Zeremoniell im Falle des Memadik und
Menyapok ist einfach und klar. Vor der Heirat
wird mit den Eltern des Méadchens Fihlung auf-
genommen (Sejati). Im anschlieBenden Selabar/
Peradang werden die Erbrechte des Midchens
geregelt. Diese Zusammenkiinfte werden auch
von den Religions-, Adat- und Regierungsoffi-
ziellen besucht; sie regeln die Heirat. Sorong
serah ist der Hochzeitstag. Alle Familienange-
horigen und die oben erwidhnten Offiziellen neh-
men an der Zeremonie teil.

¢) Memulang (in Bali Ngororod oder Merang-

kat). Das Middchen wird den Eltern gestohlen

und an einen geheimen Ort entfiihrt. Da sich der

Jiingling durch die Entfiihrung des Diebstahls

schuldig gemacht hat, muB er bestraft werden.

Der Dorfvorsteher als Regierungsoffizieller ver-

abreicht ihm 44 Schldge mit einer Rattanrute.

Der Adatvorsteher und der Religionsfiihrer sind

dann dafiir besorgt und verantwortlich, daf} die

Hochzeit, von der die Brauteltern nichts wissen,

nach den Regeln der Tradition und der Religion

durchgefiihrt wird. Nachher senden die Eltern
des Briutigams einen Botschafter zur Familie
der Frau. Ihre Eltern lassen ihm eine schwarze

Baumwollschnur (=Basta) zukommen. Bevor der

Briautigam diese erhalten hat, darf er sein Ver-

steck nicht verlassen. Sobald er die Schnur be-

sitzt, muB er sich die Basta um das rechte Hand-
gelenk binden, damit jedermann um den Dieb-
stahl und die Heirat wei. Dié GroBfamilie der

Braut setzt nun den Preis fest, den der Ehemann

dem Dorfadat gemil den Brauteltern zu zahlen

hat. Die zu entrichtende Summe ist kasten-
abhidngig.

Fall A: Ein Jiingling der ersten Kaste stiehlt ein

Midchen desselben Ranges. Der Tanjung-Adat

fordert dafiir folgenden Preis:

1) 10000 chinesische Miinzen (= Bolong). Um-
gerechneter Wert: 20 Bolong = 1 Ringgit =
2,5 Rupien; 1 US § = 412 Rupien.

2) 3 Tumbak (zeremonielle Lanzen mit vergol-
detem Schaft)

33



34

3) 1 Rombong: Eine Schale, Reis und 225 Bo-
long enthaltend. Auf der Reisschale: %4 m
Tuch und 1 Pangot (kleines Messer)

4) 2 junge Kokosniisse und roten Enauzucker.

Fall B: Ein Jiingling der 2. Kaste stiehlt ein Mad-

chen der 1. Kaste. Das kostet gemdB Tanjung-

Adat:

1) 50000 Bolong

2) 4 Tumbak

3) +4)wieim Fall A

Fall C: Ein Jingling der 3. oder 4. Kaste stiehlt

ein Middchen der 1. Kaste. Er hat zu zahlen:

1) 100000 Bolong

2) 7 Tumbak

3) +4)wieim Fall A

Die vier Gaben heiBlen Dasa. Jede hat ihre eigene

symbolische Bedeutung. Den Rombong mit Reis

erhalt die Brautmutter. Mit den 225 chinesischen

Miinzen wird sie symbolisch fiir die Muttermilch

entschidigt, mit der sie das Kleinkind ernihrte.

Der Pangot, der unter keinen Umstidnden je ver-

kauft werden darf, ist fiir den Vater der Braut

bestimmt. Die junge KokosnuB ist weil3, der

Enauzucker rot; sie symbolisieren Knabe und

Maidchen. KokosnuB3 und Zucker werden von

den Familien des Brautpaares gemeinsam ge-

gessen. Damit wird die neue Verbindung besti-
tigt. Einen Teil der chinesischen Miinzen geben
die Brauteltern dem Spender wieder zuriick, der
sie aber nie verduBern darf. Sie miissen in der

Familie bleiben.

Erst wenn all dies geregelt worden ist, darf der

junge Ehemann die schwarze Schnur an seinem

rechten Handgelenk zerschneiden. Die Heirat
ist nun legalisiert.

Am 21.12.1972 fand in Tanjung eine Wetu Telu-

Hochzeit nach dem Adat von Bayan statt. Vor

dem eigentlichen Hochzeitszug marschierten

Knaben mit den zeremoniellen Tumbak. Dann

folgte das Orchester: Gong, Trommeln und Zi-

nellen. Die Frauen waren den begleitenden Min-
nern gegeniiber in der Mehrzahl. Auf einer von

Jlinglingen getragenen Sénfte saB die kunstvoll

zurechtgemachte fiinfzehnjahrige Braut. Im Haar

steckte Schmuck aus purem Gold. Als Kleid trug
das Méadchen einen silber- und golddurchwirk-
ten Brokatsarong. Auf einer zweiten Sinfte
wurde hinter der Braut ihr zwanzigjéhriger Gatte

getragen; auch er in einem prachtvollen Sarong
und mit einem silberdurchwirkten Destar. Vor
dem Hause der Brautfamilie nahmen Frauen
den Hochzeitszug in Empfang und umtanzten
das junge Paar. Die Braut weinte. In einem Auf-
enthaltsraum im Kampung wurden die Neuver-
méihlten mit dem Riicken zur Wand gesetzt. Dem
Manne wurde die Kopfbedeckung abgenom-
men, und man wusch ihm die Haare mit Seife.
Frauen rieben anschlieBend den nackten Ober-
kdrper des Jiinglings und die Gesichter der bei-
den mit gelber Farbe aus zerriebenen Blumen
ein. Spéter beteiligten sich auch junge Madchen
an dieser Prozedur. Nach der Einfdarbung teilte
sich der Hochzeitszug. Ein Teil der Giste be-
gleitete die junge Braut, ein anderer ihren Mann
zum Offentlichen Badeplatz. Frauen halfen den
beiden bei der Reinigung. Nachher kehrten alle
in den Kampung zuriick, wo eine Frau der Neu-
vermihlten Reiskuchen reichte. Diese af3 ihn
aber nicht, sondern gab ihn, wie es die Tradition
vorschreibt, ihrem Gatten weiter.

6) Bestattungsriten:

1. Zeremonie: Der Verstorbene wird in Abwesen-
heit des Religionsvorstehers von seinen Ange-
horigen gewaschen. Mandi Bola = erstes Bad.
2. Zeremonie: Der Tote wird ein zweites Mal,
diesmal vom XKiyai oder Penghulu gebadet.
Mandi Suci = heiliges Bad.

3. Zeremonie: Der Verstorbene wird in weile
Tiicher gehiillt. Auf den Kopf kommt ein weiBer
Destar. Dann wickelt man den Toten in eine
zweite, sackdhnliche Hiille.

4. Zeremonie: Der eingehiillte Tote wird auf eine
Bambusbahre (= Barang Kurung) gelegt. Im
Hause des Dahingeschiedenen rezitiert der Kiyai
Quransuren und betet zu Allah. Die Angehori-
gen verharren vorerst in Meditationsstellung und
beten dann zu Gott und zu ihren Ahnen.

5. Zeremonie: Leichenzug zum Friedhof = Nysur
Tanah. Das Ausschaufeln des Grabes wird mit
dem Buka Gumi Ritual (= Offnen des Grabes)
eingeleitet. Der Kiyai spricht dabei Quransuren
in der Sanskritsprache. Der Verstorbene wird so
ins Grab gelegt, daB sein Kopf nach Nordwesten
(Mekka) gerichtet ist. Wihrend des Talkin-Ri-
tuals (talkin = zudecken) rezitiert der Kiyai wei-



tere Ausziige aus dem Quran, diesmal aber in
arabischer Sprache (Selamatan Njusurtanah).
Die Opfergaben der Trauerfamilien werden zu-
nichst auf einem provisorischen Bambusgeriist
aufbewahrt und nachher zum Versammlungs-
haus des Kampung gebracht. Die Gaben be-
stehen aus Dingen, die im Alltag gebraucht
werden, wie Stoffe, Kleider, Kimme, Nahrungs-
mittel, Petrollampen, Seife, Zigaretten, Ziind-
holzer usw. Der Kiyai nimmt alle Geschenke
entgegen und verteilt sie dann an arme Leute
(= Sedekah).

6. Zeremonie: Drei Tage nach dem Tode findet
die Nelung-Feier statt (telu = 3). Der Kiyai rezi-
tiert Quransuren.

7. Zeremonie: Ahnlich wie die Dreitagezere-
monie gestaltet sich die Siebentagefeier = Mituk
(pituk = 7).

8. Zeremonie: Vierzig Tage nach dem Ableben
wird das Petang puluh (= vierzig)-Ritual durch-
gefiihrt, das dhnlich ist wie Zeremonie 6 und 7.
9. Zeremonie: Nyatus Hari (seratus = 100). Hun-
dert Tage nach dem Tode wird ein weiteres Mal
des Verstorbenen gedacht.

10. Zeremonie: Tausend Tage nach dem Ableben
findet das Nyiu (auch Nyayang genannt) statt.
Der Begriff wird von siu = tausend abgeleitet.
Dieses Nyiu ist die End- und Hauptzeremonie,
die zum Gedéchtnis des Dahingeschiedenen ge-
halten wird.

Am Lebaran-Tag wird das Grab mit Heiligem
Wasser (Air Kuluh) geweiht. In Bayan zieren
vom Tage der Bestattung an bis zur Tausend-
tagefeier Holzfiguren die Reihengriber. Die
Griber minnlicher Verstorbener haben symbo-
lische Tumbakspitzen, diejenigen der Frauen
groBe holzerne Haarkdmme. Als zusitzlicher
Grabschmuck werden Geweihe von Rehbdcken
verwendet, Wihrend der Tausendtage-Zere-
monie entfernt man die Holzsymbole und er-
setzt sie durch Steingaben.

Das Grab des Heiligen von Bayan befindet sich
in einer verschlossenen Hiitte. Wohl garantiert
die indonesische Verfassung beim Einhalten ge-
wisser Prinzipien die Religionsfreiheit. Trotz-
dem haben extreme Muslim mehrmals die Kult-
statten der Wetu Telu iiberfallen und zerstort.
Im Spitsommer 1972 richteten deshalb die gei-

stigen Fiihrer der Wetu Telu ein Schreiben an
das Polizeikommissariat in Mataram. Sie gaben
darin dem dringenden Wunsche Ausdruck, die
Regierung in Jakarta moge sich ihres Problemes
annehmen und MaBnahmen ergreifen, damit die
Religionsfreiheit der Wetu Telu auch in der
Praxis gewihrleistet sei.

7) Andere Riten:

Am Meroah-Tag wird darum gebetet, da Gott
der Menschenseele Gelegenheit gebe, mit ihm
in Kontakt zu treten. Wiahrend der Puasa-Zere-
monie erinnert sich der Gldubige der Sinne und
Begierden, die ihn anfechten (upa, wasa = die
Wiege unserer Sinne). Dieses Gedéichtnis ist mit
dreitigigem Fasten verbunden. Am Lebaran-
Tag wird der Sieg iiber die inneren Feinde ge-
feiert (lebar = siegen).

Ins religise Zeremoniell aufgenommen sind
auch folgende Speiserituale:

1) Asyra: Die Zubereitung von weiem Porridge
2) Lapar: Die Zubereitung von rotem Porridge
3) Maulud: Das Kochen von gelbem Reis am
Geburtstag von Nabi Mohammed

WeiB symbolisiert in diesem Falle den Leim, rot
das Blut und gelb den Geschmacksinn. Die Mi-
schung dieser drei Komponenten macht den
Menschen aus, der von Gott mit Verstand ver-
sehen wurde.

Eine andere Farbdeutung weist auf die vier Ele-
mente hin:

Feuer (api) = weil Luft (angen) = blau
Wasser (air) = gelb Erde (tanah) = rot

Die Tiicher um die Steingaben der Wetu Telu
im Lingsar zum Beispiel sind gelb. Sie werden
sehr wahrscheinlich dem heiligen Teich gewid-
met, an den sich die Gldaubigen begeben, um
dort um Regen fiir die Emnte zu bitten.

Das Kastensystem der Wetu Telu. Ein ganz we-
sentlicher Unterschied zwischen dem Glauben
der Sunniten und demjenigen der Wetu Telu be-
steht darin, daB die Gesellschaftsordnung der
letzteren auf dem Kastensystem aufgebaut ist.
1. Kaste: Datoe (Sprache: Halus)

2. Kaste: Raden (Sprache: Halus)

3. Kaste: Buling (Sprache: Madia)

Kastenlose: Jajar Karang (Sprache: Kasar)

35



Nach dertraditionellen Uberlieferung miiite man
annehmen, daB die neun Walis das Kastensystem
vom Konigreich Demak auf Java nach Lombok
gebracht haben. Der Tatsache entspricht aber
wohl eher, daB die von Bali kommenden Eroberer
sowohl die Religion als auch die soziale Struktur
der unterworfenen Bevélkerung beeinfluiten. So
heiBen zum Beispiel die Kastensprachen gleich
wie auf Bali, obwohl die Bevolkerung Lomboks
eine andere Sprache, nidmlich Sasak, spricht.
Auch die vier Kasten der Wetu Telu entsprechen
genau denjenigen Balis:

1. Kaste: Brahmanen 3. Kaste: Wesya
2. Kaste: Ksatrya Kastenlose: Sudra

Nachdem {iiber die Insel Bali bereits eine reich-
haltige voélkerkundliche Literatur besteht, wire
dringend zu wiinschen, da3 sich die Ethno-
graphen in vermehrtem MaBe den verschiedenen
Bevélkerungsgruppen Lomboks zuwenden wiir-
den. Die Gefahr ist groB, daB durch die Er-
schlieBung der Insel die Sitten und Gebriduche
rasch verflachen.

Literatur

PAREJA FELIX M.: Islamologia (Madrid, 1952-1954)
DATOE POETRAWA: Originalschreiben an Komandas
Korein 162 «Wirabhakti», Mataram (1972)

RONART S. und N.: Lexikon der Arabischen Welt
(Ziirich, 1972)

SPEED F. W.: Indonesia today (Singapore, 1971)

Die Hauptangaben verdanke ich folgenden Herren:
Buddhisten: Gebriider Martinom (Tanjung)
Balinesische Hinduisten: Ana Agung Ketut Rai (Ka-
rangasem), Bayan Mangku, Bendesa Gedé Terna,
Komang Nambi, Pemangku Gedé Karsa (alle in
Tanjung), Ida Bagus Made Oka (Vorsteher des Agama
Hindu fiir Lombok und Sumbawa, in Cakra Negara).
Wetu Telu: Datoe Artadi (Tanjung), Datoe Soeka-
wati (Mataram), Raden Sutasari (Bayan).

Y Abu Sufijan: Haupt des omajjadischen Klans im Stamme Qurais,
dem auch der Prophet angehorte, und einer der reichsten und
einfluBreichsten Ménner der Handelsstadt Mekka.

Sein Sohn Mu’awija I, eine der hervorragendsten Herrscherfiguren
der arabischen Geschichte, war der erste Kalif der Dynastie der
Omajjaden.

= Gldubiger; im Sinne: wer in seiner Seele und aufrichtig (inner-
lich) glaubt.

Fiir einen Sunniten ist jeder Rechtgldubige ein Mu’min. Die Glie-
derung in Muslim und Mu’min ist nach Ansicht der Sunniten
eine willkiirliche, ungerechtfertigte Trennung.

2)

36

Gn.Rinjani

M 4

1:  Schrein fiir Sang Hyang Tunggal: auf den Gottessitz in Bali, den
Gunung Agung (3143 m) ausgerichtet. Der Schrein liegt deshalb im
Nordwesten des Gevierts und nicht im Nordosten, wie dies in den
Tempeln Sudbalis der Fall ist.

2a: Dem Méchtigen von Lombok, Gadoh, gewidmet.

2b: Sogenannter Bukit-Teil des Schreines. Der Name wird auf den Bukit-
Tempel (sudostlich von Karangasem) zurlickgefiihrt. Er ist Bhatara
Sakti Alit, dem Gottessohn der Konigstochter Ayu Nyoman Winten,
gewidmet.

Der Zusammenhang Lomboks und Balis kommt mit dieser Kombi-
nation unter einem Dach zum Ausdruck.

3: Ida Ngurah-Schrein (mit Steinen versehen). Alle dem Lingsar ge-
widmeten Tempelanlagen mussen auf Lombok Steingaben auf-
weisen.

4: Bhatara Gunung Rinjani gewidmeter Schrein, ausgerichtet auf den
Gottessitz in Lombok, den Vulkan Rinjani (3775 m), deshalb im
Nordosten des Gevierts gelegen.

R:  Ruheplatze (Balé Piasan)

O/S: Platz fiir Opferbereitstellungen und Sitzplatz des Pedande (Brah-
manenpriester)

B: Naga Sari-Baume.

Das zweite Stockwerk ist Bhatara Lingsar gewidmet. Am 17. und 18. De-
zember 1972 haben Wetu Telu, denen das Lingsar-Stockwerk, nicht aber
der Gadoh, fir Zeremonien zur Verfligung steht, Gber 100 Steine als Opfer-
gaben gebracht. Die schwarzen, ungefahr 10 kg schweren Lavablocke
waren entweder in weiBe Tiicher mit weien Bandern gewickelt oder mit
gelben Tichern (ohne Bénder) umhdllt. Man stellte sie sorgfaltig ausge-
richtet auf Gestelle. An der Wand dahinter hingen als Gaben von chine-
sischen Geschéftsleuten Spiegel mit Inschriften, die um Erfolg im Handel
bitten. Bauern erflehen gesegnete Ernten mit Gaben an Dewi Sri oder mit
Eierspenden fir die weiBen und schwarzen Aale im heiligen Teich, der
Wischnu geweiht ist.



	Glaubensgemeinschaften auf Lombok

