
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 29 (1974)

Heft: 1

Artikel: Glaubensgemeinschaften auf Lombok

Autor: Leemann, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-52589

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-52589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geographica Helvetica 1974 - Nr. 1 Albert Leemann

Glaubensgemeinschaften auf Lombok

Übersicht

Lombok, eine der Kleinen Sundainseln, liegt
unmittelbar östlich von Bali und ist von Denpasar aus
in zwanzigminütigem Flug erreichbar. Kleinere
Schiffe laufen von Padang Bay (Ostbali) die Westküste

Lomboks an. Die Fläche der Insel beträgt
4600 km2, also um rund 750 km2 weniger als
diejenige Balis. Die Insel ist gebirgig. Die nördliche,
hohe Kette mit dem Gunung Rinjani (3775 m) wird
durch eine von Westen nach Osten verlaufende
große Mulde von der niedern, südlichen Kette (Höhen

unter 300 m) klar getrennt. 200 km südlich von
Mataram hebt sich als einzige Kuppe der Gunung
Maseje (729 m) aus dem Landschaftsbild heraus. Die
Südküste vor allem ist außerordentlich stark gegliedert

und besitzt gute Anlegeplätze für Schiffe.
Geologisch betrachtet, wird die Insel durch die tiefe
Straße von Lombok von Bali getrennt. Flora und
Fauna der Inseln unterscheiden sich denn auch
deutlich voneinander. Der Norden Lomboks erhält
während der Nordwest-Monsunzeit (Oktober/November

bis März/April) Niederschläge, deren Menge
durch den Staueffekt der hohen Vulkankette
vergrößert wird. Das Plateau hingegen, das im Lee
dieser Barriere liegt, wird auch während der Regenzeit

nicht ausgiebig befeuchtet. Der Südostpassat
bedingt die Trockenzeit, die hier ausgeprägter ist
als auf Bali. Da nur lokal bewässert werden kann,
ernten Lomboks Bauern meistens nur einmal im
Jahr Reis. Trockene Jahre, wie z.B. 1972, führen
zur Verknappung des Hauptnahrungsmittels und zu
Preissteigerungen. Im Januar 1973 war deshalb der
Reispreis auf Lombok beinahe doppelt so hoch wie
derjenige auf Bali.
Die Bevölkerung (700000 Einwohner) gehört
verschiedenen Religionsgruppen an, von denen jede
ihre Eigenständigkeit stark betont.

Religiöse Gemeinschaften

Es sind dies: 1) Animisten, 2) «Buddhisten», 3) Muslim,
4) balinesische Hinduisten, 5) Wetu Telu (Wetu Tiga).
Von diesen fünf Gruppen werde ich vor allem die
Wetu Telu ausführlich besprechen.

1) Die Animisten

Der Animismus als ursprünglichste Religion findet
sich noch in den unzugänglichen Berggebieten der

Insel. Viele animistische Kultformen tauchen in
irgend einer Form aber auch in den traditionellen
Zeremonien der Wetu Telu, der «Buddhisten» und
der balinesischen Minderheit auf Lombok auf. Die
Verehrung von Naturerscheinungen und die Steinkulte

zählen dazu.

2) «Buddhisten»

Im Gegensatz zu Bali, wo das buddhistische Gedankengut

im hindu-javanisch-balinesischen Glauben
aufgegangen ist, hat auf Lombok eine Minderheit
von 14 000 bis 15 000 «Buddhisten» ihre Eigenständigkeit

teilweise bewahrt. Ihr Glaube ist freilich nur
noch entfernt mit dem ursprünglichen Buddhismus
verwandt.
Die Begriffe des Hinayana und Mahayana sind den
Buddhisten Lomboks unbekannt. Einige ihrer
Grundsätze erinnern jedoch an das Gedankengut
des Mahayana. Der nur spärlich vorhandenen
Überlieferung nach soll der Buddhismus von Java über
Bali und Sumbawa nach Lombok gelangt sein. In
drei Siedlungen wurden unter Führung buddhistischer

Mönche geschlossene Kampung gegründet,
nämlich in:
1) Barusatan (dem heutigen Gangga)
2) Orong Empak Penasan (Tanjung)
3) Celiman Irang (Pemenang)

Da diese Gemeinden von den buddhistischen
Kulturzentren vollständig abgeschlossen waren, unterlagen

sie vor allem seit Beginn des 17. Jahrhunderts
der starken balinesisch-hinduistischen Beeinflussung,

die um so wirksamer war, als schon bald
keine buddhistischen Mönche mehr zur Führung
der Gemeinschaft da waren. Heute leiten baline-
sisch-hinduistische Pemangku auch die Zeremonien
der «Buddhisten». Im Unterschied zum Hinduismus
kennen Lomboks «Buddhisten» keine Kastengliederung.

Eigentliche Tempelanlagen fehlen. Wohl sind einige
Stupa vorhanden, doch enthalten sie keine
Reliquien. Auf dem Stupa-Platz finden gemeinsame
Andachten statt. Der Glaube ist einerseits im Kharma
Phala verankert, anderseits verehren die «Buddhisten»

Lomboks aber auch ihre eigene Gottheit,
nämlich Bhatara Cenang (den «Beschützer»). Die

Dr. A. Leemann, Brüschhalde 30,8708 Männedorf

27



Predigten ihres großen Lehrers sind den «Buddhisten»

nicht mehr bekannt. Die geistigen Führer der
heutigen Lombok-Buddhisten, die Gebrüder Marti-
nom in Tanjung, versuchen, das vollständige
Aufgehen der buddhistischen Religion im balinesisch-
hinduistischen Gedankengut dadurch zu verhindern,
daß in nächster Zukunft javanische Bhikkhu - oft
in Bangkok geschult - nach Lombok eingeladen
werden sollen. Mit Hilfe der Verbreitung buddhistischer

Literatur soll eine Neubesinnung stattfinden.
Die meisten Angehörigen der 19 Banjar Buddha sind
Bauern; wenige sind Kaufleute.
Als einzige Religionsgruppe kennen die «Buddhisten»

den Kecodak (eine Tanzform), den sie
gelegentlich bei Festen im Kampung tanzen.

3) Die Muslimen

Rund die Hälfte der Bewohner Lomboks sind
Sunniten. Sie wohnen hauptsächlich im Abschnitt Mata-
ram-Labuhanhadj. In Ostlombok bestehen
geschlossene Muslimsiedlungen. Die Verbreitung des

Islams in Ostlombok wird vor allem auf den Kontakt
mit den Bugi (Celebes) zurückgeführt, während sich
in Westlombok der Einfluß javanischer Muslimen
auswirkte.

4) Die balinesisch-hinduistische Glaubensgemeinschaft

Der balinesische Bevölkerungsanteil liegt unter 20

Prozent der Gesamtbevölkerung Lomboks. Die
Bildung balinesischer Gemeinschaften war die
Folge der Feldzüge der Könige von Karangasem
(Ostbali). Der König Datu Bejangi von Südlombok
hatte den Herrscher von Karangasem um Hilfe im
Kampf gegen seinen Widersacher Datu Seiaparang
in Nordlombok gebeten. Zusammen mit den
balinesischen Truppen unter Führung von Ida Anglurah
Ketut Karangasem konnte er das nördliche Königreich

erobern.
Die sehr lange währenden Kriegswirren erlaubten
vorerst nur wenige Tempelbauten (Pura Gunung
Sari, Pura Gunung Pengsong, Pura Suranadi). Nach
dem Friedensschluß wurde dann Cakra Negara
gegründet, eine heute blühende Siedlung in
Westlombok. Berühmt ist das klassische Geschichtswerk
aus dieser Zeit: Negara Kertagama - wie ein Königreich

regiert wird. Im nachfolgenden Zeitabschnitt
wurden zahlreiche balinesische Kultstätten errichtet.

Erwähnt seien der Lingsar, Pura Narmada und Pura
Batu Bolong.
Die balinesische Herrschaft führte nicht nur dazu,
daß die heutige Bevölkerung Lomboks teilweise
balinesischen Ursprungs ist, sondern bewirkte auch,
daß balinesisch beeinflußte Mischreligionen
entstanden, wie dies im Falle der zu besprechenden
Wetu Telu klar zum Ausdruck kommt. Interne
Machtstreitigkeiten jedoch schwächten dann die
balinesische Herrschaft über Lombok, so daß es den
Holländern in Zusammenarbeit mit den Muslim
nicht schwer fiel, die balinesische Macht Ende des
19. Jahrhunderts zu brechen und die Königsfamilie
ins Exil zu schicken.
Die kulturelle und religiöse Verbundenheit der
balinesischen Lombokbevölkerung mit der Mutterinsel
Bali kommt beispielsweise im Aufbau des Gadoh
(oberstes «Stockwerk» der Lingsar-Tempelanlage)
deutlich zum Ausdruck (Fig. 1).

5) Die Wetu Telu

a) Die Verbreitung der Wetu Telu. Die Wetu Telu
kommen - soweit bisher bekannt - ausschließlich

auf Lombok vor. Ihr Stammland ist das

frühere Königreich Bayan in Nordlombok.
Ungefähr 30% der Inselbevölkerung gehören dieser
Glaubensrichtung an.

b) Die Bedeutung des Begriffes Wetu Telu (Wetu
Tiga).
wetu herauskommen
telu (tiga) drei

Der Begriff Wetu Telu fußt auf der fundamentalen

Trinität aller Dinge. Es wird oft fälschlicherweise

behauptet, der Begriff Wetu Telu rühre
davon her, daß die Gläubigen im Gegensatz zu
den Muslim nur drei tägliche Gebetszeiten
einhielten. In Wirklichkeit jedoch kennen die Wetu
Telu gar keine festgesetzten täglichen
Gebetsverpflichtungen, sondern j eder betet nur dann, wenn
er das Bedürfnis dazu hat.
Die fundamentale Trinität aller Dinge wird
mannigfaltig nachgewiesen, beispielsweise durch

I Die Dreifaltigkeit: Allah - Mohammed - Adam.
Allah ist der allein zu verehrende Gott. Mohammed

wird als Rasul Allah anerkannt und als

Kontaktperson zwischen Gott und den Menschen
betrachtet. Seine Stellung als Prophet wird ab-

28



gelehnt. Adam ist das Symbol des menschlichen
Körpers, d. h. des unbeseelten Menschen.

II Die drei Gestirne: Sonne - Mond - Sterne
(matahari - bulan - bintang)

III Die Dreiteilung der Welt: Himmel - Erde - Was¬

ser (langit - bumi - air)
IV Die drei Arten der Fortpflanzung: lebend gebä¬

ren - Eier legen - vegetative Fortpflanzung
(beranak - bertelur - tumbuh)

V Die Dreigliederung des menschlichen Körpers:
Kopf - Rumpf - Glieder (kepala - badan - ang-
gota)

VI Die drei Prinzipien menschlichen Aktivseins:
schöpferisch tätig sein - fühlen - handeln
(cipta - rasa - karya)

c) Glaubensgrundsätze und Rituale der Wetu Telu.
Drei Gesetze bestimmen das Leben der
Gläubigen:

1) Gedenke nur des einen und einzigen Gottes:
Allah. (Satu zat ia itu zat Allah)
2) Erfreue das Herz jedes Menschen, (hormati
Nächstenliebe)
3) Entziehe dich dem Einfluß schlechter Geister.
Tue nichts Schlechtes, (mencegah diri dari per-
buatanjahat)
Die Wetu Telu zählen sich zu den Muselmanen.
Im Sembahyang werden neben den individuellen
Gebeten drei besondere Verpflichtungen
erwähnt:

1) Sembahyang Jumat. Das Freitagsgebet soll
gemeinsam gesprochen werden, damit Allah die
Gemeinde segne.
2) Sembahyang Majit. Der Mensch soll gute
Werke tun, damit er in seiner Sterbestunde auf
möglichst viele gute Taten zurückblicken kann.
3) Sembahyang Idulfitri. Dieses steht im
Zusammenhang mit tätiger Nächstenliebe. Es verpflichtet

den Wetu Telu zum fitrah (zur Sozialarbeit),
das aus Liebe und Wertschätzung des Nächsten
getan werden soll. Volkskundlich interessant ist
die Tatsache, daß in arabischen Ländern das Fest
des Fastenbrechens (aid-al fitr) mit Geschenken
an Freunde und Bedienstete, aber auch mit einem
besonderen Almosen verbunden ist (zokat al-
fitr).
Die Nacht vor Idulfitri wird Lailatulqadr (in der
Sassaksprache Maleman) genannt. Der 21. des

Ramadan wird als Maleman selikur, der 25. des
Ramadan als Maleman selae und der 29. des
Ramadan als Maleman siwak likur bezeichnet.
In diesen Nächten werden in den Dörfern Rhizi-
nusfackeln angezündet, die wie Tausende von
Monden leuchten. In diesen Lichterstunden sollen

die heiligen Quransuren vom Himmel auf
die Erde herunterkommen. Es wird Wert darauf
gelegt, daß das Leben auf dem Kitab Suci al
Quran und Sunnah Nabi Kebir Mohammed
basiert, allerdings angepaßt an lokale Gegebenheiten.

Während des dreitägigen Puasafestes
enthalten sich die Wetu Telu vom Essen und Trinken.

Sie pflegen in diesen Tagen der Meditation.
Als Muslim sind sie zur Rezitierung des Kalimat
Sahadat verpflichtet. Zuerst wird dieses Gebet
arabisch gesprochen, dann in altjavanischer
Sprache. Viele der übrigen zeremoniellen
Gebete werden ebenfalls in beiden Sprachen
ausgedrückt. Der arabische Urtext des Qurans wird
allerdings nur von den Religionsvorstehern
verstanden; die übrigen Gläubigen lesen in
altjavanischen Lontarbüchern (Qlam Wadi und Jati
Swara).
Als Grundsatz für die Gebete gilt das Kebatinan:
Das Beten von Herzen. Deshalb sind die Wetu
Telu auch nicht zum fünfmaligen täglichen Gebet

verpflichtet. Beim Beten verharren sie in
konzentrierter Meditationsstellung: Die Augen
geschlossen, die Ohren taub für jegliche
Einflüsse von außen. Alles Weltliche soll vergessen
werden. Für alle gelten die Panca Indra: Augen,
Ohren, Nase, Mund und Gefühle sollen im Zügel
gehalten werden. Durch innere Purifizierung
soll der Gläubige rein werden. Er soll kämpfen;
nicht gegen seinen Nächsten, wohl aber gegen
das Schlechte in seinem eigenen Ich. Die
Konzentrationsübung ist unter dem Begriff Neng
Ning awas iling bekannt (Neng Ning Konzentration;

awas trage Sorge; iling erinnern).
Im Gegensatz zum Islam ist den Wetu Telu der
Genuß von Schweinefleisch nicht verboten, denn
«Alles, was von Gott kommt, ist gut».
Als Versammlungsgebäude dient den Wetu Telu
die Mesjid, die mit einem Mihrab ausgestattet
ist. Die Gebetsnische liegt im Nordwestteil und
ist gegen Mekka gerichtet. Auch die Toten werden

so begraben, daß ihr Kopf gegen Mekka

29



gerichtet ist. Die Wallfahrt nach Mekka hingegen
ist unbekannt. Auch werden die traditionellen
Feiertage der Muselmanen nicht eingehalten.
Die Gläubigen folgen vielmehr weitgehend dem
balinesischen Kalender. Odalan (Tempelgeburtstagsfeier

im 210-Tage-Kalender) wird wie bei den
Balinesen in Ehren gehalten, hingegen wird
Njepi (das balinesische Neujahr) nicht gefeiert.
Dabei ist zu beachten, daß der Njepi-Tag auch
bei den Balinesen auf Lombok erst in jüngster
Zeit bekannt geworden ist. Die Verehrung der
vergöttlichten Ahnen erfolgt im Balai Gede, wo
Erinnerungsstücke an die Verstorbenen aufbewahrt

bleiben. Pemali sind Orte, an denen Heilige

begraben liegen, die hoch in Ehren gehalten
werden. Beispielsweise befindet sich ein heiliges
Grab der Wetu Telu, zu dem auch balinesische
Gläubige ihre Opfer bringen, auf dem Riff von
Medane, westlich von Tanjung. Ein Stein, der
in einer Vertiefung der Grabplatte liegt, soll
demjenigen Glück bringen, der ihn dreimal umdreht
und sich nachher die Hand, die den Stein
berührte, an die Stirne legt.

d) Geschichtliche Herleitung der Wetu Telu. Nach
der mündlichen Überlieferung, die durch
schriftliche Quellen bestätigt wurde, ist der Islam
unter anderem durch javanische Religionslehrer
in Lombok verbreitet worden. Unter den neun
Walisanga, die nach der Insel kamen, befanden
sich Sunan Kali Jaga (nach der Ethymologie der
Wetu Telu abzuleiten von Qodli Zakqa Lehrer
der Weisheit) und Sunan Bunan.
In neuester Zeit versuchen die Wetu Telu ihren
Glauben direkt auf das Mutterland des Islam
zurückzuführen. Nach den Aussagen von Datoe
Soekawati (Mataram) soll Abu Sufijan1' den König

von Bayan (Nordlombok) besucht und ihm
dabei empfohlen haben, seine Untertanen
entweder zu Mohammedanern oder zu Mu'min2'
zu machen. Der Herrscher soll sich für den
Glauben der Mu'min entschieden haben, von
denen die Wetu Telu abgeleitet werden. Mit
dieser wohl eher zweckdienlichen als den
Tatsachen entsprechenden Erklärung wollen die
Wetu Telu heute den sie bedrohenden Sunniten
ihre echte Zugehörigkeit zum Islam beweisen.
In Wirklichkeit ist der Glaube der Wetu Telu

hauptsächlich als Mischung (Agama Kalang)
aus Islam und balinesischem Hinduismus zu
verstehen. In der geschichtlichen Abfolge wurde
das Bekenntnis der Wetu Telu beeinflußt durch
1) den Animismus, 2) den javanischen Buddhismus

und Hinduismus, 3) den Islam, 4) den
balinesischen Hinduismus (seit den Kriegszügen der
Könige von Karangasem). Der Glaube wurde
ferner durch die Lokalgeschichte und vor allem
durch die lokalen traditionellen Gegebenheiten
(Adat) geprägt, wie dies im Kapitel Sitten und
Gebräuche beschrieben wird. «Abu Sufijan»
schreibt den Kiyai, Lebai, Katib und Mudim das

Studium des Quran vor. Jeder Gläubige muß
das Kopiagam kennen (Piagam Dynastie), das

die Dynastien der Könige von Bayan, Sokong,
Selabarang und Pejangi beschreibt.

e) Sitten und Gebräuche der Wetu Telu. «Lain lubuk
lain ikannya, lain padang lain belalangnya» - in
verschiedenen Ländern sind auch die Bräuche
verschieden.
Die Sitten der Wetu Telu unterscheiden sich
tatsächlich sehr von denjenigen des übrigen
Indonesien, weisen aber verwandte Züge mit dem
balinesischen Brauchtum auf, die besonders
deutlich in den Rites de Passage zum Ausdruck
kommen.
Nach der traditionellen Überlieferung kann der
Begriff Adat-isti-Adat folgendermaßen gedeutet
werden: Ein Gesetz, das die Schöpfung regelt
(A Alif, bedeutet Beginn; isti regeln; dat
Schöpfung). Die Religion ihrerseits regelt den
Kontakt zwischen Mensch und Gott. In Adat
und Religion gibt es im Zeremoniell
Parallelerscheinungen. Deshalb arbeiten während der
Zeremonien die Religionsvorsteher, die Chefs
des Adat und die Regierungsvertreter Hand in
Hand. Auch in diesen Ämtern kommt die
fundamentale Trinität zum Ausdruck. Es gibt drei
Religionsvorsteher: 1) Kiyai, 2) Katib, 3) Lebai:
drei Adat-Chefs: 1) Mangkubumi, 2) Jautaka,
3) Serune; drei Regierungsvertreter: 1) Pemu-
sungan (Dorfvorsteher), 2) Kelian (Vorsteher des

Kampung), 3) Langlang (Dorfhüter). Jeder dieser
drei Gruppen ist eine eigene Farbe zugeordnet:
1) Weiß. Symbol für das Heilige; wird von den
Religionsvorstehern getragen. 2) Schwarz und

30



Abb.1: Am Pusuk-Paß bei Linggo Mas. Ein Muslim hat in seiner Abb. 3: Tanjung: Am Mandak-Tag führt der Pemangku («Holy

Neurodung einen Sengaran errichtet. Damit zeigt der Bauer an,
daß er das bisherige «Niemandsland" fest in seinen Besitz

genommen hat und dieses nun nicht mehr zur allgemeinen
Nutzung offen steht. Gleichzeitig dient der Sengaran auch
als Fruchtbarkeitssymbol.

Abb. 2: Tanjung: Im Tempel Bebengan Lingsar. Der vom Geist
Shivas durchdrungene Pendande (Brahmanen-Priester)
leitet am Pujewali-Tag die Tempelzeremome.

Man») den Prozessionszug ans Meer. Im Anblick des Vulkans
wird der Gott vom Gunung Agung zur Tempelweihe eingeladen.

Abb. 4: Tanjung: Ähnlich wie auf Bali spielen chinesische
Münzen (Bolong) eine bedeutende Rolle als rituelles Geld.

>

t
f

miw
\

v.y.

Vs
i-ä -W

Kr

/*m
31



Abb. 5: Tanjung: Im Kampung der Wetu Telu zeigt der
Dorfälteste einen Tumbak (zeremonielle Lanze).

Abb. 6: Bayan: Symbolische Tumbakspitzen auf Männergräbern.

Abb. 7: Tanjung: Datoe Soekawati, einer der geistigen Führer
der Wetu Telu, trägt einen Rombong in seinen Händen. Auf
der Schale, die Reis und Bolong enthält, befinden sich !4 m
weißes Tuch, Baumwollfäden und ein Pangot (dolchartiges
Messer).

Abb. 8: Bayan: Symbolischer Holzkamm auf einem Frauen-
grab.

'.V

rv«?.- »*«

>:
*ftr> * >.^ '- :•'* I

m

r—
l -

*1^M Z*>

^a*.*

^r*
>

-i^i? *l
32



gelb. Symbol für die Abstammung und das
Gefühl. Diese beiden Farben kommen den Adat-
Offiziellen zu. 3) Rot. Symbol für Mut und
Ehrlichkeit. Rot wird von den Regierungsvertretern
gebraucht.

Die Rites de Passage der Wetu Telu:

1) Adi Kaka: Plazentabeisetzung (adi klein,
kaka Bruder; in Bali Nanem Ari Ari genannt).
Vier Geschwister verlassen zusammen mit dem
Neugeborenen den Mutterleib: Blut, Fruchtwasser,

Fruchthülle und Plazenta. Wo immer das

Kind auch sein mag, werden es seine «vier
Geschwister» beschützen. Als Zeichen, daß der
Mensch immer mit seinem Geburtsort verbunden

bleibt, wird die Plazenta - Vertreter aller
vier Geschwister - beigesetzt, und zwar nach
der Geburt eines Mädchens links, nach derjenigen

eines Knaben rechts vom Hauseingang.

2) Buang Au (Aon); wörtlich übersetzt «Asche
streuen». Dieser Ritus kann als Nabelzeremonie
bezeichnet werden und ist vergleichbar mit dem
Kapus Pungsed in Bali. Der Priester gibt bei
dieser Gelegenheit dem Kleinkind den von den
Eltern gewünschten Namen.

3) Ngurisang: Dem Kleinkind werden nach drei
Monaten (zu 35 Tagen) erstmals die Haare
geschnitten. In Bali wird diese Zeremonie Nyam-
butin genannt.

4) Nyunatang: Wohl nirgends kommt der
Mischcharakter der Wetu Telu-Religion deutlicher zum
Ausdruck als bei der Nyunatang-Feier. Zwischen
12 und 15 Jahren wird den Knaben die Vorhaut
beschnitten, und den Mädchen (manchmal auch
den Knaben) werden die Zähne gefeilt. In Bali
ist das Zahnfeilen unter der Bezeichnung Me-
tatah bekannt. Zähne sind im Gedankengut der
Balinesen ein Ausdruck der Begierde. Domestizierte

Tiere, z. B. die Rinder, haben Flachzähne,
Raubtiere hingegen - Symbole wilder Kraft -
besitzen Reißzähne. Ein willensstarker und
aktiver Mensch braucht Geist und Kraft. Damit
das dualistische Prinzip gewährleistet bleibt,
feilt man nur die oberen Schneidezähne und
Eckzähne, während die unteren im natürlichen
Zustand belassen werden.

5) Drei Arten der Heirat:
a) Memadik oder Melamar (in Bali Nganten):
abgesprochene Heirat
b) Menyapok (in Bali Mebuncing): Heirat
zwischen Cousin und Cousine.
Das Zeremoniell im Falle des Memadik und
Menyapok ist einfach und klar. Vor der Heirat
wird mit den Eltern des Mädchens Fühlung
aufgenommen (Sejati). Im anschließenden Selabar/
Peradang werden die Erbrechte des Mädchens
geregelt. Diese Zusammenkünfte werden auch
von den Religions-, Adat- und Regierungsoffiziellen

besucht; sie regeln die Heirat. Sorong
serah ist der Hochzeitstag. Alle Familienangehörigen

und die oben erwähnten Offiziellen nehmen

an der Zeremonie teil.
c) Memulang (in Bali Ngororod oder Merang-
kat). Das Mädchen wird den Eltern gestohlen
und an einen geheimen Ort entführt. Da sich der
Jüngling durch die Entführung des Diebstahls
schuldig gemacht hat, muß er bestraft werden.
Der Dorfvorsteher als Regierungsoffizieller
verabreicht ihm 44 Schläge mit einer Rattanrute.
Der Adatvorsteher und der Religionsführer sind
dann dafür besorgt und verantwortlich, daß die
Hochzeit, von der die Brauteltern nichts wissen,
nach den Regeln der Tradition und der Religion
durchgeführt wird. Nachher senden die Eltern
des Bräutigams einen Botschafter zur Familie
der Frau. Ihre Eltern lassen ihm eine schwarze
Baumwollschnur (=Basta) zukommen. Bevor der
Bräutigam diese erhalten hat, darf er sein
Versteck nicht verlassen. Sobald er die Schnur
besitzt, muß er sich die Basta um das rechte
Handgelenk binden, damit jedermann um den Diebstahl

und die Heirat weiß. Die Großfamilie der
Braut setzt nun den Preis fest, den der Ehemann
dem Dorfadat gemäß den Brauteltern zu zahlen
hat. Die zu entrichtende Summe ist
kastenabhängig.

Fall A: Ein Jüngling der ersten Kaste stiehlt ein
Mädchen desselben Ranges. Der Tanjung-Adat
fordert dafür folgenden Preis:
1) 10000 chinesische Münzen Bolong).

Umgerechneter Wert: 20 Bolong 1 Ringgit
2,5 Rupien; 1 US $ 412 Rupien.

2) 3 Tumbak (zeremonielle Lanzen mit vergoldetem

Schaft)

33



3) 1 Rombong: Eine Schale, Reis und 225
Bolong enthaltend. Auf der Reisschale: /i m
Tuch und 1 Pangot (kleines Messer)

4) 2 junge Kokosnüsse und roten Enauzucker.
Fall B: Ein Jüngling der 2. Kaste stiehlt ein Mädchen

der 1. Kaste. Das kostet gemäß Tanjung-
Adat:
1) 50 000 Bolong
2) 4 Tumbak
3) + 4) wie im Fall A
Fall C: Ein Jüngling der 3. oder 4. Kaste stiehlt
ein Mädchen der 1. Kaste. Er hat zu zahlen:
1) 100 000 Bolong
2) 7 Tumbak
3) + 4) wie im Fall A
Die vier Gaben heißen Dasa. Jede hat ihre eigene
symbolische Bedeutung. Den Rombong mit Reis
erhält die Brautmutter. Mit den 225 chinesischen
Münzen wird sie symbolisch für die Muttermilch
entschädigt, mit der sie das Kleinkind ernährte.
Der Pangot, der unter keinen Umständen je
verkauft werden darf, ist für den Vater der Braut
bestimmt. Die junge Kokosnuß ist weiß, der
Enauzucker rot; sie symbolisieren Knabe und
Mädchen. Kokosnuß und Zucker werden von
den Familien des Brautpaares gemeinsam
gegessen. Damit wird die neue Verbindung bestätigt.

Einen Teil der chinesischen Münzen geben
die Brauteltern dem Spender wieder zurück, der
sie aber nie veräußern darf. Sie müssen in der
Familie bleiben.
Erst wenn all dies geregelt worden ist, darf der
junge Ehemann die schwarze Schnur an seinem
rechten Handgelenk zerschneiden. Die Heirat
ist nun legalisiert.
Am 21.12.1972 fand in Tanjung eine Wetu Telu-
Hochzeit nach dem Adat von Bayan statt. Vor
dem eigentlichen Hochzeitszug marschierten
Knaben mit den zeremoniellen Tumbak. Dann
folgte das Orchester: Gong, Trommeln und Zi-
nellen. Die Frauen waren den begleitenden Männern

gegenüber in der Mehrzahl. Auf einer von
Jünglingen getragenen Sänfte saß die kunstvoll
zurechtgemachte fünfzehnjährige Braut. Im Haar
steckte Schmuck aus purem Gold. Als Kleid trug
das Mädchen einen silber- und golddurchwirkten

Brokatsarong. Auf einer zweiten Sänfte
wurde hinter der Braut ihr zwanzigjähriger Gatte

getragen; auch er in einem prachtvollen Sarong
und mit einem silberdurchwirkten Destar. Vor
dem Hause der Brautfamilie nahmen Frauen
den Hochzeitszug in Empfang und umtanzten
das junge Paar. Die Braut weinte. In einem
Aufenthaltsraum im Kampung wurden die
Neuvermählten mit dem Rücken zur Wand gesetzt. Dem
Manne wurde die Kopfbedeckung abgenommen,

und man wusch ihm die Haare mit Seife.
Frauen rieben anschließend den nackten
Oberkörper des Jünglings und die Gesichter der beiden

mit gelber Farbe aus zerriebenen Blumen
ein. Später beteiligten sich auch junge Mädchen
an dieser Prozedur. Nach der Einfärbung teilte
sich der Hochzeitszug. Ein Teil der Gäste
begleitete die junge Braut, ein anderer ihren Mann
zum öffentlichen Badeplatz. Frauen halfen den
beiden bei der Reinigung. Nachher kehrten alle
in den Kampung zurück, wo eine Frau der
Neuvermählten Reiskuchen reichte. Diese aß ihn
aber nicht, sondern gab ihn, wie es die Tradition
vorschreibt, ihrem Gatten weiter.

6) Bestattungsriten:
1. Zeremonie: Der Verstorbene wird in Abwesenheit

des Religionsvorstehers von seinen
Angehörigen gewaschen. Mandi Bola erstes Bad.
2. Zeremonie: Der Tote wird ein zweites Mal,
diesmal vom Kiyai oder Penghulu gebadet.
Mandi Suci heiliges Bad.
3. Zeremonie: Der Verstorbene wird in weiße
Tücher gehüllt. Auf den Kopf kommt ein weißer
Destar. Dann wickelt man den Toten in eine
zweite, sackähnliche Hülle.
4. Zeremonie: Der eingehüllte Tote wird auf eine
Bambusbahre Barang Kurung) gelegt. Im
Hause des Dahingeschiedenen rezitiert der Kiyai
Quransuren und betet zu Allah. Die Angehörigen

verharren vorerst in Meditationsstellung und
beten dann zu Gott und zu ihren Ahnen.
5. Zeremonie: Leichenzug zum Friedhof Nysur
Tanah. Das Ausschaufeln des Grabes wird mit
dem Buka Gumi Ritual Öffnen des Grabes)
eingeleitet. Der Kiyai spricht dabei Quransuren
in der Sanskritsprache. Der Verstorbene wird so
ins Grab gelegt, daß sein Kopf nach Nordwesten
(Mekka) gerichtet ist. Während des Talkin-Rituals

(talkin zudecken) rezitiert der Kiyai wei-

34



tere Auszüge aus dem Quran, diesmal aber in
arabischer Sprache (Selamatan Njusurtanah).
Die Opfergaben der Trauerfamilien werden
zunächst auf einem provisorischen Bambusgerüst
aufbewahrt und nachher zum Versammlungshaus

des Kampung gebracht. Die Gaben
bestehen aus Dingen, die im Alltag gebraucht
werden, wie Stoffe, Kleider, Kämme, Nahrungsmittel,

Petrollampen, Seife, Zigaretten,
Zündhölzer usw. Der Kiyai nimmt alle Geschenke
entgegen und verteilt sie dann an arme Leute

Sedekah).
6. Zeremonie: Drei Tage nach dem Tode findet
die Nelung-Feier statt (telu 3). Der Kiyai rezitiert

Quransuren.
7. Zeremonie: Ähnlich wie die Dreitagezeremonie

gestaltet sich die Siebentagefeier Mituk
(pituk 7).
8. Zeremonie: Vierzig Tage nach dem Ableben
wird das Petang puluh vierzig)-Ritual
durchgeführt, das ähnlich ist wie Zeremonie 6 und 7.

9. Zeremonie: Nyatus Hari (seratus 100). Hundert

Tage nach dem Tode wird ein weiteres Mal
des Verstorbenen gedacht.
10. Zeremonie: Tausend Tage nach dem Ableben
findet das Nyiu (auch Nyayang genannt) statt.
Der Begriff wird von siu tausend abgeleitet.
Dieses Nyiu ist die End- und Hauptzeremonie,
die zum Gedächtnis des Dahingeschiedenen
gehalten wird.
Am Lebaran-Tag wird das Grab mit Heiligem
Wasser (Air Kuluh) geweiht. In Bayan zieren
vom Tage der Bestattung an bis zur Tausendtagefeier

Holzfiguren die Reihengräber. Die
Gräber männlicher Verstorbener haben symbolische

Tumbakspitzen, diejenigen der Frauen
große hölzerne Haarkämme. Als zusätzlicher
Grabschmuck werden Geweihe von Rehböcken
verwendet. Während der Tausendtage-Zeremonie

entfernt man die Holzsymbole und
ersetzt sie durch Steingaben.
Das Grab des Heiligen von Bayan befindet sich
in einer verschlossenen Hütte. Wohl garantiert
die indonesische Verfassung beim Einhalten
gewisser Prinzipien die Religionsfreiheit. Trotzdem

haben extreme Muslim mehrmals die
Kultstätten der Wetu Telu überfallen und zerstört.
Im Spätsommer 1972 richteten deshalb die gei¬

stigen Führer der Wetu Telu ein Schreiben an
das Polizeikommissariat in Mataram. Sie gaben
darin dem dringenden Wunsche Ausdruck, die
Regierung in Jakarta möge sich ihres Problemes
annehmen und Maßnahmen ergreifen, damit die
Religionsfreiheit der Wetu Telu auch in der
Praxis gewährleistet sei.

7) Andere Riten:
Am Meroah-Tag wird darum gebetet, daß Gott
der Menschenseele Gelegenheit gebe, mit ihm
in Kontakt zu treten. Während der Puasa-Zere-
monie erinnert sich der Gläubige der Sinne und
Begierden, die ihn anfechten (upa, wasa die
Wiege unserer Sinne). Dieses Gedächtnis ist mit
dreitägigem Fasten verbunden. Am Lebaran-
Tag wird der Sieg über die inneren Feinde
gefeiert (lebar siegen).
Ins religiöse Zeremoniell aufgenommen sind
auch folgende Speiserituale:

1) Asyra: Die Zubereitung von weißem Porridge
2) Lapar: Die Zubereitung von rotem Porridge
3) Maulud: Das Kochen von gelbem Reis am
Geburtstag von Nabi Mohammed
Weiß symbolisiert in diesem Falle den Leim, rot
das Blut und gelb den Geschmacksinn. Die
Mischung dieser drei Komponenten macht den
Menschen aus, der von Gott mit Verstand
versehen wurde.
Eine andere Farbdeutung weist auf die vier
Elemente hin:
Feuer (api) weiß Luft (angen) blau
Wasser (air) gelb Erde (tanah) rot

Die Tücher um die Steingaben der Wetu Telu
im Lingsar zum Beispiel sind gelb. Sie werden
sehr wahrscheinlich dem heiligen Teich gewidmet,

an den sich die Gläubigen begeben, um
dort um Regen für die Ernte zu bitten.

f) Das Kastensystem der Wetu Telu. Ein ganz we¬
sentlicher Unterschied zwischen dem Glauben
der Sunniten und demjenigen der Wetu Telu
besteht darin, daß die Gesellschaftsordnung der
letzteren auf dem Kastensystem aufgebaut ist.

1. Kaste: Datoe (Sprache: Halus)
2. Kaste: Raden (Sprache: Halus)
3. Kaste: Buling (Sprache: Madia)
Kastenlose: Jajar Karang (Sprache: Kasar)

35



Gn.Agung N Gn.Rinjani

Nach der traditionellen Überlieferung müßte man
annehmen, daß die neun Walis das Kastensystem
vom Königreich Demak auf Java nach Lombok
gebracht haben. Der Tatsache entspricht aber
wohl eher, daß die von Bali kommenden Eroberer
sowohl die Religion als auch die soziale Struktur
der unterworfenen Bevölkerung beeinflußten. So
heißen zum Beispiel die Kastensprachen gleich
wie auf Bali, obwohl die Bevölkerung Lomboks
eine andere Sprache, nämlich Sasak, spricht.
Auch die vier Kasten der Wetu Telu entsprechen
genau denjenigen Balis:
1. Kaste: Brahmanen 3. Kaste: Wesya
2. Kaste: Ksatrya Kastenlose: Sudra

Nachdem über die Insel Bali bereits eine
reichhaltige völkerkundliche Literatur besteht, wäre
dringend zu wünschen, daß sich die
Ethnographen in vermehrtem Maße den verschiedenen
Bevölkerungsgruppen Lomboks zuwenden würden.

Die Gefahr ist groß, daß durch die
Erschließung der Insel die Sitten und Gebräuche
rasch verflachen.

Literatur

pareja felix m.: Islamologia (Madrid, 1952-1954)

datoe poetrawa: Originalschreiben an Komandas
Korein 162 «Wirabhakti», Mataram (1972)

ronart s. und n.: Lexikon der Arabischen Welt
(Zürich, 1972)

speed f. w.: Indonesia today (Singapore, 1971)

Die Hauptangaben verdanke ich folgenden Herren:
Buddhisten: Gebrüder Martinom (Tanjung)
Balinesische Hinduisten: Ana Agung Ketut Rai
(Karangasem), Bayan Mangku, Bendesa Gede Tema,
Komang Nambi, Pemangku Gede Karsa (alle in
Tanjung), Ida Bagus Made Oka (Vorsteher des Agama
Hindu für Lombok und Sumbawa, in Cakra Negara).
Wetu Telu: Datoe Artadi (Tanjung), Datoe Soeka-
wati (Mataram), Raden Sutasari (Bayan).

' Abu Sufijan: Haupt des omajjadischen Klans im Stamme Qurais,
dem auch der Prophet angehörte, und einer der reichsten und
einflußreichsten Männer der Handelsstadt Mekka.
Sein Sohn Mu'awija I, eine der hervorragendsten Herrscherfiguren
der arabischen Geschichte, war der erste Kalif der Dynastie der
Omajjaden.

' Gläubiger; im Sinne: wer in seiner Seele und aufrichtig (innerlich)

glaubt.
Für einen Sunniten ist jeder Rechtgläubige ein Mu'min. Die
Gliederung in Muslim und Mu'min ist nach Ansicht der Sunniten
eine willkürliche, ungerechtfertigte Trennung.

an E2a 2b

O/S

1: Schrein für Sang Hyang Tunggal: auf den Gottessitz in Bali, den
Gunung Agung (3143 m) ausgerichtet. Der Schrein liegt deshalb im
Nordwesten des Gevierts und nicht im Nordosten, wie dies in den
Tempeln Südbalis der Fall ist.

2a: Dem Mächtigen von Lombok, Gadoh, gewidmet.
2b: Sogenannter Bukit-Teil des Schreines. Der Name wird auf den Bukit-

Tempel (sudöstlich von Karangasem) zurückgeführt. Er ist Bhatara
Sakti Alit, dem Gottessohn der Königstochter Ayu Nyoman Winten,
gewidmet.
Der Zusammenhang Lomboks und Balis kommt mit dieser Kombination

unter einem Dach zum Ausdruck.
3: Ida Ngurah-Schrein (mit Steinen versehen). Alle dem Lingsar ge¬

widmeten Tempelanlagen müssen auf Lombok Steingaben
aufweisen.

4: Bhatara Gunung Rinjani gewidmeter Schrein, ausgerichtet auf den
Gottessitz in Lombok, den Vulkan Rinjani (3775 m), deshalb im
Nordosten des Gevierts gelegen.

R: Ruheplätze (Baie Piasan)
O/S: Platz für Opferbereitstellungen und Sitzplatz des Pedande (Brah-

manenpriester)
B: Naga Sari-Bäume.

Das zweite Stockwerk ist Bhatara Lingsar gewidmet. Am 17. und 18.

Dezember 1972 haben Wetu Telu. denen das Lingsar-Stockwerk, nicht aber
der Gadoh, für Zeremonien zur Verfügung steht, über 100 Steine als Opfergaben

gebracht. Die schwarzen, ungefähr 10 kg schweren Lavablöcke
waren entweder in weiße Tücher mit weißen Bändern gewickelt oder mit
gelben Tüchern (ohne Bänder) umhüllt. Man stellte sie sorgfältig ausgerichtet

auf Gestelle. An der Wand dahinter hingen als Gaben von
chinesischen Geschäftsleuten Spiegel mit Inschriften, die um Erfolg im Handel
bitten. Bauern erflehen gesegnete Ernten mit Gaben an Dewi Sri oder mit
Eierspenden für die weißen und schwarzen Aale im heiligen Teich, der
Wischnu geweiht ist.

36


	Glaubensgemeinschaften auf Lombok

