
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 23 (1968)

Heft: 3

Artikel: Das Kastensystem der Jaunsari (Nordindien)

Autor: Haas, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-48531

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-48531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Kastensystem der Jaunsari (Nordindien)

Susanne Haas

Die Jaunsari gehören zu den nichttibetischen, als

Pahari oder Bergbewohner bezeichneten Bevölkerungen

der unteren Himalaja-Ränge, zwischen dem
südöstlichen Kaschmir und Nepal. Ihr Wohngebiet
ist Jaunsar-Bawar, der gebirgige Teil des zu Uttar
Pradesh gehörenden Distriktes Dehra Dun. Sie sprechen

eine arische Sprache, den jaunsarischen Dialekt

des West-Pahari. Ihre Kultur weist viele eigenartige

Züge auf, ist aber letztlich als hinduistisch zu
bezeichnen.
Ich sammelte das vorliegende Material in den Jahren

1958 und 1959, nachdem mir die indische
Regierung, auf Empfehlung meines verehrten Lehrers
Herrn Prof. Dr. Alfred Steinmann hin, ein
Austauschstipendium gewährt hatte. Ich arbeitete westlich

des Hauptortes Chakrata, vor allem in den Dörfern

Dasau und Haja. Die übrigen Dörfer, die ich
erwähnen werde, befinden sich im selben Gebiet.

Die jaunsarischen Kasten im Überblick

Der hinduistische Kastengedanke ist auch bei den
Jaunsari lebendig: die jaunsarische Gesellschaft
setzt sich aus einer Folge von geburtlich fixierten,
religiös verankerten und wirtschaftlich spezialisierten

Schichten zusammen.
An der Spitze der jaunsarischen Kastenhierarchie
stehen die Brahmanen. Ein Teil von ihnen, die
«echten» Brahmanen (asli oder khas Brahman), aus
deren Reihen sich die Priester rekrutieren, halten
streng auf Kastenendogamie, gehen also nur
untereinander oder mit andern Brahmanen Ehen ein. Ein
anderer Teil, die «vermischten» Brahmanen
(Brahmshankara), die von Ackerbau und Viehzucht
leben, dulden dagegen Zwischenheiraten mit der
nächsten Kaste, den Rajput. «Echte» Brahmanen
lernte ich den Dörfern Mathiyana und Toda kennen,

«vermischte» in Haja und Jagthan.
Die Rajput, die die zweithöchste Stelle in der
Kastenhierarchie einnehmen, betrachten sich als

Kshatriya, das heißt Angehörige der klassischen
Herrscher- und Kriegerkaste. Sie bezeichnen sich
auch als Khosh (meist Khasa geschrieben). Es ist
wahrscheinlich, daß sie, zusammen mit den Kha-
siya von Garhwal und Kumaon und weiteren Pa-

hari-Rajput, von den Khasa abstammen, die im
sanskritischen Schrifttum mehrfach erwähnt und
im Gesetzbuch des Manu (Manu Smriti X: 43, 44)

als eine wegen Mißachtung religiöser Vorschriften
degradierte Kshatriya-Gruppe bezeichnet worden
sind. Zur Zeit der mohammedanischen Herrschaft
mögen Rajput aus dem Tiefland zu ihnen gestoßen
sein (vgl. Saksena 1955: 10 ff.).
Wie die «vermischten» Brahmanen und auch manche

unter den «echten» betreiben die jaunsarischen

Rajput Ackerbau und Viehzucht.
Auf die genannten hohen Kasten (bade Jat) folgen
die Handwerker, die Musikanten und einige weitere

professionelle Kasten. Sie werden von den
Jaunsari schon als niedrig (kamin) klassifiziert,
stehen aber in der Praxis zwischen den hohen Kasten
und der niedrigsten sozialen Schicht. Wie Majumdar

(1962: 23) bezeichne ich sie deshalb als mittlere
Kasten. Unter ihnen besitzen die Badhi oder
Zimmerleute eindeutig den höchsten Status. Zwischen
den andern mir bekannten Kasten dieser Kategorie,

den Sonar oder Goldschmieden, den Lohar oder
Eisenschmieden und den Bajgi oder Musikanten,
herrscht etwelche Statusrivalität; von Leuten hoher
Kaste werden sie aber ungefähr in der erwähnten
Reihenfolge eingestuft. Ebenfalls zu den mittleren
Kasten gehören die Jogra und die Nath, die sich als

Pilgerführer, Zauberer und Astrologen betätigen
(vgl. Majumdar 1962: 23 und 67); ich begegnete
diesen nur spärlich vertretenen Kasten im Gebiet
von Dasau und Haja nicht.
Auf der untersten Stufe der sozialen Hierarchie
befinden sich die Kolta1, die auch etwa als Koi, Koli,
Chamar (im Tiefland die Kaste der Abdecker und
Lederarbeiter) oder Dom bezeichnet werden. Ihre
Geschichte liegt noch im dunklen, aber es ist denkbar,

daß sie die Nachkommen einer einheimischen
Bevölkerung sind, die von arisch sprechenden
Einwanderen unterjocht worden war (vgl. Saksena
1955: 14 und Majumdar 1962: vii). Kolta erinnert
übrigens an Kuluta, den Namen eines alten
nordindischen Volkes, das, wie die Khasa, in der Brihat
Samhita (14: 22 und 29) genannt ist.
Das Wort Dom wird gelegentlich auch als Sammelname

für alle unterhalb der Rajput stehenden
Kasten verwendet. Viele Leute lehnen diesen
verallgemeinernden Gebrauch aber angesichts des
Statusgefälles zwischen den mittleren Kasten und den
Kolta ab. Möglicherweise stammen die mittleren
Kasten aus der gleichen ethnischen Einheit wie die
Kolta; denn berufliche Spezialisierung kann zur
Bildung neuer Kasten führen.

118



In Haja fand ich, daß die Brahmanen von ihren
Dorfgenossen mittlerer Kaste mit dem Ausdruck
«unsere Punde» und von ihren Kolta mit «unsere
Bohra» bezeichnet werden. Mit dem Possessivpronomen

wird auf die wirtschaftlichen Beziehungen
hingewiesen, die zwischen den verschiedenen
Kasten eines Dorfes bestehen; von ihnen wird später
ausführlich die Rede sein. Zu Bohra ist zu bemerken,

daß es in Kaschmir eine hinduistische, den
brahmanischen Pandit nahestehende Minorität
gleichen Namens gibt (vgl. Madan 1965: 16); vielleicht
besteht ein Zusammenhang. Die «echten»
Brahmanen werden nicht als Bohra bezeichnet.
Für die zu häuslichen Kulten beigezogenen
Brahmanen verwenden die Leute die Bezeichnung «unsere

Purohit (Hauspriester)», und diese nehmen auf
ihre Kunden mit dem Ausdruck «unsere Jajman
(Opferherren)» Bezug. Tempelpriester werden
dagegen als Pujari oder Pujgi (von sanskrit puj-
verehren) bezeichnet.
Die Rajput sind für die Badhi ihres Dorfes «unsere
Deshtiya», für die Bajgi «unsere Negi (Empfänger
von Neg, d. h. Gratifikationen, u. a. ein Beamtentitel)»

und für die Kolta« unsereThakur (von sanskrit
Thakkura Gottheit, Gegenstand der Verehrung)»
oder «unsere Mosh (evtl. abzuleiten von sanskrit
mahashaya hochgesinnt, edel)». Zu Mosh ist zu

sagen, daß in der Gegend von Dasau zwei Arten
von Rajput unterschieden werden: Mosh und Dui
(u nasaliert). Mosh stellte ich außer in Dasau auch
in Sunora und Kwanu fest, Dui in Jadi und Loharni.
Zwischen diesen Gruppen herrscht einige Rivalität:
jede hält sich für höherstehend. Zum Bissu-Fest,
das jeweils zu Beginn des Monats Baisakh (Mitte
April) veranstaltet wird und in dessen Mittelpunkt
Duelle mit Bogen und Pfeil stehen, erscheinen in
Dasau auch Delegationen aus der Nachbarschaft.
Kämpfe zwischen Mosh und Dui stoßen dabei
immer auf besonderes Interesse. Heiraten zwischen
Mosh und Dui kommen vor, den Ehepartner innerhalb

der eigenen Gruppe zu wählen gilt aber als

feiner. Der Dorfobmann von Dasau identifizierte
die Mosh mit den Chauhan, die Dui mit den Tomar,
zwei im Tiefland verbreiteten Rajput-Klans. Diese
Theorie schien aber seinem eigenen Kopf entsprungen

zu sein, denn meinen andern Informanten war
sie nicht bekannt.
Für die Badhi gibt es kein besonderes Bezugswort.
Dagegen werden die in einem festen Dienstverhältnis

zu ihren Dorfgenossen hoher Kaste stehenden

Bajgi von diesen mit «unsereDhaki (Trommler)»
bezeichnet und damit von den Dewar, den als Tempeldiener

für eine Gottheit tätigen Bajgi, unterschieden.

Die Kolta werden von ihren Dienstherren mit dem
Ausdruck «unsere Halt2» bezeichnet.
Allein oder zusammen mit persönlichen Namen
dienen die Termini Punde, Bohra, Deshtiya, Negi,

Thakur, Mosh und Dui auch als Anrede. Brahmanen

und Rajput sprechen sich mit dem persönlichen

Namen an, dem sie manchmal noch das
höfliche Mama (Muttersbruder) beifügen. Leute
niedrigerer Kaste werden mit Badhi, Dhaki, Dewar,
Koi oder Dom oder einfach mit dem persönlichen
Namen angesprochen.
Majumdar (1962: vii und 24) stellte fest, daß die

jaunsarischen Brahmanen und Rajput, wie ihre
Kastengenossen im Tiefland, die rassischen Züge
aufweisen, die etwa als «indo-arisch» oder
«mediterran» bezeichnet werden. Bei den niedrigeren
Kasten glaubte er gelegentlich auch andere Züge
gefunden zu haben (er verwendet in diesem
Zusammenhang die zum Teil aus der Sprachforschung
stammenden Bezeichnungen «praedrawidisch»,
«austrisch» und «protoaustralid»). An eingehenden
anthropologischen Untersuchungen fehlt es noch.

Über die zahlenmäßige Stärke der einzelnen Kasten
liegen keine genauen Angaben vor. Am besten
vertreten sind aber zweifellos die Rajput, am schwächsten

die mittleren Kasten (vgl. Majumdar 1962:
22 ff.). Ich zählte in Dasau 23 Rajput-, 2 Badhi-,
4 Bajgi- und 7 Kolta-Haushalte und in Haja 32

Brahmanen-, 5 Badhi-, 5 Bajgi-, 2 Sonar- und 14

Kolta-Haushalte.
In den meisten Dörfern leben Rajput oder
Brahmanen und daneben Handwerker, Bajgi und Kolta.
Mir ist kein Dorf bekannt, in dem Brahmanen und

Rajput in größerer Zahl nebeneinander lebten.

Wie schon Majumdar (1962: 24 und 40 ff.)
feststellte, erklären die Brahmanen, die Rajput und
gelegentlich auch die Angehörigen der übrigen, im
allgemeinen weniger traditionsbewußten Kasten, von
Sirmur, Jubbai, Tehri Garhwal oder sogar Kaschmir

her nach Jaunsar-Bawar gekommen zu sein. In
Dasau erzählten mir meine Informanten, ihr Dorf
sei ursprünglich nur von Kolta besiedelt gewesen.
Deshalb werde es heute noch inoffiziell Koiya (von
Koi Kolta) genannt. Die Vorfahren der Rajput
seien vor einigen Jahrhunderten von Koti in Sirmur
und Ogalta in Jubbai her eingewandert. Einer der
Einwanderer habe Dashu geheißen, daher der Name
Dasau. Mit Koti unterhielten die Rajput übrigens
freundschaftliche Beziehungen: 1957 hatten Männer

aus Koti am Mand-Fest von Dasau, das im
Monat Asarh (Mai-Juni) abgehalten wird und im
wesentlichen aus einer Fischfangexpedition an den
Tons-Fluß besteht, teilgenommen, und 1958 hatte
eine Delegation aus Dasau den Besuch erwidert.
Die Brahmanen von Haja erzählten, sie stammten
von einem Priester aus Kaschmir ab, der in Hima-
chal Pradesh im Dienste eines Rout (von Rawat,
Herrscher) gestanden sei. Eines Tages habe der
Priester seinen Herrn erschlagen, mit dessen Frau
die Flucht ergriffen und sich schließlich in Haja
niedergelassen.

119



Privilegien, Meidungsvorschriften und ihre religiöse
Verankerung

Meine Auskunftgeber betrachteten das Kastenwesen

als Teil der göttlichen Weltordnung. Der
Dorfobmann von Dasau erklärte mir: «Auch die
Kolta sind Menschen, aber Gott hat sie zum Dienen

geschaffen.» Und selbst diejenigen unter den
Kolta, die unter dem Einfluß von Sozialarbeitern
und Beamten begonnen hatten, die Vorrechte der
hohen Kasten in Frage zu stellen, hätten sich aus
Furcht vor dem Zorn der Götter nie in die ihrer
Kaste verbotene Tempelzone begeben.
Überzeugt davon, die Götter auf ihrer Seite zu
haben, sprachen die Rajput und die Brahmanen den

übrigen Kasten das Recht, Land zu erwerben, ab.
Bis in die neueste Zeit befand sich deshalb alles
Land im Besitze der Familien hoher Kaste. Rajput,
mit denen ich über diese Verhältnisse sprach, zitierten

mir die folgende Strophe aus einem Lied, das sie
bei kultischen Festlichkeiten zu singen pflegten (ich
stütze mich auf die Hindi-Übersetzung, die mir ein
Rajput gab):

Der Gottheit wird eine Ziege gegeben (als Opfer)
Der Bajgi erhält das Haupt (als Opferlohn)
Der Rajput pflügt die Felder
Der Kolta verlor, als er drinnen pflügte

Die Erklärung zu dieser Strophe lautete:
«Es waren einmal zwei Brüder, der ältere ein Rajput,

der jüngere ein Kolta. Beide begehrten das
Land für sich. Sie beschlossen, ein Wettpflügen zu
veranstalten: wieviel jeder zu pflügen vermöchte,
sollte er behalten dürfen. Der ältere brachte der
Gottheit eine Ziege dar, führte seine Ochsen aufs
Feld, spannte sie an und begann zu pflügen. Der
jüngere unterließ das Opfer, spannte die Ochsen
aus Torheit schon im Stall an und blieb dann mit
ihnen in der Türe stecken. So zeigte Gott, daß er
den Rajput zum Landbesitzer, den Kolta zum
Knecht bestimmt hatte.»
Wie die Wirtschaft, so wird auch das politische
Leben von den hohen Kasten beherrscht. Sie stellen
den Dorfobmann, und sie bildeten auch bis vor
kurzem den Dorfrat (in den letzten Jahren gestalteten

die Behörden die Räte um).
Ein weiteres Privileg, hinter dem ich übrigens einen
Astralmythos vermute, betrifft das Tragen von
Schmuck: Goldschmuck ist den hohen und den
mittleren Kasten vorbehalten; die Kolta haben sich
mit Silber zu begnügen.
Im täglichen Verkehr haben die niedrigen Kasten
die höheren als erste zu grüßen und ihnen
ehrerbietig den Weg freizugeben.
Die hinduistische Lehre von der Wiedergeburt, laut
welcher der Mensch nach dem Tod seinen Verdiensten

gemäß in einer hohen oder einer niederen Kaste

/

•-¦¦*—. -

* -

Abbildung 1. Priester mit krankem Rajput-Klienten

wiedergeboren wird, beschäftigte meine Informanten

kaum. Wie bei den Hindu des Tieflandes spielte
aber auch bei ihnen der Begriff einer Art von Reinheit

eine große Rolle. Meine Auskunftgeber
unterschieden «reine» und «unberührbare» Kasten (sud-
dha und achut Jat) und innerhalb dieser Kategorien
wiederum Kasten von größerer und solche von
geringerer «Reinheit». «Unberührbar» bedeutete dabei

so viel wie «unrein»; der Ausdruck hängt mit der
Vorstellung zusammen, «Unreinheit» könne durch
Kontakte übertragen werden. Brahmanen und
Rajput bilden die Kategorie der «reinen» Kasten,
die übrigen Leute die der «unberührbaren». Innerhalb

ihrer Kategorie gelten Brahmanen als «reiner»
denn Rajput, Badhi als «reiner» denn Sonar, Lohar
und Bajgi und diese wiederum als «reiner» denn
Kolta.
Der beschriebene Reinheitskomplex ist im
religiösrituellen Bereich verankert: «Reinheit» ist Voraussetzung

zum Verkehr mit dem Heiligen, Göttlichen
und damit zur Zugehörigkeit zu den Opferpriestern
und den Opferern der jaunsarischen Hauptgottheiten.

Nur die Inhaber des höchsten «Reinheitsgrades»,

die Brahmanen, können an einem Mahasu-
Tempel Priester werden, weil sie allein es wagen
dürfen, den Hauptraum, in dem sich die Idole
befinden, zu betreten; die Rajput haben dagegen nur
bis zum Vorraum Zutritt, die Handwerker und die
Bajgi müssen sich mit der Tempelplattform begnügen,

und die Kolta haben auch die Plattform zu
meiden. Diese Vorschriften wurden genau
eingehalten, denn jedermann glaubte, die Gottheiten
würden Zuwiderhandelnde töten oder sonstwie mit
Unglück schlagen. Als ich in Dasau einmal im
Vorraum des Tempels von Chalta Mahasu mit Blitzlicht
fotographierte, entstand gleich das Gerücht, ich sei

von niedriger Kaste, denn die Gottheit habe mich
mit einem Blitzstrahl gegen eine Wand geworfen.

Kinder werden bei den Jaunsari in die Kaste ihrer
Väter geboren. Die Kastenmitgliedschaft kann aber

120



im Laufe des Lebens verwirkt werden. Diese
Gefahr droht den einzelnen Mitgliedern, wenn sie sich

«verunreinigen». Eine «Verunreinigung» kann aus
dem Genuß bestimmter Nahrungsmittel oder
Getränke oder aus direkten oder indirekten Kontakten
mit Leuten niedrigerer, also «weniger reiner» Kaste
resultieren. Mit dieser Vorstellung hängen
zahlreiche Meidungsvorschriften zusammen. Sie
betreffen

1. den Genuß von Fleisch: Brahmanen dürfen an
Fleisch von Haustieren nur Ziegenbock und Ziege,
Rajput nur Ziegenbock, Ziege und Widder,
Angehörige der mittleren Kasten nur Ziegenbock, Ziege,
Widder, Schaf und Huhn essen. Einzig den Kolta
ist der Genuß des Fleisches von Schwein und Rind,
einschließlich Rindkadavern, erlaubt; aber an einigen

Orten, u. a. in Dasau, lehnen seit einigen Jahren

auch die Kolta Rindfleisch ab. Die Brahmanen
und die Rajput bringen die sie betreffenden Verbote

damit in Zusammenhang, daß ihre
Hauptgottheiten von ihnen nur Ziegenböcke, bzw. Ziegenböcke

und Widder, als Opfer annehmen. In bezug
auf Widder als Opfer ist zu sagen, daß dieses Tier
bei den alten Indern die Zeugungskraft verkörperte
und daß geschnitzte Widderköpfe in der jaunsarischen

Hausornamentik, die zweifellos symbolträchtig
ist, eine Rolle spielen. Das Fleisch von Schafen

und Rindern wird mit dem Argument, diese Tiere
seien «Mütter», das heißt Verkörperungen der
weiblichen Fruchtbarkeit, abgelehnt; dagegen drückt
man bei Ziegen ein Auge zu. Schweine und Hühner
gelten als «unrein», und zwar angeblich, weil sie

sich von Unrat ernährten; aber vermutlich hängt die
Abscheu mit alten, von den Mahasu-Verehrern
nicht gebilligten Opferbräuchen zusammen. — Eier
werden wie Hühner behandelt. — Der Genuß von
Wild, vor allem von Cerviden und Wildhuhn, ist
dagegen gestattet, und auch Fisch darf von allen
Kasten gegessen werden.

2. den Genuß von Alkohol: Brahmanen haben sich
alkoholischer Getränke zu enthalten. Auch dieses

Verbot dürfte letztlich mit alten Opferbräuchen, bei
denen Alkohol eine Rolle spielte, zusammenhängen.

3. die Wahl der Partner für Ehe und Liebschaften:
«Echte» Brahmanen dürfen zwar mit «vermischten»,

nicht aber mit Rajput Ehen eingehen.
Eheschließungen zwischen «vermischten» Brahmanen
und Rajput wie auch solche zwischen Angehörigen
der mittleren Kasten sind erlaubt, und zwar ist
sowohl Hyper- als auch Hypogamie möglich: in Dasau
fand ich, daß von den 70 Gattinnen von Rajput 5

der Brahmanen-Kaste angehörten, und in Haja gab
es mehrerer Rajput-Frauen, die mit Brahmanen
verheiratet waren. Heiraten zwischen den übrigen
Kasten sind verboten. — Außereheliche Beziehun¬

gen spielen im Leben der Jaunsari eine große Rolle.
Den hohen Kasten ist es aber nicht gestattet, sich
mit Kolta einzulassen, und auch Beziehungen zu
Handwerkern oder Bajgi gelten als unkorrekt. Die
mittleren Kasten haben sich des Verkehrs mit Kolta
zu enthalten.

4. Einladungen zum Essen, Trinken und Rauchen:
Brahmanen und Rajput dürfen voneinander, nicht
aber von den übrigen Kasten Nahrung, Wasser und
die Wasserpfeife annehmen. Es ist ihnen aber
erlaubt, ihre eigene metallene Wasserpfeife nach
Entfernen des Saugrohres und ihre Bambuspfeife, die
sie jeweils ins Feld mitnehmen, samt Saugrohr den
mittleren Kasten anzubieten. Auch dürfen sie den

Pfeifenkopf der Bambuspfeife den Kolta reichen.
— Brahmanen sollten von Rajput benutztes Eß-
oder Trinkgeschirr nicht eigenhändig reinigen;
deshalb müssen Rajput, die im Hause von Brahmanen
eingeladen sind, ihr Geschirr selber waschen (in
der Praxis genügt es, wenn sie ein wenig Wasser
hineingießen). Brahmanen sollten Rajput-Gästen
die Füße nicht eigenhändig waschen (gleichrangigen
Gästen muß eine Waschung geboten werden),
sondern nur warmes Wasser bereitstellen. Handwerkern

und Bajgi ist es erlaubt, voneinander, nicht
aber von Kolta Nahrung, Wasser und Rauchzeug
anzunehmen.

5. das Betreten der Wohnhäuser: Brahmanen und
Rajput dürfen Angehörige der mittleren Kasten nur
bis in die Mitte des Wohnraumes, in dessen hinterem

Teil sich die Herdstelle befindet, einlassen und
Kolta nur bis in den Vorraum, weil sonst der Herd
und damit das ganze Haus «unrein» würde.
Desgleichen dürfen die mittleren Kasten Kolta höchstens

bis in den Vorraum kommen lassen. — In den
Häusern von Leuten mittlerer Kaste mögen sich
Brahmanen und Rajput nach Belieben aufhalten
(wenn die Bajgi auf Festtage hin noch nachts Licht
haben, weil sie für ihre Kunden Festkleider nähen
müssen, trifft man sich oft bei ihnen zu einem
Schwatz); dagegen sollten sie in Kolta-Häusern
nicht längere Zeit verweilen.

6. die Zuweisung von Wohnquartieren: Die hohen
Kasten haben dafür zu sorgen, daß sich in ihrem
Wohnbereich keine Kolta niederlassen. Die Kolta
sind in tiefer gelegene Zonen zu verweisen.

7. die Benützung von Brunnen: Die hohen Kasten
haben dafür zu sorgen, daß ihre Brunnen nicht von
Kolta benützt werden. Die Kolta dürfen nur in einer
tiefer gelegenen Zone Wasser schöpfen.

Ist ein Verstoß gegen ein solches Verbot ruchbar
geworden, so sollte der Fehlbare von seinen
Kastengenossen im Rahmen einer ad hoc zusammenge-

121



rufenen und vom Kastenältesten geleiteten
Versammlung zur Rechenschaft gezogen werden.
Erweist er sich als uneinsichtig, so sollte er aus der
Kaste ausgestoßen, das heißt fortan gemieden werden,

damit seine «Unreinheit» nicht die Kaste in-
fisziere. In der Praxis scheinen solche Ausstoßungen
selten zu sein. Ein aus Dasau stammender Rajput,
der im Tiefland eine Frau niederer Kaste geheiratet
hatte, wurde aber einmal auf Grund stillschweigenden

Übereinkommens geächtet; als er sein Heimatdorf

besuchte, wurde ihm nur in seinem Elternhaus
Einlaß gewährt.
Viele Verstöße bleiben meiner Erfahrung nach
ungeahndet. In Dasau beobachtete ich, daß manche
Rajput nicht zögerten, Handwerkern und Bajgi im
kleinen Kreis die metallene Wasserpfeife samt Rohr
anzubieten. Einmal hörte ich, wie ein Rajput-Kind
seine Vatersschwester rügte, weil sie ihre Pfeife einer
Bajgi-Frau gereicht hatte. Beide Frauen lachten
aber nur darüber. Auch nahm man es in Dasau hin,
daß einer der Rajput mit einer Kolta-Frau und
einer der Kolta mit einer Rajput-Frau ein heimliches

Verhältnis pflegte, und eine junge Kolta-Frau
klagte mir einmal, daß ihr viele Rajput nachstellten.
Ebenfalls in Dasau duldeten die Rajput einen Kolta
in ihrem Wohnquartier, nachdem er versprochen
hatte, keine Schweine mehr zu halten. In Haja hörte
ich von der Tochter eines Brahmanen, die nach
mehreren gescheiterten Ehen die Frau eines Bajgi
geworden war. Und im gleichen Dorf fand ich, daß

einige Brahmanen, darunter auch der Dorfobmann,
im stillen Schnaps tranken.
Als Mittel zur Tilgung einer «Verunreinigung»
wurden mir Kuhurin, Feuer und Ziegenopfer
genannt. Wer «unrein» geworden ist, kann sich mit
einem Trank aus Kuhurin, verdünnt mit Wasser,
reinigen. Ist ein Haus «verunreinigt» worden, so
muß der Besitzer den Herd mit Kuhurin waschen
und auf der Schwelle zum Wohnraum eine Ziege
opfern. Zu diesem Schritt sah sich einmal ein Brah-
mane von Haja genötigt, weil sein Haus von einem
Distriktsbeamten niederer Kaste betreten worden
war. Auch hörte ich, daß zu Beginn meines
Feldaufenthaltes ein Dorfobmann, der über meine Kaste
im Zweifel war, eine Ziege geopfert habe, nachdem
er mich in seinem Haus empfangen hatte. Ist ein
metallener Gegenstand «verunreinigt» worden, so
hält man ihn ins Feuer.

Die wirtschaftliche Verkettung

Die jaunsarische Wirtschaft wird weitgehend von
den Landwirten kontrolliert. Zu ihnen stehen
sowohl die Priester als auch die Handwerker, die
Bajgi und die Kolta in einem mehr oder weniger
engen Dienstverhältnis.

Die Priester rekrutieren sich aus der Brahmanen-
Kaste, und zwar wie erwähnt aus der Kategorie der
«echten» Brahmanen. Einige von ihnen sind auf den
Dienst an den Tempeln der großen Gottheiten
spezialisiert: sie versehen das Priesteramt jedes Jahr
während einiger Monate, leben während dieser Zeit
getrennt von ihrer Familie, also sozusagen im Zölibat,

lassen sich aber dann wieder ablösen. Die
andern betätigen sich als Haus- und vereinzelt auch als

Dorfpriester: als Hauspriester stehen sie im Dienst
einer ererbten oder im Laufe der Zeit erworbenen
Kundschaft, für die sie alle bei Geburten, Hochzeiten,

Todes- und Krankheitsfällen üblichen
Zeremonien durchführen, als Dorfpriester leiten sie die
zum Wohle der Gemeinde notwendigen Kulte. Sie
leben mit ihrer Familie und betreiben meistens auch
ein wenig Landwirtschaft. Für ihre Dienste erhalten
sie nach jeder Ernte von ihren Rajput- und Brah-
manen-Kunden und, falls sie auch als Dorfpriester
tätig sind, von den übrigen Familien hoher Kaste
einen kleinen Sack Getreide, nach allen Zeremonien
einen Anteil an den Opfergaben und nach manchen
eine der Dankbarkeit des Kunden angemessene
Gabe in Form von Geld, Schmuck, Vieh oder
andern Gütern. Angehörige der mittleren Kasten
revanchieren sich bei ihnen mit handwerklicher Arbeit
oder mit Botengängen und Kolta mit Trägerdiensten.

Zumal da die Kundschaft oft groß ist — ein
mir bekannter Priester arbeitete für mehr als 40
Rajput- und Brahmanenfamilien —, sind die Priester

wirtschaftlich fast durchwegs gut gestellt.

Die Kundschaft eines Hauspriesters ist ziemlich
beständig; aber es steht den Kunden doch frei, auch
andere Priester zu konsultieren. Ein Priester aus
dem Norden von Jaunsar-Bawar, der einige Tage in
Dasau weilte, um seine Frau von der Hebamme des

Ortes behandeln zu lassen, wurde gleich von mehreren

Rajput mit der Durchführung von Kulten
gegen krankmachende Geister betraut. In Dasau fand
ich auch, daß einige Rajput für kleinere Zeremonien
den jungen Nachfolger ihres einstigen Hauspriesters

holten, für gewichtigere aber einen
renommierten Priester aus der weiteren Umgebung. Die
Priester konkurrenzieren sich also gelegentlich.

Die Priester beziehen ihr Wissen aus einem auf
Pahari und im Ta/ran-Alphabet geschriebenen Buch,
das den Namen «Kaschmirische Wissenschaft»
(Kashmiri Vidhya) trägt. Dieses Buch, das
angehende Priester bei ihrem Lehrer (dem Vater oder
dem Muttersbruder) abschreiben, enthält Anweisungen

zur Durchführung von Zeremonien,
Opfersprüchen, magischen Diagrammen und Tabellen
zum Bestimmen von Krankheiten und zum Erstellen
von Horoskopen. Eine formelle Initiation der
angehenden Priester soll nicht stattfinden. In diesem
Zusammenhang möchte ich bemerken, daß die
jaunsarischen Brahmanen und Rajput, anders als ihre

122



Brüder im Tiefland, die «heilige Schnur» nicht
tragen und sich auch nicht als Zweimalgeborene
bezeichnen.

Die Badhi betätigen sich als Zimmerleute, Schnitzer
und Dreher, die Sonar als Goldschmiede und die
Lohar als Eisenschmiede. Alle sind weitgehend
selbständige Handwerker, die für jede Arbeit einen
Lohn in Form von Geld oder Getreide verlangen.
Als Anklang an ein festes Dienstverhältnis zwischen
ihnen und den hohen Kasten mag man aber den
Brauch betrachten, daß sie nach jeder Ernte bei den
Landbesitzern ihres Dorfes einen kleinen Sack
Getreide abholen dürfen. Auch würde man es ihnen
sehr übelnehmen, wenn sie den Auftrag eines

Dorfgenossen zurückwiesen.
Die Dewar unter den Bajgi betätigen sich als

Tempelmusikanten und Tempeldiener. Die mir bekannten

gehörten zum Gefolge der Gottheit Chalta
Mahasu, deren Idol in Jaunsar-Bawar und im
angrenzenden Gebiet von Himachal Pradesh von Dorf
zu Dorf zirkuliert. Sie pflegen eine Geheimsprache'^,
vermutlich ein Rotwelsch, die es ihnen ermöglicht,
sich auch in Gegenwart von Opferern ungeniert
über Opfergaben und Opferlöhne zu unterhalten.
Die als Dhaki bezeichneten Bajgi betätigen sich als

Dorfmusikanten und dazu als Barbiere, Schneider,
Boten und Opfergehilfen der Familien hoher Kaste.
Dhaki-Frauen verrichten auch Hebammendienste.
Jede Dhaki-Familie besitzt ihre eigene Kundschaft.
In Dasau umfaßte diese 3-5 Rajput-Familien. Teilt
sich eine Dhaki-Familie, so haben die aus dem alten
Haushalt ausscheidenden Familienmitglieder
Anrecht auf einen Teil der Kundschaft. Für ihre Dienste

erhalten die Dhaki einen Sack Getreide von den
Ernten ihrer Kunden, eine kleine Getreidegabe von
den übrigen Dorfbewohnern hoher Kaste, eine
Gabe, wenn in einem Kundenhaus zu einem Fest

aufgespielt wurde, Bezahlung in Form von Geld
oder Getreide für Schneiderarbeiten und die Köpfe
der Opfertiere als Opferlohn.
Sowohl die Handwerker als auch die Bajgi verdienen

normalerweise genug, um nicht nur das Leben
fristen, sondern auch Schmuck und gute Kleider
anschaffen zu können. Die Handwerker besitzen meist
ein eigenes Haus; nur die Bajgi leben oft in einer
von Kunden zur Verfügung gestellten Behausung.
Manche Familien bewirtschaften auch ein wenig
Pachtland oder Land, das ihnen von Kunden zur
Nutzung überlassen wurde.
Die Badhi finden oft nicht genug Arbeit in ihrem
Dorf und begeben sich deshalb während einiger
Monate des Jahres auf die Wanderschaft. Desgleichen

ziehen die jungen Bajgi manchmal aus, wenn
ihre Väter ihrer Mithilfe noch nicht bedürfen.

Die Kolta verrichten für die hohen Kasten Knechtearbeit.

Die meisten wohlhabenden Landbesitzer
verfügen über eine Kolta-Familie. Sie überlassen
dieser Familie eine einfache Behausung und ein

Stück Ackerland, gewähren ihr von Zeit zu Zeit ein
Darlehen, strecken ihr den Brautpreis vor, wenn
eines ihrer Mitglieder heiraten will, und verlangen
dafür, daß die Männer und gelegentlich auch die
Frauen für sie auf dem Feld arbeiten. Zur Erntezeit

gewähren sie der Familie einen großen Sack
Getreide je erwachsenes Mitglied und einen kleinen
je Kind, und an den einzelnen Arbeitstagen bieten
sie den Arbeitenden zwei Mahlzeiten. Vielfach
dauert ein solches Dienstverhältnis Generationen.
Die Kolta können sich nur an einen neuen Herrn
verdingen, wenn dieser dem alten die Darlehen
zurückzahlt, die sie im Lauf der Zeit aufgenommen
hatten; denn durch ihre Arbeit vermögen sie zwar
die Schuldzinsen, aber kaum je die Darlehen selbst

zu kompensieren. Sie stecken also in Schuldknechtschaft.

Indessen sollte man ob der Schuldenrechnung

nicht übersehen, daß sie dem jaunsarischen
Gefühl nach sozusagen «zur Familie» ihres Dienstherrn

gehören, daß also eine über den wirtschaftlichen

Bereich hinausgehende Bindung besteht. Dafür

spricht etwa, daß die Kolta sich rasieren lassen

und Trauer beobachten, wenn die Familie ihres
Herrn von einem Todesfall betroffen wurde.

Hat ein Dienstherr keine Verwendung für alle
Mitglieder seiner Kolta-Familie, so mag er einigen
nahelegen, sich einen neuen Herrn zu suchen. Verkaufen

kann er sie nicht: von Sklaverei kann also nicht
gesprochen werden.
Stirbt der alleinige Ernährer einer Kolta-Familie,
so hat der Dienstherr für die Hinterbliebenen zu
sorgen. Über seine Aufwendungen kann er aber
Buch führen, und wenn er die Kinder des Verstorbenen

aufgezogen hat, kann er von ihnen Kompensation

in Form von Arbeit fordern. Heiratet eine

Witwe wieder, so hat der Herr ihres neuen Gatten
demjenigen ihres alten eine Entschädigung für seine

Aufwendungen zu bezahlen.
Auf Gemeindeebene erscheinen die Kolta ebenfalls
als Dienstleute der hohen Kasten. Dies zeigt sich

etwa bei Anlaß des Diwali-Festes, das in Jaunsar-
Bawar zu Beginn des Monates Mangsir (Mitte
November) abgehalten wird. Im Verlauf dieses

Festes haben die Kolta nämlich den Dorfobmann
auf einem Gerüst, das einen Elefanten darstellt,
herumzutragen (möglicherweise geht es dabei um
die Krönungszene aus dem Leben des Helden Ra-
ma), und schließlich haben sie von Haus zu Haus

zu ziehen und den Leuten hoher Kaste
Segenssprüche vorzutragen.
Hin und wieder scheint eine Kolta-Gruppe einem
Dorf über den Kopf gewachsen zu sein. So bildeten
sich in dem zu Dasau gehörigen Weiler Matar und
in dem zu Haja gerechneten Kaletha Kolta-Kolo-
nien, die allmählich die Form von Dörfern annahmen

und weitgehende Selbständigkeit erlangten. Die
Kolta von Matar wurden von ihren früheren Herren
nur noch zum Grasschneiden und bei Anlaß des

123



Diwali-Festes zur Teilnahme an der Elefantenzeremonie

herbeigerufen.
Abweichungen vom Berufsschema sind nicht häufig.

Immerhin fand ich in Dasau unter 65 über
15jährigen Rajput einen, der sich zur Erntezeit als

Zwischenhändler betätigte, einen, der bei diesem als

Gehilfe arbeitete, einen, der im Dienste der
Forstbehörde stand, einen, der sich, ohne dabei seinen
Kastenstatus einzubüßen, als Zimmermann
betätigte, einen, der bei der Hebamme, die vom
Sanitätsdepartement nach Dasau gesandt worden war, als
Diener arbeitete und zwei, die eine höhere Schule
besuchten. Dazu stellte ich fest, daß von den zwölf
Bajgi des Ortes zwei für den Dorfobmann, der ihnen
ein Darlehen gewährt hatte, Knechtedienste verrichteten;

der eine betätigte sich zur Erntezeit als
Maultiertreiber, der andere wurde wie ein Kolta zu
Landarbeiten herangezogen. — In den meisten Fällen
handelte es sich bei diesen Leuten um jüngste Söhne,
die im väterlichen Betrieb überzählig waren oder
die doch leicht entbehrt werden konnten.

Moderne Tendenzen

Die wirtschaftlichen Verhältnisse der niederen
Kasten hatten schon 1939 einer englischen Studiengruppe

mißfallen. Ihre Empfehlungen lauteten, den
Kolta, Bajgi usw. sollte ermöglicht werden, Land
zu besitzen, in den lokalen Räten mitzureden und
sich ihrer Schulden zu entledigen (vgl. Majumdar

1922: 14 ff.). Aber erst in neuester Zeit wurden
Schritte in dieser Richtung getan. Zur Zeit meines
Aufenthaltes bemühten sich die Distriktsbehörden
und die seit 1953 im Rahmen des «Community
Development Project» tätigen Sozialarbeiter vor
allem um folgendes:

i.Die Einschulung der Kinder: In der Zeit
zwischen 1947 und 1950 hatten die Distriktsbehörden
die Zahl der Dorfschulen von 21 auf 94 erhöht. Es

zeigte sich aber bald, daß die Kolta-Kinder den
Schulen fernblieben: die hohen Kasten sahen für
sich keinen Nutzen in der Ausbildung dieser Kinder,

und die Kolta hielten sich für zu gering, um den
hohen Kasten die Stirn zu bieten. Fortschrittliche
Lehrer und Sozialarbeiter kämpften indessen gegen
die Widerstände. So durfte denn auch in Dasau
schließlich einer von den drei im richtigen Alter
stehenden Kolta-Knaben in die Schule eintreten. Seine
Familie hoffte, er werde eines Tages Beamter im
Tiefland. Der Vater, von einem gewissen Ehrgeiz
gepackt, stellte ihn mir bezeichnenderweise mit dem
eigentlich den Rajput vorbehaltenen Nachnamen
Singh vor.

f- l

k t_4
-v^

lu *

¦ ¦'

Abbildung 2. Bajgi-Familie: zwei Brüder mit Kind,
Mutter und gemeinsamer Gattin (Polyandrie)

2. Die Übertragung von Landbesitz: Bei der
Neueinschätzung des steuerbaren Besitzes forderten Grundbuch-

und Steuerbeamte die mittleren Kasten und
die Kolta auf, Land, das sie während mindestens
sieben Jahren genutzt hatten, nach Bezahlung einer
Entschädigung in der Höhe von zehn Jahreszinsen
an den bisherigen Besitzer, auf ihren Namen
eintragen zu lassen. Auch diese Aktion zeitigte aber
vorerst nur bescheidenen Erfolg. Ein Kolta, den
ich fragte, weshalb er der Aufforderung nicht Folge
leistete, erklärte mir: «Wenn ich das bisher genutzte
Land auf meinen Namen registrieren ließe, würde
mein Herr zornig. Ich bin aber auf seine Gunst
angewiesen, denn von dem wenigen Land könnte
meine Familie nicht leben.»

3. Die Reform des Rats- und Gerichtswesens: 1953

trat auch in Jaunsar-Bawar das 1947 formulierte,
als «U. P. Panchayat Raj Act» bekannte Gesetz in
Kraft, das eine weitgehende Selbstverwaltung nach
demokratischem Muster ermöglicht. In der Folge
wurden unter behördlicher Aufsicht überall Räte
und Gerichte gebildet, in denen auch die mittleren
Kasten und die Kolta über Sitze verfügen. Soweit
ich beobachten konnte, vermochten die Vertreter
der untern Kasten in ihnen allerdings noch keine
wesentliche Rolle zu spielen.

Zur Zeit meines Aufenthaltes war die Macht der
hohen Kasten aber doch nicht mehr ungebrochen.
Ein Kolta von Kaletha hatte den Brahmanen von
Haja den Dienst gekündigt, indem er an Diwali
nicht mehr geholfen hatte, den Dorfobmann auf
dem «Elefanten» herumzutragen (s. oben). Die
Brahmanen hatten zur Strafe seine Schafe getötet,
waren aber vom Bezirksgericht verurteilt worden,
Schadenersatz zu leisten. — Die Badhi von Haja
hatten beschlossen, dem Dorfobmann die Herzen

124



der Ziegen, die sie zu Beginn des Festmonates Magh
(Mitte Januar) schlachteten, nicht mehr abzuliefern.

— In Dasau, schließlich, erzählte mir einmal
ein Rajput, ein Kolta, der ihm 200 Rupien schulde,
sei ihm entlaufen. Als ich ihn fragte, was er nun zu
tun gedenke, antwortete er resigniert: «Nichts, denn
die Kolta sind heute stärker als wir.»

Literatur

Haas, S. 1965. Die «Polyandrie» der Jaunsari
(Nordindien). Anthropos., vol. 60, p. 369—386.
Madan, T. N. 1965. Family and Kinship, a Study of
the Pandits of Rural Kashmir. London.
Majumdar, D. N. 1962. Himalayan Polyandry.
Bombay.
Saksena, R. N. 1955. Social Economy of a Polyan-
drous People. Agra.

Schluß

Vergleicht man das Kastensystem der Jaunsari mit
Kastensystemen aus dem indischen Tiefland, so findet

man einerseits grundlegende Ähnlichkeiten,
anderseits aber auch Unterschiede. Greifen wir die
auffälligsten heraus:
Wie im Tiefland nehmen auch in Jaunsar-Bawar die
Brahmanen oder «Priester» den höchsten und die

Kshatriya (Rajput) oder «Krieger» den zweithöchsten

Platz in der sozialen Stratifikation ein. Die
dritte hinduistische Hauptkaste, die der Vaishya
(Händler und Bauern), fehlt in Jaunsar-Bawar. Die
übrigen jaunsarischen Kasten entsprechen aber wieder

einigermaßen den professionellen Kasten des

Tieflandes, nur ist ihre Zahl verhältnismäßig
gering. — Wie bei den Hindu des Tieflandes bildet der
Begriff einer religiös-rituellen Reinheit bei den
Jaunsari die Grundlage vieler Kastenvorschriften;
dagegen spielt der Begriff des Verdienstes (Karma)
praktisch keine Rolle. — Wie bei den Hindu des

Tieflandes engen auch bei den Jaunsari Endogamie-
vorschriften die Wahl der Ehepartner ein; aber
während im Tiefland allen Kasten hypogame
Zwischenheiraten streng verboten sind, dulden die Jaunsari

Eheschließungen zwischen gewissen Brahmanen

und Rajput und zwischen mittleren Kasten. —
Auch im Tiefland werden die niederen Kasten
wirtschaftlich von den hohen beherrscht; indessen stellt
die Beziehung der Kolta zu den jaunsarischen
Landbesitzern doch einen Spezialfall dar.

Fern vom Hauptstrom des brahmanischen Denkens
hat sich in Jaunsar-Bawar offensichtlich eine
verhältnismäßig grobe Version des hinduistischen
Kastensystems entwickelt.

Anmerkungen

1 und 2. Die Grundbedeutung der Namen Kolta
(Koi, Koli) und Hali war meinen Informanten nicht
bekannt. Ich möchte aber darauf hinweisen, daß
Koi und Har in den Munda-Sprachen «Mensch»
bedeutet (vgl. Encyclopaedia Britannica 1960, Bd.
13).
3. Von Dewar-Kindern erhielt ich das folgende
Vokabular:
Kirkoali Mehl
Kirkoali tangenge? Nehmt ihr Mehl?
Kheda (d zerebral) Branntwein
Chinkra Ziegenbock
Chilka öl
Nanguli Hirse
Matkiyal Reis
Remda (d zerebral) Widder
Remdi (d zerebral) Schaf
Roit Hülsenfrüchte
Lumbil Schmelzbutter
Loike Weizen
Jamriya Brahmane
Kocchiya Rajput
Khuloi Badhi, Sonar
Zingiya Daki-Bajgi
Goiyan Kolta

Summary

The author describes the caste system of the Jaunsari,

a Pahari people living in the Subhimalayan
mountains of Jaunsar-Bawar (U. P., Northern In-
dia). A supplementary note (Anm. 3) contains a
short vocabulary of the secret language used by the
members of the Dewar caste (a caste of temple ser-
vants).

125


	Das Kastensystem der Jaunsari (Nordindien)

