Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 23 (1968)

Heft: 3

Artikel: Das Kastensystem der Jaunsari (Nordindien)
Autor: Haas, Susanne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-48531

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-48531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Kastensystem der Jaunsari (Nordindien)

Susanne Haas

Die Jaunsari gehoren zu den nichttibetischen, als
Pahari oder Bergbewohner bezeichneten Bevolke-
rungen der unteren Himalaja-Ringe, zwischen dem
stidostlichen Kaschmir und Nepal. Ihr Wohngebiet
ist Jaunsar-Bawar, der gebirgige Teil des zu Uttar
Pradesh gehdrenden Distriktes Dehra Dun. Sie spre-
chen eine arische Sprache, den jaunsarischen Dia-
lekt des West-Pahari. Thre Kultur weist viele eigen-
artige Ziige auf, ist aber letztlich als hinduistisch zu
bezeichnen.

Ich sammelte das vorliegende Material in den Jah-
ren 1958 und 1959, nachdem mir die indische Re-
gierung, auf Empfehlung meines verehrten Lehrers
Herrn Prof. Dr. Alfred Steinmann hin, ein Aus-
tauschstipendium gewahrt hatte. Ich arbeitete west-
lich des Hauptortes Chakrata, vor allem in den Dor-
fern Dasau und Haja. Die iibrigen Dérfer, die ich
erwdahnen werde, befinden sich im selben Gebiet.

Die jaunsarischen Kasten im Uberblick

Der hinduistische Kastengedanke ist auch bei den
Jaunsari lebendig: die jaunsarische Gesellschaft
setzt sich aus einer Folge von geburtlich fixierten,
religids verankerten und wirtschaftlich spezialisier-
ten Schichten zusammen.

An der Spitze der jaunsarischen Kastenhierarchie
stehen die Brahmanen. Ein Teil von ihnen, die
«echten» Brahmanen (asli oder khas Brahman), aus
deren Reihen sich die Priester rekrutieren, halten
streng auf Kastenendogamie, gehen also nur unter-
einander oder mit andern Brahmanen Ehen ein. Ein
anderer Teil, die «vermischten» Brahmanen
(Brahmshankara), die von Ackerbau und Viehzucht
leben, dulden dagegen Zwischenheiraten mit der
nidchsten Kaste, den Rajput. «Echte» Brahmanen
lernte ich den Dorfern Mathiyana und Toda ken-
nen, «vermischte» in Haja und Jagthan.

Die Rajput, die die zweithdchste Stelle in der
Kastenhierarchie einnehmen, betrachten sich als
Kshatriya, das heiflt Angehorige der klassischen
Herrscher- und Kriegerkaste. Sie bezeichnen sich
auch als Khosh (meist Khasa geschrieben). Es ist
wahrscheinlich, daB3 sie, zusammen mit den Kha-
siya von Garhwal und Kumaon und weiteren Pa-
hari-Rajput, von den Khasa abstammen, die im
sanskritischen Schrifttum mehrfach erwdahnt und
im Gesetzbuch des Manu (Manu Smriti X: 43, 44)

118

als eine wegen MiBBachtung religioser Vorschriften
degradierte Kshatriya-Gruppe bezeichnet worden
sind. Zur Zeit der mohammedanischen Herrschaft
mogen Rajput aus dem Tiefland zu ihnen gestoBen
sein (vgl. Saksena 1955: 10 ff.).

Wie die «vermischten» Brahmanen und auch man-
che unter den «echten» betreiben die jaunsari-
schen Rajput Ackerbau und Viehzucht.

Auf die genannten hohen Kasten (bade Jat) folgen
die Handwerker, die Musikanten und einige wei-
tere professionelle Kasten. Sie werden von den
Jaunsari schon als niedrig (kamin) klassifiziert, ste-
hen aber in der Praxis zwischen den hohen Kasten
und der niedrigsten sozialen Schicht. Wie Majum-
dar (1962: 23) bezeichne ich sie deshalb als mittlere
Kasten. Unter ihnen besitzen die Badhi oder Zim-
merleute eindeutig den hochsten Status. Zwischen
den andern mir bekannten Kasten dieser Katego-
rie, den Sonar oder Goldschmieden, den Lohar oder
Eisenschmieden und den Bajgi oder Musikanten,
herrscht etwelche Statusrivalitat; von Leuten hoher
Kaste werden sie aber ungefdhr in der erwdhnten
Reihenfolge eingestuft. Ebenfalls zu den mittleren
Kasten gehoren die Jogra und die Nath, die sich als
Pilgerfiihrer, Zauberer und Astrologen betdtigen
(vgl. Majumdar 1962: 23 und 67); ich begegnete
diesen nur sparlich vertretenen Kasten im Gebiet
von Dasau und Haja nicht.

Auf der untersten Stufe der sozialen Hierarchie be-
finden sich die Koltal, die auch etwa als Koi, Koli,
Chamar (im Tiefland die Kaste der Abdecker und
Lederarbeiter) oder Dom bezeichnet werden. Thre
Geschichte liegt noch im dunklen, aber es ist denk-
bar, daB sie die Nachkommen einer einheimischen
Bevolkerung sind, die von arisch sprechenden Ein-
wanderen unterjocht worden war (vgl. Saksena
1955: 14 und Majumdar 1962: vii). Kolta erinnert
tibrigens an Kuluta, den Namen eines alten nord-
indischen Volkes, das, wie die Khasa, in der Brihat
Samhita (14: 22 und 29) genannt ist.

Das Wort Dom wird gelegentlich auch als Sammel-
name fiir alle unterhalb der Rajput stehenden Ka-
sten verwendet. Viele Leute lehnen diesen verall-
gemeinernden Gebrauch aber angesichts des Status-
gefilles zwischen den mittleren Kasten und den
Kolta ab. Moglicherweise stammen die mittleren
Kasten aus der gleichen ethnischen Einheit wie die
Kolta; denn berufliche Spezialisierung kann zur
Bildung neuer Kasten fiihren.



In Haja fand ich, daB die Brahmanen von ihren
Dorfgenossen mittlerer Kaste mit dem Ausdruck
«unsere Punde» und von ihren Kolta mit «unsere
Bohra» bezeichnet werden. Mit dem Possessivpro-
nomen wird auf die wirtschaftlichen Beziehungen
hingewiesen, die zwischen den verschiedenen Ka-
sten eines Dorfes bestehen; von ihnen wird spiter
ausfiihrlich die Rede sein. Zu Bohra ist zu bemer-
ken, daB es in Kaschmir eine hinduistische, den
brahmanischen Pandit nahestehende Minoritét glei-
chen Namens gibt (vgl. Madan 1965: 16); vielleicht
besteht ein Zusammenhang. Die «echten» Brah-
manen werden nicht als Bohra bezeichnet.

Fiir die zu hiduslichen Kulten beigezogenen Brah-
manen verwenden die Leute die Bezeichnung «un-
sere Purohit (Hauspriester)», und diese nehmen auf
ihre Kunden mit dem Ausdruck «unsere Jajman
(Opferherren)» Bezug. Tempelpriester werden da-
gegen als Pujari oder Pujgi (von sanskrit puj- ver-
ehren) bezeichnet.

Die Rajput sind fiir die Badhi ihres Dorfes «unsere
Deshtiya», fiir die Bajgi «unsere Negi (Empféanger
von Neg, d. h. Gratifikationen, u. a. ein Beamten-
titel)» und fiir die Kolta« unsereThakur (von sanskrit
Thakkura Gottheit, Gegenstand der Verehrung)»
oder «unsere Mosh (evtl. abzuleiten von sanskrit
mahashaya hochgesinnt, edel)». Zu Mosh ist zu
sagen, daB in der Gegend von Dasau zwei Arten
von Rajput unterschieden werden: Mosh und Dui
(u nasaliert). Mosh stellte ich au8er in Dasau auch
in Sunora und Kwanu fest, Dui in Jadi und Loharni.
Zwischen diesen Gruppen herrscht einige Rivalitat:
jede hilt sich fiir hoherstehend. Zum Bissu-Fest,
das jeweils zu Beginn des Monats Baisakh (Mitte
April) veranstaltet wird und in dessen Mittelpunkt
Duelle mit Bogen und Pfeil stehen, erscheinen in
Dasau auch Delegationen aus der Nachbarschaft.
Kéampfe zwischen Mosh und Dui stoBen dabei im-
mer auf besonderes Interesse. Heiraten zwischen
Mosh und Dui kommen vor, den Ehepartner inner-
halb der eigenen Gruppe zu wahlen gilt aber als
feiner. Der Dorfobmann von Dasau identifizierte
die Mosh mit den Chauhan, die Dui mit den Tomar,
zwei im Tiefland verbreiteten Rajput-Klans. Diese
Theorie schien aber seinem eigenen Kopf entsprun-
gen zu sein, denn meinen andern Informanten war
sie nicht bekannt.

Fiir die Badhi gibt es kein besonderes Bezugswort.
Dagegen werden die in einem festen Dienstverhalt-
nis zu ihren Dorfgenossen hoher Kaste stehenden
Bajgi von diesen mit «unsere Dhaki (Trommler)» be-
zeichnet und damit von den Dewar, den als Tempel-
diener fiir eine Gottheit tdtigen Bajgi, unterschie-
den.

Die Kolta werden von ihren Dienstherren mit dem
Ausdruck «unsere Hali2» bezeichnet.

Allein oder zusammen mit personlichen Namen die-
nen die Termini Punde, Bohra, Deshtiya, Negi,

Thakur, Mosh und Dui auch als Anrede. Brahma-
nen und Rajput sprechen sich mit dem personli-
chen Namen an, dem sie manchmal noch das hof-
liche Mama (Muttersbruder) beifiigen. Leute nie-
drigerer Kaste werden mit Badhi, Dhaki, Dewar,
Koi oder Dom oder einfach mit dem persdnlichen
Namen angesprochen.

Majumdar (1962: vii und 24) stellte fest, daf} die
jaunsarischen Brahmanen und Rajput, wie ihre
Kastengenossen im Tiefland, die rassischen Ziige
aufweisen, die etwa als «indo-arisch» oder «medi-
terran» bezeichnet werden. Bei den niedrigeren Ka-
sten glaubte er gelegentlich auch andere Ziige ge-
funden zu haben (er verwendet in diesem Zusam-
menhang die zum Teil aus der Sprachforschung
stammenden Bezeichnungen «praedrawidisch»,
«austrisch» und «protoaustralid»). An eingehenden
anthropologischen Untersuchungen fehlt es noch.

Uber die zahlenmaBige Stdarke der einzelnen Kasten
liegen keine genauen Angaben vor. Am besten ver-
treten sind aber zweifellos die Rajput, am schwich-
sten die mittleren Kasten (vgl. Majumdar 1962:
22 ff.). Ich zahlte in Dasau 23 Rajput-, 2 Badhi-,
4 Bajgi- und 7 Kolta-Haushalte und in Haja 32
Brahmanen-, 5 Badhi-, 5 Bajgi-, 2 Sonar- und 14
Kolta-Haushalte.

In den meisten Dorfern leben Rajput oder Brah-
manen und daneben Handwerker, Bajgi und Kolta.
Mir ist kein Dorf bekannt, in dem Brahmanen und
Rajput in groBBerer Zahl nebeneinander lebten.

Wie schon Majumdar (1962: 24 und 40 ff.) fest-
stellte, erkldren die Brahmanen, die Rajput und ge-
legentlich auch die Angehdrigen der brigen, im
allgemeinen weniger traditionsbewuf3ten Kasten, von
Sirmur, Jubbal, Tehri Garhwal oder sogar Kasch-
mir her nach Jaunsar-Bawar gekommen zu sein. In
Dasau erzihlten mir meine Informanten, ihr Dorf
sei urspriinglich nur von Kolta besiedelt gewesen.
Deshalb werde es heute noch inoffiziell Koiya (von
Koi = Kolta) genannt. Die Vorfahren der Rajput
seien vor einigen Jahrhunderten von Koti in Sirmur
und Ogalta in Jubbal her eingewandert. Einer der
Einwanderer habe Dashu geheiflen, daher der Name
Dasau. Mit Koti unterhielten die Rajput lbrigens
freundschaftliche Beziehungen: 1957 hatten Mén-
ner aus Koti am Mand-Fest von Dasau, das im
Monat Asarh (Mai-Juni) abgehalten wird und im
wesentlichen aus einer Fischfangexpedition an den
Tons-FluB besteht, teilgenommen, und 1958 hatte
eine Delegation aus Dasau den Besuch erwidert.
Die Brahmanen von Haja erzihlten, sie stammten
von einem Priester aus Kaschmir ab, der in Hima-
chal Pradesh im Dienste eines Rout (von Rawat,
Herrscher) gestanden sei. Eines Tages habe der
Priester seinen Herrn erschlagen, mit dessen Frau
die Flucht ergriffen und sich schlieBlich in Haja
niedergelassen.

119



Privilegien, Meidungsvorschriften und ihre religiose
Verankerung

Meine Auskunftgeber betrachteten das Kasten-
wesen als Teil der gottlichen Weltordnung. Der
Dorfobmann von Dasau erklirte mir: «Auch die
Kolta sind Menschen, aber Gott hat sie zum Die-
nen geschaffen.» Und selbst diejenigen unter den
Kolta, die unter dem EinfluB von Sozialarbeitern
und Beamten begonnen hatten, die Vorrechte der
hohen Kasten in Frage zu stellen, hatten sich aus
Furcht vor dem Zorn der Gotter nie in die ihrer
Kaste verbotene Tempelzone begeben.

Uberzeugt davon, die Gotter auf ihrer Seite zu
haben, sprachen die Rajput und die Brahmanen den
tibrigen Kasten das Recht, Land zu erwerben, ab.
Bis in die neueste Zeit befand sich deshalb alles
Land im Besitze der Familien hoher Kaste. Rajput,
mit denen ich iiber diese Verhaltnisse sprach, zitier-
ten mir die folgende Strophe aus einem Lied, das sie
bei kultischen Festlichkeiten zu singen pflegten (ich
stiitze mich auf die Hindi-Ubersetzung, die mir ein
Rajput gab):

Der Gottheit wird eine Ziege gegeben (als Opfer)
Der Bajgi erhilt das Haupt (als Opferlohn)

Der Rajput pfliigt die Felder

Der Kolta verlor, als er drinnen pfliigte

Die Erklarung zu dieser Strophe lautete:

«Es waren einmal zwei Brider, der dltere ein Raj-
put, der jiingere ein Kolta. Beide begehrten das
Land fiir sich. Sie beschlossen, ein Wettpfliigen zu
veranstalten: wieviel jeder zu pfiiigen vermdochte,
sollte er behalten diirfen. Der iltere brachte der
Gottheit eine Ziege dar, fiihrte seine Ochsen aufs
Feld, spannte sie an und begann zu pfliigen. Der
jiingere unterlieB das Opfer, spannte die Ochsen
aus Torheit schon im Stall an und blieb dann mit
ihnen in der Tiire stecken. So zeigte Gott, daB3 er
den Rajput zum Landbesitzer, den Kolta zum
Knecht bestimmt hatte.»

Wie die Wirtschaft, so wird auch das politische
Leben von den hohen Kasten beherrscht. Sie stellen
den Dorfobmann, und sie bildeten auch bis vor
kurzem den Dorfrat (in den letzten Jahren gestalte-
ten die Behorden die Rite um).

Ein weiteres Privileg, hinter dem ich librigens einen
Astralmythos vermute, betrifft das Tragen von
Schmuck: Goldschmuck ist den hohen und den
mittleren Kasten vorbehalten; die Kolta haben sich
mit Silber zu begniigen.

Im taglichen Verkehr haben die niedrigen Kasten
die hoheren als erste zu griiBen und ihnen ehr-
erbietig den Weg freizugeben.

Die hinduistische Lehre von der Wiedergeburt, laut
welcher der Mensch nach dem Tod seinen Verdien-
sten gemaf in einer hohen oder einer niederen Kaste

120

S

Abbildung 1. Priester mit krankem Rajput-Klienten

wiedergeboren wird, beschéftigte meine Informan-
ten kaum. Wie bei den Hindu des Tieflandes spielte
aber auch bei ihnen der Begriff einer Art von Rein-
heit eine grofe Rolle. Meine Auskunftgeber unter-
schieden «reine» und «unberiihrbare» Kasten (sud-
dha und achut Jat) und innerhalb dieser Kategorien
wiederum Kasten von groBerer und solche von ge-
ringerer «Reinheit». «Unberiihrbar» bedeutete da-
bei so viel wie «unrein»; der Ausdruck hiangt mit der
Vorstellung zusammen, «Unreinheit» kénne durch
Kontakte iibertragen werden. Brahmanen und
Rajput bilden die Kategorie der «reinen» Kasten,
die librigen Leute die der «unberiithrbaren». Inner-
halb ihrer Kategorie gelten Brahmanen als «reiner»
denn Rajput, Badhi als «reiner» denn Sonar, Lohar
und Bajgi und diese wiederum als «reiner» denn
Kolta.

Der beschriebene Reinheitskomplex ist im religios-
rituellen Bereich verankert: «Reinheit» ist Voraus-
setzung zum Verkehr mit dem Heiligen, Gottlichen
und damit zur Zugehorigkeit zu den Opferpriestern
und den Opferern der jaunsarischen Hauptgott-
heiten. Nur die Inhaber des hochsten «Reinheits-
grades», die Brahmanen, konnen an einem Mahasu-
Tempel Priester werden, weil sie allein es wagen
diirfen, den Hauptraum, in dem sich die Idole be-
finden, zu betreten; die Rajput haben dagegen nur
bis zum Vorraum Zutritt, die Handwerker und die
Bajgi miissen sich mit der Tempelplattform begnii-
gen, und die Kolta haben auch die Plattform zu
meiden. Diese Vorschriften wurden genau einge-
halten, denn jedermann glaubte, die Gottheiten
wiirden Zuwiderhandelnde toten oder sonstwie mit
Ungliick schlagen. Als ich in Dasau einmal im Vor-
raum des Tempels von Chalta Mahasu mit Blitzlicht
fotographierte, entstand gleich das Geriicht, ich sei
von niedriger Kaste, denn die Gottheit habe mich
mit einem Blitzstrahl gegen eine Wand geworfen.

Kinder werden bei den Jaunsari in die Kaste ihrer
Viter geboren. Die Kastenmitgliedschaft kann aber



im Laufe des Lebens verwirkt werden. Diese Ge-
fahr droht den einzelnen Mitgliedern, wenn sie sich
«verunreinigen». Eine «Verunreinigung» kann aus
dem Genuf3 bestimmter Nahrungsmittel oder Ge-
tranke oder aus direkten oder indirekten Kontakten
mit Leuten niedrigerer, also «weniger reiner» Kaste
resultieren. Mit dieser Vorstellung hidngen zahl-
reiche Meidungsvorschriften zusammen. Sie be-
treffen

1. den Genufl von Fleisch: Brahmanen diirfen an
Fleisch von Haustieren nur Ziegenbock und Ziege,
Rajput nur Ziegenbock, Ziege und Widder, Ange-
horige der mittleren Kasten nur Ziegenbock, Ziege,
Widder, Schaf und Huhn essen. Einzig den Kolta
ist der GenuB des Fleisches von Schwein und Rind,
einschlieBlich Rindkadavern, erlaubt; aber an eini-
gen Orten, u. a. in Dasau, lehnen seit einigen Jah-
ren auch die Kolta Rindfleisch ab. Die Brahmanen
und die Rajput bringen die sie betreffenden Ver-
bote damit in Zusammenhang, daf3 ihre Haupt-
gottheiten von ihnen nur Ziegenbdcke, bzw. Ziegen-
bocke und Widder, als Opfer annehmen. In bezug
auf Widder als Opfer ist zu sagen, daB dieses Tier
bei den alten Indern die Zeugungskraft verkorperte
und dal3 geschnitzte Widderképfe in der jaunsari-
schen Hausornamentik, die zweifellos symboltrich-
tig ist, eine Rolle spielen. Das Fleisch von Schafen
und Rindern wird mit dem Argument, diese Tiere
seien «Miitter», das hei3t VerkOrperungen der weib-
lichen Fruchtbarkeit, abgelehnt; dagegen driickt
man bei Ziegen ein Auge zu. Schweine und Hiihner
gelten als «unrein», und zwar angeblich, weil sie
sich von Unrat ernédhrten; aber vermutlich hangt die
Abscheu mit alten, von den Mahasu-Verehrern
nicht gebilligten Opferbrauchen zusammen. — Eier
werden wie Hiithner behandelt. — Der Genuf3 von
Wild, vor allem von Cerviden und Wildhuhn, ist da-
gegen gestattet, und auch Fisch darf von allen Ka-
sten gegessen werden.

2. den Genuf3 von Alkohol: Brahmanen haben sich
alkoholischer Getrinke zu enthalten. Auch dieses
Verbot diirfte letztlich mit alten Opferbrauchen, bei
denen Alkohol eine Rolle spielte, zusammenhangen.

3. die Wahl der Partner fiir Ehe und Liebschaften:
«Echte» Brahmanen diirfen zwar mit «vermisch-
ten», nicht aber mit Rajput Ehen eingehen. Ehe-
schlieBungen zwischen «vermischten» Brahmanen
und Rajput wie auch solche zwischen Angehdrigen
der mittleren Kasten sind erlaubt, und zwar ist so-
wohl Hyper- als auch Hypogamie mdglich: in Dasau
fand ich, da von den 70 Gattinnen von Rajput 5
der Brahmanen-Kaste angehorten, und in Haja gab
es mehrerer Rajput-Frauen, die mit Brahmanen ver-
heiratet waren. Heiraten zwischen den iibrigen
Kasten sind verboten. — Aufereheliche Beziehun-

gen spielen im Leben der Jaunsari eine grof3e Rolle.
Den hohen Kasten ist es aber nicht gestattet, sich
mit Kolta einzulassen, und auch Beziehungen zu
Handwerkern oder Bajgi gelten als unkorrekt. Die
mittleren Kasten haben sich des Verkehrs mit Kolta
zu enthalten.

4. Einladungen zum Essen, Trinken und Rauchen:
Brahmanen und Rajput diirfen voneinander, nicht
aber von den iibrigen Kasten Nahrung, Wasser und
die Wasserpfeife annehmen. Es ist ihnen aber er-
laubt, ihre eigene metallene Wasserpfeife nach Ent-
fernen des Saugrohres und ihre Bambuspfeife, die
sie jeweils ins Feld mitnehmen, samt Saugrohr den
mittleren Kasten anzubieten. Auch diirfen sie den
Pfeifenkopf der Bambuspfeife den Kolta reichen.
— Brahmanen sollten von Rajput beniitztes ER-
oder Trinkgeschirr nicht eigenhédndig reinigen; des-
halb miissen Rajput, die im Hause von Brahmanen
eingeladen sind, ihr Geschirr selber waschen (in
der Praxis geniigt es, wenn sie ein wenig Wasser
hineingieBen). Brahmanen sollten Rajput-Gasten
die Fiile nicht eigenhindig waschen (gleichrangigen
Gisten mufl eine Waschung geboten werden), son-
dern nur warmes Wasser bereitstellen. Handwer-
kern und Bajgi ist es erlaubt, voneinander, nicht
aber von Kolta Nahrung, Wasser und Rauchzeug
anzunehmen.

5. das Betreten der Wohnhduser: Brahmanen und
Rajput diirfen Angehdrige der mittleren Kasten nur
bis in die Mitte des Wohnraumes, in dessen hinte-
rem Teil sich die Herdstelle befindet, einlassen und
Kolta nur bis in den Vorraum, weil sonst der Herd
und damit das ganze Haus «unrein» wiirde. Des-
gleichen diirfen die mittleren Kasten Kolta hoch-
stens bis in den Vorraum kommen lassen. — In den
Hidusern von Leuten mittlerer Kaste mdgen sich
Brahmanen und Rajput nach Belieben aufhalten
(wenn die Bajgi auf Festtage hin noch nachts Licht
haben, weil sie fiir ihre Kunden Festkleider nihen
miissen, trifft man sich oft bei ihnen zu einem
Schwatz); dagegen sollten sie in Kolta-Hausern
nicht lingere Zeit verweilen.

6. die Zuweisung von Wohnquartieren: Die hohen
Kasten haben dafiir zu sorgen, daB sich in ihrem
Wohnbereich keine Kolta niederlassen. Die Kolta
sind in tiefer gelegene Zonen zu verweisen.

7. die Beniitzung von Brunnen: Die hohen Kasten
haben dafiir zu sorgen, daB ihre Brunnen nicht von
Kolta beniitzt werden. Die Kolta diirfen nur in einer
tiefer gelegenen Zone Wasser schopfen.

Ist ein VerstoB gegen ein solches Verbot ruchbar

geworden, so sollte der Fehlbare von seinen Kasten-
genossen im Rahmen einer ad hoc zusammenge-

121



rufenen und vom Kasteniltesten geleiteten Ver-
sammliung zur Rechenschaft gezogen werden. Er-
weist er sich als uneinsichtig, so sollte er aus der
Kaste ausgestoBen, das heiBt fortan gemieden wer-
den, damit seine «Unreinheit» nicht die Kaste in-
fisziere. In der Praxis scheinen solche AusstoBungen
selten zu sein. Ein aus Dasau stammender Rajput,
der im Tiefland eine Frau niederer Kaste geheiratet
hatte, wurde aber einmal auf Grund stillschweigen-
den Ubereinkommens gedchtet; als er sein Heimat-
dorf besuchte, wurde ihm nur in seinem Elternhaus
Einlaf3 gewihrt.

Viele VerstoBe bleiben meiner Erfahrung nach un-
geahndet. In Dasau beobachtete ich, dal manche
Rajput nicht z6gerten, Handwerkern und Bajgi im
kleinen Kreis die metallene Wasserpfeife samt Rohr
anzubieten. Einmal horte ich, wie ein Rajput-Kind
seine Vatersschwester riigte, weil sie ihre Pfeife einer
Bajgi-Frau gereicht hatte. Beide Frauen lachten
aber nur dariiber. Auch nahm man es in Dasau hin,
daB3 einer der Rajput mit einer Kolta-Frau und
einer der Kolta mit einer Rajput-Frau ein heimli-
ches Verhiltnis pflegte, und eine junge Kolta-Frau
klagte mir einmal, daf3 ihr viele Rajput nachstellten.
Ebenfalls in Dasau duldeten die Rajput einen Kolta
in ihrem Wohnquartier, nachdem er versprochen
hatte, keine Schweine mehr zu halten. In Haja horte
ich von der Tochter eines Brahmanen, die nach
mehreren gescheiterten Ehen die Frau eines Bajgi
geworden war. Und im gleichen Dorf fand ich, daf
einige Brahmanen, darunter auch der Dorfobmann,
im stillen Schnaps tranken.

Als Mittel zur Tilgung einer «Verunreinigung»
wurden mir Kuhurin, Feuer und Ziegenopfer ge-
nannt. Wer «unrein» geworden ist, kann sich mit
einem Trank aus Kuhurin, verdiinnt mit Wasser,
reinigen. Ist ein Haus «verunreinigt» worden, so
muf3 der Besitzer den Herd mit Kuhurin waschen
und auf der Schwelle zum Wohnraum eine Ziege
opfern. Zu diesem Schritt sah sich einmal ein Brah-
mane von Haja gendtigt, weil sein Haus von einem
Distriktsbeamten niederer Kaste betreten worden
war. Auch horte ich, daB zu Beginn meines Feld-
aufenthaltes ein Dorfobmann, der iiber meine Kaste
im Zweifel war, eine Ziege geopfert habe, nachdem
er mich in seinem Haus empfangen hatte. Ist ein
metallener Gegenstand «verunreinigt» worden, so
halt man ihn ins Feuer.

Die wirtschaftliche Verkettung

Die jaunsarische Wirtschaft wird weitgehend von
den Landwirten kontrolliert. Zu ihnen stehen so-
wohl die Priester als auch die Handwerker, die
Bajgi und die Kolta in einem mehr oder weniger
engen Dienstverhailtnis.

122

Die Priester rekrutieren sich aus der Brahmanen-
Kaste, und zwar wie erwdhnt aus der Kategorie der
«echten» Brahmanen. Einige von ihnen sind auf den
Dienst an den Tempeln der gro3en Gottheiten spe-
zialisiert: sie versehen das Priesteramt jedes Jahr
wahrend einiger Monate, leben wahrend dieser Zeit
getrennt von ihrer Familie, also sozusagen im Zoli-
bat, lassen sich aber dann wieder abldsen. Die an-
dern betitigen sich als Haus- und vereinzelt auch als
Dorfpriester: als Hauspriester stehen sie im Dienst
einer ererbten oder im Laufe der Zeit erworbenen
Kundschaft, fiir die sie alle bei Geburten, Hochzei-
ten, Todes- und Krankheitsfdllen iiblichen Zere-
monien durchfiihren, als Dorfpriester leiten sie die
zum Wohle der Gemeinde notwendigen Kulte, Sie
leben mit ihrer Familie und betreiben meistens auch
ein wenig Landwirtschaft. Fiir ihre Dienste erhalten
sie nach jeder Ernte von ihren Rajput- und Brah-
manen-Kunden und, falls sie auch als Dorfpriester
titig sind, von den iibrigen Familien hoher Kaste
einen kleinen Sack Getreide, nach allen Zeremonien
einen Anteil an den Opfergaben und nach manchen
eine der Dankbarkeit des Kunden angemessene
Gabe in Form von Geld, Schmuck, Vieh oder an-
dern Giitern. Angehorige der mittleren Kasten re-
vanchieren sich bei ihnen mit handwerklicher Arbeit
oder mit Botengdngen und Kolta mit Tragerdien-
sten. Zumal da die Kundschaft oft grof3 ist — ein
mir bekannter Priester arbeitete fiir mehr als 40
Rajput- und Brahmanenfamilien —, sind die Prie-
ster wirtschaftlich fast durchwegs gut gestellt.

Die Kundschaft eines Hauspriesters ist ziemlich
bestdndig; aber es steht den Kunden doch frei, auch
andere Priester zu konsultieren. Ein Priester aus
dem Norden von Jaunsar-Bawar, der einige Tage in
Dasau weilte, um seine Frau von der Hebamme des
Ortes behandeln zu lassen, wurde gleich von mehre-
ren Rajput mit der Durchfiihrung von Kulten ge-
gen krankmachende Geister betraut. In Dasau fand
ich auch, daB3 einige Rajput fiir kleinere Zeremonien
den jungen Nachfolger ihres einstigen Hausprie-
sters holten, fiir gewichtigere aber einen renom-
mierten Priester aus der weiteren Umgebung. Die
Priester konkurrenzieren sich also gelegentlich.

Die Priester beziehen ihr Wissen aus einem auf
Pahari und im Takari-Alphabet geschriebenen Buch,
das den Namen «Kaschmirische Wissenschaft»
(Kashmiri Vidhya) tragt. Dieses Buch, das ange-
hende Priester bei ihrem Lehrer (dem Vater oder
dem Muttersbruder) abschreiben, enthilt Anwei-
sungen zur Durchfiihrung von Zeremonien, Opfer-
sprichen, magischen Diagrammen und Tabellen
zum Bestimmen von Krankheiten und zum Erstellen
von Horoskopen. Eine formelle Initiation der ange-
henden Priester soll nicht stattfinden. In diesem Zu-
sammenhang mochte ich bemerken, dal die jaun-
sarischen Brahmanen und Rajput, anders als ihre



Briider im Tiefland, die «heilige Schnur» nicht tra-
gen und sich auch nicht als Zweimalgeborene be-
zeichnen.

Die Badhi betitigen sich als Zimmerleute, Schnitzer
und Dreher, die Sonar als Goldschmiede und die
Lohar als Eisenschmiede. Alle sind weitgehend
selbstindige Handwerker, die fiir jede Arbeit einen
Lohn in Form von Geld oder Getreide verlangen.
Als Anklang an ein festes Dienstverhiltnis zwischen
ihnen und den hohen Kasten mag man aber den
Brauch betrachten, daB sie nach jeder Ernte bei den
Landbesitzern ihres Dorfes einen kleinen Sack Ge-
treide abholen diirfen. Auch wiirde man es ihnen
sehr libelnehmen, wenn sie den Auftrag eines Dorf-
genossen zuriickwiesen.

Die Dewar unter den Bajgi betétigen sich als Tem-
pelmusikanten und Tempeldiener. Die mir bekann-
ten gehorten zum Gefolge der Gottheit Chalta
Mahasu, deren Idol in Jaunsar-Bawar und im an-
grenzenden Gebiet von Himachal Pradesh von Dorf
zu Dorf zirkuliert. Sie pflegen eine Geheimsprache3,
vermutlich ein Rotwelsch, die es ihnen ermdoglicht,
sich auch in Gegenwart von Opferern ungeniert
tiber Opfergaben und Opferlohne zu unterhalten.
Die als Dhaki bezeichneten Bajgi betdtigen sich als
Dorfmusikanten und dazu als Barbiere, Schneider,
Boten und Opfergehilfen der Familien hoher Kaste.
Dhaki-Frauen verrichten auch Hebammendienste.
Jede Dhaki-Familie besitzt ihre eigene Kundschaft.
In Dasau umfafte diese 3-5 Rajput-Familien. Teilt
sich eine Dhaki-Familie, so haben die aus dem alten
Haushalt ausscheidenden Familienmitglieder An-
recht auf einen Teil der Kundschaft. Fiir ihre Dien-
ste erhalten die Dhaki einen Sack Getreide von den
Ernten ihrer Kunden, eine kleine Getreidegabe von
den iibrigen Dorfbewohnern hoher Kaste, eine
Gabe, wenn in einem Kundenhaus zu einem Fest
aufgespielt wurde, Bezahlung in Form von Geld
oder Getreide fiir Schneiderarbeiten und die Kopfe
der Opfertiere als Opferlohn.

Sowohl die Handwerker als auch die Bajgi verdie-
nen normalerweise genug, um nicht nur das Leben
fristen, sondern auch Schmuck und gute Kleider an-
schaffen zu konnen. Die Handwerker besitzen meist
ein eigenes Haus; nur die Bajgi leben oft in einer
von Kunden zur Verfiigung gestellten Behausung.
Manche Familien bewirtschaften auch ein wenig
Pachtland oder Land, das ihnen von Kunden zur
Nutzung iiberlassen wurde.

Die Badhi finden oft nicht genug Arbeit in ihrem
Dorf und begeben sich deshalb wahrend einiger
Monate des Jahres auf die Wanderschaft. Desglei-
chen ziehen die jungen Bajgi manchmal aus, wenn
ihre Viter ihrer Mithilfe noch nicht bediirfen.

Die Kolta verrichten fiir die hohen Kasten Knechte-
arbeit. Die meisten wohlhabenden Landbesitzer
verfiigen iiber eine Kolta-Familie. Sie iiberlassen
dieser Familie eine einfache Behausung und ein

Stiick Ackerland, gewdhren ihr von Zeit zu Zeit ein
Darlehen, strecken ihr den Brautpreis vor, wenn
eines ihrer Mitglieder heiraten will, und verlangen
dafiir, daB die Ménner und gelegentlich auch die
Frauen fiir sie auf dem Feld arbeiten. Zur Ernte-
zeit gewahren sie der Familie einen groflen Sack
Getreide je erwachsenes Mitglied und einen kleinen
je Kind, und an den einzelnen Arbeitstagen bieten
sie den Arbeitenden zwei Mahlzeiten. Vielfach
dauert ein solches Dienstverhaltnis Generationen.
Die Kolta konnen sich nur an einen neuen Herrn
verdingen, wenn dieser dem alten die Darlehen zu-
riickzahlt, die sie im Lauf der Zeit aufgenommen
hatten; denn durch ihre Arbeit vermogen sie zwar
die Schuldzinsen, aber kaum je die Darlehen selbst
zu kompensieren. Sie stecken also in Schuldknecht-
schaft. Indessen sollte man ob der Schuldenrech-
nung nicht iibersehen, daB3 sie dem jaunsarischen
Gefiihl nach sozusagen «zur Familie» ihres Dienst-
herrn gehoren, daB also eine iiber den wirtschaftli-
chen Bereich hinausgehende Bindung besteht. Da-
fiir spricht etwa, dal3 die Kolta sich rasieren lassen
und Trauer beobachten, wenn die Familie ihres
Herrn von einem Todesfall betroffen wurde.

Hat ein Dienstherr keine Verwendung fiir alle Mit-
glieder seiner Kolta-Familie, so mag er einigen nahe-
legen, sich einen neuen Herrn zu suchen. Verkau-
fen kann er sie nicht: von Sklaverei kann also nicht
gesprochen werden.

Stirbt der alleinige Erndhrer einer Kolta-Familie,
so hat der Dienstherr fiir die Hinterbliebenen zu
sorgen. Uber seine Aufwendungen kann er aber
Buch fiihren, und wenn er die Kinder des Verstor-
benen aufgezogen hat, kann er von ihnen Kompen-
sation in Form von Arbeit fordern. Heiratet eine
Witwe wieder, so hat der Herr ihres neuen Gatten
demjenigen ihres alten eine Entschadigung fiir seine
Aufwendungen zu bezahlen.

Auf Gemeindeebene erscheinen die Kolta ebenfalls
als Dienstleute der hohen Kasten. Dies zeigt sich
etwa bei AnlaB des Diwali-Festes, das in Jaunsar-
Bawar zu Beginn des Monates Mangsir (Mitte
November) abgehalten wird. Im Verlauf dieses
Festes haben die Kolta nimlich den Dorfobmann
auf einem Geriist, das einen Elefanten darstellt,
herumzutragen (mdoglicherweise geht es dabei um
die Kronungszene aus dem Leben des Helden Ra-
ma), und schlieBlich haben sie von Haus zu Haus
zu ziehen und den Leuten hoher Kaste Segens-
spriiche vorzutragen.

Hin und wieder scheint eine Kolta-Gruppe einem
Dorf liber den Kopf gewachsen zu sein. So bildeten
sich in dem zu Dasau gehorigen Weiler Matar und
in dem zu Haja gerechneten Kaletha Kolta-Kolo-
nien, die allmihlich die Form von Dérfern annah-
men und weitgehende Selbstdndigkeit erlangten. Diz
Kolta von Matar wurden von ihren fritheren Herren
nur noch zum Grasschneiden und bei AnlaB des

123



Diwali-Festes zur Teilnahme an der Elefantenzere-
monie herbeigerufen.

Abweichungen vom Berufsschema sind nicht hau-
fig. Immerhin fand ich in Dasau unter 65 liber
15jahrigen Rajput einen, der sich zur Erntezeit als
Zwischenhéndler betéatigte, einen, der bei diesem als
Gehilfe arbeitete, einen, der im Dienste der Forst-
behorde stand, einen, der sich, ohne dabei seinen
Kastenstatus einzubiilen, als Zimmermann beta-
tigte, einen, der bei der Hebamme, die vom Sanitats-
departement nach Dasau gesandt worden war, als
Diener arbeitete und zwei, die eine hohere Schule
besuchten. Dazu stellte ich fest, daB von den zwolf
Bajgi des Ortes zwei fiir den Dorfobmann, der ihnen
ein Darlehen gewihrt hatte, Knechtedienste verrich-
teten; der eine betitigte sich zur Erntezeit als Maul-
tiertreiber, der andere wurde wie ein Kolta zu Land-
arbeiten herangezogen. — In den meisten Fillen
handelte es sich bei diesen Leuten um jlingste S6hne,
die im vaterlichen Betrieb iiberzahlig waren oder
die doch leicht entbehrt werden konnten.

i

Moderne Tendenzen

Die wirtschaftlichen Verhiltnisse der niederen
Kasten hatten schon 1939 einer englischen Studien-
gruppe mif3fallen. Ihre Empfehlungen lauteten, den
Kolta, Bajgi usw. sollte ermoglicht werden, Land
zu besitzen, in den lokalen Raten mitzureden und
sich ihrer Schulden zu entledigen (vgl. Majum-
dar 1922: 14 ff.). Aber erst in neuester Zeit wurden
Schritte in dieser Richtung getan. Zur Zeit meines
Aufenthaltes bemiihten sich die Distriktsbehdrden
und die seit 1953 im Rahmen des «Community
Development Project» tatigen Sozialarbeiter vor
allem um folgendes:

1. Die Einschulung der Kinder: In der Zeit zwi-
schen 1947 und 1950 hatten die Distriktsbehorden
die Zahl der Dorfschulen von 21 auf 94 erhoht. Es
zeigte sich aber bald, daB die Kolta-Kinder den
Schulen fernblieben: die hohen Kasten sahen fiir
sich keinen Nutzen in der Ausbildung dieser Kin-
der, und die Kolta hielten sich fiir zu gering, um den
hohen Kasten die Stirn zu bieten. Fortschrittliche
Lehrer und Sozialarbeiter kimpften indessen gegen
die Widerstinde. So durfte denn auch in Dasau
schlieBlich einer von den drei im richtigen Alter ste-
henden Kolta-Knaben in die Schule eintreten. Seine
Familie hoffte, er werde eines Tages Beamter im
Tiefland. Der Vater, von einem gewissen Ehrgeiz
gepackt, stellte ihn mir bezeichnenderweise mit dem
eigentlich den Rajput vorbehaltenen Nachnamen
Singh vor.

124

Abbildung 2. Bajgi-Familie: zwei Briider mit Kind,
Mutter und gemeinsamer Gattin (Polyandrie)

2.Die Ubertragung von Landbesitz: Bei der Neuein-
schitzung des steuerbaren Besitzes forderten Grund-
buch- und Steuerbeamte die mittleren Kasten und
die Kolta auf, Land, das sie wiahrend mindestens
sieben Jahren genutzt hatten, nach Bezahlung einer
Entschiadigung in der Hohe von zehn Jahreszinsen
an den bisherigen Besitzer, auf ihren Namen ein-
tragen zu lassen. Auch diese Aktion zeitigte aber
vorerst nur bescheidenen Erfolg. Ein Kolta, den
ich fragte, weshalb er der Aufforderung nicht Folge
leistete, erklarte mir: «Wenn ich das bisher genutzte
Land auf meinen Namen registrieren lieBe, wiirde
mein Herr zornig. Ich bin aber auf seine Gunst
angewiesen, denn von dem wenigen Land konnte
meine Familie nicht leben.»

3. Die Reform des Rats- und Gerichtswesens: 1953
trat auch in Jaunsar-Bawar das 1947 formulierte,
als «U. P. Panchayat Raj Act» bekannte Gesetz in
Kraft, das eine weitgehende Selbstverwaltung nach
demokratischem Muster ermdglicht. In der Folge
wurden unter behordlicher Aufsicht iiberall Rite
und Gerichte gebildet, in denen auch die mittleren
Kasten und die Kolta liber Sitze verfiigen. Soweit
ich beobachten konnte, vermochten die Vertreter
der untern Kasten in ihnen allerdings noch keine
wesentliche Rolle zu spielen.

Zur Zeit meines Aufenthaltes war die Macht der
hohen Kasten aber doch nicht mehr ungebrochen.
Ein Kolta von Kaletha hatte den Brahmanen von
Haja den Dienst gekiindigt, indem er an Diwali
nicht mehr geholfen hatte, den Dorfobmann auf
dem «Elefanten» herumzutragen (s. oben). Die
Brahmanen hatten zur Strafe seine Schafe getotet,
waren aber vom Bezirksgericht verurteilt worden,
Schadenersatz zu leisten. — Die Badhi von Haja
hatten beschlossen, dem Dorfobmann die Herzen



der Ziegen, die sie zu Beginn des Festmonates Magh
(Mitte Januar) schlachteten, nicht mehr abzulie-
fern. — In Dasau, schlieBlich, erzdhlte mir einmal
ein Rajput, ein Kolta, der ihm 200 Rupien schulde,
sei ihm entlaufen. Als ich ihn fragte, was er nun zu
tun gedenke, antwortete er resigniert: «Nichts, denn
die Kolta sind heute starker als wir.»

Schluf

Vergleicht man das Kastensystem der Jaunsari mit
Kastensystemen aus dem indischen Tiefland, so fin-
det man einerseits grundlegende Ahnlichkeiten, an-
derseits aber auch Unterschiede. Greifen wir die
auffilligsten heraus:

Wie im Tiefland nehmen auch in Jaunsar-Bawar die
Brahmanen oder «Priester» den hochsten und die
Kshatriya (Rajput) oder «Krieger» den zweithdch-
sten Platz in der sozialen Stratifikation ein. Die
dritte hinduistische Hauptkaste, die der Vaishya
(Hzandler und Bauern), fehlt in Jaunsar-Bawar. Die
librigen jaunsarischen Kasten entsprechen aber wie-
der einigermafBen den professionellen Kasten des
Tieflandes, nur ist ihre Zahl verhéltnismaBig ge-
ring. — Wie bei den Hindu des Tieflandes bildet der
Begriff einer religios-rituellen Reinheit bei den
Jaunsari die Grundlage vieler Kastenvorschriften;
dagegen spielt der Begriff des Verdienstes (Karma)
praktisch keine Rolle. — Wie bei den Hindu des
Tieflandes engen auch bei den Jaunsari Endogamie-
vorschriften die Wahl der Ehepartner ein; aber
wihrend im Tiefland allen Kasten hypogame Zwi-
schenheiraten streng verboten sind, dulden die Jaun-
sari EheschlieBungen zwischen gewissen Brahma-
nen und Rajput und zwischen mittleren Kasten. —
Auch im Tiefland werden die niederen Kasten wirt-
schaftlich von den hohen beherrscht; indessen stellt
die Beziehung der Kolta zu den jaunsarischen ILand-
besitzern doch einen Spezialfall dar.

Fern vom Hauptstrom des brahmanischen Denkens
hat sich in Jaunsar-Bawar offensichtlich eine ver-
héltnismadBig grobe Version des hinduistischen
Kastensystems entwickelt.

Literatur

Haas, S. 1965. Die «Polyandrie» der Jaunsari
(Nordindien). Anthropos., vol. 60, p. 369—386.
Madan, T. N. 1965. Family and Kinship, a Study of
the Pandits of Rural Kashmir. London.
Majumdar, D.N. 1962. Himalayan Polyandry.
Bombay.

Saksena, R. N. 1955. Social Economy of a Polyan-
drous People. Agra.

Anmerkungen

1 und 2. Die Grundbedeutung der Namen Kolta
(Koi, Koli) und Hali war meinen Informanten nicht
bekannt. Ich mochte aber darauf hinweisen, dal3
Kol und Har in den Munda-Sprachen «Mensch»
bedeutet (vgl. Encyclopaedia Britannica 1960, Bd.
13).

3. Von Dewar-Kindern erhielt ich das folgende
Vokabular:

Kirkoali Mehl

Kirkoali tangenge? Nehmt ihr Mehl?

Kheda (d zerebral) Branntwein

Chinkra Ziegenbock

Chilka 0l
Nanguli Hirse
Matkiyal Reis

Remda (d zerebral) Widder
Remdi (d zerebral) Schaf
Roit Hilsenfriichte

Lumbil Schmelzbutter
Loike Weizen

Jamriya Brahmane
Kocchiya Rajput

Khuloi Badhi, Sonar
Zingiya Daki-Bajgi

Goiyan Kolta

Summary

The author describes the caste system of the Jaun-
sari, a Pahari people living in the Subhimalayan
mountains of Jaunsar-Bawar (U. P., Northern In-
dia). A supplementary note (Anm. 3) contains a
short vocabulary of the secret language used by the
members of the Dewar caste (a caste of temple ser-
vants).

125



	Das Kastensystem der Jaunsari (Nordindien)

