Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 21 (1966)

Heft: 4

Artikel: Les gravures sur bambou : transcription authentique de la langue et de
la pensée des Néo-Calédoniens

Autor: Lobsinger-Dellenbach, Marguerite / Lobsinger-Dellenbach, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-47081

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-47081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les gravures sur bambou, transcription authentique de la langue et de la pensée

des Néo-Calédoniens

Marguerite et Georges Lobsiger-Dellenbach

Tous les peuples ont pensé et tous ont voulu maté-
rialiser le signifié, concept de la réalité, par un sig-
nifiant, sa traduction phonétique ou graphique,
quelquefois simultanée dans nombre de cas. Ce
signifiant peut étre mimique ou language. Sous sa
forme graphique, il peut étre pictographie, idéo-
gramme, hiéroglyphe ou alphabet.

Les exemples ne manquent pas de sociétés éloignées
du club raffiné des peuples-écrivains qui malgré
leur isolement géographique et mental, ont inventé
des procédés originaux d’expression graphique dont
I'unique raison d’étre est de représenter la parole.
Au sens large du terme, ces écrituressontla mémoi-
re et le conservatoire de cette parole. Dansson Cours
de linguistique générale. F. de Saussure écrit: «...le
mot écrit se méle si intimement au mot parlé dont
il est I'image qu’il finit par usurper le rdle princi-
pal...». On ne peut appliquer cette formule aux
gravures sur bambous de Nouvelle-Calédonie, ces
archives de la pensée canaque. Sous une forme
tantot figurative, tantot abstraite, unissant simulta-
nément I'image de la réalité au schéma et au sym-
bole, suivant en cela la démarche intellectuelle du
Néo-Calédonien, ces gravures dévoilent a leurs trés
rares déchiffeurs une réalité oubliée de nos jours
par les descendants des artistes qui les incisérent et
de ceux qui écoutérent les mainteneurs de tradi-
tions développer oralement les allusions inscrites
sur ses aides-mémoire. L’«écriture» néo-calédo-
nienne n’a jamais remplacé I’éloquence emphatique
de mise lors des pilou, ces grandes fétes claniques
ou les strophes ardentes des pog€mes épiques, com-
me le Chant de guerre des Méa ou encore les récits
lyriques, comme le conte des Sceurs de Moaxa. Cet-
te littérature orale fut récoltée au début de notre
siecle par Maurice Leenhardt, qui sut les traduire
non seulement mot a mot, mais encore leur donner
une forme littéraire qui permettrait de les intro-
duire dans quelque anthologie de la poésie orale
du monde primitif.

Depuis trente ans, nous avons analysé et décrit as-
sez de bambous gravés appartenant aux musées de
Suisse et des autres pays d’Europe pour ne pas re-
connaitre dans ces humbles tracés I’expression par-
faite de la langue et de la pensée de la région hou-
ailou, au centre de I'lle. Cette gravure suit 'expres-
sion parlée avec une telle fidélité que, contraire-
ment a 'opinion de F. de Saussure, qu’on peut ne
pas suivre ici, le graphisme n’est pas un travestisse-

ment de la parole, car il conserve avec modestie son
role de représentation du signifiant phonétique. La
gravure sur bambou explique, elle raconte, elle
suggere surtout; elle sert de support a des allusions
d’un récit plus complet, elle est un guide pour le
récitant. Elle n’est pas une forme autonome d’ex-
pression, elle met en action la mémoire du lecteur-
récitant, qui, en I'occurence, associe l’expression
graphique et phonétique.

De la procede cette tournure elliptique et allusive
des textes — on peut user ici de ce terme — gra-
vés sur ces bambous de formats variables, avec des
techniques allant de la médiocrité a la perfection,
de la note cursive quasi sténographiée et hyper-
schématisée au tableautin de genre fignolé devant
la case de travail par un artiste sensible aux encou-
ragements et aux conseils judicieux des connais-
seurs I’entourant au cours de sa gravure avec une
dent de rat ou un fragment de carapace de crustacé,
son seul burin.

Pour déchiffrer ces gravures souvent secrétes, on ne
peut appliquer les méthodes statistiques, si a la
mode ces temps. Ce procédé est utile pour déter-
miner quelques grandes lignes d’un ensemble mais
inopérant pour I’étude de détail. Au contraire, il
faut se pénétrer de I'esprit canaque, non par des
procédés rationalistes, mais par une communion
d’esprit avec ces «Sauvages» au facies brutal, a la
réputation mérités de cannibales, qui, malgré ces
tares rédhibitoires, ont toujours eu une étonnante
faculté d’abstraction, faculté relevée par leurs meil-
leurs connaisseurs, Maurice Leenhardt, déja nom-
mé, et Jean Guiart, son compétent successeur. Le
haut degré d’évolution de la pensée de ces anthro-
pophages et de réflexion sur elle-méme a frappé
les observateurs de la vie psychique de ces paysans
insulaires, de ces hommes d'un Néolithique vivace
jusqu’a nos jours. La vie mythique accompagnait
sans cesse le Canaque, rappelle M. Leenhardt, et
elle lui dictait sa conduite et son comportement de-
vant la nature, les dieux et les hommes.

Au début du 20eme siécle encore, ce mythe était
toujours vivant. Ce n’était pas un simple fait ethno-
graphiable ou un sujet d’enquétes académiques.
C’était une réalité profonde, car pour le Canaque
et tous les peuples situés a son niveau, la réalité ne
siege pas dans I'aspect fugace d’une apparence exté-
rieure, mais dans la formule intérieure et éternelle,
souvent invisible, celle qui fut créée par les An-

177



cétres surnaturels aux époques intemporelles. Vers
1900, il n’y avait pas encore de hiatus entre la pen-
sée du jour et celle d’hier, pas encore d’évolution
destructrice ayant vidé le mythe de sa fonction ré-
gulatrice et protectrices. Aucune sécularisation ne
I'avait transformé en allégorie puérile. Pour ces
raisons, la lecture d’'un bambou gravé exige une
somme considérable de respect. La communion
avec cette pensée mythique demande du déchiffreur
un grand effort d’adaptation, au prix d’un véritable
auto-lavage de cerveau, pour adapter ici une mé-
thode fort blamable quand elle est imposée du de-
hors. Pour penser et réagir comme un Canaque
il doit assimiler les documents ethnologiques, il doit
se pénétrer de toute la littérature recueillie, contes
et 1égendes, dans le texte original, et dans les tra-
ductions mot a mot. Il doit connaitre le vocabulaire
et les synonymes ainsi que les canaquismes intra-
duisibles sans commentaires. Ce sont justement ces
idiotismes typiques créant un fossé entre les deux
mentalités qui sont les plus utiles lors d’un déchif-
frement: grace a ces décalages mentaux, il est per-
mis de comprendre les bizarreries de sens de ces
tableaux qui souvent, avec une maladresse émou-
vante et insistante, veulent suivre a tout prix 1’ex-
pression phonétique. Le décrypteur peut parfois
atteindre les premiers degrés de l'initiation a cette
pensée éloignée de nos itinéraires mentaux. L’habi-
tude, I'expérience et surtout la chance, le con-
duisent vers la compréhension de ces gravures ou
presque toujours la trame est constituée par les
gestes agricoles relatifs a I'igname et au taro. Ils
déterminent le calendrier sacré et profane, ainsi
que le comportement individuel et collectif des
habitants du village, comme I'imposition des tabous
et leur levée saisonniéres, les fétes et les périodes
d’austérité, dans le milieu arborisé par ces canni-
bales, qui, architectes-paysagistes d’instinct, surent
toujours embellir leurs villages par le soin donné
au cadre naturel et artificiel de leur habitat. Leur
pensée non-cartésienne exige pour les comprendre
un esprit libéré provisoirement du poids de nos ca-
tégories mentales: nos classifications sont inopé-
rantes dans ce milieu cohérent axé sur d’autres co-
ordonnées psychiques que les notres.

Les motifs géométriques, si abondants, permettent
parfois au lecteur de mieux traduire les sentiments
profonds des Canaques que leurs dessins réalistes,
qui ne répondent pas, dans leur esprit, a la figura-
tion exacte des choses et des étres, mais toujours
a des images phonétiques traduisant les concepts de
la réalité, qu’elle soit naturelle ou mystique. Par
exemple, sur un bambou de Genéve deux registres
de décorations apparentes nous ont permis de défi-
nir exactement le theme d’une frise humaine et de
découvrir, grice a leurs déterminatifs précis, qu’il
s’agissait de sages dits «frappeurs de Soleil» char-
gés de provoquer la pluie. Leurs attributs, trop

178

schématisées, n’avaient pu nous mettre sur la voie.
Ici, le symbole a été plus clair que le schéma trop
abscons. Un autre exemple apparait sur un bambou
des collections du Musée des arts africains et océ-
aniques, a Paris, encore non publié, qui nous parait
traduire quelques strophes de ce Chant de I'Eau
déja mentionné. Par son ambivalence, il serait in-
compréhensible a celui qui n'aurait pris plaisir a la
lecture de ce poeme remarquable avant de tenter
le déchiffrement du bambou gravé.

Le support des gravures est donc un bambou, dont
la hauteur dépasse trés rarement deux meétres et
dont le diameétre va de 20 a 70 mm. Le trait n’est
jamais arrondi et 'angle triomphe. Pour cette rai-
son, ce que l'ethnographe décrit sous la forme
d’'une demi-lune, un sillon d’igname par exemple,
devient un chevron sous le burin du graveur. L’ig-
name est la plante masculine et séche, uniquement
arrosée par la pluie, alors que le taro, plante fémi-
nine et humide, exige lirrigation artificielle. Si
quelques bambous présentent des scénes réalistes,
presque photographiques de la culture de ces plan-
tes-méres de l'ile, leur omniprésence dans 'esprit
canaque est telle qu'une allusion suffit a déclen-
cher toute une suite d’images et de priéres. De la
la présence constante de sillons d’ignames, files et
rangs de chevrons hachurés: il faut les distinguer
de la présence tout autant constante de I’eau, figu-
rée par des lignes vivrées, avec laquelle on pourrait
confondre les chevrons non hachurés. Cette repré-
sentation de I'eau par une ligne vivrée ou ondulée
est universelle et on Ia retrouve a toutes les époques
sous toutes les latitudes.

La difficulté de traduire minutieusement chaque
détail des gestes agricoles si importants pour cette
population rurale, qui se livre a la péche surtout
dans les périodes de soudure et qui n’apprécie la
chair humaine que par raffinement de gourmets,
crée ce que nous proposons de nommer des f1omo-
grammes, soit des images identiques représentant
des réalités différentes. Nous savons que les fagons
culturales différenciant I'igname et le taro naissent
de leur arrosage, naturel pour I'igname, artificiel
pour le taro. Le mot ja (pétrir avec les pieds et dé-
foncer le sol inondé des tarodiéres) entre dans la
composition du terme nejawa, qui, au début signi-
fiait pétrir cette terre, planter et arracher les taros)
et qui, avec le temps, a pris le sens de tarodiére.
Il y a 1a deux idées connexes liées & I’eau boueuse
de ces plantations. Cette eau boueuse des taro-
diéres s’exprime par le signe géométrique formé de
petits triangles (la terre retournée au biton a fouir)
et la ligne vivrée figurant ’eau aussi bien que I'a-
queduc.

La méme association des signifiants «terre et eau»
peut aussi représenter la terre mouillée et non plus
'eau boueuse. Cette terre mouillée est celle des
sillons d’ignames arrosés exclusivement par la pluie.



Les deux éléments de ce bindme étant la terre et
’eau, leur représentation est donc identique. Leur
figuration sur un bambou est tantdt réaliste, tantdt
symbolique. Le déchiffreur doit a ce moment tenir
compte du contexte et surtout des vignettes tradui-
sant une période de l'année, sous l'aspect d’une
époque de tabous sexuels (’homme est alors privé
de ses attributs virils), ou de levée de ces mémes
interdits sexuels (le couple apparait dans des poses
ne laissant aucun doute quant a la libération sexuel-
le temporaire). Or, le calendrier rural de I'igname
différe de celui du taro. La connaissance de ces dé-
calages agricoles et culturels est alors d’un grand
secours. Il arrive, mais rarement, que le signe de

'eau, cette ligne vivrée horizontale soit bien définie

comme pluie grace a un déterminatif assez compli-
qué: ce signe peut €tre relié a un losange (nuage)
par une ligne vivrée verticale (pluie et non plus
simplement eau). L’explication se précise: la planta-
tion symbolisée par des décors géométriques ou
schématiques est bien celle de I'igname. Cette ban-
de vivrée verticale peut aussi, suivant les cas, cor-
respondre au concept de neto (tonnerre) qui a un
sens de fertilité pour 'orant mais qui peut étre une
malédiction invoquée contre un village adversaire,
avec le sens d’inondation. La tonnerre, annoncia-
teur des orages bénéfiques pour les uns, maléfiques
pour les ennemis, prend l'aspect de I'éclair. L’ho-
mogramme tonnerre-éclair s’associe a celui de eau-
fertilité et a celui de eau-inondation a la suite de
ces parallélismes mentaux et verbaux. Le lézard,
protecteur des récoltes, suit, lui aussi un tracé en
zig-zag. Le contexte peut seul départager les hypo-
théses.

De tels homogrammes apparaissent également dans
le signe de cendres, qui symbolise le deuil, la co-
quetterie et les étrangers. Le mot de signifie «cen-
dres, symbole de deuil» tandis que les produits uti-
lisés par les belles canaques pour blondir artificiel-
lement les cheveux, comme les cendres, la chaux
de coquillages brilés et depuis quelques années,
P’eau oxygénée se traduisent par ja. Ce mot de se
retrouve dans le terme koedede qui signifie I’état
des veuves, au corps noirci a la poudre de bancoul
(champignon local) et aux cheveux blanchis a Ia
cendre. Les cheveux clairs des étrangers sont tra-
duits par le méme signe graphique: c’est le pointillé
des cendres que 1'on note sous les marmites des-
sinées dans les cours. Le graphisme cendre traduit
donc des concepts différents réunis par l'idée de
peinture corporelle au moyen de matieéres pulvéri-
sées. Les frappeurs du soleil, mentionnés antérieu-
rement, ont eux aussi, le corps piqueté de points
signifiant leur peinture corporelle et liturgique;
nous n’aurions jamais compris ce sens de couleur
sans les motifs abstraits les entourant.

Dans ce genre de méthode de traduction graphique
de la parole et de la pensée, le Canaque suit exacte-

ment dans son dessin les traits spécifiques du lan-
gage. L’'image est subordonnée au mot. Le Canaque
a été capable de reproduire avec une étonnante
minutie les apports de la civilisation frangaise. Il
s’est complu & graver un nombre trés grand de voi-
liers frangais, au gréement compliqué, avec une
précision telle, qu’un spécialiste de la navigation a
voile a pu nous définir une douzaine de types de

‘voiliers allant du sloop au trois-mats classique, et

méme reconnaitre un bateau d’une compagnie bor-
delaise par un détail caractéristique figuré sur Ia
coque du navire de cette compagnie de navigation.
Ces mémes Canaques ont su noter le détail diffé-
renciant le sémaphore du télégraphe optique, pour-
tant si ressemblants extérieurement. Nul ne peut
donc les accuser de manquer de sens d’observation.
Le graveur sait aussi user du déterminatif précis
pour affirmer son dessin. Il est si prisonnier de sa
langue qu’il est victime du poids de ses expressions
verbales. Par exemple, il a été séduit par le fusil, a
piston ou a percussion, porté, épaulé ou placé dans
le ratelier ou formé en faisceau. Il mentionne avec
soin la crosse, le pontet, le quillon, le fit, le gui-
don, le tenon, la grenadiére, la gachette. Or, jamais
il ne dessine un revolver, ce qui ne lui serait pas
difficile. Dans sa langue, revolver se dit ole kuga,
soit petit fusil, de ole, petit et kuga, fusil. 1l dessine
alors deux fusils: un modéle standard et un petit
fusil, ici le revolver. Le cadavre d’un chef est tou-
jours représenté plus grand que le corps des deuil-
leurs et des ensevelisseurs, car I’expression na cawiri
ba na kamo a: «cet homme dépasse le peuple», soit
cet homme est un chef, doit étre traduite exacte-
ment. Dans ses chants funébres il parle d'un grand
homme (notre expression est identique) et il pro-
nonce «gran-an-an-an-and», ce qui influence son
burin.

Il va de soi que l'image des fréres du chef, des
personnes qui en dépendent, des vaincus et aujourd’
hui des serviteurs, la clientéle en un mot, différe en
format de celle du chef: elle se compose de person-
nages plus petits que le personnage de référence,
suivant le terme kamosari, de kamo, la personne et
de sari, autre forme de petit. La nudité de ces hom-
mes est tempérée par la présence d’unétui pénienen
paille finement tressée, le bagayou. Cet attribut dé-
terminatif ne pouvait manquer dans les représea-
tations d’hommes. Un chef, un homme important,
est décrit dans 'expression kamo ka vi na bu e,
soit homme & phallus, la virilité étant traduite par
bu. Les hommes importants apparaitront donc en
portant des étuis péniens considérables. Quoique
fort respectés, les vieillards ne peuvent dissimuler
certaines carences physiques. Ils doivent retenir
leur bagayou en linsérant dans leur ceinture: na
cawiri o sua xie ro nemu dit-on a ce moment; le
graveur tient compte de cette expression et le ba-
gayou des anciens est reli¢ & la ceinture par un

179



L’idéogramme représentant la plantation
et la vie inventé par les Néo-Calédoniens

trait, qui représente l'insertion, car la perspective
est absente de ces gravures ou régne le procédé du
rabattement. Toujours dans le chapitre viril si im-
portant pour ces hommes nus, on remarque que
lors de fétes villageoises, I’'hdte est représenté avec
un bagayou moins important que celui des invités
ou de ses supérieurs, les oncles maternels: I'étiquet-
te exige qu’il se fasse petit, c’est a dire qu’il soit
modeste: cette réduction correspond a I’expression
kamo ka pesari, ’homme qui se fait petit.

On sait que le défunt devient un bao, un dieu, un
revenant, un fantéme. Il n’a alors que la téte et les
membres, mais jamais de corps. Parlant d’un dieu
endormi prés de leur case, une jeune fille le décrit
ainsi a sa sceur dans le conte des Deux filles de
Weji: ... «Kamo re we na neme bari ae na seri
para karo e . . .», ce qui, traduit littéralement, signi-
fie: «<homme la visage seul mais lui manquer tout le
corps lui», soit, «cet homme n’est qu’un visage
sans corps.» C’est donc un dieu, un bao itinérant,
comme nous en avons rencontré au cours de nos
déchiffrements.

Une autre transcription littérale du langage par
I’artiste canaque souligne I’association d’idée qui
gouverne leur pensée. Le pécheur enfile ses pois-
sons par les oujes sur un jonc. Cette brochette est
nommée netu exoa, les poissons enfilés, tu étant le
passage d’une fibre par un orifice. Par analogie, le

180

discours est traduit par une image phonétique
semblable, notu, no étant la parole, et tu, comme
dans I’expression précédente étant I'enfilage de la
fibre. L’'image graphique du discours sur ces bam-
bous ou du message verbal est une série de losan-
ges reliés par un trait fin: les paroles sont bien en-
filées dans le graphique comme dans le phonétique.
Une autre transcription, assez compliquée est celle
du navigateur et riverain de la mer. Il se définit na
uvara yenya na ke to nekuie, soit «le rester sur les
vagues m’est coutumier». Un bambou d’une collec-
tion romaine montre cinq hommes figurés comme
des Canaques de I'intérieur des terres, casse-téte en
bec d’oiseau sur I'épaule, aigrette fichée dans les
cheveux, debout sur une ligne vivrée horizontale
surmontant des canots a balanciers et des bancs
de poissons. Ici, ces canots, ces poissons, sont des
déterminatifs insistant sur le c6té maritime de la
ligne vivrée, I’eau en mouvement perpétuel de la
mer, la vague en un mot, et non quelque cours
d’eau juste bon pour des simples terriens.

On peut citer 'usage assez subtil du suffixe a, qui
est inversif ou privatif. Si manger se dit 4, jeliner
se dit donc da. Nous avons pu une fois, découvrir
I'image d’une plantation abandonnée: les petits
traits partant de haut en bas de la ligne de terre,
contredisaient la direction habituelle de basen haut,
qui signifie germination. Ici, le préfix inversif a a



été traduit littéralement par la direction contraire a
celle attribuée d’habitude au signe de fertilité. Un
autre exemple apparait dans le port de la jupe des
femmes qu’elle soit en fibre ou en tapa (écorce
battue). Sur les bambous gravés elle figure sous
I’aspect de deux petits traits horizontaux partant des
hanches d’oll descendent des petits trait verticaux.
Dans les scénes érotiques évoquant et datant 1’é-
poque de la levée des tabous sexuels, sans intention
graveleuse — le Canaque est peu salace et assez
réservé sur ce sujet, nous dit M. Leenhardt — les
traits verticaux vont de bas en haut. L’allusion est
gracieusement subtile. Le graveur ne peut se per-
mettre de présenter la femme sans jupe, car fré-
quemment elle apparait ainsi sur les bambous, dans
les scénes de la vie courante, ol seuls ses seins pla-
cés un peu n’importe ou, servent de déterminatif
du sexe. Le lecteur comprend I'allusion du graveur
qui attend sa complicité; I'intelligence du procédé
est visible.

Nous avons déja mentionné la puissance d’abstrac-
tion des Néo-Calédoniens a la suite de M. Leen-
hardt et de J. Guiart, qui les étudiérent avec tant de
profondeur. Nous savons que chez ces insulaires, le
mot abstrait se forme par 'usage du mot vi, je vais.
Une image fréquente sur les bambous montre un
homme marchant ou en mouvement, avec quelque
attribut: il ne s’agit pas ici d’un personnage en pro-
menade, mais de la traduction d’'un concept abs-
trait. Dans un cas trés net apparaissant sur un
bambou des collections du Musée d’Ethnographie
de Bile, on voit un homme porteur d’un tuteur;
quand le Néo-Czlédonien lisait ce dessin go vi na
ka rha ai, je vais pour le planter tuteur, il compre-
nait immédiatement le sens exact soit: plantation
du tuteur. Pour cette raison, qui ne nous est appa-
rue clairement qu’en 1941, soit cinq ans apreés le
début de nos tentatives de déchiffrement de cette
mémoire collective que sont les bambous gravés,
nous estimons que les innombrables petits person-
nages en mouvement repérés sur ces gravures tra-
duisent des idées abstraites telles «je vais pour le
pécher poisson», soit la péche en elle-méme, et «je
vais pour le tuer homme», soit le meurtre en tant
que concept et non telle ou telle anecdote localisée
ou personnalisée. Nous avons nommé cinémato-
gramuines ces représentations animées destinées a
transcrire le terme abstrait. Ici encore, le graphique
est nettement subordonné au phonétique.

Il serait possible d’accumuler les exemples de cette
soumission de I'image au mot, lui-méme relié vi-
goureusement aux tours et détours de la pensée ca-
naque. Ici, I’écriture, au sens trés large du mot, suit
avec précision I’expression parlée sans pour cela la
travestir, la remplacer, la trahir. Elle n’est pas I'in-
trusion du matériel dans le spirituel, elle se con-
tente d’étre un truchement singuli¢rement capable
de faire pénétrer ’ethnologue de 1966 dans le dé-

dale d’'une pensée disparue depuis plus d’'un demi-
siécle, tout comme dans le détail d’une forme au-
tochtone de culture fortement ébranlée par les tech-
niques et les pensers importés par la colonisation
deés 1853.

La surface de ces bambous est donc couverte de
petits dessins représentant les activités humaines
et matérielles de la vie des Canaques, chasse, pé-
che, navigation, agriculture, guerre auxquelles il
faut ajouter I'image quasi photographique des cases
dont les fleches faitiéres caractéristiques permettent
la localisation géographique. On note encore les
cérémonies complexes, comme l'admirable Pilou
d’un bambou du Musée d’Ethnographie de Genéve
ou de la préparation de ces fétes, comme sur un
bambou du Musée de 'Homme a Paris ou encore
l’apparition du Deibat, le grand dieu canaque, sur
un exemplaire du Musée Pigorini, 2 Rome. Les al-
lusions a la vie spirituelle inséparable de la vie
quotidienne sont nombreuses. L’acculturation est
manifeste dans les bambous gravés depuis un siécle.
Ils forment un catalogue des étonnantes nouveautés
importées par les Frangais, du cheval au chien, de
la montre a la pioche, du voilier a lattelage a
beeufs, jusqu’a I'ivresse et la rixe entre Blancs. En
effet, seuls sans doute de tous les peuples de la
Terre, les Néo-Calédoniens n’avaient jamais inven-
té méme une boisson fermentée, encore moins I’al-
cool: ’eau suffisait a les désaltérer. De la, les ob-
servations manquant d’indulgence sur la tenue de
marins au béret a rubans ou de colons attablés de-
vant des étalages de bouzilles et de verres. Tout ce
matériel gravé est précieux et il arrive fréquem-
ment qu’une vieille photo, qu’une vieille carte pos-
tale confirment la précision du message canaque.
A ce moment, les incomparables documents publiés
par Fritz Sarasin, de Bale, sont d’un secours inap-
préciable.

Lorsque les frappeurs du Soleil mentionnés anté-
rieurement ont blessé ce Soleil pour faire tomber
la pluie, ils vont déposer prés d’une piece d’eau un
paquet magique, le bore, et I'offrent aux ancétres
pour les inciter a faire pleuvoir. Ce bore contient
divers objets associés & la pluie selon les catégo-
ries locales, des cordelettes de coco et de poil de
roussette, des morceaux de roseau et de filet de
péche, des cailloux-image de I'igname, des feuilles
de plantes humides et de plantes séches, le tout
étant enveloppé dans un morceau d’écorce bien
ficelé. Ce paquet contient donc tous les éléments
capables d’influencer la croissance de ligname,
nourriture de base de I'lle. Ce dépét a inspiré aux
Néo-Calédoniens un dépassement de la pictogra-
phie élémentaire, pourtant si précieuse pour l'in-
formation ethnographique. Ils ont franchi le stade
de la simple traduction imagée de ’expression par-
lée. Ils on matérialisé ici le mental sans passer par
le signe phonétique: ils ont traduit & leur maniére

181



une formule mentale pleine de sous-entendus mys-
tiques: ils ont donc créé un idéogramme subtil et
compréhensible. I

Ils ne pouvaient figurer le bore sans inscrire tous
les éléments de cet objet culturel, ce qui eiit été mo-
tif a confusion et a explications graphiques compli-
quées. Voulant signifier le concept de fertilité du
sol, de nourriture essentielle, de garantie de vie
pour le groupe social, et peut-étre aussi, d’année
agricole, plus courte que l’année sidérale, ils ont
dessiné un cartouche ovale, correspondant a 1’en-
veloppe du bore. A lintérieur, ils ont accumulé tous
les éléments de la culture de I'igname, cette culture
protégée par les cérémonies d’invocation a la pluie,
qui ont lieu en janvier, alors que le débroussage
avait été effectué en juillet et que le défongage du
sol et la plantation des ignames avaient eu lieu en
octobre. Ces moments culturaux apparaissent sous
la forme de lignes de triangles (la terre labourée),
les traits verticaux (les tuteurs), les lignes vivrées
(eau), les petits rectangles sous les lignes de terre
(les ignames-plantons et les ignames a récolter), les
traits horizontaux sortant des tuteurs (la plante ar-
rivée & maturité). Tout le calendrier agricole est
schématisé dans ces cartouches qui ne sont pas que
de simples motifs décoratifs, mais bien la traduction
d’une ardente priére graphique enveloppée dans le
cartouche protecteur tout comme les objets d’inter-
cession sont serrés dans I’enveloppe d’écorce, tout
comme aussi les litanies des invocations jaillissent
de 'dme canaque lors des cérémonies collectives.
Ils ont donc figuré au troisieme degré le résultat
des opérations magiques qui vont de l'appel aux
vents alizés, de juillet, jusqu’au rite de la pluie de
janvier, avec le dép6t des bouquets sacrés et des
pierres magiques. Pour une fois, le passage du spi-
rituel au graphique s’exprime sans P'intermédiaire
du phonétique, le mot bore (paquet magique) €tant
transformé en un symbole non assimilable immé-
diatement quant a sa forme et 4 son contenu ma-
tériel. Cette synthése étonnante est I'ceuvre de pay-
sans qui longtemps passérent pour de sombres bru-
tes, jusqu’a la publication par Maurice Leenhardt
dés 1930, du résultat de ses enquétes magistrales
de plus d’'un quart de siécle. La présence étrangére
et le poids des importations mentales ont arrété a
jamais cette marche autonome et originale vers une
idéographie intellectualisée.

182

Suivre le cheminement mental de ces cultivateurs
d’ignames jusqu’a la création d’un idéogramme aus-
si subtil et abstrait que celui qui vient d’étre décrit
est une expérience rare. Dans ce genre de recher-
ches, il est peu fréquent d’assister a I’évolution de
signes simples, de plus en plus schématisés, toujours
chargés de sens affectif, jusqu'a leur transforma-
tion en symboles dont ’association, pleine de révé-
rence, est I’égide d’une société isolée, respectueuse
des rites instaurés par le geste des ancétres et ca-
pable par elle méme d’inventer des fagons cultu-
rales propres a assurer I'existence des tribus, pour
autant que lézards et bao bénissent les travaux de
leurs pieux zélateurs. Le bore et son idéogramme
traduisent la piété et la confiance des planteurs néo-
calédoniens, inventeurs de cette gravure sur bam-
bou devenue une source de connaissance pour [’eth-
nographie.

Zusammenfassung

Eine Reihe volkerkundlicher Museen besitzt mit
feinen Zeichnungen bedeckte Bambusstibe aus
Neu-Kaledonien. Die Darstellungen geben halbrea-
listische Szenmen aus dem materiellen Leben des
dort lebenden, geographisch wie geistig isolierten
Volkes wieder; #ghnlich wie schematischen Figuren
ist ihnen ein tiefer Symbolgehalt zu eigen. Die
Deutung setzt freilich viel Erfahrung voraus; auch
verlangt sie gute Kenntnis der lokal-ethnographi-
schen Verhiltnisse wie des Seelenzustandes dieser
Kannibalen, deren brutal wirkendes AufBeres lange
Zeit hindurch nicht auf die abstrakten Formen ih-
res Gedankengutes und auf ihre autonome Kraft
der Selbstbesinnung schlieen lie}. Heute verstehen
die gleichen Kanaken diese in die Vdlkerkunde-
museen geretteten Archive nicht mehr zu lesen.
Die Bambus-Einritzungen sind nicht Ergebnis einer
Spielerei. Sie bilden ganz im Gegenteil die schrift-
liche Ubertragung des gesprochenen Wortes, das
seinerseits der intellektuellen Verfassung der Ein-
geborenen Rechnung tragt, das heiB3t deren stidndi-
gem Verwechseln von Wirklichkeit, Mythos und
Symbol Ausdruck verleiht. Die Zeichnungen, die
vom scharf gestochenen kleinen Bild zum geometri-
schen Motiv voller Mystik den Bogen spannen, sind
denn in liberraschender und seltener Treue Spiegel
des einmal miindlich GeduBerten.



	Les gravures sur bambou : transcription authentique de la langue et de la pensée des Néo-Calédoniens

