Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 21 (1966)

Heft: 4

Artikel: Von ethnographischen Besonderheiten in St. Gallen
Autor: Krucker, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-47080

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-47080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von ethnographischen Besonderheiten in St. Gallen

Hans Krucker

Ardhanari

Demonstration und Veranschaulichung gottlicher
Allmacht und Vielgestalt sind in den verschiedenen
Religionsgemeinschaften verschiedene Wege ge-
gangen. Immer wurde dafiir aber ein Ausdruck ge-
sucht und gefunden. In den Religionen der Antike
wie im Hinduismus, im nérdlichen Buddhismus und
im Lamaismus bestand und besteht die Vielgotterei,
die sich auch auf die Trennung von ménnlichen
und weiblichen Energien erstreckt. Auch in den
christlichen Kirchen schimmert solche Differen-
zierung unterschiedlicher gottlicher Kriafte immer
noch durch. Der eine und andere Heilige wird fir
dieses und jenes besonders angesprochen. Einzelne
wundertitige Orte gelten als mit speziellen religio-
sen Heilswirkungen ausgeriistet.

Wo im Glauben an viele Gotter Verwandtschaften
und innere Zusammenhange, auch Uberginge vom
einen ins andere, angenommen sind, hat es nicht
daran gefehlt, daB3 die Vorstellung von Doppelgott-
heiten und von Trinitdten aufgekommen ist, wobel
sich solcher Synkretismus gelegentlich nicht blof
in einem Miteinander und Nebeneinander himmli-
scher Gestalten, sondern in einem eigentlichen /n-
einander von Goéttern duflert. Das Museum Guimet
in Paris wartet dem Besucher mit einem Standbild
Hari-Hara auf, das zum Beispiel Vishnu zusammen
mit Shiva und deren Emblemen je hilftig in einer
Gestalt verkorpert.

In der sanktgallischen Sammlung fiir Volkerkunde
besteht eine andere Plastik dieser Art. Es geht um
den ebenfalls hinduistischen Doppelgott Ardhanari
[Bronze 17. Jahrhundert]. Ardhanari umfaft in ein
und derselben Figur sowohl Shiva, wie auch dessen,
dabei in ihrer milden und giitigen Form erschei-
nende, Gemahlin Uma oder Parvati. Die Legende
will es, daB Shiva mit ihr eine so enge korperliche
Verbindung eingegangen sei, daf3 sein Leib mit dem
ihren zusammenwuchs und daB beide auf diese
Weise mit all ihren getrennten Eigenschaften in ein
zweigeschlechtiges gottliches Wesen verschmolzen.
Die sehr belebt wirkende Figur ist 19 em hoch und
hat zwischen ausgebreiteten Armen eine Breite von
22 cm. Die Gottheit ist vierarmig, sitzend, ein Bein
erscheint hochgestellt. Vom Beschauer aus gesehen
gilt die linke Hailfte Shiva, die rechte seiner Ge-

i
|

Ardhanari, indische Doppelgottheit [frauliche Seite]

mahlin. Links zeigt sich der Haarschopf des As-
keten, umwunden von einer Schlange. Aus dem
Haar fillt die Ganga als breiter Strom auf die
Schulter herunter. Die Stirne zeigt das Sektenzei-
chen mit drei Strichen. Als ménnliches Kennzei-
chen ist der Schnurrbart vorhanden. Um den Hals
hingt die Schiadelkette, und iiber den Riicken fallt
das Tigerfell, auf dem Shiva sitzt. In den Handen
tragt er den Dreizack, schlangenumwunden, gleich
wie seine Handgelenke. Der jiinglingshaft wohlge-
bildete Korper ist unbekleidet.

173



Knoécherne Priestermiitze aus Tibet

Uma auf der rechten Figurenseite tréagt die schlich-
te Haartracht; sie besitzt reichen Stirn-, Nasen- und
Ohrschmuck. Ihr Gesicht ist im Gegensatz zu dem
Shivas fraulich schon gerundet. Die Verschieden-
heiten umfassen derart alle Details. Die Frau tragt
den groBenJuwelen-Halsschmuck. Arme und Beine
sind mit Ringen geschmiickt. Der Oberkorper ist
entbloBt. Die Brust tritt hervor. Von der Hiifte an
tragt die Gottin ein bis zu den FiiBen reichendes,
faltig wallendes Gewand.

Trotz Doppelbedeutung und Doppelaussehen bietet
die Bronze dem Auge ein merkwiirdig in sich ge-
schlossenes Bild dar, das sie nicht nur wissenschaft-
lich interessant macht, sondern das sie auch als ein
wohliiberlegtes und schon empfundenes Kunstwerk
erscheinen 146t.

Tibetische Priestermiitze
Verehrung und Gebrauch von Reliquien entsprin-

gen der Vorstellung, daBl sich mit den die Zeit
liberdauernden Gebeinen auch die geheimen sittli-

174

chen Krifte der Verstorbenen erhalten und daf
diese Krafte, empfunden als Gottesnahe, als From-
migkeit, Wundertitigkeit, empfunden auch als Mut
und Tapferkeit, weiterhin von ihnen ausstrahlen
und so wirkam bleiben. Wahrend Reliquien im ka-
tholischen Kultus nur in Heiligenschreinen der Ver-
ehrung der Glaubigen ausgesetzt sind, geht in dem,
frithchristlicher Kultur ebenfalls nicht ganz ver-
schlossen gewesenen Lamaismus Tibets alles viel
weiter. Die Gebeine groBer Religionsfiihrer werden
nicht nur verehrt und angebetet, vielmehr werden
sie als eigentliche Gebrauchsgegenstinde praktisch
in den religiosen Dienst miteinbezogen. Ethnogra-
phische Sammlungen bestdtigen das Gesagte auf
Schritt und Tritt. So verfiigen schon die nicht gro-
en Sammlungen St. Gallens iiber einen kunstvoll
gefaBBten lamaistischen Schiddelbecher, ferner iiber
eine von Menschenhaut liberspannte, von zwei
Schidelkapseln gebildete Schideltrommel, eine
Tempeltrompete aus Oberschenkelknochen, eine
beinerne Gebetskette, zwei beingeschnitzte kulti-
sche Armbiander, einen der bekannten tantrischen
Schurze, vierreihig mit oberer Spannweite von 85



cm bei 26 Knochenplaketten, welche gottliche Ge-
stalten mit Tiersymbolen, Masken und Zaubergra-
vierungen aufweisen: alles lings und quer durch
Ketten von Beinkugeln miteinander verbunden.
Dazu gesellt sich eine in europiischen Museen je-
denfalls nur selten anzutreffende knocherne Prie-
stermiitze, wie sie bei den, furchtbaren Schutzgot-
tern, drag-gsed, geltenden Opferriten getragen wer-
den. Die ebenfalls netzartige, nicht mit Stoffen ein-
gelegte Knochenmiitze besitzt, entsprechend der
fiinfteiligen Krone der tibetischen Bodhisattvas,
finf aufstehende, leicht zugespitzte Lappen, die
unter sich und liber den Kopf wieder mit Kugel-
ketten — eingeschaltet sind magische und ein orna-
mentales Zierplattchen — verbunden sind. Ein
oben aufsitzender, alles zusammenhaltender kno-
spenartiger Beinknauf erinnert an den Ushnisha
oder die Kopfflamme Buddhas als Symbol der Er-
leuchtung. Die 10 bis 13 cm hohen, aufstehenden,
die eigentliche Krone [tibetisch: cod pan] bildenden
" Beinlappen sind reich, und, wie es ihrem kirchlichen
Zwecke zukommt, sehr, sorgfiltig geschnitzt. Auf
den leicht gewdlbten Knochentifelchen finden sich
Darstellungen der fiinf Dhyanibuddhas, sitzend
auf dem Lotosthron in klassischer Haltung mit
nach oben gekehrten FuBsohlen, angetan mit dem
einfachen Mdnchsgewand, Hande in Gebetshaltung
bei der mittleren Platte, mit AlmosengefaB3 und mit
Gesten lehrend und die Erde als Zeuge anrufend,
bei den seitlichen Bildnissen. Eine der Buddhage-
stalten ist vom vishnuitischen Schlangenbaldachin
iiberdacht. Die Basis der Darstellungen wird von
den Buddha heiligen Tieren, Elefant, Pfau, Pferd,
Lowe und Schwan [?] gebildet. Uber den Buddha-
figuren schweben die dimonenhaften schreckli-
chen Schutzgotter, die drag-gsed, denen eben der
Kult mit diesen Beinkappen gewidmet ist. Sie er-
scheinen in der zornigen, ins Fiirchterliche gestei-
gerten Form mit dicken Gesichtern, struppigem
Haar, heraustretenden Augen [auch Stirnaugen],
leckender Zunge, fletschenden Zihnen und mit
Klauenhinden. Die unteren Korperpartien fehlen
oder sind hinter den Buddhafiguren versteckt. Jedes
der Kronenblitter stellt mit seiner flachen Relief-
schnitzerei ein kleines Kunstwerk fiir sich dar. Die
Priestermiitze wurde in Nepal erworben.

Eine interessante Formiibertragung

Die Abbildung zeigt einen mit sehr flachem, doch
deutlich konturiertem Relief in hartes Holz ge-
schnittenen vierhdndigen klauenbewehrten Da-
mon. Das Stiick ist Zierplatte zu einem Krisstander
aus Bali [Indonesien]. Die mit dem Riissel und den
Stofzihnen des Elefanten versehene Gestalt triagt
gleichzeitig ein um den Hals gelegtes Schlangen-
band. Damit verrit sich die Figur wohl als ein dem

Riisselddmon auf Zierplatte zu balinesischem Kris-
stander.

Hinduismus nahestehendes Bild des elefantenk&pfi-
gen Ganesha.

Im groBen ethnographischen Nachbarfeld Neugui-
neas [unterer Sepik und Ramugebiet] besteht der
eigenartige sogenannte «Schnabelstil» als kiinstleri-
sches und religioses Formelement. Was damit ge-
meint ist, sind die an vielen hdlzernen Ahnenfigu-
ren, an ihnen dhnlichen, aber kleineren Amulett-
schnitzereien, auch an Masken anzutreffenden, bis
zum Kinn oder bis zum Nabel herabreichenden,
unten eingerollten «Nasen», fiir deren Form die
bloBe Annahme eines Vogelschnabels oder eines
verlangerten Nasenschmuckes ungeniigend wirkt.
Daher ist die andere Auffassung aufgekommen,
daf} dieses schwungvolle verlangerte Nasengebilde
der Sepikplastiken ebenfalls etwas mit dem Elefan-
tenriissel Ganeshas und diese Figuren mit Ganesha
selbst etwas zu tun haben konnten. Zu solcher
Uberlegung wird man auch durch die stilkritisch

175



interessante Tatsache hingefiihrt, dal die auffal-
lend schriggestellten Augen und Gesichtszlige so-
wohl an den Schnitzwerken Neuguineas wie auch
an den Ganesha-Bildnissen Indiens zu sehen sind.

Der hier wiedergegebene Riisseldimon aus Bali er-
scheint in solchem Zusammenhang geographisch
und inhaltlich als ein interessantes Zwischen- und
Bindeglied. Einmal ist es von ihm weg nur ein klei-
ner Schritt zu dem ja auch in Java beliebt gewese-
nen gottlichen Ganesha. Sodann liegt es nahe, daB3,
wenn das Ganesha-Riisselmotiv in die Ddmonen-
welt Balis hat Eingang finden kdnnen, es ebensogut
moglich ist, daB dies auch fiir die Kultfiguren
Neuguineas Giiltigkeit hat. Die Krisplatte darf als
Beleg dafiir angesehen werden, dal3 solche Wirkun-
gen in die Siidsee hinaus vorerst wohl in Indonesien
fuBten und dafB die dem «Schnabelstil» Neuguineas
gegebene neue Auslegung ihre Richtigkeit hat.

Résumé

Les ceuvres représentées se rapportent d’abord a
une figure en bronze hindouiste Ardhanari, du 17e
siécle, qui, en tant que double représentation di-

176

vine, montre a d’une part Shiva a la coiffure d’As-
cétes et, d’autre part, son épouse sous les traits
bienveillants de Uma ou Parvati. La réproduction
d’une divinité bi-sexuelle munie de tous ses emblé-
mes est une découverte ethnologique trés rare. Ce
bronze donne I'impression d’une ceuvre trés carac-
téristique et compléte.

On décrit, en second lieu, un chapeau de prétre en
0s, piéce également peu courante, provenant de
I'inventaire religieux d’'un temple des Lamabhs; cette
piéce porte 5 tablettes d’os verticales sculptées, re-
présentant la couronne des Bodhisattvas tibétiens.
Des chapeaux en os de cette espéce servaient au
culte consacré aux Drag-gsed, terribles dieux-pro-
tecteurs de la foi lamaiste.

Le Ganesha a téte d’éléphant joue un rdle impor-
tant dans I’art de I'Inde et de I'Indonésie. On est
tenté de croire que la représentation si curieuse du
nez allant du menton au nombril, que 1’on rencon-
tre dans les statues d’ancétres et dans les masques
de la région des fleuves Sepik et Ramu de [a Nou-
velle-Guinée, a quelque chose de commun avec le
Ganesha. L’auteur voit une confirmation de cette
opinion dans un plat sculpté balinésien d’un support
Kris qui représente le portrait d’'un démon avec
une trompe, des défenses et une chaine de serpents.
On peut tout a fait s’imaginer que le motif de la
trompe soit passé de la dans la mythologie et dans
la conception artistique de la Nouvelle-Guinée.



	Von ethnographischen Besonderheiten in St. Gallen

