
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 21 (1966)

Heft: 4

Artikel: Von ethnographischen Besonderheiten in St. Gallen

Autor: Krucker, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-47080

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-47080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von ethnographischen Besonderheiten in St. Gallen

Hans Krucker

Ardhanari

Demonstration und Veranschaulichung göttlicher
Allmacht und Vielgestalt sind in den verschiedenen
Religionsgemeinschaften verschiedene Wege
gegangen. Immer wurde dafür aber ein Ausdruck
gesucht und gefunden. In den Religionen der Antike
wie im Hinduismus, im nördlichen Buddhismus und
im Lamaismus bestand und besteht die Vielgötterei,
die sioh auch auf die Trennung von männlichen
und weiblichen Energien erstreckt. Auch in den

christlichen Kirchen schimmert solche Differenzierung

unterschiedlicher göttlicher Kräfte immer
noch durch. Der eine und andere Heilige wird für
dieses und jenes besonders angesprochen. Einzelne
wundertätige Orte gelten als mit speziellen religiösen

Heilswirkungen ausgerüstet.
Wo im Glauben an viele Götter Verwandtschaften
und innere Zusammenhänge, auch Übergänge vom
einen ins andere, angenommen sind, hat es nicht
daran gefehlt, daß die Vorstellung von Doppelgottheiten

und von Trinitäten aufgekommen ist, wobei
sich solcher Synkretismus gelegentlich nicht bloß
in einem Miteinander und Nebeneinander himmlischer

Gestalten, sondern in einem eigentlichen
Ineinander von Göttern äußert. Das Museum Guimet
in Paris wartet dem Besucher mit einem Standbild
Hari-Hara auf, das zum Beispiel Vishnu zusammen
mit Shiva und deren Emblemen je hälftig in einer
Gestalt verkörpert.
In der sanktgallischen Sammlung für Völkerkunde
besteht eine andere Plastik dieser Art. Es geht um
den ebenfalls hinduistischen Doppelgott Ardhanari
[Bronze 17. Jahrhundert]. Ardhanari umfaßt in ein
und derselben Figur sowohl Shiva, wie auch dessen,
dabei in ihrer milden und gütigen Form erscheinende,

Gemahlin Uma oder Parvati. Die Legende
will es, daß Shiva mit ihr eine so enge körperliche
Verbindung eingegangen sei, daß sein Leib mit dem
ihren zusammenwuchs und daß beide auf diese
Weise mit all ihren getrennten Eigenschaften in ein
zweigeschlechtiges göttliches Wesen verschmolzen.
Die sehr belebt wirkende Figur ist 19 cm hoch und
hat zwischen ausgebreiteten Armen eine Breite von
22 cm. Die Gottheit ist vierarmig, sitzend, ein Bein
erscheint hochgestellt. Vom Beschauer aus gesehen

gilt die linke Hälfte Shiva, die rechte seiner Ge-

Ardhanari, indische Doppelgottheit [frauliche Seite]

mahlin. Links zeigt sich der Haarschopf des

Asketen, umwunden von einer Schlange. Aus dem
Haar fällt die Ganga als breiter Strom auf die
Schulter herunter. Die Stirne zeigt das Sektenzeichen

mit drei Strichen. Als männliches Kennzeichen

ist der Schnurrbart vorhanden. Um den Hals
hängt die Schädelkette, und über den Rücken fällt
das Tigerfell, auf dem Shiva sitzt. In den Händen
trägt er den Dreizack, schlangenumwunden, gleich
wie seine Handgelenke. Der jünglingshaft wohlgebildete

Körper ist unbekleidet.

173



%n€

>>-

vy

V**
-lh^

Knöcherne Priestermütze aus Tibet

Uma auf der rechten Figurenseite trägt die schlichte

Haartracht; sie besitzt reichen Stirn-, Nasen- und
Ohrschmuck. Ihr Gesicht ist im Gegensatz zu dem
Shivas fraulich schön gerundet. Die Verschiedenheiten

umfassen derart alle Details. Die Frau trägt
den großen Juwelen^Halsschmuck. Arme und Beine
sind mit Ringen geschmückt. Der Oberkörper ist
entblößt. Die Brust tritt hervor. Von der Hüfte an

trägt die Göttin ein bis zu den Füßen reichendes,
faltig wallendes Gewand.
Trotz Doppelbedeutung und Doppelaussehen bietet
die Bronze dem Auge ein merkwürdig in sich
geschlossenes Bild dar, das sie nicht nur wissenschaftlich

interessant macht, sondern das sie auch als ein
wohlüberlegtes und schön empfundenes Kunstwerk
erscheinen läßt.

Tibetische Priestermütze

Verehrung und Gebrauch von Reliquien entspringen

der Vorstellung, daß sich mit den die Zeit
überdauernden Gebeinen auch die geheimen sittli¬

chen Kräfte der Verstorbenen erhalten und daß
diese Kräfte, empfunden als Gottesnähe, als
Frömmigkeit, Wundertätigkeit, empfunden auch als Mut
und Tapferkeit, weiterhin von ihnen ausstrahlen
und so wirkam bleiben. Während Reliquien im
katholischen Kultus nur in Heiligenschreinen der
Verehrung der Gläubigen ausgesetzt sind, geht in dem,
frühchristlicher Kultur ebenfalls nicht ganz
verschlossen gewesenen Lamaismus Tibets alles viel
weiter. Die Gebeine großer Religionsführer werden
nicht nur verehrt und angebetet, vielmehr werden
sie als eigentliche Gebrauchsgegenstände praktisch
in den religiösen Dienst miteinbezogen. Ethnographische

Sammlungen bestätigen das Gesagte auf
Schritt und Tritt. So verfügen schon die nicht großen

Sammlungen St. Gallens über einen kunstvoll
gefaßten lamaistischen Schädelbecher, ferner über
eine von Menschenhaut überspannte, von zwei
Schädelkapseln gebildete Schädeltrommel, eine

Tempeltrompete aus Oberschenkelknochen, eine
beinerne Gebetskette, zwei beingeschnitzte kultische

Armbänder, einen der bekannten tantrischen
Schurze, vierreihig mit oberer Spannweite von 85

174



cm bei 26 Knochenplaketten, welche göttliche
Gestalten mit Tiersymbolen, Masken und Zaubergravierungen

aufweisen: alles längs und quer durch
Ketten von Beinkugeln miteinander verbunden.
Dazu gesellt sich eine in europäischen Museen
jedenfalls nur selten anzutreffende knöcherne
Priestermütze, wie sie bei den, furchtbaren Schutzgöttern,

drag-gsed, geltenden Opferriten getragen werden.

Die ebenfalls netzartige, nicht mit Stoffen
eingelegte Knochenmütze besitzt, entsprechend der
fünfteiligen Krone der tibetischen Bodhisattvas,
fünf aufstehende, leicht zugespitzte Lappen, die
unter sich und über den Kopf wieder mit Kugelketten

— eingeschaltet sind magische und ein
ornamentales Zierplättchen — verbunden sind. Ein
oben aufsitzender, alles zusammenhaltender
knospenartiger Beinknauf erinnert an den Ushnisha
oder die Kopfflamme Buddhas als Symbol der
Erleuchtung. Die 10 bis 13 cm hohen, aufstehenden,
die eigentliche Krone [tibetisch: cod pan] bildenden
Beinlappen sind reich, und, wie es ihrem kirchlichen
Zwecke zukommt, sehr, sorgfältig geschnitzt. Auf
den leicht gewölbten Knochentäfelchen finden sich

Darstellungen der fünf Dhyanibuddhas, sitzend
auf dem Lotosthron in klassischer Haltung mit
nach oben gekehrten Fußsohlen, angetan mit dem
einfachen Mönchsgewand, Hände in Gebetshaltung
bei der mittleren Platte, mit Almosengefäß und mit
Gesten lehrend und die Erde als Zeuge anrufend,
bei den seitlichen Bildnissen. Eine der Buddhagestalten

ist vom vishnuitischen Schlangenbaldachin
überdacht. Die Basis der Darstellungen wird von
den Buddha heiligen Tieren, Elefant, Pfau, Pferd,
Löwe und Schwan [?] gebildet. Über den Buddhafiguren

schweben die dämonenhaften schrecklichen

Schutzgötter, die drag-gsed, denen eben der

Kult mit diesen Beinkappen gewidmet ist. Sie
erscheinen in der zornigen, ins Fürchterliche gesteigerten

Form mit dicken Gesichtern, struppigem
Haar, heraustretenden Augen [auch Stirnaugen],
leckender Zunge, fletschenden Zähnen und mit
Klauenhänden. Die unteren Körperpartien fehlen
oder sind hinter den Buddhafiguren versteckt. Jedes

der Kronenblätter stellt mit seiner flachen
Reliefschnitzerei ein kleines Kunstwerk für sich dar. Die
Priestermütze wurde in Nepal erworben.

Eine interessante Formübertragung

Die Abbildung zeigt einen mit sehr flachem, doch
deutlich konturiertem Relief in hartes Holz
geschnittenen vierhändigen klauenbewehrten
Dämon. Das Stück ist Zierplatte zu einem Krisständer
aus Bali [Indonesien]. Die mit dem Rüssel und den
Stoßzähnen des Elefanten versehene Gestalt trägt
gleichzeitig ein um den Hals gelegtes Schlangenband.

Damit verrät sich die Figur wohl als ein dem

4
¦•

8$ra *

Rüsseldämon auf Zierplatte zu balinesischem
Krisständer.

Hinduismus nahestehendes Bild des elefantenköpfi-
gen Ganesha.
Im großen ethnographischen Nachbarfeld Neuguineas

[unterer Sepik und Ramugebiet] besteht der
eigenartige sogenannte «Schnabelstil» als künstlerisches

und religiöses Formelement. Was damit
gemeint ist, sind die an vielen hölzernen Ahnenfiguren,

an ihnen ähnlichen, aber kleineren
Amulettschnitzereien, auch an Masken anzutreffenden, bis

zum Kinn oder bis zum Nabel herabreichenden,
unten eingerollten «Nasen», für deren Form die
bloße Annahme eines Vogelschnabels oder eines

verlängerten Nasenschmuckes ungenügend wirkt.
Daher ist die andere Auffassung aufgekommen,
daß dieses schwungvolle verlängerte Nasengebilde
der Sepikplastiken ebenfalls etwas mit dem
Elefantenrüssel Ganeshas und diese Figuren mit Ganesha
selbst etwas zu tun haben könnten. Zu solcher
Überlegung wird man auch durch die stilkritisch

175



interessante Tatsache hingeführt, daß die auffallend

schräggestellten Augen und Gesichtszüge
sowohl an den Schnitzwerken Neuguineas wie auch
an den GaneshanBildnissen Indiens zu sehen sind.

Der hier wiedergegebene Rüsseldämon aus Bali
erscheint in solchem Zusammenhang geographisch
und inhaltlich als ein interessantes Zwischen- und
Bindeglied. Einmal ist es von ihm weg nur ein kleiner

Schritt zu dem ja auch in Java beliebt gewesenen

göttlichen Ganesha. Sodann liegt es nahe, daß,

wenn das Ganesha-Rüsselmotiv in die Dämonen-
weit Balis hat Eingang finden können, es ebensogut
möglich ist, daß dies auch für die Kultfiguren
Neuguineas Gültigkeit hat. Die Krisplatte darf als

Beleg dafür angesehen werden, daß solche Wirkungen

in die Südsee hinaus vorerst wohl in Indonesien
fußten und daß die dem «Schnabelstil» Neuguineas
gegebene neue Auslegung ihre Richtigkeit hat.

Resume

Les ceuvres representees se rapportent d'abord ä

une figure en bronze hindouiste Ardhanari, du 17e

siecle, qui, en tant que double representation di-

vine, montre ä d'une part Shiva ä la coiffure d'As-
cetes et, d'autre part, son epouse sous les traits
bienveillants de Uma ou Parvati. La reproduction
d'une divinite bi-sexuelle munie de tous ses emble-
mes est une decouverte ethnologique tres rare. Ce
bronze donne l'impression d'une oeuvre tres carac-
teristique et complete.
On decrit, en second lieu, un chapeau de pretre en
os, piece egalement peu courante, provenant de
l'inventaire religieux d'un temple des Lamahs; cette
piece porte 5 tablettes d'os verticales sculptees, re-
presentant la couronne des Bodhisattvas tibetiens.
Des chapeaux en os de cette espece servaient au
culte consacre aux Drag-gsed, terribles dieux-pro-
tecteurs de la foi lamai'ste.

Le Ganesha ä tete d'elephant joue un röle important

dans l'art de Finde et de l'Indonesie. On est
tente de croire que la representation si curieuse du
nez allant du menton au nombril, que l'on rencontre

dans les statues d'ancetres et dans les masques
de la region des fleuves Sepik et Ramu de la Nou-
velle-Guinee, a quelque chose de commun avec le
Ganesha. L'auteur voit une confirmation de cette
opinion dans un plat sculpte balinesien d'un support
Kris qui represente le portrait d'un demon avec
une trompe, des defenses et une chaine de serpents.
On peut tout ä fait s'imaginer que le motif de la
trompe soit passe de lä dans la mythologie et dans
la conception artistique de la Nouvelle-Guinee.

176


	Von ethnographischen Besonderheiten in St. Gallen

