
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 21 (1966)

Heft: 4

Artikel: Brautleistung und Sozialstruktur : ethno-soziologische Forschungen bei
den Kwaya am Ostufer des Viktoria-Sees

Autor: Huber, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-47078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-47078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Brautleistung und Sozialstruktur
Ethno-soziologische Forschungen bei den Kwaya am Ostufer des Viktoria-Sees

Hugo Huber

Der folgende kurze Bericht möchte einige Ergebnisse

unserer im Rahmen des Ethnologischen Se-

'minars der Universität Freiburg i. Ue. durchgeführten

Untersuchungen bei den Kwaya1 festhalten.

Die Daten wurden in zwei Aufenthalten [1965:
fünf Monate, 1966: zwei Monate] gesammelt.
Beobachtungen und intensive Befragung konnten
ergänzt werden durch das Studium der Akten aus
den lokalen Archiven der Distriktsverwaltung, der
katholischen Mission und des Regionalgerichtes,
die uns in verdankenswerter Weise zur Verfügung
gestellt wurden.

Allgemeine Daten

Die Kwaya [in der Bantu-Pluralform 'Bakwaya']
sind ein zum Musoma-Distrikt gehörendes
ethnisch gemischtes Bauernvolk, das neben dem
Pflanzenbau auch Viehzucht, Fischfang und etwas
Jagd betreibt. Sie bewohnen einen schmalen
Küstenstreifen am östlichen Viktoriasee zwischen der
Mara-Bucht und dem Suguti-Flüßchen. Ihre nächsten

Nachbarn im NO sind die Kiroba, eine kleine
Kuria-Gruppe, im O die Zanaki und im S die
Schora und Djita. Alle, auch die Kwaya selbst,
gehören der Bantu-Sprachfamilie an. Man trifft
aber auch in der ganzen Region, in Nord-Mara in
kompakten größeren Siedlungsgebieten, im Süden
in kleineren Lokalgruppen, die vom Sudan und
von Uganda über die Kenya-Grenze vorgestoßenen
Luo. Politisch gehören die Kwaya zu Tanzania.
Der Census von 1957 gibt ihre Zahl im Musoma-
Distrikt mit 30 163 an. Darin sind aber die ihnen
in Tradition und Kultur sehr nahestehenden südlichen

Nachbarn, die Schora, miteinbezogen.
Der Boden ist rauh und sandig und enthält wenig
organische Stoffe. Es ist ebenes Savannenland mit
groben Grasarten, wilden Akazien, dornigen Sträuchern

und Bäumen, wechselnd mit Hügelzügen.
Heuschrecken, Vogelschwärme und Dürre haben in
der Vergangenheit den an sich schon nicht reichen
Ertrag der Hirsefelder, die früher die Hauptnahrung
lieferten, oft dezimiert. Wenn man auch in neuerer

Zeit durch Wechsel der Hirseart und durch
vermehrten Knollenbau [Maniok] der Gefahr des

Hungers zu begegnen und durch Förderung der
Marktwirtschaft [Baumwolle] den Lebensstandard
zu heben versuchte, so bedeuten regenarme Jahre

doch immer noch Einschränkung und für manche
Familie ernste Not.
Während in der Kleidung, auch bei der einfachen
Bevölkerung, schon der europäische Stil
vorherrscht, bestehen die Wohnstätten noch fast durchwegs

aus ein- oder zweiräumigen, mit Gras bedeckten,

um einen offenen Platz errichteten Holzpfosten-

oder Lehmhütten und einigen Flechtwerkspeichern.

Ein solches Gehöft beherbergt gewöhnlich

das Familienhaupt mit seinen Frauen und
unverheirateten Kindern als Wirtschafts- und
Lebensgemeinschaft. Oft bleiben auch die verheirateten

Söhne mit ihren Familien noch einige Zeit
mit ihrem Vater zusammen, bis sie, durch eine Art
— heute schon zur Ausnahme gewordene — Bier-
«Taufe» in die Reihe der abakaruka, der Ältesten,
aufgenommen, ihr eigenes Gehöft gründen. Ihre
soziale Stellung wächst mit der Größe ihrer Herden,

mit der Zahl ihrer Getreidespeicher, ihrer
Einzelhütten, Frauen und Kinder.
55 Jahre christliche Mission, langjähriger Kontakt
mit Indern, Pakistani und Muselmanen der
ostafrikanischen Küste in Musoma, dem Hauptort der

Region, sowie deutsche und britische Kolonisierung

haben schon einen weitgehenden sozial-religiösen

Wandel bewirkt.

Grundprinzip der Sozialstruktur

In der ersten Phase der Forschung wurde es nicht
recht deutlich, ob es sich hier wirklich um eine
matrilineare Gesellschaftsordnung handle, wie
vorausgehende mündliche Nachrichten es wahrhaben
wollten. Wohl stand von Anfang an fest, daß nach
altem Kwaya-Brauch, bei einem Klan ausgenommen,

der erwachsene Sohn gewöhnlich Jahre nach
seiner Heirat sich zum Mutterbruder wendet, um
ihn schließlich zu beerben. Sie bezeichnen dies mit
dem Ausdruck kukyuka. Auch wiesen manche
Klan-Namen auf eine Ahnfrau als Gründerin hin.
Und einzelne Genealogien, die anhand mündlicher
Information aufgestellt werden konnten, zeigten
ebenfalls auf matrilineare Deszendenz. Das gleiche
wurde dokumentiert durch Aussagen wie: «Omuiwa
ni djangu, omuana ni mburu-mburu» [der Sohn
deiner Schwester ist eine zahme Katze, dein eigener

Sohn ist eine Wildkatze], was nach dem
übereinstimmenden Zeugnis der Informatoren besagt,

168



"Fl ..•*•

fc

f'*fcV

w*

»^
il

wer-*

/ IS.

Abb. 1 Wohnstätte und Speicher der Kwaya Abb. 2 Gehöfte-Ältester der Kwaya

daß der, biologisch gesehen, eigene Sohn sich
entfremdet [eben dem mütterlichen Onkel sich
anschließt], während der Schwestersohn, soziologisch
gesehen, zum eigenen wird.
Die Schwierigkeit zeigte sich aber, sobald man auch
ältere Informanten konkret nach ihrer
Klan-Zugehörigkeit fragte. Gewöhnlich nannte man da nämlich

nicht den Klan der Mutter, sondern jenen des

Vaters, und man betonte dabei, daß der väterliche
Klan es sei, von dem der Sohn die Tabus und
Schwurformeln übernehme. Daß es aber, in der
alten Ordnung, grundsätzlich und letztlich doch

um eine mutterrechtliche Ordnung geht, wurde
schließlich klar, als durch das Zeugnis aller
Gewährsmänner feststand, daß im Falle eines Mordes

der Täter nicht seine eigenen, sondern seiner
Schwester Kinder als Sühne und Kompensation der
Familie des Ermordeten übergibt. Denn das heißt
doch, daß nach alter Sitte der mütterliche Onkel es

ist, der schließlich das volle Verfügungsrecht über
die Kinder [seiner Schwester] hat und daß sie
damit, soziologisch-rechtlich gesehen, zur Sippe der
Mutter gehören. Allerdings muß eine gleichzeitig
starke vaterrechtliche Bindung, wie sich aus dem
Gesagten ergibt, festgestellt werden, abgesehen
davon, daß in neuerer Zeit, vor allem seit den
dreißiger Jahren, durch gesetzliche Bemühung und
Druck von Seiten der kolonialen Administration
und der Mission diese grundsätzlich matrilineare
Struktur sich schon weitgehend gewandelt hat.
Noch mehr. Tatsächlich wurde schon früher in
vielen Einzelfällen das Grundprinzip der matrilinearen

Abstammung durchbrochen. Das beweisen
die Genealogien, deren Schemata vielfach im Zick¬

zack verlaufen, bald der Vaterlinie, bald der
Mutterlinie folgend. Daß dabei die Brautleistung eine
entscheidende Rolle spielt, soll im folgenden kurz
dargelegt werden.

Die Brautleistung

Der Kwaya-Mann stand in der Vergangenheit vor
folgenden Möglichkeiten:
1. Er konnte sich, unter Wahrung der Inzest-Regel,

ein Mädchen des gleichen Klans wählen. Die
Brautleistung, wenn überhaupt etwas verlangt
wurde, bestand höchstens in einigen Arbeitsdiensten,

vielleicht noch in der Übergabe einiger Hakken.

Da Braut und Bräutigam zum gleichen Klan
gehörten, wurden selbstverständlich auch die Kinder

Glieder dieses Klans.
2. Er konnte ein Mädchen eines andern Kwaya-
Klans heiraten. Der Brautdienst blieb derselbe:
zumeist Arbeiten auf den Feldern und Errichtung
eines einfachen Hauses für seinen Schwiegervater.
Auch übergab man eine neue und einige alte Hakken.

Doch wurden diese oft schon unmittelbar nach
der Hochzeit wieder zurückerstattet aus Angst, sie

würden als Brautpreis betrachtet und müßten im
häufig auftretenden Fall der Auflösung des

Heiratsbandes entsprechend vergütet werden. Teilweise
wurden aber auch schon in früherer Zeit, oft
allerdings erst nach dem Tode der Frau, entweder drei
oder acht Stück Vieh gegeben. Doch erhielt dann
der Geber bei der Verheiratung der ältesten Tochter

die gleiche Anzahl wieder zurück. Somit konnte

169



4

%

\ ^~;TmW

Abb. 3 Eine Braut wird geschmückt

er aufgrund seiner minimen Heiratsleistung auch
keinen Rechtsanspruch auf die Kinder machen. Er
durfte aber auch umgekehrt für seine nachgeborenen

Töchter kein weiteres Brautvieh verlangen.
Hier finden wir also die Grundlage für die
grundsätzlich matrilineare Gesellschaftsordnung der
Kwaya.
3. Der Kwaya-Mann konnte sich aber auch — und
dies geschah häufig bei den größeren Herdenbesitzern

— ein Mädchen oder eine geschiedene Frau
eines vaterrechtlichen Nachbarvolkes nehmen. Der
Brautpreis war dann höher, mußte er doch seine
15 bis 25 Stück Vieh abgeben. Dafür konnte er
dann, den im Klan seiner Frau geltenden patrili-
nearen Prinzip entsprechend, vollen Anspruch auf
seine Kinder machen. Für dieses Ziel war dem
Herdenbesitzer kaum eine Leistung zu hoch.
4. Zur Zeit der Hungersnot konnte der Mann das

gleiche um billigeren Preis haben. Mit einem Korb
Süßkartoffeln oder etwas Hirse tauschte er sich in
den benachbarten Hungergebieten ein Mädchen
oder einen jungen Mann ein. Den männlichen Sklaven

gab er dann vielfach seiner Schwester oder
Schwestertochter zum Gemahl, während er die
weibliche Sklavin entweder selbst heiratete oder

gegen Brautdienst an andere gab. In all diesen Fällen

sicherte er sich die Kinder für seine Sippe.
Somit erklärt sich die vielfache Durchbrechung des

matrilinearen Prinzips der Gesellschaftsordnung
der Kwaya durch die häufigen Heiraten mit Frau¬

en aus benachbarten patrilinearen Völkern, die in
Normalzeiten um hohen Brautpreis gesucht wurden
oder auch sich selbst anboten, in Hungerjahren
aber um billigeren Preis feilgeboten wurden. Der
Wohlhabende konnte sich so beide Prinzipien
dienstbar machen, um seine eigene Sippe zu mehren
und damit sein soziales Prestige zu erhöhen: das

matrilineare durch seiner Schwester Kinder, das

partrilineare durch seine eigenen Kinder von
seinen Sklavinnen und seinen um hohen Brautpreis
erworbenen Frauen. Die Formel «hoher Brautpreis

Zugehörigkeit der Kinder zur Vaterlinie, niederer

Brautpreis Zugehörigkeit zur Mutterlinie»
stimmt in diesem Falle. Es zeigt sich, daß in der

Bewertung der Braut ihre potentielle Fruchtbarkeit
der ausschlaggebende Faktor ist.2

Anmerkungen

1 Die Kwaya sind, ähnlich wie die ihnen benachbarten,

in unser Projekt ebenfalls einbezogenen Za-
naki und Djita, von der ethnographischen
Forschung bis anhin kaum berührt worden. Dank sei

dem Schweizerischen Nationalfonds, der uns diese
Untersuchungen ermöglicht hat, und den Mary-
knoll Fathers, die sie uns durch ihr Interesse und
ihre Gastfreundschaft erleichterten. Ferner gebührt
Anerkennung meinem unermüdlichen Feldassistenten

Vedastus Magesa.
2 Für eine umfassende Darstellung des ganzen
Fragenkomplexes mit entsprechender ethnographischer

Dokumentierung ist eine größere Veröffentlichung

geplant.

Resume

Les Kwaya, groupe bantou agriculteur-pastoral,
pratiquant en outre la peche et la chasse, habitent
la rive Orientale du lac Victoria. Le vieux paysan
avec ses femmes, ses jeunes enfants et ses fils
recemment maries forment la communaute domes-
tique. Leur strueture sociale est au fond matriline-
aire quoique l'enfant reste jusqu'au mariage et,
quant aux fils, meme apres, lie ä ses parents mater-
nels. Dans les genealogies, les deux prineipes se
manifestent: A cöte des enfants nes de parents
kwaya, il y a les enfants nes d'une esclave ou d'une
femme d'une societe voisine patrilineaire. Dans le

premier cas, les prestations de la part du fiance
ne consistaient auparavant, ä part quelques Services,
que dans la remise d'une nouvelle et de 3 ä 4 vieil-
les houes et parfois de quelques vaches. Dans le cas
d'une fiancee appartenant ä un groupe patrilineaire,
en revanche, le mari au vu de prestations superieures

[15—25 vaches] revendiquait les enfants.

170


	Brautleistung und Sozialstruktur : ethno-soziologische Forschungen bei den Kwaya am Ostufer des Viktoria-Sees

