
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 21 (1966)

Heft: 4

Artikel: Die Schnitzkunst im Leben der Afo von Nord-Nigeria

Autor: Leuzinger, Elsy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-47076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-47076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Schnitzkunst im Leben der Afo von Nord-Nigeria

Elsy Leuzinger1

Die Afo bewohnen das Bergland von Nasarawa im
sogenannten Middle Bell der Benue-Provinz. Ihr
Gebiet grenzt im Süden an den Benue, den großen
Nebenfluß des Niger, im Osten an die Lafia- und
Keffi-Emirate, im Norden und Nordwesten an das

Nasarawa-Emirat und im Westen an den unberührten

Busch. Die Siedlungen sind nur auf schmalen
Pfaden zu Fuß erreichbar.
Diese Afo bieten geradezu ein Musterbeispiel einer
unverfälschten einfachen Kultur von Jägern-Acker-
bauern, die ihre angestammte Lebensweise allen
Einwirkungen der sie umgebenden höher
zivilisierten Negerstämme zum Trotz in großartiger
Geschlossenheit bewahrt haben. In stolzem
Unabhängigkeitswillen stellen sie sich sowohl gegen
Islam und Christentum wie gegen alle Einwirkungen
der Zivilisation. Meine Partnerin und ich konnten
uns deshalb glücklich schätzen, in diesem geschlossenen

Stammesgebiet überhaupt Einlaß gefunden
zu haben. Es gelang dies nur, weil die Frauen bei
den Afo keinerlei politische und religiöse Funktionen

haben und diesbezüglich als völlig ungefährlich

gelten, und weil wir versicherten, als Lernende

und nicht als Missionierende gekommen zu
sein. Es mag sie auch etwas Neugier bestochen
haben, weil die meisten Afo noch nie weißen Frauen
begegnet waren.
Die Afo sind Semibantu mit äthiopidem Einschlag.
Der etwa 10 000 Seelen zählende Stamm wohnt in
20 Dörfern. Jedes dieser Dörfer setzt sich aus
mehreren umfriedeten Familiengehöften zusammen,
ist autonom und wird nach außen durch einen
Häuptling vertreten. Innerhalb seiner Gemeinschaft

hat dieser Häuptling die Macht jedoch mit
dem Rat der Alten, dem Dorfältesten und seinem
voraussichtlichen Nachfolger zu teilen. Die
Organisation ist ausgesprochen vaterrechtlich, und die
erste Häuptlingsfrau leitet die von den Räten
erlassenen Gebote an die Frauen weiter. Die Angaben

der Afo über ihre Vergangenheit sind unklar.
Einerseits betrachten sie das Nasarawa-Bergland
als ihre Heimat, die sie schon seit mehreren hundert

Jahren innehaben. Anderseits erklären sie
ausdrücklich, früher im Adamaua-Hochland südlich
des Benue gelebt zu haben, noch im Stadium eines

primitiven Jägerdaseins von dort ausgewandert und
den Flüssen Taraba, Donga und Katsena entlang
nordwärts gezogen zu sein. In Lafia hätten sie sich
mit Bornu-Leuten der Tschadregion vermischt und

hierauf im Nasarawa-Bergland niedergelassen. Die
Zeit ist ihnen noch im Gedächtnis, als sie als Jäger
in Felsennischen hausten und sich mit Steinen
verteidigten, da sie immer wieder Kämpfe mit den
Haussa auszufechten hatten. Vor etwas über 100
Jahren hatten sie begonnen, das Buschland am Fuß
der Felsen zu roden und Felder anzulegen. Ihre
Wohnstätte behielten sie jedoch noch im Gebirge,
erbauten aber Häuser aus Stein. In jüngster Zeit
endlich, als durch die «pax britannica» die Schutzlage

im Gebirge nicht mehr nötig war, hatten sie

auch ihre Wohnstätten an den Rand der Berge
verlegt. Das Handwerk, so erzählen die Afo weiter,
hätten sie erst vor 100 Jahren von den «Bornu-Leuten»

erlernt. Interessanterweise fiel in diesem
Zusammenhang der Name Adäma, eines heiligen
Mannes, der ihnen den Schmalbandwebstuhl
gebracht haben soll. Adäma aber ist der Name eines

berühmten Fulani-Heerführers, der in der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts in mohammedanischem

Glaubenseifer die heidnischen Stämme der

Benue-Region eroberte. Bei der großen Völkerverschiebung,

die er auslöste, hatten sich viele der
heidnischen Stämme ins Gebirgsland südlich des

Benue geflüchtet. Der Staat, den Adäma gründete,
wurde nach ihm Adamaua genannt. Auch die Afo
sollen vor dieser Fulani-Bedrohung in die südliche
Benue-Region ausgewichen, später aber wieder
daraus vertrieben worden sein. Sprachliche und
kulturelle Bande verknüpfen sie mit dort ansässigen

Stämmen, besonders mit den Arago, Agato und
Idoma.
Die Isolation des Busches, die sich die Afo wählten

und ihr spezifischer Partikularismus hatten zur
Folge, daß all ihre technischen Errungenschaften
in den Anfängen steckenblieben. Es wird Stetsfort
auf der Bogengeige musiziert — Prototyp von Geige

und Harfe — und überall stehen Fetische.
Angesichts dieses interessanten, altertümlichen
Kulturstandes lag es nahe, bei den Afo nach etwelchen

Ursprüngen der Kunst zu forschen und sich die

folgenden Fragen zu stellen:
1. Werden von Menschen dieser relativ niedrigen

Kultur wirkliche Kunstwerke geschaffen?
2. Was wäre ihr Sinn?
3. Wie sind die Afo zur Form gelangt? Können

wir bei Ihnen etwa noch das Werden der Form
erkennen, eine primitive Kunst im Sinne von
«ursprünglich» und «naiv»?

152



Um diese Fragen zu beantworten, sei zuerst das
Fundmaterial skizziert, dann die Funktion der
religiösen Skulptur im Leben der Afo aufgezeigt und
die Form zweier Schnitzwerke interpretiert. Zuletzt
wird zu ermitteln versucht, woher die Impulse
stammen, ob die Form eigenständig ist oder ob sie

in einem größeren Kulturzusammenhang gesehen
werden muß.

Die künstlerische Produktion

Zierfreudigkeit äußert sich bei den Afo in bescheidenem

Maße, sowohl in der Tracht wie an den
Hauswänden und Gerätschaften. Die Frau läßt
ihren Körper nach der Phantasie des Operateurs mit
dekorativen Narbenmustern übersäen (Abb. 1). Der
Ornamentschatz reicht kaum über die einfachsten
geometrischen Grundmuster hinaus: Rillen, Dreiecke,

Rauten, Fischgräte oder Gitter sind die
Regel; gerne wird Kerbschnitt angebracht, wie zum
Beispiel bei den hölzernen Hockern (Abb. 2). Selten

nur werden einfache Tierumrisse mit einbezogen

(Abb. 12/13) oder die randständigen Bogen
und Eckschleifen der Haussa in die Kalebassen und
hölzernen Sandalen der Würdenträger eingeschnitten

(Abb. 3). An Zaubergeräten bemerkt man
öfters den Zierbesatz von roten Abrusbohnen und
weißen Kaurischnecken, die mit Honig angeklebt
werden.
Das Handwerk wird nach den Geschlechtern
getrennt ausgeübt. Die Männer flechten, weben und
schnitzen; sie erbauen die Häuser und stellen die
Schmiede. Den Frauen obliegt das Spinnen des

Baumwollgarns, das Färben der Stoffe mit Indigo
und das Töpfern ohne Töpferscheibe und Brennofen.

Sie formen die großen Tonkrüge aus freier
Hand und rollen ein Schnurstück auf dem noch
weichen Ton der Gefäßwand ab, um eine
regelmäßige Musterung zu erzielen: Schnurkeramik
noch heute!
Besondere Aufmerksamkeit verdienen die im Cire-
perdue-Verfahren gegossenen, reich verzierten
Messingpfeifen mit lederumwundenem Rohr. Sie

gelten als Würdezeichen der Ratsmitglieder. Die
Afo wollen solche Pfeifen und andere Messingobjekte

früher selbst fabriziert haben. Heute ist diese
Technik bei ihnen jedoch völlig verschwunden.
Der Messingguß wird bei mehreren Stämmen der
Benue-Region ausgeübt, in ähnlichen Formen bei
den Idoma, Igala und bei den als Gelbgußkünstler
besonders berühmten Tiv. Ein bedeutendes
Messingguß-Zentrum war Lokoja.
Freies Zeichnen und Malen kennen die Afo nicht.
Und unter den vielen vom Medizinmann verfertigten

Fetischen ragt nur weniges über eine
unbekümmerte naive Primärkunst hinaus. So ließeessich
bei all dem, was sich dem Betrachter in einem Afo-

• \

I
S^^

S?

Abb. 1 Afo-Frau mit Narbenmustern

•:¦

P-

it
Abb. 2 Häuptlingssitz mit Kerbschnitt; Holz

153



«.V

Ni
Ufr*- **-*r-

V*
¦- -•

1

Nl\

I v

¦-L

*<

Abb. 3 Sandalen aus Holz, mit Lederriemen

Negerdorf auf den ersten Anhieb darbietet, nicht
rechtfertigen, von einer wirklichen Kunst zu
sprechen. Allein, dank unserem langen Aufenthalt und
dem allmählich gewonnenen Vertrauen war es uns

vergönnt, Einblick in das verborgenste Schaffen der
Männer zu gewinnen und zu anderen Schlüssen zu
gelangen.
Es geschah im Dunkel der Nacht, daß uns die Afo-
Männer ihre mächtigen Masken, Tanzaufsätze und
Statuen zeigten. Sie brachten sie in Bündel
verpackt in unsere Hütte und enthüllten sie in aller
Heimlichkeit, damit ihre Frauen sie nicht sehen
konnten. Denn sie lassen diese im Glauben, daß sie

beim Anblick der kraftgeladenen heiligen Bildwerke

sterben würden. Diese Schnitzereien nun ragen
weit über das Gewöhnliche hinaus. Auch ihrem
Sinn kamen wir allmählich auf die Spur: sie stehen
alle im Dienst der Religion.

Funktion der religiösen Plastik in der Gemeinschaft

Für die Afo ist das gesamte Universum von der
mythischen Lebenskraft durchdrungen, die von
«Ukpu», dem entfernt im Himmel thronenden
Schöpfergott und «Meister aller Seelen»,
ausgestrahlt wird. Ukpu manifestiert sich am stärksten
durch seine «Söhne», große Geister, die sich den
Menschen auf vielfache Weise offenbaren: durch
«Abo», den mächtigen im Busch wohnenden
Zauberer, der bei wichtigen Anlässen im Maskenkleid

erscheint, «Ogäläbä», der den Menschen nie sichtbar

wird, seine unnatürliche Stimme aber aus dem
Busch ertönen läßt, und «Ängä», die heilige Buschkuh,

Sohn des Abo und gütige Schutzmacht des

Dorfes. Diese Buschkuh wurde uns als braunes
Wildrind mit spitzen Hörnern beschrieben, dem
möglicherweise die Vorstellung des kleinen, starken
Waldbüffels zugrunde liegt. Im Vollgefühl der
Verbundenheit mit den großen und kleinen Göttern,
den Geistern und all den Totenseelen unterstellen
sich die Afo ihrem Gebot. Sie erbitten ihren Schutz

gegen Dämonen und vertrauen dem Medizinmann,
daß er sie mit Hilfe der Buschkuh meistert. Jedes

Dorf hat seinen Medizinmann, der die traditionellen

bewährten Methoden kennt, um den Geistern
wirkungsvoll begegnen zu können, sie zu ehren und
zu lenken. Als wichtiges Hilfsmittel dient ihm dabei

die Skulptur; sie ist Katalysator der Lebenskraft.

Jedes Dorf besitzt eine ungefüge Tierplastik aus

Lehm als Abbild der heiligen Buschkuh (Abb. 4).
Sie steht in einem eigens für sie erbauten Rundhaus
mit Doppelkonus und vorgelagertem Steinkreis
(Abb. 5). Der Medizinmann opfert vor dem Lehmbild

das Blut von Hörnertieren; denn die Buschkuh
spendet Fruchtbarkeit für Frau und Feld. Den
Frauen ist das Betreten des Heiligtums bei Todesstrafe

verboten. Den Männern gelingt es vorzüglich,

durch die Geheimnistuerei um diesen hohen
Geist den Respekt zu wahren und das andere
Geschlecht so einzuschüchtern, daß es nicht rebelliert.
Die Buschkuh wird auch durch kühn konzipierte
Masken dargestellt (Abb. 6, 7). Besuchen die
Würdenträger eines Dorfes in offizieller Mission ein
anderes Dorf, so geht ihnen ein Maskenträger voraus,

um die Gäste als große, gute Macht zu
kennzeichnen.

Zur Darstellung der Totengeister verwenden die

Afo weiße und schwarze Masken mit menschlichen
Gesichtszügen (Abb. 8, 9), manchmal mit Bart als

Würdezeichen. Sie erscheinen beim Begräbnis, um
den Trauernden aus dem Jenseits Trost und Rat
zu bringen, und sie haben ebenfalls die Kraft,
Dämonen zu bannen. Auch beim alljährlichen Totenfest

läßt man sie auftreten, damit sie Kinder senden
sowie nach der Ernte, um Dank und Opfer
entgegenzunehmen.

Die Tänzer sind durch ein Netzkostüm verhüllt
oder in die Festtracht der Haussa gekleidet. Ein
weiblicher Totengeist im Netzkostüm begleitet sie

auf Stelzen, um unheimlich zu wirken. Das Ziel all
dieser Mimen ist es ja, möglichst übermenschlich
auszusehen. Geisterhaft soll auch ihre Stimme sein,
die durch ein Geheiminstrument im Munde — ein
mit einer Spinnmembran verschlossenes Kürbis-
döschen — erzeugt wird. Im Maskenkleide ist der
Tänzer nicht mehr er selbst; er fühlt sich von der

göttlichen Macht durchdrungen und gerät durch

154



• •/

rWk'V -
irJ' &

-

N,

¦

*•**!(«

&
- >•

¦ \».*
«Sf.

\

Abb. 4 Lehmplastik der heiligen Buschkuh

die straffen Rhythmen der Trommeln, Rasseln und
Eisengongs rasch in Ekstase.
Eine ähnliche Funktion wie die Masken haben auch
die hölzernen, schwarzen Tanzaufsätze der Afo
(Abb. 11); auch sie werden bei Ernte und Tod
getragen. Sie stellen aber weder Gottheiten noch Ahnen

dar, sondern sind nur mit Symbolen der Kraft
ausgestattet, so etwa mit Hahnenkamm,
Rhinozerosohren, Tierhörnern oder dem Bild des unheimlichen

Chamäleons. Abrusbohnen geben den roten
Farbakzent. Der Hahn gilt als Bote des höchsten
Gottes und ermahnt diesen an sein Versprechen,
stets für reichliche Nahrung besorgt zu sein. Das
Chamäleon gilt auch bei den Afo ob seiner
langsamen Bewegungen und des Farbwechsels willen
als verhext. Je nach seiner momentanen Farbe
bringt es Tod, langes Leben, Reichtum oder
Kindersegen. Sein Zauber befähigt den Häuptling, nach
Chamäleonsart ruhig zu bleiben und seine Farbe
nicht in zorniges Rot hinüberzuwechseln. In diesem
Zusammenhang sei erwähnt, daß die im Kontakt
mit den Afo stehenden Fulani das Chamäleon als

Stammestier verehren. Die Tanzaufsätze vereinigen

die genannten Formelemente oft in raffiniert
dekorativer Weise. Es sind abstrakte Kompositionen,

die eine entfernte, wohl nur zufällige Ähnlichkeit

mit dem Suguni-Typus der Tjiwara haben, den
bekannten Antilopen-Tanzaufsätzen der Bambara

im Westsudan. Eine andere Beziehung ist
jedoch aufschlußreich. Das seitlich aus dem
«Rhinozerosohr», dem Rund, aufsteigende Hörnerpaar
ist ein ausgefallenes Formelement, das auch bei

den «Ikenga» der Igala, Idoma, Ibo und anderer
südnigerianischer Stämme zu beobachten ist2. Solche

Ikenga gelten als Sitz der Lebenskraft, sind
also Kraftsymbole wie die schwarzen Tanzaufsätze
der Afo.
Eine wichtige Funktion im Kult der Afo hat auch
die große Mutter-Kind-Statue, die jeweils Gemeingut

des Dorfes ist (Abb. 12). In ihr wohnt eine für
die Fruchtbarkeit besonders wirksame Gottheit.
Während des Jahres liegt die Figur in Tüchern
verpackt verborgen in einem Tempelchen und wird
nur vom Priester betreut. Einmal im Jahr holt er
sie heraus, schmückt sie, übergießt sie mit Palmöl

und Opferblut und stellt sie in den Steinkreis
des Dorfplatzes. Erst jetzt werden die Frauen
herbeigerufen, damit sie Geschenke bringen und in
angemessener Distanz um die Statue wandeln. Vorher

dürfen die Frauen sie nicht sehen, denn sie sollen

nicht merken, daß das Götterbild gar nicht
lebt, daß es nicht selbst gehen und sprechen kann.
Die Männer befinden sich im innern Kreis, singen,
trommeln und beschwören die der Figur innewohnende

Kraft, sie möge ihren Frauen viele Kinder
schenken.

155



' f

m 3K
<Ä

* ¦ i
^

¦

*>..* \,

ab*-»1 •' J^ •¦

Abb. 5 Heiligtum der Buschkuh mit doppelkonischem Dach und Steinkreis

Deshalb die Darstellung einer schwangeren Frau.
Die Afo sagen, die Fruchtbarkeit liege in den
Brüsten, solange sie Milch spenden, die geistigen Kräfte

und die Intelligenz wären im großen Kopf und
ein großer Nabel bedeute viele kräftige Kinder,
denn da gehe die Seele aus und ein. Eine der
schönsten Statuen, die vermutlich noch heute in
ihrem Wirkungskreis steht, wurde uns in aller
Heimlichkeit gezeigt.
Es wurde uns leider nicht erlaubt, einem der Künstler

bei der Herstellung einer solchen Statue
zusehen zu dürfen. Das Schnitzen ist eine derart
sakrosankte Angelegenheit, daß kein Uneingeweihter
zusehen darf. Der Afo glaubt, daß er der Baumseele

durch das Fällen und Schlagen des Stammes
Schmerzen bereitet, und er begleitet deshalb die
Arbeit unablässig mit Zeremonien und Opfern, um
diesen Geist zu beschwichtigen. Der geringste Fehltritt

würde des Schnitzers Tod oder eine gefährliche

Krankheit zur Folge haben. Die große
Gefahr, der sich der Künstler während der Arbeit
ausgesetzt glaubt, soll mit ein Grund sein, weshalb sich
heute kaum mehr einer zu schnitzen getraut und
die Statuen lieber durch simple Graspuppen
ersetzt. Die hohe Gefühlsspannung, die der Künstler
während der Arbeit im Bannbereich des Göttlichen
durchsteht, ist indessen eines der Geheimnisse,
weshalb die religiöse Skulptur in ihren Sternstun¬

den zu hoher Ausdruckskraft gelangt. Das fertige
Werk wird jeweilen noch im Feuer geschwärzt und
mit Honig eingerieben, um das Springen des Holzes

zu verhindern.
Früher gingen begabte Knaben zu einem berühmten

Schnitzer in die Lehre, um durch Nachahmung
des Vorbildes zu lernen und in die komplizierten
Regeln und Riten eingeweiht zu werden, ging es

doch um lebenswichtige Kunst für Schutz und
Fruchtbarkeit des Stammes. Der Schüler hatte als

Entgelt eine Zeitlang auf dem Felde des Lehrers
zu arbeiten, ihm Ziegen und Hühner zu bringen
und auch später, bei eigenem Verdienst, ihm immer
wieder Teilerträgnisse abzugeben.

Interpretation der Form zweier Skulpturen

Um die künstlerische Qualität der Afo-Kunst
darzulegen, ist gewiß diejenige Fruchtbarkeitsstatue
(Abb. 12, 13) besonders geeignet, welche die Afo
über alles schätzten und um keinen Preis veräußert

hätten; denn keiner ihrer Schnitzer, so sagten
sie, könnte je wieder etwas Ähnliches schaffen. Es
ist ein Bildwerk, das allgemeine Wesenszüge einer
guten Negerplastik in sich vereinigt: die Geschlossenheit

der Form — es wirkt die Grundform des

156



L
Sl

4**"**»..

Ya

^

kraft zu erhöhen. Die randständigen Bogen der
Schale sind dem Motivschatz der Haussa entlehnt.

Wenn wir die Figur drehen, so erfassen wir weitere
wichtige Aspekte der Form: die schöne Rundung
des Kopfes mit der Frisur, die edle Nackenlinie der
Frau und das heißersehnte Kind. Es sitzt genau an
der richtigen Stelle und wirkt als Gegenpol zum
schweren Leib der Mutter, ist formal mit ihr
verspannt und in ihren Rhythmus eingestimmt. Es

wäre falsch, wollte man die Haltung des Kindes,
das seinen Kopf nicht wie ein gewöhnlicher Säugling

dem Rücken der Mutter anschmiegt, mangelnder

Beobachtung zuschreiben; es soll vielmehr seiner

Bedeutung entsprechend ein Eigenleben besitzen.

Sein Kopf ist aufgerichtet, jedoch klein, hat
er doch noch nicht die geistige Bedeutung eines
Erwachsenen erlangt. Mit den vergrößerten Händen

und Füßen hält sich das Kind kräftig an
der Mutter fest. In der Rückenansicht wäre der
schöne Bogen zu sehen, den die Schulter- und
Kopfpartie des Kindes mit den Armen und der
Schale der Frau beschreibt. So ist die Figur nach

Abb. 6 Buschkuhmaske aus Holz

Stammes —, die Statik, die Symmetrie und der

klare, bestimmte Aufbau der als Einzelform
wirkenden Körperteile, zudem die Rhythmen, die werten

und gliedern. Zusammen bestimmen diese
formalen Elemente den Eindruck hoher Ruhe und
Feierlichkeit.
Die Proportionen sind nicht nach dem Naturvorbild

gemessen, sondern nach dem Bedeutungsgehalt:

groß, formal betont sind der Kopf mit dem
ernsten Gesicht, die Brust und der Leib mit dem
Nabel als Lebenszentrum. Diese Partien sind
organisch erfühlt und verraten eine vortreffliche
Beobachtungsgabe, beispielsweise der sensible Umriß
der Brust. Die Gelenke der Ellbogen und Knie sind
an der rhythmischen Gliederung der Figur mitbeteiligt,

so daß sie von latenter Bewegung durchpulst
erscheint. Die Arme stützen die Schale, die Hände
greifen deren Rand wirklich an. Die Beine sind so

stämmig und die Füße so wuchtig und undifferenziert

gehalten, daß sie ohne gefühlsmäßige
Bindung als Sockel wirken, als rein formales
Element die Tragfunktion des schweren Körpers
glaubhaft ausüben.
Die Oberfläche der Statue ist durch Muster bereichert,

um zu schmücken und gewisse Partien
auszuzeichnen, wie etwa das sternförmige Bild um den
Nabel. Die figürlichen Motive von Eidechse und
Chamäleon haben den Sinn, die mythische Lebens-

* * *B

y

///.

Abb. 7 Buschkuhmaske aus Holz

157



**!***

Abb. 8 Weisse Totengeistmaske aus Holz; schwarze

Farbakzente und Bart

allen Seiten hin ausgewogen, auch wenn ihre

Hauptwirkung auf der Frontansicht beruht.
Besonders schön ist der Kopf der Mutter. Da sind
alle Teile in der gleichen, feinen Empfindung
aufeinander abgestimmt: die Wölbung der Stirn unter
dem Bogen, der sie vom Haar abgrenzt, das organische

Ohr, die Wange, die edle Nasenlinie, der
scheinbar bebende Mund; und es lebt der Blick
zwischen den subtilen Lidern. Jede feine Schwingung

der Oberfläche zählt und verleiht dem Werk
poetische Stimmung und Harmonie. Die Form ist

der überzeugende Ausdruck eines überirdischen
Wesens, das lebt. Form und Sinn sind im Einklang.
Wir könnten die künstlerische Qualität unserer
Mutter-Statue nicht besser demonstrieren als durch
den Vergleich mit einer anderen neueren Figur
(Abb. 14). Diese ist steif und in allen Teilen flau.
Nichts ist durchgestaltet, nichts erlebt. Die
Oberfläche ist stumpf, die Augen tote Wülste, der Mund
erscheint leblos. Der künstlerische Abfall ist gewaltig.

Das zweite Werk, dem wir unsere Aufmerksamkeit

schenken, ist eine besonders originelle
Buschkuhmaske (Abb. 7). Sie soll das Talent der Afo-
Künstler noch von einer andern Seite her beleuchten.

Das mythische Wesen, das die Schutzmacht
der Gemeinschaft versinnbildlicht, ist mit tierischen
und menschlichen Zügen dargestellt. Im Gegensatz

zu der poetisch beseelten Mutterstatue liegt die
Betonung hier auf dem Ausdruck dynamischer Kraft,
auf gesteigerter Expressivität. Diese Wirkung wird
durch eine größere Abstraktion erzielt, durch die

Verdichtung des Naturvorbildes auf wenige
bedeutungsvolle Grundformen.
Die Kraft äußert sich formal besonders durch die
starke Licht- und Schattenwirkung der vor- und
zurückspringenden, kraftvoll erfaßten Einzelteile,
so in der Konkordanz der tiefen Augenhöhlen mit
der vorspringenden Mundpartie oder in den aggressiv

wirkenden Wangenbeinen. Diese setzen die herben

Augenbrauenbogen fort und zielen zur
Lippenspitze hin. Diese Lippe fängt auch die vertikale
Mittellinie auf. Solche Kurven intensivieren die

Gesichtszüge in hohem Maße. Die schräg in der
Augenhöhe liegenden plastischen Augen erscheinen
lebendig; der Blick wird durch die Strichelung der
Lidränder wirksam. Dem geöffneten bezahnten
Maul glaubt man, daß es brüllen kann, in tierhaft
energiegeladener und trotzdem verhaltener Urkraft.
Logik herrscht im Zusammenklang.
Auch die Profilansicht macht die Geschlossenheit
und die Einheitlichkeit der herben Durchgestaltung
der Formen deutlich. Trotzdem können die Bilder
nur einen Teilaspekt der Maske vermitteln: das
Lebenselement einer jeden Maske ist ja die Bewegung.
Nur im Tanz und mit dem ganzen Maskenaufzug
des Tänzers bilden sie ein vollständiges Ganzes.
Erst wenn die Lichter der Fackeln in den plastischen

Formen dieser Buschkuhmaske spielen,

4
H

Abb. 9 Tänzer in schwarzer hölzerner Totengeistmaske:

Augen aus Abrusbohnen

158



¦J.~
f. •¦t.ttgjyp..

kz>-^s%

llllflfl
iliiiäll

wUHfiß™

\ \ '

Abb. 10 Zeichnung der Flegelschen Maske aus
Wukari (aus Passarge: «Adamaua»)

kommt die Expressivität dieses Geistwesens zur vollen

Wirkung.
Angesichts solch ausgewählter Skulpturen glauben
wir mit Recht, von einer echten, erlebten Kunst
sprechen zu dürfen. Damit ist auch schon die
Antwort auf die dritte Frage vorbereitet, auf die Frage
nämlich, ob bei einem Stamm, der seine altertümliche

Lebensweise so gut bewahrt hat, noch Phasen
des Kunstwerdens zu entdecken wären. Die
Spitzenwerke der Afo sind zu differenziert, zu
gekonnt, um naiv oder roh genannt zu werden; sie

ragen weit über all das hinaus, was gemeinhin zur
Primärkunst gerechnet wird. Es fragt sich nur, wie
die Afo zu ihrem persönlichen Stil gelangt sind;
das aber ist weit schwieriger zu erurieren.

Kulturzusammenhang

Allein schon die Feststellung, daß die Afo-Skulp-
turen allgemeine Wesenszüge der Negerkunst tra¬

gen, beweist, daß sie nicht ursprünglich sein können,

sondern in einem weiteren Kulturzusammenhang

gesehen werden müssen. Und wir brauchen
auch nicht lange zu suchen. Nigeria hat ja eine
Fülle von Kunststilen hervorgebracht, solche hohen
Alters — die Kunst der Yoruba in Südwest-Nigeria

läßt sich fast tausend Jahre zurückverfolgen —
und solche, die an die Gegenwart heranreichen. Unter

den Schnitzstilen Süd-Nigerias nun finden wir
etliche, die mit unserer Afo-Skulptur stilverwandt
erscheinen. Wir denken vor allem an die weißen
Masken der Idoma3, Ost-Igala und Nord-Ibo, an
die bereits erwähnten Ikenga der Igala4 und Idoma
und an einige Schnitzwerke, die aus Wukari, der
einstigen Hauptstadt des Jukunreiches in Adamaua
südlich des Benue, stammen5: zwei Statuen des

Horniman-Museums in London (Abb. 15), ein von
Glauning 1904 gesammelter Figurenthron, der sich
im Museum für Völkerkunde in Berlin befindet,
und eine Maske, die Flegel im Jahre 1887 nach
Berlin mitgebracht hat (Abb. 10). Diese Maske ist
den schwarzen Totenmasken der Afo verblüffend
ähnlich. Die beiden Figuren des Horniman-Muse-

&*

Abb. 11 Tanzaufsatz aus Holz mit Auflage von
Abrusbohnen

159



„w
H

i

I

^

-'

%M.

-i.

rjm
w

¦ >

Abb. 12 Fruchtbarkeitsstatue der Afo
Abb. 13 Seitenansicht der selben Statue

den Adamaua-Bergen noch im reinen Jägerstadium
befunden hätten. Und Jäger pflegen sich ja schwerlich

mit großen Skulpturen zu belasten. Es fehlen
bei den Afo auch alle Anzeichen der mit dem Ju-
kun-Yoruba-Komplex verbundenen Hochkulturmerkmalen

des Gottkönigtums. Andere Elemente
wiederum, die die Afo mit den Jukun gemeinsam
haben, wie Gräber umschließende Steinkreise,
eiserne Gongs, Stelzenläufer, mit Spinnmembran
verschlossene Geheiminstrumente zur Nachahmung
der Geisterstimme, geschliffene Steinbeile, Büffelkult

und Schutzgeisterglauben, sind auch bei
andern Stämmen Westafrikas bezeugt.
Angenommen, die Afo hätten sich schon im 19.

Jahrhundert als berühmte Schnitzer betätigt: offen
bleibt die Frage nach wie vor, wie sie zu ihrer
persönlichen Form gekommen sind, zu einer Form,
die weder spontan noch unabhängig ist, sondern an
alte Traditionen in Nigeria anknüpft. Diesen
Zeitpunkt würde ich am ehesten vor hundert Jahren
ansetzen, als die Afo im Übergangsstadium vom
einfachen Jäger zum Ackerbauer die einfachsten
Techniken des Handwerks von ihren höher
zivilisierten Nachbarstämmen adaptierten. Da hatten sie
wohl auch bereits bestehende Kunstformen
aufgegriffen und ihrem Lebensbereich eingegliedert.
Bald aber muß sich ihr Schnitztalent durchgesetzt

ums stimmen wohl in manchen Zügen mit den im
Nasarawa-Bergland beobachteten Afo-Werken
überein, sind jedoch wesentlich dynamischer und
eckiger. In ihrer künstlerischen Qualität ragen sie

jedoch alle weit über die gewöhnliche Figuralkunst
der Benue-Region hinaus und sind diesbezüglich
höchstens mit Meisterwerken der Yoruba zu
vergleichen. Eine gewisse Yoruba-Affinität der Horni-
man-Figuren hatte früher einige Forscher bewogen,

sie mit Vorbehalten diesen Yoruba zuzuschreiben.

William Fagg aber, der große Kenner nigerianischer

Kunst im Britischen Museum, schreibt alle
drei Wukari-Skulpturen den Afo zu. Er meint, daß
es nicht ausgeschlossen sei, daß die Jukun die

Figuren im 19. Jahrhundert bei den als Schnitzer
berühmten Afo von Nasarawa bestellten und über
eine Distanz von 200 Kilometern hinweg transportieren

ließen. Die übrigen Schnitzereien der Jukun
sind in einem andern Stil gehalten.
Es würde auf der Hand liegen, die Entstehung der
Wukari-Statuen in jenem Zeitraum des ^.Jahr¬
hunderts anzusetzen, als die Afo, unter dem Druck
der Fulani-Reiter auf dem südlichen Benue-Ufer
Zuflucht suchend, in engeren Kontakt mit den
Jukun gerieten. Da hatten sie unter Umständen am
Wukari-Hofe für die hamitische oder halbhamiti-
sche Jukun-Aristokratie gearbeitet. Es steht jedoch
dieser verlockenden Hypothese die Behauptung der
Afo gegenüber, wonach sie sich beim Auszug aus

^.^:

,i ¦:

t

r*
u

\
\&m-

Abb. 14 Neuere Fruchtbarkeitsstatue der Afo
Abb. 15 Fruchtbarkeitsstatue aus Wukari, Besitz
des Horniman-Museums in London (aus Radin und
Sweeney: African Folktales and Sculpture)

160



haben, indem sie nicht etwa bei stümperhafter
Nachahmung verblieben, sondern die übernommenen

Formen mit Energie durchdrangen und in
Wechselwirkung von künstlerischem Individuum
und Traditionsgebundenheit ihren hervorragenden
persönlichen Stil prägten, der in weitem Umkreis
Geltung errang.
Die Kulturgeschichte Afrikas ist vielschichtig,
reicht Jahrtausende zurück. Den Anfängen seiner
Kunst nachzuspüren, ist nicht mehr möglich, dafür
ist es in Afrika zu spät; allzu viel ist für immer
verloren. Das Kunstschaffen ist zudem seit langem
von Hochkulturelementen befruchtet worden und
deshalb weit davon entfernt, primitiv oder gar
ursprünglich zu sein. Die wirklichen Primitivvölker
in den afrikanischen Rückzugsgebieten haben keine
figurale Kunst.

Anmerkungen

1 Es gereicht mir zur besonderen Ehre, zum 75.
Geburtstag meines verehrten Lehrers und verständnisvollen

Förderers Prof. Dr. Steinmann Teilergebnisse

meiner Feldforschung in Nord-Nigeria
vorlegen zu dürfen. Die Expedition, die Jolantha Neu-
kom-Tschudi und ich 1954/55 unternahmen, hatte

den Zweck, einen noch unerforschten Negerstamm

ethnologisch zu bearbeiten und für unsere
Museen zu sammeln. Die Wahl fiel auf die Afo,
weil einige ihnen zugeschriebene Skulpturen die
Hoffnung nährten, Neuland der Kunst entdecken
zu können.
2 Fagg 1965: Abb. 40.
3 Sieber: Abb. 22; Fagg 1963: Abb. 136.
* Fagg 1965: Abb. 40.
s Elisofon-Fagg: Abb. 149: Fagg 1963: Abb. 142,
143 a, b; Fagg 1965: Abb. 42; Radin: Abb. 60;
Trowell: Abb. 20.

Zusammenfassung

So kommen wir aufgrund der bei den Afo gemachten

Beobachtungen zum Ergebnis, daß wir lediglich

das Endstadium der traditionellen Negerkunst
erfassen können, selbst bei einem isolierten
Bergstamm, der seine altbewährten Glaubensformen
noch bewahrt hat, wie im Falle der Afo. Dieser
Stamm, der in seinem Jägerstadium kaum nennenswerte

Kunst übte, hat beim Übergang zum Ackerbau

von Völkern höherer Kultur fertige Kunstformen

übernommen. Die Afo waren aber begabt
genug, um diese Fremdformen sinnvoll in ihr eigenes
Leben und in ihre Vorstellungswelt einzubauen,
durch Erlebniskraft zu spannen und in der Isolation

des Busches zu einem persönlichen Stil von
künstlerischem Rang zu gelangen. Eine ungefüge,
undifferenzierte Primärkunst läuft unbekümmert
nebenher.

Einige Literaturhinweise

Elisofon, E. und Fagg, W.: Die afrikanische
Plastik. Köln 1958. — Fagg, W.: Bildwerke aus
Nigeria. München 1963; Afrika, 100 Stämme — 100
Meisterwerke (Ausstellungskatalog) Berlin 1964;
Tribes and forms in african art. Paris 1965. —
Goldwater, R.: Bambara. New York 1960. —
Meek, C. K.: A Sudanese Kingdom. London 1931.
— Passarge, S.: Adamaua. Berlin 1895. — Radin,
P. und Sweeney, D. J.: African Folktales and
Sculpture. New York 1952. — Sieber, R.: Sculp-
ture of Northern Nigeria. (Katalog des Museum
of Primitive Art) New York 1962. — Steinmann,
A.: Das Chamäleon in der Kunst Westafrikas. In:
Atlantis, 1951, Heft 10. — Trowell, M.: Classical
African Sculptures. London 1964. — Tschudi, J.:
Aus dem sozialen Leben der Afo, Hügelland von
Nasarawa, Nigeria. In: Baessler-Archiv, Neue Folge,

Band IV.

161


	Die Schnitzkunst im Leben der Afo von Nord-Nigeria

