
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 21 (1966)

Heft: 4

Artikel: Gedanken über den Forschungsgegenstand der Ethnologie

Autor: Henking, Karl H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-47075

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-47075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken über den Forschungsgegenstand der Ethnologie

Karl H. Henking

Wer die Vorlesungsverzeichnisse der Universitäten
durchblättert, macht die erstaunliche Feststellung,
daß Ethnologie unter ganz verschiedenen Gesichtspunkten

angeführt wird. Einmal findet er Ethnologie

als eine historische Wissenschaft, ein andermal
als eine soziologisch orientierte Disziplin oder sogar
als Doppelfach eng mit Soziologie verbunden; an
französischen Universitäten entdeckt er sie als

«Geographie Humaine», an der Universität Zürich
unter dem Namen «Völkerkunde» eng mit
Geographie und physischer Anthropologie verbunden.

An den Universitäten der Vereinigten Staaten

von Amerika erscheint ihm Ethnologie als

Teil eines eigenen Departements «Anthropology»,
das sich in verschiedene gleichwertige Zweige
entfaltet, nämlich «Physical Anthropology» oder
Lehre von der biologischen Evolution des
Menschen und der Genese der menschlichen Rassen,

«Archaeology» oder Wissenschaft von den
frühgeschichtlichen Zeiten der Menschheitsgeschichte,
«Linguistics» oder vergleichende Sprachwissenschaft

und «Cultural Anthropology» oder die
Wissenschaft von den menschlichen Kulturformen,

letztere oft weiter aufgeteilt in «Ethnogra-
phy» oder die Beschreibung von Einzelkulturen
und «Ethnology» oder die vergleichende
Untersuchung von Kulturphänomenen, Kulturkomplexen
und ganzer Kulturgruppen beziehungsweise «Social

Anthropology» oder die kulturvergleichende
Forschung mit besonderer Betonung der

sozialen Strukturen, wobei an diese Gruppe von
Fächern allgemeine Geschichte, Psychologie und
Religionswissenschaft als eigene Disziplinen
angeschlossen oder in sie als Teilfächer eingebaut sind.
Unserem Beobachter mag all das unübersichtlich
erscheinen. Das Bild wird für ihn aber noch verwirrender,

wenn er die unter den Begriff «Ethnologie»
fallenden wissenschaftlichen Arbeiten überblicken
will. Er findet da technologische Beschreibungen
und zum Teil auch Berechnungen von Geräten,
Werkzeugen und Waffen; Untersuchungen und
statistische Erhebungen über gesellschaftliche Institutionen

wie Sippen, Klans, Phratrieen, Dualorganisationen,

Kasten, Bünde, Verbände, Familienordnungen,

Eheformen, Erziehungsmethoden;
Forschungen über das Abhängigkeitsverhältnis
zwischen Individuum und Gesellschaft, Individuum
und kulturellem Milieu einerseits, der
Persönlichkeitsstruktur anderseits; er findet Analysen ökono¬

mischer Zustände, Feststellungen geschichtlicher
Tatsachen, Rekonstruktionen historischer Abläufe
und Zusammenhänge, und endlich entdeckt er auch
theoretische Erörterungen über das Wesen menschlicher

Kultur überhaupt. Es liegt also vor unserem
Beobachter ein sehr weites Arbeitsfeld von empirischer

Forschung bis zu philosophischer Spekulation.
Kein Wunder, daß unserem uneingeweihten
Beobachter Ethnologie als ein Fach erscheinen muß,
das von einer Wissenschaft zur anderen hin und
her pendelt, nirgends eindeutig hingehört, ja daß er
vielleicht sogar die Meinung gewinnt, Ethnologie
entbehre eines eigenen Forschungsgegenstandes
und sei damit überhaupt nicht als Wissenschaft
oder höchstens als kleines Spezialgebiet irgendeiner
anderen Disziplin zu betrachten. Man kann aber
seine Beobachtung statt negativ auch positiv
ausdrücken. Dann erscheint Ethnologie als ein Fach,
das zwar einen speziellen Forschungsbezirk umfaßt,
jedoch nicht alleinsteht, sondern engste Verbindungen

zu anderen Wissenschaften aufweist.
In der Tat, in dieser Situation der Fächer-Verbindung

offenbart sich ein besonderer, der Ethnologie
eigentümlicher Wesenszug. Er liegt in ihrem
Forschungsgegenstand selbst begründet. Wie kann dieser

nun umschrieben werden?
In den wissenschaftsgeschichtlichen Lehrbüchern
kann man lesen, das Jahr 1829 bedeute ein besonders

wichtiges Datum in der Geschichte der Ethnologie

und bezeichne eigentlich den Beginn dieses
Faches als einer eigenständigen Wissenschaft. In
jenem Jahr 1829 verfaßte der englische Naturforscher

W. F. Edwards, angeregt und beeindruckt
durch die Arbeiten der beiden französischen Historiker

Augustin und Amedee Thierry über englische
und französische Frühgeschichte, einen Brief an
letzteren in Form einer Abhandlung (1). Darin
legte er dar, es müsse eine eigene Wissenschaft
«Ethnologie» aufgebaut werden, die zur Aufgabe
hätte, die Biologie und die Geschichte des
Menschen gleichzeitig zu betrachten. Denn der Mensch
sei zwar ein biologisches Wesen, das als solches den
Gesetzen der Natur folge, gleichzeitig aber auch
ein geschichtliches, das in dieser Hinsicht anderen
Kategorien angehöre. Es sei darum notwendig, in
den kulturellen Eigentümlichkeiten und Äußerungen

der Völker die biologischen Grundlagen und in
der äußeren Erscheinung der Rassen die historischen

Zusammenhänge zu erkennen. Zehn Jahre

148



später, im August 1839, wurde aufgrund solcher
und ähnlicher Erörterungen die erste selbständige
wissenschaftliche ethnologische Gesellschaft
gegründet, die «Societe d'Ethnologie de Paris».
Die Stiftungsurkunde und eine später verfaßte
Arbeitsinstruktion bestimmten, die Aufgabe der
Ethnologie bestehe in der Erforschung der menschlichen

Völker nach ihren physischen Eigenschaften,
ihrer Sprache, ihren Beziehungen zu Boden und
Klima, ihren Verbindungen zu anderen Völkern,
ihren historischen Traditionen und Zeugnissen und
ihren psychischen Eigentümlichkeiten, worunter
auch das Individual- und Familienleben, die
gesellschaftlichen Ordnungen im Weiteren, das Recht,
die Erziehung, Kunst und Religion zu verstehen seien.

Die neue Wissenschaft vom Menschen könne
aber nicht einfach die Methoden der Biologie, der
Sprachforschung oder der Psychologie übernehmen,
sondern müsse eine eigene ethnologische Methode
und Denkweise entwickeln, nach denen die Ergebnisse

der Einzelwissenschaften ausgewertet werden

könnten.
Das war eine großartige Konzeption einer allgemeinen,

umfassenden Wissenschaft vom Menschen.
Indessen enthielt sie einen gefährlichen Punkt. Es

wurde nämlich keine genaue Trennung zwischen
den Begriffen «Ethnos» und «Rasse» sowie zwischen
«Rasse» und «Sprache» vorgenommen «Ethnos»,
«Rasse» und «Sprache» mußten damit als identisch
erscheinen. Daraus konnte leicht die Ansicht
entstehen, daß die physisch-rassische Beschaffenheit
und Zugehörigkeit der Menschen die jeweilige
Form ihrer Kultur vorauspräge, Kultur also ein
durch die biologische Natur des Menschen determiniertes

Phänomen sei; eine Ansicht, die in den Thesen

des französischen Gelehrten A. de Gobineau
(2) deutlich hervortritt, und in dem Geschichtswerk
von Houston Stewart Chamberlain (3) wieder
auftaucht, das sich seinerseits in der nationalsozialistischen

Rassen- und Völkerkunde auf fatale Weise
ausgewirkt hat.
Die Idee einer umfassenden Wissenschaft vom
Menschen führte vor allem Theodor Waitz (4) unter dem
Begriff «Anthropologie» fort. Auch er ging von der
Verschiedenheit der menschlichen Kulturen aus.
Doch verkündete er, daß sie nicht auf der Verschiedenheit

der Rassen, sondern auf der vorhandenen
oder fehlenden Gelegenheit, Kultur zu differenzieren,

beruhe. Diese Gelegenheit aber hänge von der
naturgegebenen Umwelt, von Klima und geographischer

Lage, aber auch, und das betonte Waitz deutlich,

von der geschichtlichen Situation ab. Extremes

Klima könne höhere Entwicklung einer Kultur
unterbinden, isolierte Verkehrslage zu Kulturstag-
nierung führen, günstige geographische Lage aber,
die Kontakt mit Nachbarvölkern erlaube,
Kulturentwicklung anregen.
Hier tritt ausgesprochen anthropogeographische

Denkweise hervor, indem das Verhältnis Mensch-
Landschaft zu einem zentralen Forschungsgegenstand

wird, eine Denkweise, die nach Waitz zuerst
in dem Werk von Friedrich Ratzel ihre große
Ausprägung fand (5). Doch derselbe Waitz, der
anthropogeographische Denkweise inaugurierte, warnte
gleichzeitig davor. Niemals, so lehrte er, sind
geographische Lage und naturgegebene
Umweltsbedingungen die eigentlichen Ursachen von
Kulturentwicklung oder Kulturstagnation, sie geben
nur die Möglichkeiten zum einem oder anderen.
Was im Einzelnen wirklich eintrete, hänge von der
Struktur und geschichtlichen Lage der jeweiligen
Kultur ab, denn je komplexer eine Kultur sei, desto

wirksamer könnten die in der naturgegebenen
Umwelt vorhandenen Möglichkeiten ausgewertet
werden, desto intensiver laufe die Kulturentwicklung

ab. Hier zeigte sich bei Waitz eine starke
Betonung der historischen Sicht. Auch bei dem großen

Friedrich Ratzel wurde historisches Denken aktiv

und am Ende sogar so dominant, daß es gegenüber

geographisch-biologischer Auffassung eindeutig

das Übergewicht gewann und Ratzel
wissenschaftsgeschichtlich sogar als Ausgangspunkt der
modernen historischen Ethnologie gilt. Und bei
dem anderen großen Gelehrten Eduard Hahn, dem
Schüler des Geographen Ferdinand von Richthofen,

weniger der Fall. Bei solchen Differenzierungstendenzen

konnte die Idee einer ethnologisch-an-
thropologisch-anthropogeographischen
Universalwissenschaft vom Menschen nicht mehr verwirklicht

werden. Eine Aufteilung in nach Gesichtspunkten

und Methoden selbständige Einzelwissenschaften

war unvermeidlich. Damit mußte der
Forschungsgegenstand auch für die Ethnologie neu
definiert werden.
Man kann heute etwa die Umschreibungen finden:
Ethnologie erforscht die Kulturen von Völkern, die
keine schriftliche Geschichtsüberlieferung besitzen

und rekonstruiert deren Geschichte; Ethnologie
untersucht Kultur und Geschichte der Völker, die
nicht von den philologisch-historischen
Wissenschaften schon erforscht werden; Ethnologie
beschäftigt sich mit den kulturellen Eigenarten von
Fremd-Völkern, das heißt Völkern, die außerhalb
der europäisch-amerikanischen Kulturen der Weißen

stehen; Ethnologie erforscht die «Naturvölker»,

das heißt, die Völker mit geringen technischen
und wirtschaftlichen Hilfsmitteln zur materiellen
Beherrschung und Ausnützung der Natur; Ethnologie

hat periphere und primäre Gesellschaften zum
Forschungsgegenstand, um an ihnen als Basisgruppen

Grundformen menschlicher Kultur zu erfassen.

Es scheint, wenigstens für den anfangs genannten
unbeteiligten Beobachter, recht große Konfusion zu
herrschen, die für ihn dadurch vergrößert wird, daß
diese Wissenschaft unter verschiedenen Namen

149



läuft, etwa als «Völkerkunde», ein ohnehin unklarer

Begriff, geht er doch auf den ebenfalls nicht
klar gefaßten Volkstumsbegriff der deutschen
Romantik zurück, oder als «Sozialanthropologie»,
«Kulturanthropologie», «Ethnographie» und
«Ethnologie» wobei «Ethnographie» das monographische

Beschreiben einzelner Kulturerscheinungen
oder einzelner Völker, «Ethnologie» das vergleichende

Untersuchen und die daraus sich ableitende
Theoriebildung bedeuten sollen. Für unseren
Beobachter wird die Konfusion noch schlimmer, wenn
er erfährt, daß im deutschen Sprachbereich
«Ethnologie» und «Völkerkunde» weitgehend als identisch

angesehen werden, in den Vereinigten Staaten
von Amerika «Ethnologie» aber oft das bezeichnet,
was der Deutschsprachige mit «Ethnographie»
umschreibt, und was dieser unter «Ethnologie» meint,
in den USA «Kulturanthropologie» heißt, während
in der deutschen Wissenschaft darunter nach Erich
Rothacker (7) eine philosophische, nach Wilhelm
E. Mühlmann (6) eine empirische Disziplin, die
von biologisch-anthropologischen Forschungsrichtungen

ausgeht, diese erweitert und zu einer
vergleichenden ethnologischen Modifikationslehre
ausbaut, zu verstehen ist.

Indessen, unser Beobachter lasse sich nicht verwirren.

Im Grunde bedeuten alle diese Formulierungen

nicht verschiedene Wissenschaften oder
Wissenschaftszweige, sondern lediglich verschiedene
Schwerpunkte der Blickrichtung. Einmal sind es

historische, einmal strukturelle, dann eher entwick-
lungstypologische, soziologische, funktionelle oder
psychologische. Und die Unterscheidung in
«Ethnographie» und «Ethnologie» ist eigentlich ohnehin
irrelevant. Beide sind unteilbar. Deskription von
Tatbeständen (Ethno-graphie) allein ergibt nichts
als ein bloßes Aneinanderreihen von Quellenbelegen.

Erst wenn sie nach einem Bezugssystem
logisch erfaßt sind, sagen sie etwas aus und ist
Theoriebildung möglich [Ethnologie]. Und diese erhält
ihre Bestätigung wieder durch das deskriptiv
gewonnene Quellenmaterial. «Ethnographie und
«Ethnologie» bilden methodisch eine Einheit. Sie
bezeichnen nicht zwei Fächer, nicht einmal zwei
verschiedene Forschungsrichtungen desselben
Faches, auch nicht zwei verschiedene Methoden,
sondern lediglich zwei einander stets folgende Schritte
derselben Methode: der gegenseitigen Erhellung.
So verschieden nun die Schwerpunkte der
Blickrichtung auch sein mögen, gründen sie doch alle
auf ein und demselben Thema: Es ist die menschliche

Kultur, sei es in ihrer von Ort zu Ort und von
Ethnie zu Ethnie individuellen Ausprägung, sei
es als allgemeiner Wesenszug des Menschen
überhaupt. Kultur ist der zentrale Begriff, ist der
Forschungsgegenstand der Ethnologie.
Was aber ist unter diesem Begriff zu verstehen?
Welche Fragestellungen ergeben sich daraus? (7)

Das lateinische Verbum colere, von dem das Wort
«Kultur» abgeleitet ist, bedeutet «pflegen»,
«bebauen», «weiter ausbilden», speziell des Erdbodens.
Es ist also eigentlich ein landwirtschaftlicher
Begriff. Doch schon bei römischen Schriftstellern,
etwa Cicero, erscheint cultura in übertragenem
Sinn als Pflege, Veredelung, Differenzierung der
leiblich-seelisch-geistigen Anlagen und Fähigkeiten

des Menschen. Darin ist wohl schon die Idee
einer immer fortschreitenden Selbstverwirklichung
des Menschen miteingeschlossen. In diesem Sinn
ist alles das Kultur, was von Menschen erschaffen
worden ist und ständig neu erschaffen wird, um
menschliche Existenz geistig und materiell zu
sichern und zu erfüllen. Dazu gehören die Kenntnis
der Nahrungsgewinnung und -Zubereitung und
technische Fertigkeiten und Einrichtungen so gut
wie Regeln und Gesetze zur Ordnung der
zwischenmenschlichen Beziehungen, Verhaltensweisen,
Wertungen, Vorstellungen und rationale wie
irrationale Deutung des Menschen selbst und seines
Daseins in der Welt.
So umschrieben kann «Kultur» sowohl auf ein
Individuum als auch auf ein Kollektiv bezogen sein.
Im ersten Fall kommt «Kultur» dem nahe, oder
ist sogar mit dem identisch, was man auch mit den
Begriffen «Bildung» und «Entfaltung- der
Persönlichkeit» bezeichnen will. Im zweiten Fall bedeutet
«Kultur» die Gesamtheit aller geistigen und
materiellen Lebensäußerungen einer bestimmten
Gesellschaft, einer sozialen Einheit, wie immer auch
diese im einzelnen Fall geordnet sein möge, als

Berufsgruppe, soziale Klasse, Verwandtschafts- und
Abstammungsgruppe, Klientel, Kaste, Bund, Volk,
Nation und was der kollektiven Gruppierungsmöglichkeiten

mehr sind. In ein solches Kollektiv wird
der Mensch entweder hineingeboren oder im Lauf
seines Lebens aufgenommen. In beiden Fällen ist

er in Bezug auf das Kollektiv zunächst ungeformt
und muß sich Kultur durch einen Lernprozeß
aneignen: er wird dadurch in seine gesellschaftliche
Gruppe, seine soziale Einheit integriert, in einem
Prozeß, den man oft als Enkulturation bezeichnet.
Aber auch «Kultur» verstanden als «Bildung»
impliziert den Prozeß der Erziehung und Integration.
Im einen wie im anderen Sinn istKultureinsoziales
Phänomen. Kulturforschung kann sich also nicht
auf Erfassen und Deuten menschlicher Schöpfungen

als solche und allein beschränken — als handle

es sich dabei um eine Art selbständiger Organismen,

die unabhängig vom Menschen existierten —
sondern sie muß gleichzeitig untersuchen, in
welcher Art und Weise solche Schöpfungen in einer
bestimmten Gesellschaft verwendet werden, welche
Gültigkeit sie haben, in welchem Maß sie

angenommen, verändert, allenfalls abgelehnt und nach
welchen Wertvorstellungen sie geordnet werden.
Dabei zeigt sich eine merkwürdige Eigenschaft der

150



Kultur. Sie ist zwar eine Schöpfung des Menschen,
ein Artefakt, und steht als solches außerhalb des

Menschen, aber zugleich bestimmt sie ihn dadurch,
daß er erst in sie integriert werden muß, in seinen
Verhaltensweisen, Auffassungen und Wertungen in
entscheidendem Maß. Zugleich wird der Mensch
in seiner Doppelgesichtigkeit als schöpferisches,
das heißt frei wirkendes, weltoffenes und als in
seiner eigenen Schöpfung gebundenes, umweltbezogenes

Wesen sichtbar. Hier geht es um die Frage
nach den gegenseitigen Abhängigkeitsverhältnissen
zwischen Kulturform, Gesellschaftsform und
Individuum — ein verzweigtes und kompliziertes
Bezugssystem, in dem jeder Teil in einem inneren
Zusammenhang mit jedem anderen steht.
Nun muß aber auch noch ein anderer Gesichtspunkt

berücksichtigt werden. Ein Blick auf die
gegenwärtige Menschheit zeigt eine erstaunliche
Variationsbreite menschlicher Lebensgestaltung. Und
die Geschichte deckt dasselbe in der Vergangenheit

auf. Es gibt demnach keine einheitliche
Menschheitskultur, sondern eine Vielzahl von
Kulturen. Toynbee nennt allein 21 Hauptkulturen, von
denen eine große Reihe anderer abhängt, und
amerikanische Forscher haben mehrere Tausend
verschiedener Kulturen errechnet. Und jede dieser
Kulturen ist wiederum nicht ein invariabel, statisch
Gegebenes, sondern weist in sich eine manchmal
größere, manchmal geringere Variationsbreite auf. So

stehen etwa dieselben kulturellen Phänomene nicht
in jeder Kultur im gleichen funktionellen
Zusammenhang, oder es zeigen sich Einstellungen,
Verhaltensweisen oder Wertungen, die in einer zeitlich

früheren Phase einer bestimmten Kultur
Geltung hatten, aber noch immer vorhanden sind
und nachwirken, oder es besteht eine Verschiedenheit

der Dynamik, indem die einen Phänomene sich
schneller und leichter verändern als die andern,
besonders deutlich in der unterschiedlichen
Veränderungsgeschwindigkeit technischer und geistiger
Errungenschaften. Jede Kultur ist also in sich ein
Komplex variabler Größen. Hier erhebt sich sofort
eine neue Reihe von Fragen. Wie ist der Pluralismus

der Kulturen zu erklären? Worauf beruht die
innere Variabilität jeder Kultur? Welche Impulse
sind es, die Kulturdifferenzierung beschleunigen,
welche Hemmungen verlangsamen oder verhindern
sie?

Ein dritter Gesichtspunkt taucht auf. Oft kann man
in sonst unterschiedlichen, räumlich und zeitlich
weit auseinanderliegenden Kulturen merkwürdige
Ähnlichkeiten, «ethnographische Parallelen»
feststellen, die den Pluralismus und die Variationsbreite

durchbrechen und vermindern und Gemeinsamkeiten

zum Vorschein kommen lassen. Handelt es

sich hier um Kulturübertragung, Migration und
Diffusion oder beruhen solche Parallelen auf einer
gleichen geistigen Grundlage der Menschheit, die

bei gleichen Voraussetzungen immer wieder gleiche
Lösungen bewirkt?
Kultur, so wurde gesagt, ist der Forschungsgegenstand

der Ethnologie. Aber nach den angeführten
Gesichtspunkten und Fragestellungen ist «Kultur»
ein dermaßen vielseitiges und schwer zu fassendes

Phänomen, daß es nur von ganz verschiedenen Seiten

her erforscht, erklärt und gedeutet werden
kann. Deshalb arbeitet die Ethnologie mit so
unterschiedlichen Methoden, die von funktionali-
stisch-soziologischen über historische bis zu
psychologischen reichen. Deshalb erscheint dem
Außenstehenden Ethnologie leicht als eine nach allen Seiten

schillernde und nach ihrem Standort unter den
Wissenschaften nicht klar definierbare Disziplin.
Doch ihr Forschungsgegenstand weist der Ethnologie

ihre Stellung zu. Kultur ist ein
sozial-psychologisch-historisches Phänomen. Ethnologie, die
Wissenschaft von den menschlichen Gesellschaften

als kulturbildender und kulturgeprägter sozialen

Einheiten, und der Kultur als Ausdrucksform
solcher menschlicher Ethnien ist somit eine
Kulturwissenschaft, die der Soziologie, der Geschichte
und der Psychologie nahesteht — auch der
Religionswissenschaft als einer die selben drei Aspekte
umfassenden Disziplin —, von ihnen lernt und
gleichzeitig für sie als Grundlagenwissenschaft
Geltung hat. Und hier kann nun wieder eine Einheit
möglich werden, nicht mehr in der Gestalt jener
Universalwissenschaft des 19. Jahrhunderts,
sondern in der Gestalt einer philosophischen
Kulturanthropologie, die aus den Erkenntnissen der
Einzelwissenschaften in neuer umfassender Weise Sein
und Wesen der Menschen erfassen und begreifen
möchte.

Anmerkungen

1 W. F. Edwards: Des caracteres physiologiques
des races humanines consideres dans leurs rapports
avec l'histoire. Mem.de la Soc. Ethnologique 1/1
Paris 1841.
2 A. de Gobineau: Essai sur l'inegalite des races
humaines. Paris 1853.
3 H. S. Chamberlain: Die Grundlagen des ^.Jahr¬
hunderts. München 1899.
4 Th. Waitz: Anthropologie der Naturvölker. Leipzig

1859—72.
5 Fr. Ratzel: Anthropogeographie Stuttgart 1882
und 1891.
6 W. E. Mühlmann: Homo creator. Wiesbaden
1962.
7 Für den folgenden Abschnitt sind maßgebend:
W. E. Mühlmann: Rassen, Ethnien, Kulturen.
Neuwied, Berlin 1964. C. Kluckhohn/W. H. Kelley:
The concept of culture in: Ralpf Linton: The science

of man in the world crisis. New York 1945.
C. Kluckhohn: The nature of culture. Chicago
1952. E. Rothacker: Probleme der Kulturanthropologie.

Bonn 1965.

151


	Gedanken über den Forschungsgegenstand der Ethnologie

