
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 19 (1964)

Heft: 3: 75 Jahre geographisch-ethnographische Gesellschaft Zürich

Artikel: Ein balinesische Stoffmalerei mit mythologischer Szene

Autor: Steinmann, Alfred

Kurzfassung: Interprétation d'une peinture traditionnelle balinaise sur toile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-45758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-45758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


jeweils von einer Aureole umrahmten Gottheiten, denen rechts, am Kopfteil der
Schlange, die Dämonenschar gegenübersteht. Eindrücklich hat der Künstler die aus dem
Schlangenrachen kommenden und den Luftraum um die Dämonen vergiftenden Flammen

zur Darstellung gebracht, die unter anderem den Baum rechts auf dem Mandara-
Berg bereits angesengt und die zahlreichen auf dem Meere treibenden Fische verbrannt
haben. Auf der Götterseite erscheint der Himmel dagegen klar und mit Wölkchen und
Vögeln belebt. Von den zahlreichen in der indischen Mythe erwähnten Kostbarkeiten,
die aus dem gekarnten Milchmeer zum Vorschein kommen, sind hier (vielleicht um das
Gesamtbild nicht allzusehr zu überlasten und zu verwirren) nur wenige dargestellt: in
erster Linie das an zentraler Stelle stehende weiße Pferd Uccaihshravas und darüber
vier weibliche göttliche Wesen mit Aureolen, unter denen wir links Vishnus Gattin
Lakshmi mit der Lotusknospe in der Hand erkennen. Bei der zweiten und dritten
dürfte es sich um die Göttin Sura und die Nymphe Rambhä handeln. Die vierte weibliche

Gestalt rechts, welche ein von einem Dämon dargebotenes Gefäß in Empfang
nimmt, kann wohl niemand anderes sein als Vishnu selbst, diesmal als betörende weibliche

Erscheinung, der ein Dämon die Schale mit dem Wundertrank überreicht8. Immer
als Hauptperson wird auch hier, wie auf einem Tempelrelief von Angkor-Vat9, Vishnu
verschiedene Male abgebildet: zunächst auf dem Gipfel des Berges in Sitzpose thronend
und den Quirlungsverlauf überwachend, ferner als dunkelhäutige Göttergestalt zweimal

links von der Mitte, wo er als Anführer der Götterschar mit bezeichnender
Gebärde aktiv am Quirlvorgang sich beteiligt, und nochmals etwas weiter unten, wo er
in einer nicht näher festzustellenden Auseinandersetzung mit einer anderen Gottheit
begriffen ist, und endlich, wie bereits erwähnt, in tierischer Erscheinungsform als
Riesenschildkröte im Meer, die vom Künstler offenbar recht frei und phantasievoll gestaltet

ist und eher an den Fischelefant Makara erinnert. Unten auf dem Bild betrachten
rechts und links die bekannten und beim indonesischen Volk so beliebten Spaßmacher
und Diener der Götter, die Panakawan, die Vorgänge.

Die Bildinhalte der vorliegenden Bali-Malerei und des Leidener Exemplars (das
von Goedheer publizierte Bild ist zur Reproduktion ungeeignet, so daß wir es hier nicht
zeigen können) ergänzen einander. Zusammen geben sie ein geschlossenes Bild der hier
besprochenen Mythe.

INTERPRETATION D'UNE PEINTURE TRADITIONNELLE BALINAISE SUR TOILE

II s'agit de l'episode du barattement de l'ocean de lait (dont fait partie l'avatar de Vishnou
sous la forme d'une tortue) en vue de se procurer Pamrita, elixir tant convoite de l'immortalite.
Cette episode, qui est devenue aussi populaire au Cambodge que dans PInde, et dont les scenes ont
ete reproduites par les sculpteurs sur les bas-reliefs des temples d'Angkor-Vat et de Conjeeveram,
se trouve entre autre dans un recueil de mythes vishnouites, le Bhägavata-Pourana, redige vers le
Vlle siecle apr. J. Ch. En Indonesie et notamment ä Bali, l'episode est connue sous son ancienne
Version javanaise de la premiere partie du poeme Mahabharata, l'«Adiparwa».

De ce barattage, pour lequel les dieux et les demons (asouras) utilisent le serpent Vasouki en
guise de corde, enroule autour du mont Mandara servant de pivot, sortirent d'abord quantite de
tresors et d'etre fabuleux (entre autre le cheval blanc Uccaihshravas), puis, enfin, la coupe
contenant le breuvage de l'immortalite dont les demons s'emparerent. II en suit un combat achar-
ne qui se termine par l'apparition de Vishnou sous les traits d'une seduisante femme, dont la
beaute detourna leur attention et qui put ainsi restituer Pelixir aux dieux. La scene du combat,
qui ne figure plus sur notre peinture, est reproduite sur une autre peinture qui se trouve ä

l'institut Kern de Lyde, publiee et illustree en 1939 par H. H. Goedheer.

8 Derselbe Vorgang ist in ähnlicher, ja fast identischer Darstellung auf der bereits erwähnten
Bali-Malerei in Leiden zu sehen, die aber nicht die Quirlung des Meeres, sondern den

Endkampf zwischen Göttern und Asuras zum Hauptthema hat.
9 Siehe Abbildung 21 auf S. 195 in der «Mythologie asiatique illustree», Paris, Librairie de

France, 1928.

181


	Interprétation d'une peinture traditionnelle balinaise sur toile

