
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 19 (1964)

Heft: 3: 75 Jahre geographisch-ethnographische Gesellschaft Zürich

Artikel: Ein balinesische Stoffmalerei mit mythologischer Szene

Autor: Steinmann, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-45758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-45758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TWO YEARS OF WEATHER OBSERVATIONS IN NEPAL, 1961—1963

Since September 1961, weather observations were made in Jiri, East No. 2, Nepal, through
the Geographical Institute of the University of Zürich in Cooperation with SHAG (Schweizerisches

Hilfswerk für außereuropäische Gebiete). The results of the first two years (September
1961 through July 1963) are published in table I and figure 1. Another Station, in the vicinity of
Jiri at 3ooo m, Thodung, operated during the same period to determine the vertical temperature
gradient. Because of local circumstances the Thodung Station did not give a uninterrupted record
(table II), but for the purpose mentioned above the data collected were sufficient (table III).
The present paper simply presents the data and reports on the operational aspects.

EINE BALINESISCHE STOFFMALEREI
MIT MYTHOLOGISCHER SZENE

ALFRED STEINMANN

Mit einem Bild

Zu den kulturgeschichtlich und ethnologisch interessanten Zeugnissen indonesischer
Kunst gehören zweifellos die in den Beständen der meisten völkerkundlichen Museen
sowie mancher Privatsammlungen anzutreffenden Malereien auf Baumwollstoff aus der
Insel Bali. Auch vom rein künstlerischen Standpunkt aus nehmen sie durch ihre besondere,

durch bestimmte Stilmerkmale gekennzeichnete und durch Tradition vorgeschriebene

stereotype Darstellungsart einen einzigartigen Platz ein. Unter den nach Größe
und Format recht verschiedenen Exemplaren unterscheidet man quadratische Stücke

(ulun-ulun), rechteckige Formen (tabing) sowie lange und schmale Streifen (ider-
ider), ähnlich denjenigen, die früher vor den Zuschauern des alten Wayang-beber-
Theaters abgerollt wurden. Abgesehen von den zu horoskopischen und anderweitigen
Wahrsagezwecken dienenden astrologischen Bildkalendern1 (palalintangan), liegen
den balinesischen Stoffmalereien (es sind eigentlich eher mit Wasserfarben kolorierte
Zeichnungen2) in der Regel Erzählungen aus dem indischen Sagenkreis, zum Teil in
ihrer altjavanischen Bearbeitung zugrunde. Meistens werden sie zur Verzierung von
Wohnräumen verwendet.

Für den Laien ist es oft recht schwierig, die dargestellten Szenen zu deuten und
ihren Sinn zu verstehen. Aber auch für den Fachmann gibt es neben leicht deutbaren
Darstellungen oft solche, die nur durch Heranziehung der ihnen zugrunde liegenden
Texte und durch Vergleich mit ihnen interpretiert werden können. Zu den beliebten
Themen gehören unter anderem Szenen, die sich auf die Episode der Quirlung des

Milchmeeres durch Götter und Dämonen und auf diejenige des nachfolgenden Kampfes
um den begehrten Unsterblichkeitstrank (Amrita) beziehen3. Im Besitz der Zürcher

1 Siehe u. a. A. Steinmann: Ein astrologischer Wahrsagekalender aus Bali. (Blätter für die
Kunst, Zürich, Nr. 4, Juli 1941).

2 Als solche wurden sie schon früher durch H. H. Juynboll: Proeve van balines. teekenkunst,
(I.A. E. Bd. 16, 19o4, S. 81) und durch P.V. van Stein-Callenfels: De Mintaraga-basreliefs aan de

Oudjavaansche bouwwerken. (Publ. v/d Oudheidk. Diesnt in Ned. Indie, deel 1, 1925, S. 52)
bezeichnet, weil alle Objekte feine schwarze Umrißlinien besitzen und der Farbengebung dagegen
eine eher untergeordnete Bedeutung zuzukommen scheint.

3 Die letztgenannte Episode ist auf einer im Institut Kern in Leiden vorhandenen balinesischen

«Malerei» wiedergegeben, die von A. J. Goedheer: De strijd om de onsterfelijkheidsdrank
op een Baiisch doek (Cultureel Indie, 1. jaarg. 1939, S. 344—46) abgebildet und gedeutet worden
ist.

178



Universitätssammlung für Völkerkunde befindet sich unter anderen ein großformatiges
Stoffgemälde vom «tabing»-Typus (255 cm x 132 cm) mit einer solchen Darstellung4
(siehe Bild). Diese im Schrifttum der Inder in verschiedenen Versionen verbreitete und
auch auf Tempel-Basreliefs abgebildete Episode5 ist den Balinesen aus der altjavanischen
Bearbeitung des ersten Teils des im gesamten indischen Kulturgebiet (einschließlich
Indonesiens) bekannten und beliebten Heldenepos Mähabhärata des sog. «Adiparwa»,
geläufig und ein bevorzugtes Thema für die künstlerische Gestaltung durch ihre Zeichner

und Maler geworden.
Zum besseren Verständnis der nachfolgenden Bildinterpretation geben wir hier

vorgängig eine kurze Zusammenfassung des Inhalts der betreffenden Mythe:

Dem Ratschlag des Gottes Vishnu Folge leistend, haben die Götter und Dämonen
(asuras) miteinander vereinbart, gemeinsam das Milchmeer zu quirlen, um in den
Besitz des Unsterblichkeitstrankes sowie anderer Kostbarkeiten zu gelangen. Als Quirlstab

oder Quirlstock für das Umbuttern dient der (mit Hilfe des Schlangenfürsten
Ananta aus der Erde gezogene) Berg Mandara, während die um ihn gerollte Schlange
Väsuki als Quirlstrick benützt wird. Beim Quirlen werden die Götter an das Schwanzende,

die Dämonen dagegen beim Kopfteil der Schlange postiert, was sich wegen des

giftigen dem Schlangenrachen entströmenden Flammenhauches für sie störend auswirkt,
während umgekehrt die am anderen Ende befindlichen Götter durch liebliche Wolken
gekühlt und erfrischt werden. Vishnu, der sich für dieses von ihm vorgeschlagene
Vorhaben in verschiedener Gestalt einsetzt, taucht in seiner Verkörperung als
Riesenschildkröte (Kürma) auf den Meeresgrund, um mit seinem Rücken dem Berg Mandara
als Basis zu dienen. Zudem überwacht er in seiner normalen göttlichen Gestalt den
Quirlvorgang und hilft sogar persönlich mit. Nach langem Quirlen kommen allerlei
wunderbare Kostbarkeiten6 und darunter endlich auch der Unsterblichkeitstrank zum
Vorschein. Zunächst vermögen sich die Dämonen des Wundertrankes zu bemächtigen,
indem sie die Schale den Händen Dhavantaris entreißen, doch gelingt es Vishnu, diesmal

in der Gestalt einer verführerischen Frau, die Dämonen derart abzulenken, daß sie

ihm das Gefäß mit dem Nektar überlassen. Mit der erneuten Inbesitznahme des Trankes

durch die Götterschar beginnt die zweite, hier nicht mehr abgebildete7 Episode des

im Schrifttum ausführlich geschilderten Kampfes zwischen den beiden Parteien, der
schließlich mit der endgültigen Niederlage und dem Rückzug der Dämonen endigt.

Auf der vorliegenden Malerei lassen sich die wesentlichen Elemente der oben
genannten Mythe unschwer erkennen. Das Umbuttern des Milchozeans ist hier als

Hauptvorgang recht anschaulich dargestellt. In der Bildmitte erhebt sich der massive,
aus den Fluten emporsteigende und von dem als riesige Meeresschildkröte erscheinenden

Gott Vishnu getragene Berg Mandara, um den sich die als Quirlstab fungierende
Schlange Väsuki windet. An ihrem hinteren Teil (links auf dem Bild) erblicken wir die

4 Eine ähnliche Szene war übrigens seinerzeit auf einer balinesischen Malerei im «Musee
d'Ethnographie de Neuchätel» anläßlich der Ausstellung «Indonesie, les lies des dieux». Nov.
1956 bis Februar 1957 zu sehen (vergl. Katalog, Section III, peintures traditionnelles, no. 2,
S. 26 unten).

5 Diesbezügliche Darstellungen kennt man u. a. auf den Reliefs von Conjeeveram (siehe
E. Abegg: Die Indiensammlung der Univ. Zürich, 1934, S. 4o), ferner auf denjenigen der Khmer-
tempel in Cambodja. Bezüglich des Schrifttums sei auf die Sammlung vishnuitischer Mythen,
den Bhägavata Puräna aus dem 7. Jahrh. verwiesen.

6 Unter denen beiläufig der Mond, das weiße Pferd Uccaihshravas und der weiße Elefant
Airävata, die Wunschkuh Kämadhenu, Vishnus Gemahlin Lakshmi, ferner die Göttin des Weines

Sura, die schöne Nymphe Rambhä, Vishnus Juwel Kaustubha, das Gift Kälakuta, (das die
Welt zu vernichten droht, jedoch auf Brahma's Geheiß durch Shiva zur Rettung der Welt vor
dem Untergang verschluckt wird) und unter anderem endlich auch der vielbegehrte, in einem
Gefäß schäumende Unsterblichkeitstrank, das der schwarze Jüngling und Götterarzt Dhavantari
in den Händen trägt.

7 Aber u. a. auf der Leidener Balimalerei anzutreffende

179



oo
O

*r»

eK
A %N •¦' v'

&$Ä /¦•-
\ \*-*5$ i¦

\ \ v-

W./ä XSto>?<
..'¦&3-y ^ e*

i.?.

S\IV ;'^$w imr¦>
%¦«

KSK »* Vn*- «w
4*

.-.;-i;

$ i" » ¦-• ^&Jl£«^
J :>r'^/:KT".

*/^¦>£ ^*v (*.^ ¦?.K3*
- i\ ;'>!'!,;Sc* t-a £•

*&B\. ¦*1

.0 !%ä W* ^-»^At;o
"

r ^^v^^bSw^S^ ».«ÖtekV- *r*töb* "V ^B*

Die Quirlung des Milchozeans zur Erlangung des Unsterblichkeitstrankes.
(Malerei auf Baumwolle, Bali. 255 cm x 132 cm.) Sammlung für Völkerkunde der Universität Zürich.



jeweils von einer Aureole umrahmten Gottheiten, denen rechts, am Kopfteil der
Schlange, die Dämonenschar gegenübersteht. Eindrücklich hat der Künstler die aus dem
Schlangenrachen kommenden und den Luftraum um die Dämonen vergiftenden Flammen

zur Darstellung gebracht, die unter anderem den Baum rechts auf dem Mandara-
Berg bereits angesengt und die zahlreichen auf dem Meere treibenden Fische verbrannt
haben. Auf der Götterseite erscheint der Himmel dagegen klar und mit Wölkchen und
Vögeln belebt. Von den zahlreichen in der indischen Mythe erwähnten Kostbarkeiten,
die aus dem gekarnten Milchmeer zum Vorschein kommen, sind hier (vielleicht um das
Gesamtbild nicht allzusehr zu überlasten und zu verwirren) nur wenige dargestellt: in
erster Linie das an zentraler Stelle stehende weiße Pferd Uccaihshravas und darüber
vier weibliche göttliche Wesen mit Aureolen, unter denen wir links Vishnus Gattin
Lakshmi mit der Lotusknospe in der Hand erkennen. Bei der zweiten und dritten
dürfte es sich um die Göttin Sura und die Nymphe Rambhä handeln. Die vierte weibliche

Gestalt rechts, welche ein von einem Dämon dargebotenes Gefäß in Empfang
nimmt, kann wohl niemand anderes sein als Vishnu selbst, diesmal als betörende weibliche

Erscheinung, der ein Dämon die Schale mit dem Wundertrank überreicht8. Immer
als Hauptperson wird auch hier, wie auf einem Tempelrelief von Angkor-Vat9, Vishnu
verschiedene Male abgebildet: zunächst auf dem Gipfel des Berges in Sitzpose thronend
und den Quirlungsverlauf überwachend, ferner als dunkelhäutige Göttergestalt zweimal

links von der Mitte, wo er als Anführer der Götterschar mit bezeichnender
Gebärde aktiv am Quirlvorgang sich beteiligt, und nochmals etwas weiter unten, wo er
in einer nicht näher festzustellenden Auseinandersetzung mit einer anderen Gottheit
begriffen ist, und endlich, wie bereits erwähnt, in tierischer Erscheinungsform als
Riesenschildkröte im Meer, die vom Künstler offenbar recht frei und phantasievoll gestaltet

ist und eher an den Fischelefant Makara erinnert. Unten auf dem Bild betrachten
rechts und links die bekannten und beim indonesischen Volk so beliebten Spaßmacher
und Diener der Götter, die Panakawan, die Vorgänge.

Die Bildinhalte der vorliegenden Bali-Malerei und des Leidener Exemplars (das
von Goedheer publizierte Bild ist zur Reproduktion ungeeignet, so daß wir es hier nicht
zeigen können) ergänzen einander. Zusammen geben sie ein geschlossenes Bild der hier
besprochenen Mythe.

INTERPRETATION D'UNE PEINTURE TRADITIONNELLE BALINAISE SUR TOILE

II s'agit de l'episode du barattement de l'ocean de lait (dont fait partie l'avatar de Vishnou
sous la forme d'une tortue) en vue de se procurer Pamrita, elixir tant convoite de l'immortalite.
Cette episode, qui est devenue aussi populaire au Cambodge que dans PInde, et dont les scenes ont
ete reproduites par les sculpteurs sur les bas-reliefs des temples d'Angkor-Vat et de Conjeeveram,
se trouve entre autre dans un recueil de mythes vishnouites, le Bhägavata-Pourana, redige vers le
Vlle siecle apr. J. Ch. En Indonesie et notamment ä Bali, l'episode est connue sous son ancienne
Version javanaise de la premiere partie du poeme Mahabharata, l'«Adiparwa».

De ce barattage, pour lequel les dieux et les demons (asouras) utilisent le serpent Vasouki en
guise de corde, enroule autour du mont Mandara servant de pivot, sortirent d'abord quantite de
tresors et d'etre fabuleux (entre autre le cheval blanc Uccaihshravas), puis, enfin, la coupe
contenant le breuvage de l'immortalite dont les demons s'emparerent. II en suit un combat achar-
ne qui se termine par l'apparition de Vishnou sous les traits d'une seduisante femme, dont la
beaute detourna leur attention et qui put ainsi restituer Pelixir aux dieux. La scene du combat,
qui ne figure plus sur notre peinture, est reproduite sur une autre peinture qui se trouve ä

l'institut Kern de Lyde, publiee et illustree en 1939 par H. H. Goedheer.

8 Derselbe Vorgang ist in ähnlicher, ja fast identischer Darstellung auf der bereits erwähnten
Bali-Malerei in Leiden zu sehen, die aber nicht die Quirlung des Meeres, sondern den

Endkampf zwischen Göttern und Asuras zum Hauptthema hat.
9 Siehe Abbildung 21 auf S. 195 in der «Mythologie asiatique illustree», Paris, Librairie de

France, 1928.

181


	Ein balinesische Stoffmalerei mit mythologischer Szene
	Interprétation d'une peinture traditionnelle balinaise sur toile


