
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 19 (1964)

Heft: 1

Artikel: Kosmische Strukturpläne der Tibeter

Autor: Hummel, Siegbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-45742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-45742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La determination d'une ligne des neiges climatique — moyenne des versants exposes ä P«en-
droit» et ä l'«envers» ¦—¦ est particulierement difficile dans le domaine mediterraneen: en effet il
n'y a pas de glaciers sur le versant sud. Nous ne pouvons pas non plus compenser cette absence

par la difference de la ligne des neiges quaternaire. L'importance de l'exposition s'accrut lors du
recul hors des regions plates de l'avant-pays dans les cirques escarpes et profonds. Sur le versant
nord, des restes de glace et de neves surent se maintenir au pied des parois de cirques dans des
situations specialement favorables. Leur existence etait particulierement propice ä l'origine de
mouvements de masse de tous genres (p. ex. coulees de pierres). Les versants sud par contre
furent entierement deneiges, subirent une desagregation reguliere et intensive et une vaste
couverture de debris s'etendit toujours plus haut jusqu'ä la zone des sommets; ces faits ne soulignent
pas seulement le contraste morphologique mais accentuent aussi la difference des lignes des neiges
recentes entre les deux versants. Si nous obtenons une difference d'environ 2oo—3oo m entre les

versants nord et sud de l'Erciyas Dagh pour la glaciation quaternaire, cette difference s'eleve a

l'epoque actuelle ä au moins 4oom; il en resulte une ligne des neiges climatique moyenne de4ooom.
Lors d'autres parcours dans le Haut Bolkardagh du Taurus et dans le Kackar Dagh du Pont

il fut possible de determiner les lignes des neiges pour les regions de bordure: elles different
fortement ä cause du regime des precipitations varie. Dans le Taurus, le versant sud obtient plus
de pluie; ainsi, la difference des lignes des neiges est quelque peu reduite (moyenne 365om).
Dans le Pont par contre, le versant nord obtient des precipitations de loin plus elevees (plus que
24oomm), si bien que la ligne des neiges s'eleve tres rapidement sur le versant sud see et brillant,
c'est-ä-dire de 32oom sur le versant cötier ä plus de 4ooo m sur le versant ä l'interieur du continent.

La carte des lignes des neiges d'Anatolie montre le bombement de la surface delimitee par
ces lignes ä l'interieur du continent, suivant ainsi la strueture orographique et donc aussi climatique

du pays. D'une part, c'est le regime des precipitations qui est determinant, d'autre part, les
isothermes d'ete s'elevent extraordinairement au-dessus de la surface chauffee d'Anatolie, si bien
que cette elevation generale se montre aussi dans Paltitude de la ligne des neiges.

En definitive, la determination d'une ligne des neiges recente dans les regions subtropiques et
mediterraneennes est un probleme difficile et les marges d'erreur seront toujours relativement
hautes. L'existence de petits glaciers dans des situations locales particulierement favorables nous
induit toujours ä nouveau ä definir une ligne des neiges climatique trop basse; ainsi nous obtenons
une moyenne de cotes bien trop basses pour la depression de la ligne des neiges de la derniere
glaciation quaternaire. D'autre part, l'etendue modeste et le fort recul des glaciers existants encore de
nos jours indiquent qu'ils n'ont probablement pas survecu ä la periode de rechauffement post-
glaciaire et ne sont ainsi des temoins d'une ancienne epoque glaciaire mais de nouvelles formations

d'une epoque d'extension recente.

KOSMISCHE STRUKTURPLÄNE DER TIBETER
SIEGBERT HUMMEL

In der völkerkundlichen Sammlung der Universität Zürich und in der Privatsammlung

des Schweizer Geographen A. Durst befinden sich je eine interessante Bronzetafel

in Treibarbeit, die nur ganz gering in der mehr äußeren künstlerischen Durchgestaltung

voneinander abweichen. Diese Platten sind ganz offensichtlich in Anlehnung
an lamaistische Rollbilder (tib.: Thang-ka) geschaffen worden.1

Im Zentrum ist die Schildkröte (tib.: Rus-sbal) mit den schematisch dargestellten
Ordnungsprinzipien und schöpferischen Funktionen unserer Welt. In den vier Füßen
hält die Schildkröte gepfählte Frösche. Mit dieser Zeichnung wurde die altchinesische
Tradition aufgenommen, wonach der Ahn der Chou-Dynastie, der König Wen, die im
«Buche (aus dem Flusse) Lo», dem chinesischen Lo-Shu, niedergelegte Anordnung von
acht Grundzeichen (chin.: Pa-Kua, tib. :sPar-kha) als Urzeichen für die Zustände des

1 Die Tafel der völkerk. Sammig.: 35x28,5 cm; die in der Sammig. Durst: 29,2 x 25,8 cm.
Vgl. d. lamaistische Thang-ka in Bronze auf Abb. S. 139 in E. Abegg, Die Indiensammlung der
Universität Zürich, Zürich 1935; auch abgebildet bei Bl. Chr. Olschak, Religion und Kunst im
alten Tibet, Zürich 1962, S. 7o. Auf weitere Thang-kas mit den Themen der hier besprochenen
Tafeln kommen wir noch zu sprechen (vgl. Anm. 4 und 13).

34



werdehaften Seins aufgegriffen und diese mit divinatorischen Ratschlägen kommentiert
habe. Bekanntlich wurde das die Grundlage für das berühmte chinesische «Buch der
Wandlungen» (I-Ching).2 Dieses Schema ist von den Chinesen mit einer Schildkröte in
Verbindung gebracht worden, während eine andere Anordnung ein Drache des Huang-
Ho auf seinem Rücken gehabt haben soll. Wir finden unser Schema als acht Trigramme
aus je drei übereinandergeschichteten, gebrochenen oder ungebrochenen horizontalen
Strichen kombiniert, chinesisch als Pa-Kua bezeichnet, auf dem Bauche der Schildkröte
in einer Blüte kranzförmig um ein Zentrum gruppiert, das in neun Felder eingeteilt ist.
Dieses magische Diagramm aus den sog. neun sMe [rMe]-ba Flecken; tib.: sMe-
ba-dgu) ist das fundamentale kosmische Kraftfeld, dessen neun Teile mit Zahlen
versehen sind, die, aus jeder Richtung addiert, stets die Summe 15 ergeben. Das ist der
statische Aspekt der in Gestalt von acht Trigrammen dynamischen Grundprinzipien. Jedes

Glied des Feldes dient nach einer dem Hauptbegründer des Lamaismus, Padma-
sambhava (8. Jh.), zuge chriebenen tibetischen Schrift, die der Errichtung magischer
Dämonenfallen (tib.: mDos) gewidmet ist,3 einem lHa, einer personifizierten kosmischen

Mächtigkeit, als Aufenthaltsort. Das gilt auch von den Pa-Kua und den noch zu
besprechenden Gliedern des Tierkreises. Jedes Feld hat eine bestimmte Farbe, die bei
E. Schlagintweit (Le Bouddhisme au Tibet, Paris 1881, Tafel neben S. 192) angegeben
und auf einem tibetischen Rollbild, das R. Bleichsteiner veröffentlicht hat, zu erkennen
sind. Mit dieser Malerei stimmen nach Inhalt und Gliederung unsere Tafeln weithin
überein.4 Man hat in das genannte Kraftfeld auch die fünf Elemente chinesischer
Tradition einzubauen versucht, die ebenfalls als lHa auftreten. So werden in der genannten
tibetischen Schrift die Elemente als dem Bereich der großen goldenen Schildkröte zugehörig

verstanden (tib. :Mahä-gser-gyi-rus-sbal-srid). Nach der seit der Han-Zeit in
China üblichen Farbgebung für die Elemente deuten die weißen Felder 8, 1, 6 (unten
von links nach rechts) auf das Metall bzw.das Eisen (tib.: lCags), die blauen bzw.
schwarzen 2 und 3 (oben rechts und Mitte links) auf das Wasser (tib. :Chu), das grüne
Feld 4 (oben links) auf das Holz (tib.: Shing), das gelbe (5, Mittelpunkt des

Diagrammes) auf die Erde (tib.: Sa) und die roten Felder 7 und 9 (Mitte rechts und oben

Mitte) auf das Feuer (tib.: Me). Nach der Lehre von den Entsprechungen stehen die

genannten Elemente, und damit auch die sMe-ba, wieder mit dem menschlichen
Organismus als Mikrokosmos in Beziehung, und zwar nach tibetischer Vorstellung die Erde
mit dem Fleisch, das Metall mit den Knochen, das Feuer mit der Körperwärme, das

Wasser mit dem Blut und die Luft bzw. der Wind, der seit der Han-Zeit dem Holz
gleichgeordnet ist, mit dem Atem (I.e., Fol. 3b/4a). Diese Entsprechungen weichen
damit von den in China üblichen etwas ab.5

Um die Pa-Kua ist auf der Schildkröte als weiterer kosmischer Ordnungsfaktor der
kleine Jahreskreis (tib.: Lo-'khor) gelegt. Er berteht aus Maus (tib.: Byi-ba), Tiger
(sTag), Drache ('Brug), Pferd (rTa), Affe (sPre['u]), Hund (Khyi), Ochse

(Glang), Hase (Yos), Schlange (sBrul), Schaf (Lug), Vogel (Bya) und Schwein
(Phag). Dieser Tierkreis soll zur Ordnung der Jahre in einem mit der Maus beginnenden

Zwölferzyklus den Tibetern schon unter König Srong-btsan-sgam-po (f um 650)
durch des:en chinesische Gemahlin bekannt geworden sein. Im Jahre 1027 wurde dann
mit Einführung des Kälacakra-Systems (tib.: Dus-kyi-khor-lo) dieser Zwölfjahrzyklus

durch Kombination mit den Elementen als Sechzigjahrzyklus allgemein üblich

2 Vgl. I Ching, das Buch der Wandlungen, ed. R. Wilhelm, Jena o. J.-J. Schubert, Tibetische
Äquivalente der I-ching- Hexagramme (in: Mitt. des Inst. f. Orientforschung, IV, 1956, S. 411 ff.).

3 Slob-dpon-pad-ma-'byung-gnas-kyis-mdzad-pai-mdos-dgu-pa-zhes-bya-ba-bzhugs-so
für Völkerkunde, Leipzig, Sign. F III, 11).

4 Hochasien (in: H. A. Bernatzik, Die Große Völkerkunde, Bd. II, Leipzig 1939, Farbtafel
neben S. 8o).

5 Vgl. S. Hummel, Lamaistische Studien, Leipzig 195o, S .76, mit dem Wortlaut der erwähnten
tibetischen Schrift (Fol. 3b/4a).

35



•^

M*KQ \
rxj

Fi
lJ

Wk*' <c

C £-J

S33a.:.-¦*

i¦. ¦¦.

cq
'S 5

< 13 E
.3 C& ^ &dfc

a* »rv*>V««4 %".:„"•?- ¦ 1

•-.N

fr;
s*

y

W^
=X: 1

<1*"|3 •

'

Tibetische Bronzetafel (35 x 28,5 cm). Sammlung für Völkerkunde der Universität Zürich, Kat.-Nr. 12664

(tib.: Lo-khams). Dieses System ist auch als Rab-byung bekannt, genannt nach dem
ersten Jahre seiner Einführung in Übersetzung der indischen Bezeichnung jenes Jahres
als Prabhava (tib.: Rab-byung). Auf die Übereinstimmung des chinesisch-tibetischen
Tierkreises mit dem persischen, während der indische mehr dem alt-vorderorientalischen-
griechischen gleicht, hat M. Hermanns hingewiesen.0

6 Zum Problem der Jahreszyklen in Tibet: B. Aoki, Study on Early Tibetan Chronicles, Tokyo
1955, S. 11 ff. —P. Poucha, Innerasiatische Chronologie (Mongolische Miszellen VII, in: Central
Asiatic Journal, VII, 3). — M. Hermanns, Mythen und Mysterien der Tibeter, Köln 1956, S. 44 ff.

36



,,,-iors
'"-:B m

ma&, ,-

s s?y 1H

* ilM
*+ -=*»,££3 ES^•-

m&*///.'"•; " '\
-1 -'.^'

fä**g
'iiit 'tosf mm'M

im -¦•¦¦<

V> SV'

EEg

¦ 1 13 1:•2

—-->

x-
/a«:¦•','

Öl F
&
c

f?\/
-?-

WOB^ :

vir

Tibetische Bronzetafel (29,2 x 25,8 cm) r Sammlung A. Durst

Unter der Schildkröte finden sich übereinandergeordnet die Zeichen der Planeten

bzw. der Wochentage. Die sieben Planeten Sonne, Mond, Merkur, Venus, Mars, Jupiter

und Saturn werden oft durch ein achtes Zeichen, den aufsteigenden Knoten, erweitert

und sind dann als gZa'-brgyad bekannt. Manchmal kommt noch der absteigende

Knoten als neuntes Zeichen hinzu. Die Wochentage erkennt man, in der Reihe von
oben nach unten, an einem Ball (auf Malereien rot7) für den Sonntag (tib.: gZa'-nyi-
ma), einer blauen Mondsichel für den Montag (gZa'-zla-ba) einem roten Auge für den

7 Die Farbangaben sind den entsprechenden Malereien entnommen; vgl. auch L. A. Waddell,
The Buddhism of Tibet, London 1895, S. 455 (das Exemplar dieses Werkes in der Bibliothek des

Verfassers wurde durch S. H. Ribbach, früher in Leh, koloriert).

37



Dienstag (gZa'-mig-dmar), einer blauen Hand für den Mittwoch (gZa'-lhag-pa
Merkur), einem blauen Ritualdolch für den Donnerstag (gZa'-phur-bu), einem gelben
Band für den Freitag (gZa'-pa-sangs) und einem gelben Bündel für den Sonnabend
(gZa'-spen-pa Saturn).

Neben der Schildkröte, links und rechts, vertreten zwei Gestalten die achtundzwanzig
als weibliche Gottheiten gedachten Mondstationen (tib.: rGyu-:kar), d.h. Konstellationen

von Sternen, die der Mond bei seinem Umlauf durchläuft. Da diese Stationen
auch mit Tiernamen bezeichnet werden, bilden sie eine Art Mondtierkreis.8

Über der Schildkröte sieht man die beliebte lamaistische Trinität aus Manjushri bzw.
Mafijughosha, Padmapäni und Vajrapäni 9 mit ihrem Mantras. Sie sind auch als Rig-
'dzin-mgon-po bekannt und mitunter durch drei Pagoden (tib.: mChod-rten) angedeutet,

die den drei Bodhisatvas entsprechend gelb oder rot, weiß und blau bemalt werden.
Diese Pagoden bringt der Tibeter oft mit vorbuddhistischen Vorstellungen von den drei
Stockwerken (tib.: sTong-gsum) eines trichotomischen Weltbildes in Zusammenhang.
Da Manjushri (Manjughosha), in der Mitte der Trinität, nach der lamaistischen
Überlieferung an der Weltschöpfung beteiligt war, indem er eine Schildkröte bei der
Überwindung des Chaos als Basis für den Kosmos schuf (Schlagintweit, I.e. S. 200), hat er
bzw. seine Trinität einen sinnvollen Platz in dem ko mischen Gefüge der Tafel. Es ist
dann auch verständlich, warum. Manjushri zum Schutzherrn der Astrologen (tib.:
rTsis-pa) geworden ist.

Links von den drei Bodhisatvas steht in einer Lotusblüte das berühmte Diagramm
rNam-bcu-dbang-ldan (rkr.: Dashäkäro-vashi), das mit dem synkretistischen, stark
iranisch beeinflußten System Kälacakra verbreitet worden ist.10 Dieses Diagramm stellt die
gegliederte Ganzheit des Mikro-Makrokosmos und damit auch des psychosomatischen
Organismus des Menschen dar.10

Rechts von den Bodhisatvas, deren Mantras bzw. Anrufungsformeln unter den
Gottheiten zu lesen sind, ist in einer Lotusblüte die Tafel der sMe-ba errichtet, die auf
den Malereien ebenfalls, entsprechend dem farbigen Feld der Schildkröte, koloriert
sind. In die Felder sind neben mystischen Formeln (skr.: Dhärani) die auf die Farben
hinweisenden Zahlen eingetragen. Diese Tafel in der Lotusblüte wird nach der
Inschrift des Stückes in der Sammlung Durst auf Padmasambhava als ihren Erfinder
zurückgeführt und als wirkungskräftig gegen allerlei Übel bezeichnet (tib.: ngan-pa-gu-
thub abwehrkräftig). Dieses Diagramm auf der Lotusblüte stehend, ist demnach eine

8 In A. K. Gordon, Tibetan Religious Art, New York 1952, Farbbild S. 27 mit einer Malerei
ähnlich unserer Bronzeplatte, sind die 28 Mondstationen als weibliche Gottheiten vollständig
dargestellt. Sie nehmen dort den gleichen Ort ein wie auf unserer Tafel. Man findet diese Nakshatras
(skr.) auch auf Tafel 2 in: A. Grünwedel, Der Weg nach Sambhala, München 1915.

0 Vgl A. H. Francke, Tibetische Hochzeitslieder, Hagen und Darmstadt 1923, Tafel 2 und 4.
— S.Hummel, Euras. Traditionen in der tibet. Bon-Religion (in: Opusc. Ethn. Mem. Lud. Biro
Sacra, Budapest 1959, S. 178). Für Rig-dzin-mgon-po (Francke, I.e.) findet sich auch Rigs-gsum-
-mgon-po, d. h. Vorsteher der wichtigsten drei Familien von Gottheiten. Diese Familien (skr.:
Kula) sind die Tathägata-Familie mit Shakyamuni und Manjushri als Bodhisatva, die Padma-
Familie mit Amitäbha und Avalokiteshvara, die Vajra-Familie mit Akshobhya und Vajrapäni.
So ist d. Manjushrimülakalpa-tantra, jenes Werk, das im 8.-lo. Jh. abschließend redigiert wurde,
der Tathägata-Familie gewidmet. Nach populären Vorstellungen werden wegen ihrer Farbe mit
der roten Pagode auch die bTsan-Dämonen und mit der schwarzen die schwarzen bDud in
Verbindung gebracht, obwohl die bDud zu den Dämonen der Luft gehören (vgl. H. Kihara, Peoples
of Nepal Himalaya, Kyoto 1957, S. 146—16o: Tibeter in Nord-Nepäl). Zu den gen. Familien von
Gottheiten vgl. A. Macdonald, Le Mandala du Manjusnmülakalpa, Paris 1962, Einleitung (Re-
zens. S. Hummel, in: Tribus, Bd. 12) ; ferner D. L. Snellgrove, Buddhist Himalaya, Oxford 1957,
S. 62 f., 75 ff. (für Shakyamuni später auch Vairocana). Zu den Mantras vgl. L. A. Waddell, 1,

c, S. 15of. — Tafel von Dürr: Formel f. Manjughosha; Tafel ds Mus.: Formel f. Manjushri,
einer Abart des Manjughosha (vgl. d. einschlägigen Ikonographien).

10 Zum Kälacakra-System finden sich ausführliche Hinweise in J. Schubert. Das Wunschgebet
um Sambhala (in: Mitt. des Inst, für Orientforschung, 1/3, S. 424 ff.).

38



durch Padmasambhava eingeführte Abwandlung des längst bekannten Schemas der
Neun Häuser, der sMe-ba-dgu (wörtlich: Neun Flecken). Links und rechts außen
schweben ganz oben auf den Platten wie auf den gemalten Rollbildern Sonne und
Mond. Die Sonne trägt den Sonnenvogel wie schon auf buddhistischen Malereien des

10. Jh. in Tun-Huang. Der Mond ist vom Mondhasen bewohnt, einer uralten über Eu-
rasien verbreiteten Vorstellung gemäß, weswegen der Hase in Tibet noch bis in die

Gegenwart hinein größte Verehrung genoß.11
Links unten auf beiden Platten ist nochmals die Schildkröte mit den aus dem

Gesamtschema des Zentrums herausgelösten und auf die Blütenblätter einer Lotusblume
gezeichneten Pa-Kua auf ihrem Bauche dargestellt. Das ist das Siegel des Anführers der
Sa-bdag. Gegenüber sind die Blütenblätter in den Farben der Elemente bzw. der sMe-
ba gezeigt. Beide Diagramme sind nach den Aufschriften der Malerei in Wien ebenfalls

abwehrkräftig. Das zuletzt genannte schützt gegen die Räksha-Dämonen.
Seltsam sind zwei diagrammartige breite Bänder, die links und rechts von der zentralen

Schildkröte vertikal verlaufen. Wir finden sie wieder bei L. A. Waddell, I.e., S.

395. Dabei handelt es sich zum größten Teil um spezifisch tibetische Neuschöpfungen
in Anlehnung an die bekannten chinesischen Pa-Kua, aber in völligem Mißverständnis
des diesen zugrunde liegenden Prinzips. Die Pa-Kua sind offensichtlich nur als magische
Zeichen aufgefaßt worden. Schlagintweit (I.e., S. 203) hat einige weitere Beispiele
gegeben, bei denen die Verwendung von 4-6 horizontalen und mitunter auch verbindenden

vertikalen Strichen auffällt.12 Diese tibetischen Erfindungen gelten als besonders
wirksam gegen dämonische, das kosmische Gefüge und den menschlichen Organismus
gefährdende Einflüsse und sind keine horoskopartigen Niederschriften. Sie haben auf
uneren Tafeln ihren wohldurchdachten Ort. Das linke Band besteht aus zwei, je von
einem Baldachin gekrönten, übereinander geordneten Konstellationen, die den lHa des

Himmelsraumes gehören, während sich das rechte Band auf die Gottheiten des irdischen
Bereiches bezieht. Es handelt sich jedesmal um eine Herrschaftsbekundung bzw. um die
Bekräftigung (Phyag-rgya) der Gegenwart der betr. IHa. Auf dem durch R. Bleichsteiner

in A. Bernatzik, I.e., veröffentlichten Rollbild (Mus. f. Völkerkunde Wien,
Inv. Nr. 91933 ; vgl. Anm. 4), von dem ich Herrn Dr. A. Janata vom Museum f.
Völkerkunde in Wien ein gutes Photo verdanke, sind die gleichen Bänder in der selben

Konstellation, die auch genau denen bei L. A. Waddell, S. 355 entsprechen,
bedeutsamerweise tibetisch beschriftet. Links oben liest man «Siegel des ZwölfJahreskreises»,
links unten «Siegel der Planeten und Mondstationen», rechts «Siegel der Klu, gNyan
und Sa-bdag», wobei «Klu-gnyan-sa-bdag-gi-phyag-rgya» für «Klu-gnyen-sa-bdag-gi-
phyag-rgya» zu lesen sein wird, da Klu Nägas), gNyan und Sa-bdag als Geister der

sog. Mittelwelt in den Texten, vornehmlich der Bon-Religion, gern zusammen auftreten,

wenn auch die einzelnen Herrschaftsbereiche oft nicht scharf getrennt sind und
sich überschneiden; so bewohnen z.B. die Klu auch Bäume und Felsen. Wo jedoch die
drei Gruppen zusammen genannt werden, wird man den Klu die Gewässer und den

gNyan die Berggefilde, Holz und Stein zusprechen, wogegen die Sa-bdag dann die
eigentlichen Erdgeister sind.

Die einzelnen Bildglieder der Bronzeplatten mußten hier nach ihren bekannten Einzelheiten
unter besonderen Gesichtspunkten nochmals skizziert werden, weil Darstellungen dieser Art in
der einschlägigen Literatur einfach als Divinationstafeln, Kalender oder astrologische Schemata
bzw. Horoskope bezeichnet werden, was aber völlig falsch ist. Die tibetischen Astrologen bzw.
die Wahrsager bedienen sich in ihrer Praxis nicht dieser stereotyp gestalteten Darstellungen,

11 Vgl. F. Grenard, I. L. Dutreuil de Rhins, Miss. Scient. dans la Haute Asie, Vol. II, Paris
1898, S. 4o3. Für China vgl. u. a. C. Hentze, Die Sakralbronzen und ihre Bedeutung in den
frühchinesischen Kulturen, Antwerpen 1941, Bd. I, S. 73, 139, 169, 19o.

12 Vgl. auch A. K. Gordon, Tibetan Religious Art, New York 1952, Farbtafel S. 27 mit einem
unseren Platten verwandten Rollbild. Eine weitere sehr ähnliche Malerei zeigt auch R. Bleichsteiner,

Die Gelbe Kirche, Wien 1937, Abb. 72.

39



sondern benutzen weit kompliziertere Hilfsmittel.13 Aus unserer Beschreibung der verschiedenen
Diagramme auf den beiden Bronzeplatten wie auf den verwandten Rollbildern wird es deutlich
geworden sein, daß derartige Darstellungen die segensreichen Kraftfelder, Ordnungsprinzipien
und Funktionsgrundlagcn im Kosmos und einige Zeichen im Dienste der Aktivierung oder des
Schutzes dieser Mächtigkeiten schematisch in sich vereinigen und magisch entfalten sollen. Diese
Deutung wird auch nicht dadurch entkräftet, daß die verschiedenen Schemata bei der Divination
eine Rolle spielen und in den dazu benutzten Handbüchern oder Plänen vorhanden sind. Die
Aufgabe dieser gemalten oder in Metall hergestellten Tafeln ist die gleiche wie die von ikono-
graphischen Thang-kas, insbesondere aber von solchen, auf denen mit Hilfe von lamaistischen
Gottheiten, deren Attributen oder Keimsilben Mandalas (tib.: dKyil-'khor), d.h. fundamentale
Schemata von Seinszusammenhängen, abgebildet sind.

Die neun sMe-ba gelten, wie schon gesagt, als Wohnungen von lHa, besser vielleicht als
Gegenwartshindeutungen dieser lHa, wobei die diesbezüglichen Vorstellungen schillernd ineinander

übergehen. Unter Verwendung vorbuddhistisch-tibetischer Überlieferungen werden diese lHa
als Sa-bdag (genii loci) bezeichnet. Ihre Namen sind nach R. de Nebesky-Wojkowitz 14 Sai-lha-
mo Rab-brtan-ma (Feld I), bDud-gyi-rgyal-po (Feld 2), Sa-bsen-gdug-byed (Feld 3), IHa-mo-
dal-byad bzw. Klu-rgyal-lba-ru (Feld 4), Sa-bdag-rgyal-po-'jig-rten-bdag (Feld 5), rGyal-po-
skye-'groi-dpal (Feld 6), bTsan-dmar-chen-po (Feld 7), !Ha-chen-dbang-phj'ug-che (Feld 8) und
Ma-mo-dza-mun-ti (Feld 9). Das für die sMe-ba-dgu Gesagte trifft auch für die übrigen Gruppen

zu. So fungieren auch die Pa-Kua als Residenzen von lHa im Sinne von Sa-bdag. Ihre iko-
nographische Gestalt hat A. Grünwedel bekannt gemachtes Ihre tibetischen Namen sind nach
der Ordnung von König Wen, der Einfachheit halber im Diagramm der Schildkröte oben Mitte
beginnend nach rechts herum, Li (chin.: Li), Khon (chin.: K'un), Dwal (chin.: Tui), Khen
(chin.: Ch'ien), Kham (chin.: K'an), Gin (chin.: Ken), Zin (chin.: Chen) und Zon (chin.: Sun).
Auf unseren Tafeln sind jedoch Vertauschungen vorgenommen worden.10 Die Frage, ob in diesen

Veränderungen der chinesischen traditionellen Ordnung auf den tibetischen Darstellungen
Fehler oder besondere magische Absichten vorliegen, muß hier offenbleiben.

Wie zwischen den Pa-Kua, den sMe-ba und den Elementen bzw. dem menschlichen Organismus,

so besteht auch zwischen den Elementen und den Planeten eine Verbindung. Zum Wasser
gehört Merkur, zum Metall Venus, zum Feuer Mars, zum Holz Jupiter und zur Erde Saturn.
Diese Elementen-Planetengleichungen sind in China zur Han-Zeit nachweisbar.n Die gesamte
Tafel stellt somit einen fein gegliederten kosmischen Organismus dar.

Von allen Gruppen gilt nun entsprechend dem Wesen der Sa-bdag, daß sie dem Menschen
auch gefährlich werden können. In der dem Padmasambhava zugeschriebenen Anweisung (I.e.,
Fol. 3a) heißt es stets, die einzelnen betreffenden lHa möchten nicht in bedrohliche Erregung
geraten (tib.: ma-'khrugs-cig).

Wie bei den raDos werden auch in den Schemata unserer Tafeln die verschiedenen
Mächtigkeiten in ihrer harmonischen Ordnung festgehalten, lokalisiert, im Ritus genährt, an
gefährlicher Verselbständigung oder daraus entstehender Hypertrophie, d. h. an der Erregung,
gehindert und nur in solcher Kontrolle segensreich, wie das in gleicher Weise von verschiedenen
Angehörigen des lamaistischen Pantheons gilt. Ähnlich den mDos dienen die Schemata der
Abwehr und heilsamen Aktivierung zugleich. Darin erweisen sie sich eben vielen lamaistischen Mandalas

im Bereiche der Ikonographie als verwandt.
Die besonders enge Verbindung in dem Gefüge der Tafeln zwischen den Pa-Kua und den sMe-

ba-dgu ist nicht eine tibetische Konstruktion, sondern beruht auf der eingangs erwähnten
chinesischen Tradition, wonach die Neun sMe-ba, die in der chinesischen Divinationspraxis zur Han-
Zeit auf Grund älterer Traditionen als die Chiu-Kung Neun Hallen) bekannt waren, mit
jenem Lo-Shu in Zusammenhang gebracht wurden. Sie sollen auf dem Panzer der Schildkröte in

!3 Vgl. A. K. Gordon, I.e., Abb.auf S. 26 mit schönen Beispielen. Ferner R. v.Nebesky-Woj-
kowitz, Wo Berge Götter sind, Stuttgart 1955, Abb. neben S. 16o. Wahrsagebücher (tib. rTsis-
dpe) und Kalender (tib.: Zla-tho) zeigt auch H. Kihara, 1. c, S. 193. — Das bei Gordon, 1. c, S. 89
oben abgebildete Motiv auf einer Amulettkapsel (tib.: Ga'u) ist darum auch kein Horoskop,
sondern ganz allgemein gehalten und hat lediglich apotropäische Bedeutung. Horoskope sind individuell

verschieden. In gleicher Weise entbehren unsere Bronzetafeln jeden individuellen Zuschnitt.
14 Oracles and Demons of Tibet, 's-Gravenhage 1956, S. 294.

!5 Die Sternschnuppen im Vaidürya-dkar-po (in: Festschrift Eduard Seier, Stuttgart 1922, Fig.
4).

10 Auch dann, wenn die Tafeln in der nach J. Schubert, 1. c., vorgeschlagenen Weise gedreht
werden.

17 Vgl. hierzu wie auch zu der bereits genannten Gleichsetzung Elemente-Organismus des
Menschen W.Eberhard, Beiträge zur kosmologischen Spekulation Chinas in der Han-Zeit (in:
Baessler-Archiv 1933).

4o



Form von Flecken zu sehen gewesen sein 18 und die Art der Anordnung der Pa-Kua durch König
Wen als Zeichen für das wandelhafte Sein bestimmt haben. Nach Schuyler Cammann sind die
Chinesen wahrscheinlich überhaupt in einem weiten Umkreis Eurasiens die Erfinder der magischen

Quadrate und ihres Gebrauchs als wirksame Mittel der Abwehr oder zur Entwicklung
guter Kräfte. Im mDzad-pai-kun-rdzob-gya-sel-me-long des Chags-med-rin-po-che, Fol. 12b—
15a, heißt es folgerichtig, daß man mit einer Zeichnung der Neun-sMe-ba inmitten der Acht-sPar-
kha alle Arten von Unheil unter Kontrolle bringt.19 Der besseren Vergegenwärtigung aller in den
Tafeln verzeichneten Kräfte dient dann die Eintragung der magischen Silben (skr. :Dhärani) in
die zuständigen Häuser.

Schon im Shu-Ching, das nach W.Eberhard etwa im 7. Jh. v. Chr. niedergeschrieben worden
ist,20 wird erwähnt, daß man Schildpatt erhitzte und die dadurch entstandenen Risse divinato-
risch ausdeutete. Es ist also nicht verwunderlich, wenn die sMe-ba, ursprünglich wohl die Häuser
der Planeten,21 der chinesischen Tradition gemäß mit den Pa-Kua auch auf unseren Bronzeplatten

eine bevorzugte Rolle spielen und daß sie in der wenig bekannten tibetischen Chiromantie
befragt wurden,— weisen sie doch samt ihrer planetarischen Beziehung auf die Struktur des

psycho-somatischen Organismus. Lediglich diese Strukturverhältnisse des Mikro-Makrokosmos zu
zeigen und zu aktivieren ist jedoch die Aufgabe der hier besprochenen Darstellungen.2^

Die Inschriften der Diagramme mit den sMe-ba und den sPar-kha, unübersetzbare Dhäranis
und Mantras, bestätigen, daß wir es bei den Platten und den verwandten Malereien nicht mit
Divinationstafeln, Horoskopen, astrologischen Schemata oder Kalendern zu tun haben. Vor allem
gibt die Beschwörung am Fuße der beiden Bronzetafeln unserer Deutung recht. Darin werden die
IHa und die Sa-bdag der verschiedenen Diagramme gebeten, ganz wie bei den mDos der genannten

Schrift des Padmasambhava (gl. Anm. 3 und 5), Wohnung zu nehmen, wie überhaupt diese
Beschwörung einer kurzen Zusammenfassung der Hauptanliegen jener Schrift gleichkommt. Das
Gefüge aus den Pa-Kua, sMe-ba sowie der verschiedenen Zeiteinteilungen vom Jahr bis zu den
Stunden sowie der Rhythmus des Kosmos, so heißt es weiter, möchte in harmonischem Einklang
bleiben und kosmische Katastrophen vermieden werden.

So dürfte es angebracht rein, Darstellungen wie die hier besprochenen künftighin als
kosmische Strukturpläne zu bezeichnen. Ihre Aufgabe hatten wir skizziert.

CALENDRIERS ASTROLOGIQUES DU TIBET

Plusieurs images qui jouent un röle important dans le lamaisme, figurent dans notre littera-
ture sous de fausses designations. Parmi celles-ci, il y en a un groupe de descriptions schema-
tiques qui sont citees sous un titre bien defini. II s'agit de reproductions connues — diagrammes
astrologiques, respectivement calendriers astrologiques — dans le style des images roulees lamais-
tiques qui existent aussi sous forme de plaques metalliques ciselees. Dans la collection de l'institut
d'ethnographie de l'universite de Zürich se trouve un exemplaire de ces images roulees. L'obser-
vation de ces images et de ces inscriptions stereotypees pour toutes les pieces ont montre une coor-
dination des champs dynamiques et des fonctions de base qui ont la plus grande importance pour
tout le cosmos. Leur accord et leur rythme preservent le monde et I'homme des catastrophes qui
peuvent toujours survenir par la Separation de quelques membres d'une unite. Ces membres sont
les octo-triagrammes (Pa-Kua) et le carre magique des neuf halles (Chiu-Kung) qui derivent de
la cosmologie chinoise. Ils se trouvent places sur le dos d'une torture et representent la base

mythologique du cosmos. Autres elements du cosmos: le cycle annuel (Tib.: Lokhar), le zodiaque

18 Vgl. die Zeichnung im I-Ching, ed. R. Wilhelm, S. 235, in Kombination mit den Pa-Kua. —
Schuyler Cammann, The Evolution of Magic Squares in China (in: Journal of the American
Oriental Society, Vol. 8o, 2, S. 117). — Id., Old Chinese Magic Squares (in: Sinologica, VII, 1,

S. 14 ff.).
!9 Vgl. S. Hummel, Günstige und ungünstige Zeiten und Zeichen nach Chags-med-rin-po-che

(in: Folklore Studies, Tokyo 1964). Auch das Lindenmuseum besitzt einige Amulette dieser Art
(Nr. 72472.72474).

20 Geschichte Chinas seit der Han-Zeit (in: Historia Mundi, Bern und München, Bd. II, S.

565; das I-Ching wird darin ins 11. Jh. v. Chr. verwiesen). Nach H. Hackmann, Chinas Philosophie,

München 1927, S. 28, dürfte das Schildkrötenorakel auch wegen des hohen Alters und der
davon hergeleiteten ungewöhnlichen Erfahrung und Einsicht beliebt gewesen sein, wie man in
China der Schildkröte nachsagte.

21 Einschließlich auf- und absteigenden Knoten.
22 B. Kellermann, Meine Reisen in Asien, Berlin 194o, S. 148 f.
23 Nach Schuyler Cammann (vgl. Anm. 18) sahen die Chinesen in dem Zahlendiagramm des

Lo-Shu die kosmische Polarität, den Rhythmus der Jahreszeiten, die Fünf Elemente und die
kosmischen Richtungen wie in einem mikro-makrokosmischen Modell des Universums vergegenwärtigt.

41



de la lune, les planetes et les jours de la semaine qui ont connus pour l'organisme psycho-soma-
tique comme diagramme sous le nom rHam-bcu-dbang-ldan du Systeme de Kälacakra. En outre
les sceaux, respectivement les a misons des fantömes importants (Tib.: lHa) de notre sphere se

montrent influents comme signe de souverainete. Ce Systeme des images se place au Service d'une
connaissance pour un ordre prospere, pour un maintien et pour une activation du jeu harmonieux
du dynamisme cosmique. Qu'il me soit permis de souligner que ces descriptions sont ä Interpreter
dorenavant comme plans d'une strueture cosmique.

ÜBER ÄQUIDEFORMATEN
J. BOLLIGER

1. AEQUIDEFORMATEN
zu Albers flächentreuer Kegelprojektion

Ein Auftrag der Firma Kümmerly & Frey zur Berechnung einer Netzprojektion für
eine Karte von Europa zwischen 30° und 70° Breite führte mich dazu, für die gewählte
«Albers flächentreue Kegelprojektion» mit den längentreuen Breitenkreisen von 45°
und 62° die Aequideformaten zu bestimmen.

Das Längenverzerrungsverhältnis kann für jede Kartenprojektion am einfachsten
durch Linien gleicher Verzerrung, Aequideformaten genannt, dargestellt werden.
Diese Linien geben das Maß und den Verlauf der Längenverzerrung für das ganze
Gebiet, über das die Projektion sich ausdehnt. Für die eingangs erwähnte Albers-Projek-
tion soll als praktisches Beispiel die Ableitung und Darstellung von Aequideformaten
gezeigt werden.

Bei jeder flächentreuen Kartenprojektion ist das Verzerrungsverhältnis, wie es in
Tissots Verzerrungsellipse dargestellt wird, für die beiden Ellipsenachsen reziprok. Es

gilt demnach für die Maximalverzerrung h in der Meridianrichtung und der senkrecht
dazu verlaufenden maximalen Verzerrung k im Breitenkreis die Gleichung

hXk=l oder h —
k

Für die beiden längentreuen Breitenkreise 45° und 62° ist das Verzerrungsverhältnis
h k 1. Eine Längenvergrößerung tritt ein, wenn das Verhältnis größer als 1 ist,
und eine Verkleinerung, wenn es als echter Bruch unter den Wert 1 sinkt. Für unser
Beispiel tritt zwischen den beiden längentreuen Breitenkreisen in der Breitenkreisrichtung

eine Verkleinerung und in der Meridianrichtung eine Vergrößerung ein. Diese

Verzerrung erreicht ihr Maximum bei 54° 22' mit
h 1.011 in der Meridianrichtung, und
k 0.989 016 in der Breitenkreisrichtung

Außerhalb dieser Zone nehmen die Verzerrungen mit dem Abstand von den
verzerrungsfreien Breitenkreisen zu und zwar um so rascher, je größer der Abstand wird.
Doch handelt es sich nun um die reziproken Werte, in der Breitenkreisrichtung wird
vergrößert, in der Meridianrichtung verkleinert. Dann nimmt die Verzerrung nördlich
von 62° bedeutend rascher zu als südlich von 45°, was für die gleiche Verzerrung von
1.07 folgendes Bild zeigt:

Verzerrurig Breitenkreis Bi•eitenabstand

1.07

1.00

71» 07'
62° 00'

9» 07'

1.00

1.07

45» 00'
26° 16'

18° 44'

42


	Kosmische Strukturpläne der Tibeter
	Calendriers astrologiques du Tibet


