Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 19 (1964)

Heft: 1

Artikel: Kosmische Strukturplane der Tibeter
Autor: Hummel, Siegbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-45742

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-45742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La détermination d’une ligne des neiges climatique — moyenne des versants exposés i 1'«en-
droity et & I'«enversy — est particuliérement difficile dans le domaine méditerranéen: en effet il
n’y a pas de glaciers sur le versant sud. Nous ne pouvons pas non plus compenser cette absence
par la différence de la ligne des neiges quaternaire. L’'importance de I'exposition s’accrut lors du
recul hors des régions plates de 'avant-pays dans les cirques escarpés et profonds. Sur le versant
nord, des restes de glace et de névés surent se maintenir au pied des parois de cirques dans des
situations spécialement favorables. Leur existence était particulierement propice a l'origine de
mouvements de masse de tous genres (p.ex.coulées de pierres). Les versants sud par contre
furent entiérement déneigés, subirent une désagrégation réguliére et intensive et une vaste cou-
verture de débris s’étendit toujours plus haut jusqu’a la zone des sommets; ces faits ne soulignent
pas seulement le contraste morphologique mais accentuent aussi la différence des lignes des neiges
récentes entre les deux versants. Si nous obtenons une différence d’environ 200—300 m entre les
versants nord et sud de I'Erciyas Dagh pour la glaciation quaternaire, cette différence s’éléeve a
I’époque actuelle 3 au moins4oom; il en résulte une ligne des neiges climatique moyenne de +ooom.

Lors d’autres parcours dans le Haut Bolkardagh du Taurus et dans le Kackar Dagh du Pont
il fut possible de déterminer les lignes des neiges pour les régions de bordure: elles différent
fortement a cause du régime des précipitations varié. Dans le Taurus, le versant sud obtient plus
de pluie; ainsi, la différence des lignes des neiges est quelque peu réduite (moyenne 3650 m).
Dans le Pont par contre, le versant nord obtient des précipitations de loin plus élevées (plus que
2400 mm), si bien que la ligne des neiges s’éléve trés rapidement sur le versant sud sec et briilant,
c’est-a-dire de 3200 m sur le versant cétier 2 plus de 4000 m sur le versant a 'intérieur du conti-
nent,

La carte des lignes des neiges d’Anatolie montre le bombement de la surface délimitée par
ces lignes 4 l'intérieur du continent, suivant ainsi la structure orographique et donc aussi clima-
tique du pays. D’une part, c’est le régime des précipitations qui est déterminant, d’autre part, les
isothermes d’été s’élévent extraordinairement au-dessus de la surface chauffée d’Anatolie, si bien
que cette élévation générale se montre aussi dans l'altitude de la ligne des neiges.

En définitive, la détermination d’une ligne des neiges récente dans les régions subtropiques et
méditerranéennes est un probléme difficile et les marges d’erreur seront toujours relativement
hautes. L'existence de petits glaciers dans des situations locales particuliérement favorables nous
induit toujours 4 nouveau 4 définir une ligne des neiges climatique trop basse; ainsi nous obtenons
une moyenne de cotes bien trop basses pour la dépression de la ligne des neiges de la derniére gla-
ciation quaternaire, D’autre part, ’étendue modeste et le fort recul des glaciers existants encore de
nos jours indiquent qu’ils n’ont probablement pas survécu a la période de réchauffement post-
glaciaire et ne sont ainsi des témoins d’une ancienne époque glaciaire mais de nouvelles forma-
tions d’'une époque d’extension récente.

KOSMISCHE STRUKTURPLANE DER TIBETER

SIEGBERT HUMMEL

In der volkerkundlichen Sammlung der Universitit Ziirich und in der Privatsamm-
lung des Schweizer Geographen A. Diirst befinden sich je eine interessante Bronze-
tafel in T'reibarbeit, die nur ganz gering in der mehr duferen kiinstlerischen Durchge-
staltung voneinander abweichen. Diese Platten sind ganz offensichtlich in Anlehnung
an lamaistische Rollbilder (tib.: Thang-ka) geschaffen worden.!

Im Zentrum ist die Schildkrote (tib.: Rus-sbal) mit den schematisch dargestellten
Ordnungsprinzipien und schépferischen Funktionen unserer Welt. In den vier Fiiflen
halt die Schildkrote gepfiahlte Frosche. Mit dieser Zeichnung wurde die altchinesische
Tradition aufgenommen, wonach der Ahn der Chou-Dynastie, der Kénig Wen, die im
«Buche (aus dem Flusse) Loy, dem chinesischen Lo-Shu, niedergelegte Anordnung von
acht Grundzeichen (chin.: Pa-Kua, tib.:sPar-kha) als Urzeichen fiir die Zustinde des

1 Die Tafel der volkerk, Sammlg.: 35 x 28,5 cm; die in der Sammlg. Dirst: 29,2 x 25,8 cm.
Vgl. d. lamaistische Thang-ka in Bronze auf Abb. 8.139 in E. Abegg, Die Indiensammlung der
Universitdt Ziirich, Zirich 1935; auch abgebildet bei Bl. Chr. Olschak, Religion und Kunst im
alten Tibet, Zirich 1962, S.70. Auf weitere Thang-kas mit den Themen der hier besprochenen
Tafeln kommen wir noch zu sprechen (vgl. Anm. 4 und 13).

34



werdehaften Seins aufgegriffen und diese mit divinatorischen Ratschligen kommentiert
habe. Bekanntlich wurde das die Grundlage fir das berithmte chinesische «Buch der
Wandlungens (I-Ching).2 Dieses Schema ist von den Chinesen mit einer Schildkréte in
Verbindung gebracht worden, wihrend eine andere Anordnung ein Drache des Huang-
Ho auf seinem Riicken gehabt haben soll. Wir finden unser Schema als acht Trigramme
aus je drei tbereinandergeschichteten, gebrochenen oder ungebrochenen horizontalen
Strichen kombiniert, chinesisch als Pa-Kua bezeichnet, auf dem Bauche der Schildkrote
in einer Bliite kranzformig um ein Zentrum gruppiert, das in neun Felder eingeteilt ist.
Dieses magische Diagramm aus den sog. neun sMe [rMe]-ba (= Flecken; tib.: sMe-
ba-dgu) ist das fundamentale kosmische Kraftfeld, dessen neun Teile mit Zahlen ver-
sehen sind, die, aus jeder Richtung addiert, stets die Summe 15 ergeben. Das ist der sta-
tische Aspekt der in Gestalt von acht Trigrammen dynamischen Grundprinzipien. Je-
des Glied des Feldes dient nach einer dem Hauptbegriinder des Lamaismus, Padma-
sambhava (8. Jh.), zuge chriebenen tibetischen Schrift, die der Errichtung magischer
Dimonenfallen (tib.: mDos) gewidmet ist,3 einem 1Ha, einer personifizierten kosmi-
schen Michtigkeit, als Aufenthaltsort. Das gilt auch von den Pa-Kua und den noch zu
besprechenden Gliedern des Tierkreises, Jedes Feld hat eine bestimmte Farbe, die bel
E. Schlagintweit (Le Bouddhisme au Tibet, Paris 1881, Tafel neben S. 192) angegeben
und auf einem tibetischen Rollbild, das R. Bleichsteiner veréffentlicht hat, zu erkennen
sind. Mit dieser Malerei stimmen nach Inhalt und Gliederung unsere Tafeln weithin
iiberein. Man hat in das genannte Kraftfeld auch die fiinf Elemente chinesischer T'ra-
dition einzubauen versucht, die ebenfalls als 1Ha auftreten. So werden in der genannten
tibetischen Schrift die Elemente als dem Bereich der grofen goldenen Schildkrote zuge-
hoérig verstanden (tib.:Mahi-gser-gyi-rus-sbal-srid). Nach der seit der Han-Zeit in
China iiblichen Farbgebung fiir die Elemente deuten die weiflen Felder 8, 1, 6 (unten
von links nach rechts) auf das Metall bzw.das Eisen (tib.: 1Cags), die blauen bzw.
schwarzen 2 und 3 (oben rechts und Mitte links) auf das Wasser (tib.: Chu), das griine
Feld 4 (oben links) auf das Holz (tib.: Shing), das gelbe (5, Mittelpunkt des Dia-
grammes) auf die Erde (tib.: Sa) und die roten Felder 7 und 9 (Mitte rechts und oben
Mitte) auf das Feuer (tib.: Me). Nach der Lehre von den Entsprechungen stehen die
genannten Elemente, und damit auch die sMe-ba, wieder mit dem menschlichen Orga-
nismus als Mikrokosmos in Beziehung, und zwar nach tibetischer Vorstellung die Erde
mit dem Fleisch, das Metall mit den Knochen, das Feuer mit der Korperwirme, das
Woasser mit dem Blut und die Luft bzw. der Wind, der seit der Han-Zeit dem Holz
gleichgeordnet ist, mit dem Atem (1.c., Fol. 3b/4a). Diese Entsprechungen weichen
damit von den in China ublichen etwas ab.5

Um die Pa-Kua ist auf der Schildkrote als weiterer kosmischer Ordnungsfaktor der
kleine Jahreskreis (tib.: Lo-'khor) gelegt. Er be:teht aus Maus (tib.: Byi-ba), Tiger
(sTag), Drache (’Brug), Pferd (rTa), Affe (sPre[’u]), Hund (Khyi), Ochse
(Glang), Hase (Yos), Schlange (sBrul), Schaf (Lug), Vogel (Bya) und Schwein
(Phag). Dieser Tierkreis soll zur Ordnung der Jahre in einem mit der Maus beginnen-
den Zwdlferzyklus den Tibetern schon unter Kénig Srong-btsan-sgam-po (1 um 650)
durch des:en chinesische Gemahlin bekannt geworden sein. Im Jahre 1027 wurde dann
mit Einfithrung des Kalacakra-Systems (tib.: Dus-kyi-khor-lo) dieser Zwélfjahr-
zyklus durch Kombination mit den Elementen als Sechzigjahrzyklus allgemein iblich

2 Vgl. I Ching, das Buch der Wandlungen, ed. R. Wilhelm, Jena o. J.-J. Schubert, Tibetische
Aquivalente der I-ching- Hexagramme (in: Mitt. des Inst. f. Orientforschung, IV, 1956, S. 411 ff.).

3 Slob-dpon-pad-ma-'byung-gnas-kyis-mdzad-pai-mdos-dgu-pa-zhes-bya-ba-bzhugs-so
fir Volkerkunde, Leipzig, Sign. F I1II, 11),

4 Hochasien (in: H. A. Bernatzik, Die Grofle Vélkerkunde, Bd.II, Leipzig 1939, Farbtafel
neben S. 80).

5 Vgl. S. Hummel, Lamaistische Studien, Leipzig 1950, S .76, mit dem Wortlaut der erwihnten
tibetischen Schrift (Fol. 3b/4a).

35



q*ﬂﬁ'mm 3
ww@ﬂvm B

. m ‘-
P*'miwc T

———aC

Tibetische Bronzetafel (35x28,5cm). Sammlung fiir Vélkerkunde der Universitit Ziirich, Kat.-Nr. 12664

(tib.: Lo-khams). Dieses System ist auch als Rab-byung bekannt, genannt nach dem
ersten Jahre seiner Einfiihrung in Ubersetzung der indischen Bezeichnung jenes Jahres
als Prabhava (tib.: Rab-byung). Auf die Ubereinstimmung des chinesisch-tibetischen
Tierkreises mit dem persischen, wihrend der indische mehr dem alt-vorderorientalischen-
griechischen gleicht, hat M. Hermanns hingewiesen.6

6 Zum Problem der Jahreszyklen in Tibet: B. Aoki, Study on Early Tibetan Chronicles, Tokyo
1955, 8. 11 ff. — P. Poucha, Innerasiatische Chronologie (Mongolische Miszellen VII, in: Central
Asiatic Journal, VII, 3). — M. Hermanns, Mythen und Mysterien der Tibeter, Kéln 1956, S. 44 ff,

36



Tibetische Bronzetafel (29,2 x 25,8 cm) “'Sammlung A. Diirst

Unter der Schildkréte finden sich tibereinandergeordnet die Zeichen der Planeten
bzw. der Wochentage. Die sicben Planeten Sonne, Mond, Merkur, Venus, Mars, Jupi-
ter und Saturn werden oft durch ein achtes Zeichen, den aufsteigenden Knoten, erwei-
tert und sind dann als gZa’-brgyad bekannt. Manchmal kommt noch der absteigende
Knoten als neuntes Zeichen hinzu. Die Wochentage erkennt man, in der Reihe von
oben nach unten, an einem Ball (auf Malereien rot?) fiir den Sonntag (tib.: gZa’-nyi-
ma), einer blauen Mondsichel fiir den Montag (gZa’-zla-ba) einem roten Auge fir den

7 Die Farbangaben sind den entsprechenden Malereien entnommen; vgl. auch L. A. Waddell,
The Buddhism of Tibet, London 1895, S.455 (das Exemplar dieses Werkes in der Bibliothek des
Verfassers wurde durch S. H. Ribbach, frither in Leh, koloriert).

37



Dienstag (gZa’-mig-dmar), einer blauen Hand fiir den Mittwoch (gZa’-lhag-pa =
Merkur), einem blauen Ritualdolch fiir den Donnerstag (gZa’-phur-bu), einem gelben
Band fiir den Freitag (gZa’-pa-sangs) und einem gelben Biindel fiir den Sonnabend
(gZa’-spen-pa = Saturn).

Neben der Schildkrote, links und rechts, vertreten zwei Gestalten die achtundzwan-
zig als weibliche Gottheiten gedachten Mondstationen (tib.: rGyu-:kar), d.h. Konstel-
lationen von Sternen, die der Mond bei seinem Umlauf durchlduft. Da diese Stationen
auch mit Tiernamen bezeichnet werden, bilden sie eine Art Mondtierkreis.8

Uber der Schildkréte sieht man die beliebte lamaistische Trinitit aus Maiijushri bzw.
Mafjughosha, Padmapani und Vajrapani  mit ihrem Mantras. Sie sind auch als Rig-
’dzin-mgon-po bekannt und mitunter durch drei Pagoden (tib.: mChod-rten) angedeu-
tet, die den drei Bodhisatvas entsprechend gelb oder rot, weill und blau bemalt werden.
Diese Pagoden bringt der Tibeter oft mit vorbuddhistischen Vorstellungen von den drei
Stockwerken (tib.: sTong-gsum) eines trichotomischen Weltbildes in Zusammenhang.
Da Maiijushri (Maijughosha), in der Mitte der Trinitit, nach der lamaistischen Uber-
lieferung an der Weltschopfung beteiligt war, indem er eine Schildkréte bei der Uber-
windung des Chaos als Basis fiir den Kosmos schuf (Schlagintweit, 1.c. S. 200), hat er
bzw. seine T'rinitit einen sinnvollen Platz in dem ko -mischen Gefiige der Tafel. Es ist
dann auch verstindlich, warum. Manjushri zum Schutzherrn der Astrologen (tib.:
r'Tsis-pa) geworden ist.

Links von den drei Bodhisatvas steht in einer Lotusbliite das beriihmte Diagramm
rNam-bcu-dbang-ldan (¢kr.: Dashikiro-vashi), das mit dem synkretistischen, stark ira-
nisch beeinfluflten System Kaélacakra verbreitet worden ist.10 Dieses Diagramm stellt die
gegliederte Ganzheit des Mikro-Makrokosmos und damit auch des psychosomatischen
Organismus des Menschen dar.10

Rechts von den Bodhisatvas, deren Mantras bzw. Anrufungsformeln unter den
Gottheiten zu lesen sind, ist in einer Lotusbliite die Tafel der sMe-ba errichtet, die auf
den Malereien ebenfalls, entsprechend dem farbigen Feld der Schildkréte, koloriert
sind. In die Felder sind neben mystischen Formeln (skr.: Dharani) die auf die Farben
hinweisenden Zahlen eingetragen. Diese Tafel in der Lotusblite wird nach der In-
schrift des Stiickes in der Sammlung Diirst auf Padmasambhava als thren Erfinder zu-
rickgefithrt und als wirkungskriftig gegen allerlei Ubel bezeichnet (tib.: ngan-pa-gu-
thub = abwehrkriftig). Dieses Diagramm auf der Lotusbliite stehend, ist demnach eine

8 In A. K. Gordon, Tibetan Religious Art, New York 1952, Farbbild S.27 mit einer Malerei
dhnlich unserer Bronzeplatte, sind die 28 Mondstationen als weibliche Gottheiten vollstindig dar-
gestellt. Sie nehmen dort den gleichen Ort ein wie auf unserer Tafel. Man findet diese Nakshatras
(skr.) auch auf Tafel 2 in: A. Griinwedel, Der Weg nach Sambhala, Miinchen 1915.

9 Vgl A. H. Francke, Tibetische Hochzeitslieder, Hagen und Darmstadt 1923, Tafel 2 und 4.
— S. Hummel, Euras. Traditionen in der tibet. Bon-Religion (in: Opusc. Ethn. Mem. Lud. Biro
Sacra, Budapest 1959, S. 178). Fir Rig-dzin-mgon-po (Francke, 1.c.) findet sich auch Rigs-gsum-
-mgon-po, d. h. Vorsteher der wichtigsten drei Familien von Gottheiten. Diese Familien (skr.:
Kula) sind die Tathigata-Familie mit Shakyamuni und Maiijushri als Bodhisatva, die Padma-
Familie mit Amitdbha und Avalokiteshvara, die Vajra-Familie mit Akshobhya und Vajrapini.
So ist d. Mafjushrimilakalpa-tantra, jenes Werk, das im 8.-1o. Jh. abschlieBend redigiert wurde,
der Tathiagata-Familie gewidmet. Nach populiren Vorstellungen werden wegen ihrer Farbe mit
der roten Pagode auch die bTsan-Dimonen und mit der schwarzen die schwarzen bDud in Ver-
bindung gebracht, obwohl die bDud zu den Dimonen der Luft gehdren (vgl. H.Kihara, Peoples
of Nepal Himalaya, Kyoto 1957, S. 146—160: Tibeter in Nord-Nepal). Zu den gen. Familien von
Gottheiten vgl. A. Macdonald, Le Mandala du Mafjusrim@lakalpa, Paris 1962, Einleitung (Re-
zens. S. Hummel, in: Tribus, Bd. 12) ; ferner D. L. Snellgrove, Buddhist Himilaya, Oxford 1957,
S.62 f., 75 ff. (fir Shakyamuni spiter auch Vairocana). Zu den Mantras vgl. L. A. Waddell, 1,
c, S.150f. — Tafel von Diirr: Formel f. Maifijughosha; Tafel ds Mus.: Formel f. Mafjushri,
einer Abart des Mafjughosha (vgl. d. einschlidgigen Ikonographien).

10 Zum Kilacakra-System finden sich ausfiihrliche Hinweise in J. Schubert. Das Wunschge-
bet um Sambhala (in: Mitt. des Inst. fiir Orientforschung, 1/3, S.424 ff.).

38



durch Padmasambhava eingefithrte Abwandlung des lingst bekannten Schemas der
Neun Hiuser, der sMe-ba-dgu (wortlich: Neun Flecken). Links und rechts auflen
schweben ganz oben auf den Platten wie auf den gemalten Rollbildern Sonne und
Mond. Die Sonne triagt den Sonnenvogel wie schon auf buddhistischen Malereien des
10. Jh. in Tun-Huang. Der Mond ist vom Mondhasen bewohnt, einer uralten tiber Eu-
rasien verbreiteten Vorstellung gemalB, weswegen der Hase in Tibet noch bis in die Ge-
genwart hinein grofite Verehrung genof3,11

Links unten auf beiden Platten ist nochmals die Schildkrote mit den aus dem Ge-
samtschema des Zentrums herausgelosten und auf die Bliitenblitter einer Lotusblume
gezeichneten Pa-Kua auf ihrem Bauche dargestellt. Das ist das Siegel des Anfithrers der
Sa-bdag. Gegeniiber sind die Bliitenblitter in den Farben der Elemente bzw. der sMe-
ba gezeigt. Beide Diagramme sind nach den Aufschriften der Malerei in Wien eben-
falls abwehrkriftig. Das zuletzt genannte schiitzt gegen die Raksha-Damonen.

Seltsam sind zwei diagrammartige breite Binder, die links und rechts von der zentra-
len Schildkrote vertikal verlaufen. Wir finden sie wieder bei L. A. Waddell, 1.c., S.
395. Dabei handelt es sich zum grofiten Teil um spezifisch tibetische Neuschépfungen
in Anlehnung an die bekannten chinesischen Pa-Kua, aber in vélligem MiBverstindnis
des diesen zugrunde liegenden Prinzips. Die Pa-Kua sind offensichtlich nur als magische
Zeichen aufgefaBit worden. Schlagintweit (1.c., S.203) hat einige weitere Beirpiele
gegeben, bei denen die Verwendung von 4-6 horizontalen und mitunter auch verbinden-
den vertikalen Strichen auffillt.!2 Diese tibetischen Erfindungen gelten als besonders
wirksam gegen ddmonische, das kosmische Gefiige und den menschlichen Organismus ge-
fihrdende Einfllisse und sind keine horoskopartigen Niederschriften. Sie haben auf
un-eren Tafeln ihren wohldurchdachten Ort. Das linke Band besteht aus zwei, je von
einem Baldachin gekronten, tibereinander geordneten Konstellationen, die den 1Ha des
Himmelsraumes gehdren, wihrend sich das rechte Band auf die Gottheiten des irdischen
Bereiches bezieht. Es handelt sich jedesmal um eine Herrschaftsbekundung bzw. um die
Bekriftigung (Phyag-rgya) der Gegenwart der betr. IHa. Auf dem durch R. Bleich-
steiner in A. Bernatzik, 1.c., veroffentlichten Rollbild (Mus. f. Vélkerkunde Wien,
Inv. Nr.91933; vgl. Anm. 4), von dem ich Herrn Dr. A. Janata vom Museum f. Vél-
kerkunde in Wien ein gutes Photo verdanke, sind die gleichen Bénder in der selben
Konstellation, die auch genau denen bei L. A. Waddell, S. 355 entsprechen, bedeut-
samerweise tibetisch beschriftet. Links oben liest man «Siegel des Zwdolfjahreskreises»,
links unten «Siegel der Planeten und Mondstationen», rechts «Siegel der Klu, gNyan
und Sa-bdag», wobei «Klu-gnyan-sa-bdag-gi-phyag-rgya» fur «Klu-gnyen-sa-bdag-gi-
phyag-rgya» zu lesen sein wird, da Klu (= Nigas), gNyan und Sa-bdag als Geister der
sog. Mittelwelt in den Texten, vornehmlich der Bon-Religion, gern zusammen auftre-
ten, wenn auch die einzelnen Herrschaftsbereiche oft nicht scharf getrennt sind und
sich iiberschneiden; so bewohnen z.B. die Klu auch Biume und Felsen, Wo jedoch die
drei Gruppen zusammen genannt werden, wird man den Klu die Gewisser und den
gNyan die Berggefilde, Holz und Stein zusprechen, wogegen die Sa-bdag dann die ei-
gentlichen Erdgeister sind.

Die einzelnen Bildglieder der Bronzeplatten muBten hier nach ihren bekannten Einzelheiten
unter besonderen Gesichtspunkten nochmals skizziert werden, weil Darstellungen dieser Art in
der einschligigen Literatur einfach als Divinationstafeln, Kalender oder astrologische Schemata
bzw. Horoskope bezeichnet werden, was aber vollig falsch ist. Die tibetischen Astrologen bzw.
die Wahrsager bedienen sich in ihrer Praxis nicht dieser stereotyp gestalteten Darstellungen,

11 Vgl. F. Grenard, I. L. Dutreuil de Rhins, Miss. Scient. dans la Haute Asie, Vol. II, Paris
1898, S.403. Fiir China vgl. u. a. C. Hentze, Die Sakralbronzen und ihre Bedeutung in den friih-
chinesischen Kulturen, Antwerpen 1941, Bd. I, S. 73, 139, 169, 19o.

12 Vgl. auch A. K. Gordon, Tibetan Religious Art, New York 1952, Farbtafel S. 27 mit einem
unseren Platten verwandten Rollbild. Eine weitere sehr dhnliche Malerei zeigt auch R. Bleichstei-
ner, Die Gelbe Kirche, Wien 1937, Abb. 72.

39



sondern benutzen weit kompliziertere Hilfsmittel.13 Aus unserer Beschreibung der verschiedenen
Diagramme auf den beiden Bronzeplatten wie auf den verwandten Rollbildern wird es deutlich
geworden sein, daB derartige Darstellungen die segensreichen Krafifelder, Ordnungspringipien
und Funktionsgrundlagen im Kosmos und einige Zeichen im Dicnste der Aktivierung oder des
Schutzes dieser Méchtigkeiten schematisch in sich vereinigen und magisch entfalten sollen. Diese
Deutung wird auch nicht dadurch entkriftet, daB die verschiedenen Schemata bei der Divination
eine Rolle spielen und in den dazu benutzten Handbiichern oder Plinen vorhanden sind. Die
Aufgabe dieser gemalten oder in Metall hergestellten Tafeln ist die gleiche wie die von ikono-
graphischen Thang-kas, insbesondere aber von solchen, auf denen mit Hilfe von lamaistischen
Gottheiten, deren Attributen oder Keimsilben Mandalas (tib.: dKyil-’khor), d.h. fundamentale
Schemata von Seinszusammenhingen, abgebildet sind.

Die neun sMe-ba gelten, wie schon gesagt, als Wohnungen von 1Ha, besser vielleicht als Ge-
genwartshindeutungen dieser 1Ha, wobei die diesbeziiglichen Vorstellungen schillernd ineinan-
der iibergehen. Unter Verwendung vorbuddhistisch-tibetischer Uberlieferungen werden diese 1Ha
als Sa-bdag (genii loci) bezeichnet. Ihre Namen sind nach R.de Nebesky-Wojkowitz 14 Sai-lha-
mo Rab-brtan-ma (Feld I), bDud-gyi-rgyal-po (Feld 2), Sa-bsen-gdug-byed (Feld 3), 1Ha-mo-
dal-byad bzw. Klu-rgyal-lba-ru (Feld 4), Sa-bdag-rgyal-po-'jig-rten-bdag (Feld 5), rGyal-po-
skye-"groi-dpal (Feld 6), bTsan-dmar-chen-po (Feld 7), IHa-chen-dbang-phyug-che (Feld 8) und
Ma-mo-dza-mun-ti (Feld 9). Das fiir die sMe-ba-dgu Gesagte trifft auch fiir die ibrigen Grup-
pen zu. So fungieren auch die Pa-Kua als Residenzen von |Ha im Sinne von Sa-bdag. Ihre iko-
nographische Gestalt hat A. Griinwedel bekannt gemacht.15 Thre tibetischen Namen sind nach
der Ordnung von Kénig Wen, der Einfachheit halber im Diagramm der Schildkréte oben Mitte
beginnend nach rechts herum, Li (chin.: Li), Khon (chin.: K'un), Dwal (chin.: Tui), Khen
(chin.: Ch’ien), Kham (chin.: K’an), Gin (chin.: Ken), Zin (chin.: Chen) und Zon (chin.: Sun).
Auf unseren Tafeln sind jedoch Vertauschungen vorgenommen worden.16 Die Frage, ob in die-
sen Verinderungen der chinesischen traditionellen Ordnung auf den tibetischen Darstellungen
Fehler oder besondere magische Absichten vorliegen, muBB hier offenbleiben.

Wie zwischen den Pa-Kua, den sMe-ba und den Elementen bzw. dem menschlichen Organis-
mus, so besteht auch zwischen den Elementen und den Planeten eine Verbindung. Zum Wasser
gehort Merkur, zum Metall Venus, zum Feuer Mars, zum Holz Jupiter und zur Erde Saturn.
Diese Elementen-Planetengleichungen sind in China zur Han-Zeit nachweisbar.17 Die gesamte
Tafel stellt somit einen fein gegliederten kosmischen Organismus dar.

Von allen Gruppen gilt nun entsprechend dem Wesen der Sa-bdag, dafl sie dem Menschen
auch gefihrlich werden kénnen. In der dem Padmasambhava zugeschriebenen Anweisung (1.c,
Fol. 3a) heiBt es stets, die einzelnen betreffenden |Ha méchten nicht in bedrohliche Erregung ge-
raten (tib.: ma-’khrugs-cig).

Wie bei den mDos werden auch in den Schemata unserer Tafeln die verschiedenen
Moichtigkeiten in ihrer harmonischen Ordnung festgehalten, lokalisiert, im Ritus gendhrt, an ge-
fahrlicher Verselbstindigung oder daraus entstehender Hypertrophie, d. h.an der Erregung,
gehindert und nur in solcher Kontrolle segensreich, wie das in gleicher Weise von verschiedenen
Angehorigen des lamaistischen Pantheons gilt. Ahnlich den mDos dienen die Schemata der Ab-
wehr und heilsamen Aktivierung zugleich. Darin erweisen sie sich eben vielen lamaistischen Man-
dalas im Bereiche der Ikonographie als verwandt.

Die besonders enge Verbindung in dem Gefiige der Tafeln zwischen den Pa-Kua und den sMe-
ba-dgu ist nicht eine tibetische Konstruktion, sondern beruht auf der eingangs erwihnten chine-
sischen Tradition, wonach die Neun sMe-ba, die in der chinesischen Divinationspraxis zur Han-
Zeit auf Grund ilterer Traditionen als die Chiu-Kung (= Neun Hallen) bekannt waren, mit je-
nem Lo-Shu in Zusammenhang gebracht wurden. Sie sollen auf dem Panzer der Schildkréte in

13 Vgl. A. K. Gordon, 1.c., Abb.auf S.26 mit schonen Beispielen. Ferner R. v.Nebesky-Woj-
kowitz, Wo Berge Gotter sind, Stuttgart 1955, Abb. neben S.160. Wahrsagebiicher (tib. rT'sis-
dpe) und Kalender (tib.: Zla-tho) zeigt auch H. Kihara, 1. c., S. 193. — Das bei Gordon, 1. c., S. 89
oben abgebildete Motiv auf einer Amulettkapsel (tib.: Ga’u) ist darum auch kein Horoskop, son-
dern ganz allgemein gehalten und hat lediglich apotropiische Bedeutung. Horoskope sind indivi-
duell verschieden. In gleicher Weise entbehren unsere Bronzetafeln jeden individuellen Zuschnitt.

14 Qracles and Demons of Tibet, ’s-Gravenhage 1956, S. 294.

15 Die Sternschnuppen im Vaid{rya-dkar-po (in: Festschrift Eduard Seler, Stuttgart 1922, Fig.
4).

16 Auch dann, wenn die Tafeln in der nach J. Schubert, 1. ¢, vorgeschlagenen Weise gedreht
werden.

17 Vgl. hierzu wie auch zu der bereits genannten Gleichsetzung Elemente-Organismus des
Menschen W. Eberhard, Beitrige zur kosmologischen Spekulation Chinas in der Han-Zeit (in:
Baessler-Archiv 1933).

40



Form von Flecken zu sehen gewesen sein 18 und die Art der Anordnung der Pa-Kua durch Kénig
Wen als Zeichen fiir das wandelhafte Sein bestimmt haben. Nach Schuyler Cammann sind die
Chinesen wahrscheinlich {iberhaupt in einem weiten Umkreis Eurasiens die Erfinder der magi-
schen Quadrate und ihres Gebrauchs als wirksame Mittel der Abwehr oder zur Entwicklung
guter Krifte. Im mDzad-pai-kun-rdzob-gya-sel-me-long des Chags-med-rin-po-che, Fol. 12b—
15a, heiBt es folgerichtig, daB man mit einer Zeichnung der Neun-sMe-ba inmitten der Acht-sPar-
kha alle Arten von Unheil unter Kontrolle bringt.19 Der besseren Vergegenwirtigung aller in den
Tafeln verzeichneten Krifte dient dann die Eintragung der magischen Silben (skr.:Dharani) in
die zustandigen Héuser.

Schon im Shu-Ching, das nach W. Eberhard etwa im 7. Jh. v. Chr. niedergeschrieben worden
ist,20 wird erwihnt, daB man Schildpatt erhitzte und die dadurch entstandenen Risse divinato-
risch ausdeutete. Es ist also nicht verwunderlich, wenn die sMe-ba, urspriinglich wohl die Héiuser
der Planeten,2! der chinesischen Tradition gemidB mit den Pa-Kua auch auf unseren Bronzeplat-
ten eine bevorzugte Rolle spielen und daB sie in der wenig bekannten tibetischen Chiromantie
befragt wurden,22 weisen sie doch samt ihrer planetarischen Beziechung auf die Struktur des
psycho-somatischen Organismus. Lediglich diese Strukturverhiltnisse des Mikro-Makrokosmos zu
zeigen und zu aktivieren ist jedoch die Aufgabe der hier besprochenen Darstellungen.23

Die Inschriften der Diagramme mit den sMe-ba und den sPar-kha, uniibersetzbare Dhiranis
und Mantras, bestitigen, daB wir es bei den Platten und den verwandten Malereien nicht mit
Divinationstafeln, Horoskopen, astrologischen Schemata oder Kalendern zu tun haben. Vor allem
gibt die Beschwoérung am FuBe der beiden Bronzetafeln unserer Deutung recht. Darin werden die
IHa und die Sa-bdag der verschiedenen Diagramme gebeten, ganz wie bei den mDos der genann-
ten Schrift des Padmasambhava (gl. Anm. 3 und 5), Wohnung zu nehmen, wie Gberhaupt diese
Beschwérung einer kurzen Zusammenfassung der Hauptanliegen jener Schrift gleichkommt. Das
Gefiige aus den Pa-Kua, sMe-ba sowie der verschiedenen Zeiteinteilungen vom Jahr bis zu den
Stunden sowie der Rhythmus des Kosmos, so heiit es weiter, méchte in harmonischem Einklang
bleiben und kosmische Katastrophen vermieden werden.

So diirfte es angebracht rein, Darstellungen wie die hier besprochenen kiinftighin als
kosmische Strukturpline zu bezeichnen. IThre Aufgabe hatten wir skizziert.

CALENDRIERS ASTROLOGIQUES DU TIBET

Plusieurs images qui jouent un rdle important dans le lamaisme, figurent dans notre littéra-
ture sous de fausses désignations. Parmi celles-ci, il y en a un groupe de descriptions schéma-
tiques qui sont citées sous un titre bien défini. Il s’agit de réproductions connues — diagrammes
astrologiques, respectivement calendriers astrologiques — dans le style des images roulées lamais-
tiques qui existent aussi sous forme de plaques métalliques ciselées. Dans Ia collection de l'institut
d’ethnographie de l'université de Zurich se trouve un exemplaire de ces images roulées, L'obser-
vation de ces images et de ces inscriptions stéréotypées pour toutes les piéces ont montré une coor-
dination des champs dynamiques et des fonctions de base qui ont la plus grande importance pour
tout le cosmos. Leur accord et leur rythme préservent le monde et I'homme des catastrophes qui
peuvent toujours survenir par la séparation de quelques membres d’une unité. Ces membres sont
les octo-triagrammes (Pa-Kua) et le carré magique des neuf halles (Chiu-Kung) qui dérivent de
la cosmologie chinoise. Ils se trouvent placés sur le dos d’une torture et représentent la base
mythologique du cosmos. Autres éléments du cosmos: le cycle annuel (Tib.: Lokhar), le zodiaque

18 Vgl. die Zeichnung im I-Ching, ed. R. Wilhelm, S. 235, in Kombination mit den Pa-Kua, —
Schuyler Cammann, The Evolution of Magic Squares in China (in: Journal of the American
Oriental Society, Vol. 80, 2, S.117). — Id., Old Chinese Magic Squares (in: Sinologica, VII, 1,
S. 14 f£).

19 Vgl. S. Hummel, Giinstige und ungiinstige Zeiten und Zeichen nach Chags-med-rin-po-che
(in: Folklore Studies, Tokyo 1964). Auch das Lindenmuseum besitzt einige Amulette dieser Art
(Nr. 72472.72474).

20 Geschichte Chinas seit der Han-Zeit (in: Historia Mundi, Bern und Miinchen, Bd. II, S.
565; das I-Ching wird darin ins 11. Jh. v. Chr. verwiesen). Nach H. Hackmann, Chinas Philoso-
phie, Miinchen 1927, S. 28, diirfte das Schildkrétenorakel auch wegen des hohen Alters und der
davon hergeleiteten ungewshnlichen Erfahrung und Einsicht beliebt gewesen sein, wie man in
China der Schildkrote nachsagte.

21 EinschlieBlich auf- und absteigenden Knoten.

22 B. Kellermann, Meine Reisen in Asien, Berlin 1940, S. 148 f.

28 Nach Schuyler Cammann (vgl. Anm. 18) sahen die Chinesen in dem Zahlendiagramm des
Lo-Shu die kosmische Polaritit, den Rhythmus der Jahreszeiten, die Fiinf Elemente und die kos-
mischen Richtungen wie in einem mikro-makrokosmischen Modell des Universums vergegenwiér-
tigt.

41



de la lune, les planétes et les jours de la semaine qui ont connus pour 'organisme psycho-soma-
tique comme diagramme sous le nom rHam-bcu-dbang-ldan du systtme de Kilacakra. En outre
les sceaux, respectivement les a misons des fantémes importants (Tib.: 1Ha) de notre sphére se
montrent influents comme signe de souveraineté. Ce systéme des images se place au service d’une
connaissance pour un ordre prospére, pour un maintien et pour une activation du jeu harmonieux
du dynamisme cosmique. Qu’il me soit permis de souligner que ces descriptions sont a interpréter
dorénavant comme plans d’une structure cosmique.

UBER AQUIDEFORMATEN

J. BOLLIGER

1. AEQUIDEFORMATEN
zu Albers flachentreuer Kegelprojektion

Ein Auftrag der Firma Kiimmerly & Frey zur Berechnung einer Netzprojektion fiir
eine Karte von Europa zwischen 30° und 70° Breite fiithrte mich dazu, fiir die gewihlte
«Albers flichentreue Kegelprojektion» mit den lingentreuen Breitenkreisen von 45°
und 62° die Aequideformaten zu bestimmen.

Das Lingenverzerrungsverhiltnis kann fiir jede Kartenprojektion am einfachsten
durch Linien gleicher Verzerrung, Aequideformaten genannt, dargestellt werden.
Diese Linien geben das MaB und den Verlauf der Liangenverzerrung fiir das ganze Ge-
biet, iiber das die Projektion sich ausdehnt. Fiir die eingangs erwihnte Albers-Projek-
tion soll als praktisches Beispiel die Ableitung und Darstellung von Aequideformaten
gezeigt werden.

Bei jeder flichentreuen Kartenprojektion ist das Verzerrungsverhiltnis, wie es in
Tissots Verzerrungsellipse dargestellt wird, fiir die beiden Ellipsenachsen reziprok. Es
gilt demnach fiir die Maximalverzerrung h in der Meridianrichtung und der senkrecht
dazu verlaufenden maximalen Verzerrung k im Breitenkreis die Gleichung

hX k=1 oder h=%

Fiir die beiden lingentreuen Breitenkreise 45° und 62° ist das Verzerrungsverhiltnis
h = k = 1. Eine Lingenvergroferung tritt ein, wenn das Verhiltnis grofler als 1 ist,
und eine Verkleinerung, wenn es als echter Bruch unter den Wert 1 sinkt. Fir unser
Beispiel tritt zwischen den beiden lingentreuen Breitenkreisen in der Breitenkreisrich-
tung eine Verkleinerung und in der Meridianrichtung eine Vergroferung ein. Diese
Verzerrung erreicht ihr Maximum bei 54° 22° mit

h = 1.011 in der Meridianrichtung, und
k = 0989 016 in der Breitenkreisrichtung

AuBerhalb dieser Zone nehmen die Verzerrungen mit dem Abstand von den verzer-
rungsfreien Breitenkreisen zu und zwar um so rascher, je grofer der Abstand wird.
Doch handelt es sich nun um die reziproken Werte, in der Breitenkreisrichtung wird
vergroflert, in der Meridianrichtung verkleinert. Dann nimmt die Verzerrung nordlich
von 62° bedeutend rascher zu als siidlich von 45°, was fiir die gleiche Verzerrung von

1.07 folgendes Bild zeigt:

Verzerrung Breitenkreis Breitenabstand
0 ]
1.07 71° 07 99 07"
1.00 62°00°
0 ’
1.00 45% 00 18° 44°
1.07 26° 16

42



	Kosmische Strukturpläne der Tibeter
	Calendriers astrologiques du Tibet


