Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 18 (1963)

Heft: 3

Artikel: Das Haus bei den Krobo (Westafrika): Soziologische und rituelle
Aspekte

Autor: Huber, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-44944

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-44944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS HAUS BEI DEN KROBO (WESTAFRIKA)

Soziologische und rituelle Aspekte !

Huco HUBER

Die Krobo, mit einer Bevilkerungsziffer von ca. 100 000, sind die zahlenmifig
starkste Adangme-Gruppe des siidostlichen Ghana. Von den westlich und nordlich be-
nachbarten Akan unterscheidet sie nicht nur die Sprache (in der Struktur ist sie zwar
etwas verwandt, nicht aber, die Lehnworte ausgenommen, im Vokabular), sondern auch
ritueller Brauch und das Prinzip der sozialen Gliederung. Die Krobo sind patrilinear;
die Autoritit lag frither vor allem in der Hand der Gruppenaltesten und der Klanprie-
ster; Knabenbeschneidung und eine religios fundierte Madcheninitiation sind thnen von
alters her rituelles Gesetz. Die Akan hingegen sind matrilinear; charakteristisch ist bei
ihnen die traditionelle militarisch-politische Stellung des Hauptlings, sie kennen ur-
spriinglich keine Beschneidung und eine Midchenweihe nur in der einfachen Form einer
Menstruationsfeier. Die ostlich benachbarten Ewe hingegen stehen den Krobo, soziolo-
gisch wie rituell gesehen, nither; in der Sprache, vor allem im Wortschatz, sind aber
auch sie verschieden.

Die Krobo scheinen von jeher leidenschaftliche Ackerbauern gewesen zu sein, wie schon
ihre jihrlichen, stark in der Tradition verankerten Hirsefeiern andeuten. Dies hat auch ihre
Siedlungsgeschichte weithin bestimmt. Bis 1892 dem Jahr ihrer Vertreibung durch die Regierung,
war ihnen der aus der Volta-Ebene emporragende Kroboberg Schutz und Heimat und Zentrum
ihrer wichtigsten Riten und Zeremonien. Dort wohnten besonders ihre Alten, ferner thre Mad-
chen wihrend der Initiation und die tibrigen Leute, wenn immer der religiose Jahresbrauch, die
Pubertitsfeiern ithrer Tochter und Braute, die Totenzeremonien oder die Sorge und Pietit gegen-
tber den Alten sie dorthin rief. Die Hauptzeit des Jahres verlebten die meisten aber auf ihren Far-
men nahe am FuBe des Berges und im westlich angrenzenden fruchtbaren Hiugelland. Mit der
Mehrung des Volkes wuchs auch die Notwendigkeit des Landerwerbs. Seit Mitte des 19. Jahr-
hunderts ist dieser zu einer wahren Leidenschaft geworden: Man schlof§ sich zusammen, um ge-
meinsam von den Akan-Hauptlingen groBere Brachstiicke an fruchtsichernden Wasserlaufen
zu erwerben. Diese wurden dann wieder, je nach dem finanziellen Anteil, unter die einzelnen
aufgeteilt. So entstanden, wie schon M. J. Field in einer Arbeit vom Jahre 1943 beschrieben hat 2|
die charakteristischen «huzay oder Farmdérfer der Krobo. Die Siedlungen am FuBe des Berges
aber wuchsen immer mehr zu Hauptsiedlungen heran und Gbernahmen nach der Vertreibung
vom Berg, emotional wie rituell, die Rolle der fritheren Bergstadte.

In der zweiten Hilfte des vergangenen Jahrhunderts war es also fast die Regel, daB jede
Sippe ihr angestammtes Haus auf dem Kroboberg besall, dazu ein Wohn- und Farmhaus in den
sekundaren Siedlungszentren nahe beim Berg und schliellich noch, oft in verschiedenen «Huzay-
Dorfern, auf die Einzelfamilien aufgeteilt, eine Anzahl von Landhidusern. Wihrend auf dem
Berge Klane und Sippen in Quartieren siedlungsmiBig von ihresgleichen getrennt waren, wurde
diese Regel in den Hauptsiedlungen auf der Ebene weniger straff eingehalten, und die Dorf-
gemeinschaften der Farmsiedlungen entwickelten sich, je nach der Sippenzugehérigkeit der ein-
zelnen Landerwerber, zu soziologisch noch starker aufgelosten Lokalgruppen.

Bevor wir ndher auf die soziologischen und rituellen Aspekte unseres Themas ein-
gehen, noch kurz ein Wort uber das Haus als Objekt der Sachkultur. Die Wohnge-
biude der Krobo sind fast durchwegs Lehmhduser mit viereckiger Grundform, friher
mit trockenem Gras oder Bananenblittern bedeckt. Die einzelnen Partien des Hauses
sind entweder ganz voneinander getrennt, oder aber sie gruppieren sich, ein Raum neben
dem andern, rings um einen ungefihr quadratischen Innenhof. Die runde Form der
stammeseigenen Kulthauser scheint anzudeuten, dal3 in fritheren Siedlungsgebieten auch
das Wohnhaus diese Form aufwies; denn in der Kultstitte bleibt ja bekanntlich man-

1 Die nachfolgenden Ausfithrungen sind gestiitzt auf Beobachtungen und Erfahrungen, die
ich in den Jahren 1951-57 an Ort und Stelle machen konnte. Sie sind der Niederschlag eines kur-
zen Referates, gehalten an der Tagung der Deutschen Gesellschaft fir Volkerkunde, 1961, in
Freiburg i. Br.

2 Field M. J.: The Agricultural System of the Manva-Krobo of the Gold Coast. In: Africa
14 (1943) 54-65.

278



Abb. 1 (links): Gehiftetyp mit getrennten Riumen. Abb. 2 (rechts): Typisches Mehrgebiude-
gehoft einer Grolifamilie. Das Leben spielt sich im Freien ab. Alle Photos: H. Huger

ches Urspringliche reliktmilig erhalten. Auf dem Kroboberg — davon zeugen die weni-
gen Ruinen — waren die Grundmauern vielfach aus lokalen Steinen aufgebaut. Einige
figiirliche Darstellungen in der Dachdekoration 3 ausgenommen, findet sich beim Kro-
bohaus kaum ein Ansatz zum Schmuck.

Die stammeseigene Bezeichnung fiir « Hausy ist «we». Sie hat verschiedene Bedeu-
tungen. Zunichst wird es mehr im emotionalen Sinn von «Heimy», «Heimat» gebraucht,
So nennen z. B. die alten Leute noch heute den Kroboberg mit den Ruinen threr frithe-
ren Siedlungen «Klo-we» und meinen damit das eigentliche «Daheims» des Volkes. Dort
ruhen ja thre Ahnen. — «Wes bezeichnet auch das Haus als Bauwerk, vorausgesetzt,
dal} es sich dabei um einen Wohnkomplex einer Einzel- oder Grof3familie handelt. Die
verschiedenen Gebaulichkeiten, die Teile eines solchen Komplexes sind, ferner auch
Bauwerke, die eine andere Funktion haben, werden nicht «wes genannt, sondern «tsu»
(= Raum, Gebiude). SchlieBlich bedeutet «wes auch eine mehr oder weniger klar
definierbare Verwandtschaftsgruppe und wird dadurch zum soziologisch bedeutsamen
Terminus. Dazu einige Bemerkungen.

Das «Haus» im letztgenannten Sinn umfalit neben etwaigen Nachkommen friherer
Sklaven und unverheirateter Frauen der Gruppe alle jene, die 3 bis ca. 6 Generatio-
nen zurtck thre gemeinsame Herkunft in der mannlichen Linie ableiten. Es handelt sich
also um eine patrilineare Gruppe, die als soziale Einheit auftritt in rechtlichen und
rituellen, weniger aber in wirtschaftlichen Belangen. Ihre numerische Stirke und geneti-
sche Weite variteren: in der Regel ist sie groler als das, was die Angelsachsen mit «do-
mestic group» bezeichnen. Urspriinglich, als das Volk noch wenig zahlreich war, hatte sie
wohl noch vielfach diese Bedeutung, d.h. der soziologische Begriff «we» umfalite alle je-
nen Leute, die auf dem Kroboberg den gleichen Wohnkomplex ihr eigen nannten. Daraus
erklart sich ja auch, dal} fir beide die gleiche Bezeichnung «we» gebraucht wird. Heute
aber gehort schon in den Hauptsiedlungen der Ebene meist mehr als ¢in einziger Wohn-
komplex zu einer als «we» bezeichneten Verwandtschaftsgruppe. Prinzipiell, doch
nicht ausnahmslos, bleiben diese aber in derselben, d.h.von keiner andern Gruppe
durchbrochenen, Nachbarschaft. Noch mehr auf die Einzelfamilien oder kleinen Fami-
liengruppen aufgeteilt sind dann die Hauser der Farmdorfer.

3 Vgl. die kurze Beschreibung in: Anthropos 55 (1960) 578-80.

279



Mit dem Anwachsen der Bevolkerung sind naturgemill mit jeder neuen Genera-
tion auch die urspringlichen Hausgruppen oder Sippen (wenn wir sie so nennen wol-
len) zahlenmilig gewachsen. Es haben sich in der Folge aus einer solchen Gruppe
mehrere neue Gruppen gebildet, je nach der Anzahl erstgeborener Séhne des einstigen
Hausgrinders (alle Erstgeborenen seiner verschiedenen Frauen). Und diese Haus-
gruppen gleicher Abstammung zusammen haben dann die groflere, aber viel losere Ein-
heit des Klans geschaffen. Diese Entwicklung, d. h. Aufspaltung der bestehenden Sippen
in neue Einheiten, geht natirlich immer weiter, vielfach in der Weise, dal} juridische
und rituelle Autoritit ganz allmihlich vom angestammten Sippeniltesten (der vielleicht
durch seine Gebrechlichkeit fur die Funktionen nicht mehr so qualifiziert ist) auf die
Altesten der einzelnen Segmente der Sippe ibergeben,

Die soziale Gliederung innerhalb der Sippe wird in der Anlage der Wohnstatt da-
durch irgendwie sichtbar, dal} jede Elementarfamilie, wo threr mehrere zu einer Grol3-
familie zusammenwohnen, thre eigenen Riume, ihre eigene Feuerstelle (latenya) und
vielfach auch thren groffen Wasserbehilter (dido) besitzt. Im tibrigen ist die gegensei-
tige Trennung nach Rang und Senioritit innerhalb des Gehoftes nicht sehr stark ausge-
pragt, wie es z. B. M. Fortes fiir die im Norden Ghanas wohnenden Tallensi beschrie-
ben hat 4, Jede der verheirateten Frauen hat ithr eigenes Schlafgemach, und auch die er-
wachsenen Jugendlichen haben thre separaten, mehr oder weniger nach Geschlecht ge-
trennten Schlafquartiere.

Inwiefern tritt die als «we» bezeichnete Verwandtschaftsgruppe als solche hervor?
Die Zugehorigkeit zum gleichen Wohnkomplex oder zur gleichen Nachbarschaft auf
dem Berge und in den Hauptsiedlungen wurde bereits genannt. Aber auch in der Be-
nennung zeichnet sie sich als soziale Einheit ab. So steht z. B. die Bezeichnung «Nate
we-bimey» (wortlich «Nachkommen aus Nates Haus») fiir die entsprechende Haus-
gruppe. Als eigentliche Wirtschaftseinheit im Sinne einer Produktionsgemeinschaft hin-
gegen tritt sic kaum je auf. Wohl kann sie Farmland und bewegliche Objekte, wie kost-
liche Perlen, ihr gemeinsames Eigen nennen, sofern es sich um sogenannte «wenye-ni»,
d.h. um alten, vom Rechtstitel des einstigen Griinders abgeleiteten Sippenbesitz handelt.
— In bezug auf die Partnerwahl in der Heirat tritt die Hausgruppe weder durch die Re-
gel der Endogamie noch durch jene der Exogamie besonders hervor. Auch als Kultgruppe
im eigentlichen Sinn erscheint sie nur, wenn sie von threm Griinder eine Haus-Kult-
statte mit den damit verbundenen rituellen Verpflichtungen und Tabus als Erbgut
Ubernommen hat. Weit prominenter aber hebt sich die Hausgruppe nach aullen und
innen als soziale Einheit ab in den gemeinschaftlich organisierten Riten und Zeremo-
nien des Lebenslaufes (Geburt, Namengebung, Initiation, Heirat) und vor allem im
Totenbrauch. Es ist der Hausgruppen-Alteste (we-nokotoma), der als «no-puloy» (wort-
lich «Begrabers) die so wichtig gehaltene Autoritit und Verantwortung fir die Be-
stattung und alle Todes- und Trauerriten tibernimmt. Dal} er in all seinen Funktionen
und Aufgaben, sei es in kultisch-rituellen Belangen, sei es in der Verwaltung des alten
Sippenbesitzes, gewissenhaft handle, dazu bewegt ihn nicht zuletzt der Glaube an die
drohende Sanktion seiner Vorfahren, die auch als Tote immer noch zur Hausgruppe
gehoren und ithren Nachkommen nicht nur durch das frither tibliche «Grab im Haus»,
sondern auch als segnende und strafende Michte nahe bleiben.

Dieser letzte Gedanke fiihrt uns auch schon zur Frage nach dem rituellen Aspekt.
Auf Form und Bedeutung des Kulthauses selbst kann hier nicht eingegangen werden.
Hingegen miissen erwihnt werden: die religiosen Riten und magischen Sicherungen
beim Hausbau, ferner die mit dem Haus verbundenen sakralen Stitten und Objekte, das
Haus als Schauplatz der mit Lebenslauf und Tod verkniipften Zeremonien und schlief3-
lich die rituelle Reinigung des Hauses.

4 Fortes M.: The Web of Kinship among the Tallensi. (London: Int. Afr. Inst. 1949), S.
14-77.

280



Abb. 3 Der Innenhof als Hauptschauplatz der Riten des Lebenszyklus:

a) Kindheitsriten: zeremonielles Geben der ersten Speise; b) Pubertiitsriten: 1. die Kan-
didatinnen stellen sich vor, 2. die Mutterverwandten erscheinen singend zum Fest, 3. Tage
ritueller Abgeschlossenheit, 4. reich geschmiickt am Ende der Feier; ¢) Heiratszeremonien:
Ubergabe der Brautgeschenke; d) Totenritual: die Trauerfeier

Das erste, welches vor der Errichtung eines neuen Hauses geschehen mub, ist die
Informierung der Hausahnen, d. h. der friheren Besitzer, durch das Sippenhaupt. Er
bringt thnen ein Trankopfer dar, erklirt thnen das Vorhaben des betreffenden Familien-
gliedes und erbittet von ihnen Wohlstand und reiche Nachkommenschaft im neuen
Haus. Desgleichen werden in einer zweiten Libation, wozu der Erbauer seine niachsten
Verwandten zusammenruft, bei der Gelegenheit des ersten Spatenstiches auch die Gott-
heiten des Hauses, des Klans und Stammes angerufen und auch ihr Schutz und Segen
erfleht auf Arbeit und Hausbewohner. Die gebrauchlichsten magischen Sicherungen
gegen Hexen und andere Mitmenschen, die in tibler Absicht sich dem Hause nihern
mochten, sind die folgenden: das Begraben mehrerer sogenannter «kutum’tsos, d. h.
kleiner, durch den rituellen Spezialisten magisch geladener, auf der einen Seite spitzig,
auf der andern axtformig zugeschnittener Holzstockchen. Manchmal wird ihnen auch,
in ein Palmblatt eingehiillt, etwas «busie», d. h. die sonst den Gottheiten vorgesetzte
Hirse- oder Maisspeise, beigefiigt. — Ein anderes Mittel, die genannten Michte fern-
zuhalten, ist das «pangmi», cine Art ritueller Blockade, die darin besteht, dal} ein
groflerer Stock unter entsprechenden Anrufungen quer zum Gehofteeingang auf den
Boden gelegt wird.

Nach Vollendung des Baues ruft man alle nihern Verwandten und Nachbarn und
besonders jene, die mitgeholfen haben, zu bescheidener Feier. Dabei wird das neue
Haus mit einem Segensgebet und Trankopfer an die Gottheiten und Ahnen offiziell
eroffnet und seinem Zwecke libergeben, Zugleich ist die Feier eine Bekundung der
Freude tiber das Werk und des Dankes an alle, die aktiv oder finanziell daran teilnah-
men. Gewohnlich wird ein Schaf geschlachtet, und wihrend die «Klamas»® — Trommeln

5 «Klamay ist der eigentliche traditionelle, urspringlich sakrale Tanz der Adangme-Volker.

281



zum Spiele rufen, werden den Gisten Palmwein und andere Getriinke serviert. Ein
spezielles Trankopfer, verbunden mit einer Anrufung und der Darbringung eines wei-
Ben Huhnes, ist durch den Brauch weiterhin vorgeschrieben, wenn zum erstenmal auf
dem neuen Herd das Feuer entfacht wird.

Die sakralen Stitten und Objekte, die man etwa im oder um das Haus antrifft, kon-
nen hier nur kurz erwihnt werden. Hie und da sind es eigentliche kleinere Kultriume
von Schutzgottheiten des Hauses, die man entweder von den Vorfahren ererbt hat oder
aber auf Geheill des Wahrsagers (der eine Erkrankung als Zeichen der Gottheit und als
ihren Wunsch, im Hause zu residieren, deutet) selbst errichten liell. In den Farmdor-
fern gehdren dazu vor allem die von den Akan tibernommenen «Fofies-Kultstiatten mit
ithren Holzmérsern und ehernen Pfannen als Behaltern fir die sakralen Ingredienzen.
Sie verlangen von threm Betreuer, der nicht unbedingt das Familienhaupt selbst zu sein
braucht, periodische rituelle Verrichtungen und vom ganzen Haus die Beachtung nitu-
eller Verbote.

Nicht selten findet man vor oder hinter dem Haus kleine, durch eine runde Griin-
hecke eingeschlossene Kultstitten fiir die «abodo», eine Art mythischer kleiner Wesen,
die dem Haus Glick und Wohlstand sichern sollen. Auch sie fordern ihre Jahres-
feiern, wobei thre speziellen Klienten weille Hihner darbringen tber den Topfen, die
man als das charakteristische Merkmal immer in diesen Umziunungen antrifft, Im
Innenhof der Wohnstatt befindet sich hie und da entweder ein sogenanntes «vokle»,
d. h. ein oder mehrere, meist in den Astgabelungen von Strauchern ruhende irdene Ge-
falle mit sakraler Medizin als Schutz- und Heilmittel, oder auch ein «klutu». Letzteres
ist eine Kultstelle, die nach aullen vielfach durch eine auf dem Boden ruhende Stein-
platte als eine Art Altar sichtbar ist, worunter allerhand magische Objekte, nicht selten
auch ein lebendiges Tier begraben wurden. Seine Hauptfunktion ist, das Haus und die
Bewohner gegen tible Michte zu schiitzen. Beide, «vokle» und «klutu», fordern sowohl
bei ithrer Dedikation als auch nachher jedes Jahr ihre bestimmten Opferriten. Mehr
personlichen Charakter haben die Kultsymbole und Objekte, die sich ziemlich oft im
Hause drin finden: der sogenannte «gbetsiy-"Topf und die «kla»-Kalebasse, die diesen
mit der Seele des Menschen verbundenen mystischen Wesen als Sakralstiitten dienen.
Wir konnen hier nicht niher darauf eingehen.

Bemerkenswert ist, dafy im Krobohaus keine sichtbaren Objekte oder Anlagen des
Ahnenkultes zu finden sind, wie man sie z. B . im Norden Ghanas kennt. Wohl wird
den Verstorbenen bel verschiedenen Gelegenheiten geopfert. Aber es geschicht meist
durch einfache Libationen im Innenhof oder durch Ausstreuen oder auch Aussetzen von
Speisen daselbst oder an der Wegkreuzung aullerhalb des Gehoftes. Ein Grund fur
dieses Fehlen eigentlicher Ahnenkultstitten mag darin liegen, dald friher eben das
Grab selbst, wenigstens fiir die bedeutenderen Toten, im Hause war. — Wir finden im
Krobogehofte auch keinen heiligen Speicher. Der Umstand, dal} Zerealien, neben
Kochbananen und Knollenfriichten, nur einen verhialtnismiabig geringen "Teil der Nah-
rung ausmachen, mag der Grund dafir sein. — Eine Stelle im Innenhof, die noch wenig-
stens semisakrale Bedeutung hat, ist der aus drei Steinen bestehende Herd. Vom Opfer
beim ersten Anfachen des Feuers wurde bereits gesprochen. Weitere Darbringungen
(Reinigungsopfer) sind aber erfordert, wenn immer darauf rituell verbotene Speisen
zubereitet worden sind oder wenn die Frau im Streit mit threm Mann einmal das Ko-
chen verweigert hat,

Das Haus, vor allem sein Innenhof, ist auch der Hauptschauplatz der wichtigsten
Riten des Lebenszyklus. Dort wird das Kleinkind offiziell und zeremoniell durch die
Namengebung in die Familiengruppe aufgenommen. Dort finden die Knabenbeschnei-
dung und ein grofler Teil der Initiationszeremonien der Miédchen statt. Dort werden die
Heiratsverhandlungen gefithrt, der Ritus der Brautibergabe vollzogen und die Hei-
ratsgeschenke uberbracht. Und schlieBlich findet auch fast das ganze Toten- und T'rau-
erritual (friher auch die Bestattung) im Haushof statt und auf der «tenya», einem

282



steinigen Platz aullerhalb desselben. Haus und Hausbewohner sind also auch rituell ge-
sehen eng miteinander verbunden.

Letzteres wird noch deutlicher im Ritus der Hausreinigung (wem’-dzrami). Schon
der Tod als solcher «verunreinigty, nach der Vorstellung der Krobo, die Wohnstatt,
wenn er ein Glied des Hauses holt. Darum wird am Ende der Trauerzeremonien ein
weilles miannliches Schaf geschlachtet und das Haus mit dessen Blut rituell gereinigt.
Viel umfangreichere Reinigungsriten aber mit wiederholten Berducherungen sowie Be-
sprengen mit sakraler Medizin und Tierblut, mit gellendem Geschrei, mit verschiede-
nen Trankopfern und mit der charakteristischen «Stindenbock»-Zeremonie ¢ finden
statt, wenn das Haus von todlichem Ungliick, Mord oder von dem als besonders unheil-
voll gedachtenT'od einer Schwangeren heimgesucht oder wenn bei einer’T'ochter des Hau-
ses vor threr Pubertitsfeier eine Empfingnis festgestellt wurde. Haus und Hausbewoh-
ner werden dadurch, nach Uberzeugung der Krobo, «verunreinigt», und aller Segen,
alles Gliick, ja die Gottheiten selbst bleiben von ithm fern, bis durch die entsprechenden
Zeremonien das Haus gereinigt und die Geister befriedet sind.

Es zeigt sich also beim ganzen Thema «Haus», wie der soziologische, der rituelle
und auch der sachliche Aspekt ineinandergreifen. Die Ubereinstimmung in der Termi-
nologie in bezug auf die Bezeichnung «we» ist also keine zufallige.

LA MAISON CHEZ LES KROBO,
CONSIDEREE DES POINTS DE VUE SOCIOLOGIQUE ET RITUEL

Les Krobo, agriculteurs passionnés depuis la moitié du siécle dernier, se sont réunis en
groupes pour acheter de nouveaux terrains dans les régions forestieres des Akan. C'est ainsi que
sont nés leurs établissements caractéristiques ruraux. A cette époque-la, chaque lignée patrilinéaire
possédait une maison sur le Mont Krobo (qui jusqu'en 1892 était le centre réligieux et social de
la tribu), ainsi qu'une autre se trouvant dans leur centre secondaire aux approches de la mon-
tagne. Il y avait, en outre, pour chaque famille élémentaire une ferme dans un village. La maison,
dans son importance d'ordre sociologique, comprend tous ceux qui, depuis 3 4 6 générations, tirent
leur origine d'un ancétre commun, et ceci par la ligne paternelle. C'est surtout dans les rites
de passage que le groupe manifeste comme tel. L'érection d'une nouvelle maison exige des liba-
tions et les mesures de précaution d'ordre magico-rituel, Parmi les endroits et les symboles sacrés
faisant partie d'une maison, il faut compter les enclos consacrés aux nains, les vases de médecine
rituelle, ainsi que les objets cachés dans le sol et déstinés a assurer une protection magique.

LA GEOGRAPHIE A LA 143¢ ASSEMBLEE ANNUELLE
DE LA SOCIETE HELVETIQUE
DES SCIENCES NATURELLES

ErxEsT L. PAILLARD

C'est a Sion, les 30 et 31 aolt et le ler septembre, que s'est réunie cette année la
b )
Societé helvétique des sciences naturelles. La Féderation des sociétés suisses de géographie
] p
v a participé comme de coutume, sous la direction de son président central.

En ce qui concerne les deux assemblées pléniéres, il n'y avait pas, a proprement parler, de
theme général. Vendredi, a I'Aula du Collége, M. le Dr 1. Mariétan, président annuel, présenta en
termes chaleureux /le [alais d’autrefois et d'aujourd’hui. Puis M.le professeur Marc Sauter
(Geneéve) révéla a son public les plus récentes découvertes archéologiques du Valais: Aspects du
Palats il 'y a cing millénaires. Enfin, M. le Dr F. Chastellain (Lausanne) aborda un sujet d'une
corrosive actualité: De quelques problemes posés par Uintervention de la chimie dans la nature.

6 Ein junges Zicklein wird dabei lebend iberall im Innenhof des Hauses auf den Boden ge-
schlagen, und nachdem es sich so alle Unreinigkeit auf sein Fell geladen hat, weit weg in den
«Buschy geworfen. Vgl. die Beschreibung einer solchen Zeremonie in: Anthropos 53 (1958) 167-73.

283



	Das Haus bei den Krobo (Westafrika): Soziologische und rituelle Aspekte
	La maison chez les Krobo, considerée des points de vue sociologique et rituel


