
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 18 (1963)

Heft: 3

Artikel: Das Haus bei den Krobo (Westafrika): Soziologische und rituelle
Aspekte

Autor: Huber, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-44944

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-44944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS HAUS BEI DEN KROBO (WESTAFRIKA)
Soziologische und rituelle Aspekte l

Hugo Huber

Die Krobo, mit einer Bevölkerungsziffer von ca. 100 000, sind die zahlenmäßig
stärkste Adangme-Gruppe des südöstlichen Ghana. \ on den westlich und nördlich
benachbarten Akan unterscheidet sie nicht nur die Sprache (in der Struktur ist sie zwar
etwas verwandt, nicht aber, die Lehnworte ausgenommen, im Vokabular), sondern auch

ritueller Brauch und das Prinzip der sozialen Gliederung. Die Krobo sind patrilinear;
die Autorität lag früher vor allem in der Hand der Gruppenältesten und der Klanpriester;

Knabenbeschneidung und eine religiös fundierte Mädcheninitiation sind ihnen von
alters her rituelles Gesetz. Die Akan hingegen sind matrilinear; charakteristisch ist bei

ihnen die traditionelle militärisch-politische Stellung des Häuptlings, sie kennen
ursprünglich keine Beschneidung und eine Mädchenweihe nur in der einfachen Form einer
Menstruationsfeier. Die östlich benachbarten Ewe hingegen stehen den Krobo, soziologisch

wie rituell gesehen, näher: in der Sprache, vor allem im Wortschatz, sind aber
auch sie verschieden.

Die Krobo scheinen von jeher leidenschaftliche Ackerbauern gewesen zu sein, wie schon
ihre jährlichen, stark in der Tradition verankerten Hirsefeiern andeuten. Dies hat auch ihre
Siedlungsgeschichte weithin bestimmt. Bis 1892, dem Jahr ihrer Vertreibung durch die Regierung,
war ihnen der aus der Volta-Ebene emporragende Kroboberg Schutz und Heimat und Zentrum
ihrer wichtigsten Riten und Zeremonien. Dort wohnten besonders ihre Alten, ferner ihre Mädchen

während der Initiation und die übrigen Leute, wenn immer der religiöse Jahresbrauch, die
Pubertätsfeiern ihrer Töchter und Bräute, die Totenzeremonien oder die Sorge und Pietät gegenüber

den Alten sie dorthin rief. Die Hauptzeit des Jahres verlebten die meisten aber auf ihren Farmen

nahe am Fuße des Berges und im westlich angrenzenden fruchtbaren Hügelland. Mit der
Mehrung des Volkes wuchs auch die Notwendigkeit des Landervverbs. Seit Mitte des 19.
Jahrhunderts ist dieser zu einer wahren Leidenschaft geworden: Man schloß sich zusammen, um
gemeinsam von den Akan-Häuptlingen größere Brachstücke an fruchtsichernden Wasserläufen
zu erwerben. Diese wurden dann wieder, je nach dem finanziellen Anteil, unter die einzelnen
aufgeteilt. So entstanden, wie schon M. J. Field in einer Arbeit vom Jahre 1943 beschrieben hat2,
die charakteristischen «huza» oder Farmdörfer der Krobo. Die Siedlungen am Fuße des Berges
aber wuchsen immer mehr zu Hauptsiedlungen heran und übernahmen nach der Vertreibung
vom Berg, emotional wie rituell, die Rolle der früheren Bergstädte.

In der zweiten Hälfte des vergangenen Jahrhunderts war es also fast die Regel, daß jede
Sippe ihr angestammtes Haus auf dem Kroboberg besaß, dazu ein Wohn- und Farmhaus in den
sekundären Siedlungszentren nahe beim Berg und schließlich noch, oft in verschiedenen «Huza»-
Dörfern, auf die Einzelfamilien aufgeteilt, eine Anzahl von Landhäusern. Während auf dem
Berge Klane und Sippen in Quartieren siedlungsmäßig von ihresgleichen getrennt waren, wurde
diese Regel in den Hauptsiedlungen auf der Ebene weniger straff eingehalten, und die
Dorfgemeinschaften der Farmsiedlungen entwickelten sich, je nach der Sippenzugehörigkeit der
einzelnen Landerwerber, zu soziologisch noch stärker aufgelösten Lokalgruppen.

Bevor wir näher auf die soziologischen und rituellen Aspekte unseres Themas
eingehen, noch kurz ein Wort über das Haus als Objekt der Sachkultur. Die Wohngebäude

der Krobo sind fast durchwegs Lehmhäuser mit viereckiger Grundform, früher
mit trockenem Gras oder Bananenblättern bedeckt. Die einzelnen Partien des Hauses
sind entweder ganz voneinander getrennt, oder aber sie gruppieren sich, ein Raum neben
dem andern, rings um einen ungefähr quadratischen Innenhof. Die runde Form der
stammeseigenen Kulthäuser scheint anzudeuten, daß in früheren Siedlungsgebieten auch
das Wohnhaus diese Form aufwies; denn in der Kultstätte bleibt ja bekanntlich inan-

1 Die nachfolgenden Ausführungen sind gestützt auf Beobachtungen und Erfahrungen, die
ich in den Jahren 1951-57 an Ort und Stelle machen konnte. Sie sind der Niederschlag eines kurzen

Referates, gehalten an der Tagung der Deutschen Gesellschaft für Völkerkunde, 1961, in
Freiburg i. Br.

2 Field M. J.: The Agricultural System of the Manva-Krobo of the Gold Coast. In: Africa
14 (1943) 54-65.

278



*

,'•' #!*

*35—

-^-

^F

Abb. 1 (links): Gehöftetyp mit abtrennten Räumen. Abb. 2 (rechts):
gehört einer Großfamilie. Das Leben spielt sich im Freien ab.

Typisches Mehrgebäude-
Alle Photos: H. Huber

ches Ursprüngliche reliktmäßig erhalten. Auf dem Kroboberg - davon zeugen die wenigen

Ruinen - waren die Grundmauern vielfach aus lokalen Steinen aufgebaut. Einige
figürliche Darstellungen in der Dachdekoration s ausgenommen, findet sich beim Kro-
bohaus kaum ein Ansatz zum Schmuck.

Die stammeseigene Bezeichnung für «Haus» ist «we». Sie hat verschiedene
Bedeutungen. Zunächst wird es mehr im emotionalen Sinn von «Heim», «Heimat» gebraucht.
So nennen z. B. die alten Leute noch heute den Kroboberg mit den Ruinen ihrer früheren

Siedlungen «Klo-we» und meinen damit das eigentliche «Daheim» des Volkes. Dort
ruhen ja ihre Ahnen. - «We» bezeichnet auch das Haus als Bauwerk, vorausgesetzt,
daß es sich dabei um einen Wohnkomplex einer Einzel- oder Großfamilie handelt. Die
verschiedenen Gebäulichkeiten, die 'Feile eines solchen Komplexes sind, ferner auch
Bauwerke, die eine andere Funktion haben, werden nicht «we» genannt, sondern «tsu»

Raum, Gebäude). Schließlich bedeutet «we» auch eine mehr oder weniger klar
definierbare Verwandtschaftsgruppe und wird dadurch zum soziologisch bedeutsamen
Terminus. Dazu einige Bemerkungen.

Das «Haus» im letztgenannten Sinn umfaßt neben etwaigen Nachkommen früherer
Sklaven und unverheirateter Frauen der Gruppe alle jene, die 3 bis ca. 6 Generationen

zurück ihre gemeinsame Herkunft in der männlichen Linie ableiten. Es handelt sich
also um eine patrilineare Gruppe, die als soziale Einheit auftritt in rechtlichen und
rituellen, weniger aber in wirtschaftlichen Belangen. Ihre numerische Stärke und genetische

Weite variieren : in der Regel ist sie größer als das, was die Angelsachsen mit «do-
mestic group» bezeichnen. L'rsprünglich, als das Volk noch wenig zahlreich war, hatte sie
wohl noch vielfach diese Bedeutung, d.h. der soziologische Begriff «we» umfaßte alle
jenen Leute, die auf dem Kroboberg den gleichen Wohnkomplex ihr eigen nannten. Daraus
erklärt sich ja auch, daß für beide die gleiche Bezeichnung «we» gebraucht wird. Heute
aber gehört schon in den Hauptsiedlungen der Ebene meist mehr als ein einziger
Wohnkomplex zu einer als «we» bezeichneten Verwandtschaftsgruppe. Prinzipiell, doch
nicht ausnahmslos, bleiben diese aber in derselben, d. h. von keiner andern Gruppe
durchbrochenen, Nachbarschaft. Noch mehr auf die Einzelfamilien oder kleinen
Familiengruppen aufgeteilt sind dann die Häuser der Farmdörfer.

¦1 Vgl. die kurze Beschreibung in: Anthropos 55 (196o) 578-So.

279



Mit dem Anwachsen der Bevölkerung sind naturgemäß mit jeder neuen Generation

auch die ursprünglichen Hausgruppen oder Sippen (wenn wir sie so nennen wollen)

zahlenmäßig gewachsen. Es haben sich in der Folge aus einer solchen Gruppe
mehrere neue Gruppen gebildet, je nach der Anzahl erstgeborener Söhne des einstigen
Hausgründers (alle Erstgeborenen seiner verschiedenen Frauen). Und diese

Hausgruppen gleicher Abstammung zusammen haben dann die größere, aber viel losere Einheit

des Klans geschaffen. Diese Entwicklung, d. h. Aufspaltung der bestehenden Sippen
in neue Einheiten, geht natürlich immer weiter, vielfach in der Weise, daß juridische
und rituelle Autorität ganz allmählich vom angestammten Sippenältesten (der vielleicht
durch seine Gebrechlichkeit für die Funktionen nicht mehr so qualifiziert ist) auf die
Altesten der einzelnen Segmente der Sippe übergeben.

Die soziale Gliederung innerhalb der Sippe wird in der Anlage der Wohnstatt
dadurch irgendwie sichtbar, daß jede Elementarfamilie, wo ihrer mehrere zu einer
Großfamilie zusammenwohnen, ihre eigenen Räume, ihre eigene Feuerstelle (latenya) und
vielfach auch ihren großen Wasserbehälter (dido) besitzt. Im übrigen ist die gegenseitige

Trennung nach Rang und Seniorität innerhalb des Gehöftes nicht sehr stark ausgeprägt,

wie es z. B. M. Fortes für die im Norden Ghanas wohnenden Tallensi beschrieben

hat4. Jede der verheirateten Frauen hat ihr eigenes Schlafgemach, und auch die
erwachsenen Jugendlichen haben ihre separaten, mehr oder weniger nach Geschlecht
getrennten Schlafquartiere.

Inwiefern tritt die als «we» bezeichnete Verwandtschaftsgruppe als solche hervor?
Die Zugehörigkeit zum gleichen Wohnkomplex oder zur gleichen Nachbarschaft auf
dem Berge und in den Hauptsiedlungen wurde bereits genannt. Aber auch in der
Benennung zeichnet sie sich als soziale Einheit ab. So steht z. B. die Bezeichnung «Nate
we-bime» (wörtlich «Nachkommen aus Nates Haus») für die entsprechende
Hausgruppe. Als eigentliche Wirtschaftseinheit im Sinne einer Produktionsgemeinschaft
hingegen tritt sie kaum je auf. Wohl kann sie Farmland und bewegliche Objekte, wie köstliche

Perlen, ihr gemeinsames Eigen nennen, sofern es sich um sogenannte «wenye-ni»,
d.h. um alten, vom Rechtstitel des einstigen Gründers abgeleiteten Sippenbesitz handelt.

- In bezug auf die Partnerwahl in der Heirat tritt die Hausgruppe weder durch die Regel

der Endogamie noch durch jene derExogamie besonders hervor. Auch als Kultgruppe
im eigentlichen Sinn erscheint sie nur, wenn sie von ihrem Gründer eine Haus-Kultstätte

mit den damit verbundenen rituellen Verpflichtungen und Tabus als Erbgut
übernommen hat. Weit prominenter aber hebt sich die Hausgruppe nach außen und
innen als soziale Einheit ab in den gemeinschaftlich organisierten Riten und Zeremonien

des Lebenslaufes (Geburt, Namengebung, Initiation, Heirat) und vor allem im
Totenbrauch. Es ist der Hausgruppen-Alteste (we-nokotoma), der als «no-pulo» (wörtlich

«Begraber») die so wichtig gehaltene Autorität und Verantwortung für die
Bestattung und alle Todes- und Trauerriten übernimmt. Daß er in all seinen Funktionen
und Aufgaben, sei es in kultisch-rituellen Belangen, sei es in der Verwaltung des alten
Sippenbesitzes, gewissenhaft handle, dazu bewegt ihn nicht zuletzt der Glaube an die
drohende Sanktion seiner Vorfahren, die auch als Tote immer noch zur Hausgruppe
gehören und ihren Nachkommen nicht nur durch das früher übliche «Grab im Haus»,
sondern auch als segnende und strafende Mächte nahe bleiben.

Dieser letzte Gedanke führt uns auch schon zur Frage nach dem rituellen Aspekt.
Auf Form und Bedeutung des Kulthauses selbst kann hier nicht eingegangen werden.
Hingegen müssen erwähnt werden: die religiösen Riten und magischen Sicherungen
beim Hausbau, ferner die mit dem Haus verbundenen sakralen Stätten und Objekte, das
Haus als Schauplatz der mit Lebenslauf und Tod verknüpften Zeremonien und schließlich

die rituelle Reinigung des Hauses.

4 Fortes M.: The Web of Kinship among the Tallensi. (London: Int. Afr. Inst. 1949), S.

44-77.

2So



&

w-

*-*
¦»'

n

Abb. 3 Der Innenhof als Hauptschauplatz der Riten der Lebenszyklus:
a) Kindheitsriten: zeremonielles Geben der ersten Speise; b) Pubertätsriten: 1. die
Kandidatinnen stellen sich vor, 2. die Mutterverwandten erscheinen singend zum Fest, 3. Tage
ritueller Abgeschlossenheit, 4. reich geschmückt am Ende der Feier; c) Heiratszeremonien:
Übergabe der Brautgeschenke; d) Totenritual: die Trauerfeier

Das erste, welches vor der Errichtung eines neuen Hauses geschehen muß, ist die

Informierung der Hausahnen, d. h. der früheren Besitzer, durch das Sippenhaupt. Er
bringt ihnen ein 'Frankopfer dar, erklärt ihnen das Vorhaben des betreffenden Familiengliedes

und erbittet von ihnen Wohlstand und reiche Nachkommenschaft im neuen
Haus. Desgleichen werden in einer zweiten Libation, wozu der Erbauer seine nächsten
Verwandten zusammenruft, bei der Gelegenheit des ersten Spatenstiches auch die
Gottheiten des Hauses, des Klans und Stammes angerufen und auch ihr Schutz und Segen

erfleht auf Arbeit und Hausbewohner. Die gebräuchlichsten magischen Sicherungen

gegen Hexen und andere Mitmenschen, die in übler Absicht sich dem Hause nähern
möchten, sind die folgenden: das Begraben mehrerer sogenannter «kutum'tso», d.h.
kleiner, durch den rituellen Spezialisten magisch geladener, auf der einen Seite spitzig,
auf der andern axtförmig zugeschnittener Holzstöckchen. Manchmal wird ihnen auch,
in ein Palmblatt eingehüllt, etwas «busie», d. h. die sonst den Gottheiten vorgesetzte
Hirse- oder Maisspeise, beigefügt. - Ein anderes Mittel, die genannten Mächte
fernzuhalten, ist das «pangmi», eine Art ritueller Blockade, die darin besteht, daß ein

größerer Stock unter entsprechenden Anrufungen quer zum Gehöfteeingang auf den
Boden gelegt wird.

Nach Vollendung des Baues ruft man alle nähern Verwandten und Nachbarn und
besonders jene, die mitgeholfen haben, zu bescheidener Feier. Dabei wird das neue
Haus mit einem Segensgebet und Trankopfer an die Gottheiten und Ahnen offiziell
eröffnet und seinem Zwecke übergeben. Zugleich ist die Feier eine Bekundung der
Freude über das Werk und des Dankes an alle, die aktiv oder finanziell daran teilnahmen.

Gewöhnlich wird ein Schaf geschlachtet, und während die «Klama»5 - Trommeln

3 «Klama» ist der eigentliche traditionelle, ursprünglich sakrale Tanz der Adangme-Völker.

281



zum Spiele rufen, werden den (rasten Palmwein und andere Getränke serviert. Ein
spezielles Trankopfer, verbunden mit einer Anrufung und der Darbringung eines weißen

Huhnes, ist durch den Brauch weiterhin vorgeschrieben, wenn zum erstenmal auf
dem neuen Herd das Feuer entfacht wird.

Die sakralen Stätten und Objekte, die man etwa im oder um das Haus antrifft, können

hier nur kurz erwähnt werden. Hie und da sind es eigentliche kleinere Kulträume
von Schutzgottheiten des Hauses, die man entweder von den Vorfahren ererbt hat oder
aber auf Geheiß des Wahrsagers (der eine Erkrankung als Zeichen der Gottheit und als

ihren Wunsch, im Hause zu residieren, deutet) selbst errichten ließ. In den Farmdörfern

gehören dazu vor allem die von den Akan übernommenen «Fofie»-Kultstätten mit
ihren Holzmörsern und ehernen Pfannen als Behältern für die sakralen Ingredienzen.
Sie verlangen von ihrem Betreuer, der nicht unbedingt das Familienhaupt selbst zu sein

braucht, periodische rituelle Verrichtungen und vom ganzen Haus die Beachtung
ritueller Verbote.

Nicht selten findet man vor oder hinter dem Haus kleine, durch eine runde Grünhecke

eingeschlossene Kultstätten für die «abodo», eine Art mythischer kleiner Wesen,
die dem Haus Glück und Wohlstand sichern sollen. Auch sie fordern ihre Jahresfeiern,

wobei ihre speziellen Klienten weiße Hühner darbringen über den Töpfen, die

man als das charakteristische Merkmal immer in diesen Umzäunungen antrifft. Im
Innenhof der Wohnstatt befindet sich hie und da entweder ein sogenanntes «yokle»,
d. h. ein oder mehrere, meist in den Astgabelungen von Sträuchern ruhende irdene
Gefäße mit sakraler Medizin als Schutz- und Heilmittel, oder auch ein «klutu». Letzteres
ist eine Kultstelle, die nach außen vielfach durch eine auf dem Boden ruhende Steinplatte

als eine Art Altar sichtbar ist, worunter allerhand magische Objekte, nicht selten
auch ein lebendiges Tier begraben wurden. Seine Hauptfunktion ist. das Haus und die
Bewohner gegen üble Mächte zu schützen. Beide, «yokle» und «klutu». fordern sowohl
bei ihrer Dedikation als auch nachher jedes Jahr ihre bestimmten Opferriten. Mehr
persönlichen Charakter haben die Kultsymbole und Objekte, die sich ziemlich oft im
Hause drin finden: der sogenannte «gbetsi»-Topf und die «kla»-Kalebasse, die diesen

mit der Seele des Menschen verbundenen mystischen Wesen als Sakralstätten dienen.
Wir können hier nicht näher darauf eingehen.

Bemerkenswert ist. daß im Krobohaus keine sichtbaren Objekte oder Anlagen des

Ahnenkultes zu finden sind, wie man sie z. II im Norden Ghanas kennt. Wohl wird
den Verstorbenen bei verschiedenen Gelegenheiten geopfert. Aber es geschieht meist
durch einfache Luxationen im Innenhof oder durch Ausstreuen oder auch Aussetzen von
Speisen daselbst oder an der Wegkreuzung außerhalb des Gehöftes. Ein Grund für
dieses Fehlen eigentlicher Ahnenkultstätten mag darin liegen, daß früher eben das

Grab selbst, wenigstens für die bedeutenderen 'Föten, im Hause war. - Wir finden im
Krobogehöfte auch keinen heiligen Speicher. Der Umstand, daß Zerealien. neben
Kochbananen und Knollenfrüchten, nur einen verhältnismäßig geringen Teil der Nahrung

ausmachen, mag der Grund dafür sein. - Eine Stelle im Innenhof, die noch wenigstens

semisakrale Bedeutung hat. ist der aus drei Steinen bestehende Herd. Vom Opfer
beim ersten Anfachen des Feuers wurde bereits gesprochen. Weitere Darbringungen
(Reinigungsopfer) sind aber erfordert, wenn immer darauf rituell verbotene Speisen
zubereitet worden sind oder wenn die Frau im Streit mit ihrem Mann einmal das
Kochen verweigert hat.

Das Haus, vor allem sein Innenhof, ist auch der Hauptschauplatz der wichtigsten
Riten des Lebenszyklus. Dort wird das Kleinkind offiziell und zeremoniell durch die

Namengebung in die Familiengruppe aufgenommen. Dort finden die Knabenbeschnei-
dung und ein großerTeil der Initiationszeremonien der Mädchen statt. Dort werden die
Heiratsverhandlungen geführt, der Ritus der Brautübergabe vollzogen und die
Heiratsgeschenke überbracht. L nd schließlich findet auch fast das ganze Toten- und
Trauerritual (früher auch die Bestattung) im Haushof statt und auf der «tenya», einem

2S2



steinigen Platz außerhalb desselben. Haus und Hausbewohner sind also auch rituell
gesehen eng miteinander verbunden.

Letzteres wird noch deutlicher im Ritus der Hausreinigung (wem'-dzrami). Schon
der Tod als solcher «verunreinigt», nach der Vorstellung der Krobo, die Wohnstatt,
wenn er ein Glied des Hauses holt. Darum wird am Ende der Trauerzeremonien ein
weißes männliches Schaf geschlachtet und das Haus mit dessen Blut rituell gereinigt.
Viel umfangreichere Reinigungsriten aber mit wiederholten Beräucherungen sowie
Besprengen mit sakraler Medizin und Tierblut, mit gellendem Geschrei, mit verschiedenen

'Frankopfern und mit der charakteristischen «Sündenbock»-Zeremonie (i finden
statt, wenn das Haus von tödlichem Unglück, Mord oder von dem als besonders unheilvoll

gedachtenTod einer Schwangeren heimgesucht oder wenn bei einerTochterdes Hauses

vor ihrer Pubertätsfeier eine Empfängnis festgestellt wurde. Haus und Hausbewohner

werden dadurch, nach Überzeugung der Krobo, «verunreinigt», und aller Segen,
alles Glück, ja die Gottheiten selbst bleiben von ihm fern, bis durch die entsprechenden
Zeremonien das Haus gereinigt und die Geister befriedet sind.

Es zeigt sich also beim ganzen Thema «Haus», wie der soziologische, der rituelle
und auch der sachliche Aspekt ineinandergreifen. Die Übereinstimmung in der Terminologie

in bezug auf die Bezeichnung «we» ist also keine zufällige.

LA MAISON CHEZ LES KROBO,
CONSIDEREE DES POINTS DE VUE SOCIOLOGIQUE ET RITUEL

Les Krobo, agriculteurs passionnes depuis la moitie du siecle dernier, se sont reunis en
groupes pour acheter de nouveaux terrains dans les regions forestieres des Akan. C'est ainsi que
sont nes leurs etablissements caracteristiques ruraux. A cette epoque-lä, chaque lignee patrilineaire
possedait une maison sur le Mont Krobo (qui jusqu'en 1892 etait le centre religieux et social de
la tribu), ainsi qu'une autre se trouvant dans leur centre secondaire aux approches de la mon-
tagne. II y avait, en outre, pour chaque famille elementaire une ferme dans un v illage. La maison,
dans son importance d'ordre sociologique, comprend tous ceux qui, depuis 3 ä 6 generations, tirent
leur origine d'un ancetre commun, et ceci par la ligne paternelle. C'est surtout dans les rites
de passage que le groupe manifeste comme tel. L'erection d'une nouvelle maison exige des liba-
tions et les mesures de precaution d'ordre magico-rituel. Parmi les endroits et les symboles sacres
faisant partie d'une maison, il faut compter les enclos consacres aux nains, les vases de medecine
rituelle, ainsi que les objets Caches dans le sol et destines ä assurer une protection magique.

LA GEOGRAPHIE A LA i43e ASSEMBLEE ANNUELLE
DE LA SOCIETE HELVETIQUE
DES SCIENCES NATURELLES

Ernest L. Paillard

C'est ä Sion, les 30 et 31 aoüt et le 1er septembre, que s'est reunie cette annee la
Societe helvetique des sciences naturelles. La Föderation des societes suisses de geographie
y a participe comme de coutume, sous la direction de son President central.

En ce qui concerne les deux assemblees plenieres, il n'y avait pas, ä proprement parier, de
theme general. Vendredi, ä l'Aula du College, M. le Dr I. Marietan, president annuel, presenta en
termes chaleureux 1c Talais d'autrcfois et d'aujourd'hui. Puis M. le professeur Marc Sauter
(Geneve) revela ä son public les plus recentes decouvertes archeologiques du Valais: Aspccts du
Talais il y a cinq millenairrs. Enfin, M. le Dr F. Chastellain (Lausanne) aborda un sujet d'une
corrosive actualite: De quelques problemes poses par VIntervention de la ch'imie dans la nature.

6 Ein junges Zicklein wird dabei lebend überall im Innenhof des Hauses auf den Boden
geschlagen, und nachdem es sich so alle Unreinigkeit auf sein Fell geladen hat, weit weg in den
«Busch» geworfen. Vgl. die Beschreibung einer solchen Zeremonie in: Anthropos 53 (1958) 167-73.

283


	Das Haus bei den Krobo (Westafrika): Soziologische und rituelle Aspekte
	La maison chez les Krobo, considerée des points de vue sociologique et rituel


