
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 12 (1957)

Artikel: Die Ortsgebundenheit der Frau bei den Mozabiten

Autor: Suter, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-40393

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-40393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vorsteher (bKa'-blon) Bericht erstattet und die Gerichtsversammlung einberufen.
Letzteres erfolgt in den größeren Städten durch den damit beauftragten zuständigen
obersten Richter (gShags-dpon). Die Gerichtsversammlung besteht aus fünf oder
auch sieben Ältesten (rGad-pa) und zwei oder auch mehr mit dem landesüblichen
Recht (Yul-khrims) vertrauten Rechtssachverständigen (Khrims-dpon). Die
Versammlung findet im Gerichtsgebäude (gShags-khang) statt und wird durch das Blasen

der Gerichtstrompete (Khrims-dung) eröffnet und beendet**.

29 Vgl. A. Cunningham, 1. c, S. 262.

PEINES ET TORTURES CHEZ LES THIBETAINS

La bibliographie specialisee ne comprend jusqu'ici que quelques indications sur la justice
thibetaine. Les deux planches (non publies jusqu'ä maintenant), dessinees par un Thibetain, montrent
les peines corporelles les plus courantes. Des differences dans l'application et importance des peines
se fönt jour particulierement entre l'ouest et Test du Thibet. Une reglementation unifiee manque,
les peines varient fortement d'un endroit ä l'autre. On percoit, ä cöte d'anciennes traditions no-
mades, des influences chinoises. Parmi les peines capitales, les mutilations du corps ainsi que la
decapitation semblent etre les plus fortes, car leurs effets se fönt sentir jusque dans l'au-delä. Le
treizieme dalai'-lama (1933) tenta d'introduire un adoucissement ä cet etat moyenägeux. Avec l'in-
corporation du Thibet dans la Republique populaire de Chine, la justice thibetaine et l'application
des peines changera assurement de maniere fondamentale.

DIE ORTSGEBUNDENHEIT DER FRAU
BEI DEN MOZABITEN

Karl Suter1

Die Mozabiten bewohnen den als Mzab bekannten Abschnitt der nordalgerischen
Sahara. Sie sind Berber, sprechen einen eigenen berberischen Dialekt und gehören in

religiöser Hinsicht zu den Ibaditen, einem Zweig der Kharidjiten2. Ihr glühendes
Bekenntnis zum gemeinsamen Glauben schließt sie zu einer engen religiös-sozialen
und politischen Gemeinschaft zusammen, die eifersüchtig auf ihre kulturelle
Selbständigkeit bedacht ist.

Um den religiösen Verfolgungen von Seiten der Anhänger anderer muselmanischer
Glaubensrichtungen zu entgehen, flüchteten sie in die Einsamkeit der Sahara und gründeten im
Laufe des 11. Jahrhunderts im Tal des Oued Mzab fünf nahe beieinanderliegende Oasen, nämlich

Ghardaia, den Hauptort (1954 15 69o Einwohner), dann Melika, Ben Isguen, Bou Noura
und El Ateuf. Dazu kamen im 17. Jahrhundert die beiden abseits gelegenen Oasen Berrian und
Guerrara. Bei all diesen Gründungen handelt es sich um Ksour (Einzahl Ksar), d.h. um
geschlossene, von turmbewehrten Ringmauern umgebene, stadtähnliche Siedlungen. In ihnen
wohnen, das Arabernest Metlili miteinbezogen, zusammen 52 641 (1954) Einwohner. Von diesen
sind ungefähr 4oooo Mozabiten, 11 ooo Araber und 12oo Juden. Diese Bevölkerung lebt
hauptsächlich vom Gartenbau, im besondern vom Unterhalt der Dattelpalme. Der außerordentlich
karge Boden vermag sie aber nicht zu ernähren. Darum arbeitet ein großer Teil der erwachsenen

Mozabiten — ihre Zahl wird auf 9ooo geschätzt — auswärts in den größeren Ortschaften
Algeriens, namentlich in Algier, Constantine und Oran. Die Auswanderer, die ihre Familien
in der Sahara zurücklassen, kehren aber von Zeit zu Zeit ins Mzab zurück.

An der Spitze der mozabitischen Religionsgemeinschaft steht in jeder ihrer sieben
Siedlungen die Halga («Kreis»), die sich aus 13 Schriftgelehrten, den Azzaba (mozabitisch;
arabisch Tolba) zusammensetzt. Der Fähigste oder Frömmste unter ihnen amtet, durch die Halga
auf Lebenszeit dazu gewählt, als Scheich. Dieses Kollegium besorgt alle Obliegenheiten der
Moschee, verwaltet deren Güter, ruft die Gläubigen zu den gemeinsamen Gebeten zusammen,

bestreitet den Koranunterricht an die Knaben und überwacht das durch strenge
Sittengesetze geregelte religiös-sittliche Leben der ganzen Gemeinschaft. Rauchen und Alkoholgenuß

1 Forschungsreise 1955, in verdankenswerter Weise subventioniert vom Schweizerischen
Nationalfonds.

2 Ortsnamen und auch eine Anzahl Begriffe werden in französischer Schreibweise wiedergegeben.

102



sind verboten, ebenso der der Faulenzerei Vorschub leistende Wirtshausbesuch und das
Kartenspiel, doch auch das Anhören von Musik und Radiosendungen, das Tragen von Armbanduhren,

die Verwendung von Parfüms, das Rasieren der Gesichtshaare usw. Noch heute werden
die Tore der meisten mozabitischen Städtchen kurz nach Sonnenuntergang geschlossen und
erst vor Sonnenaufgang wieder geöffnet; Fremde können sich in ihnen nachts nicht aufhalten.
Wer gegen den Sittenkodex verstößt, verstößt gegen die Religion, und das wiegt schwer. Noch
vor zehn Jahren wurde bei kleinsten Vergehen über den «Sünder» durch die Halga die
Exkommunikation (Tebria), die Ausstoßung aus der religiösen Gemeinschaft verhängt, heute in
der Regel nur noch in schwereren Fällen. In Guerrara hatte 1954 ein Bäcker die Religion
verunglimpft. Über ihn wurde die Exkommunikation ausgesprochen. Sein Arbeitgeber mußte
ihn sofort entlassen, sonst wäre sein Laden unverzüglich boykottiert worden. Ist der von der
Tebria Betroffene ein Mann, so kann er nicht mehr an den täglich stattfindenden gemeinsamen
Gebeten in der Moschee teilnehmen — die Frau betet bei sich zu Hause — und auch nicht
an religiösen Zusammenkünften. Was aber beiden Geschlechtern als unerhört hart erscheint,
ist das Unterbleiben einer ritusgemäßen Bestattung. So werden die vorgeschriebenen rituellen
Waschungen des Toten durch die Halga nicht durchgeführt und an seinem Grabe auch keine
Gebete und Suren aus dem Koran gesprochen. Aus diesem Grunde versuchen alle vom
Kirchenbann Betroffenen, früher oder später von diesem erlöst zu werden. Das ist für den Mann
möglich, indem er nach Verbüßung der Strafe vor der Halga Abbitte leistet und aufrichtige
Reue bekundet. Die Verzeihung wird oft erst gewährt, wenn der Sünder mehrere Male darum
nachgesucht hat. Wartet er damit bis zu seinem Ableben zu, so läßt er an sein Sterbebett zwei
Azzaba kommen, um Gott und auch sie um Verzeihung zu bitten. Jedes Jahr, oft sogar
jeden Monat, kommt es in allen Siedlungen wiederholt zu solchen Ausstoßungen.. Es werden
auch Vergehen gegen die Religion und die guten Sitten, die in der Fremde erfolgt sind, im
Mzab durch diese Maßnahme geahndet. Die Vergehen, z.B. Betrunkenheit, üble Nachrede,
Diebstahl, Verleumdung, Nichteinhaltung der Gebete und des Fastenmonats (Ramadan), werden

durch Glaubensbrüder dem religiösen Kollegium gemeldet.
Strengster Zucht und Sitte muß sich besonders die Frau befleißigen. Ihr Leben

wird durch eine ganze Flut von Vorschriften und Weisungen, von Geboten und
Verboten geregelt. Nur wenige Beispiele dafür: es sind ihr Schmuck, Kleidung und Schuhe,
die sie tragen darf, vorgeschrieben, ferner die Art der Haartracht und des Verwen-
dens von Parfüm und von Henna. Es ist ihr verboten, auf der Hausterrasse zu singen
oder auch bloß laut zu sprechen, illustrierte Zeitungen anzuschauen, eine Nähmaschine

zu besitzen, Freundinnen zum Tee einzuladen, weil das dem Klatsch Vorschub
leisten würde und eine Vernachlässigung der Arbeit und des Haushaltes zur Folge
hätte. Sie darf bei Krankheit keinen Arzt beiziehen, denn jene Körperteile, die der
Arzt mit den Fingern berührt, wandern nach ihrem Tode in die Hölle. Es ist für
sie nicht leicht, sich in dieser Überfülle von Vorschriften immer zurechtzufinden.
Unvermutet sieht sie sich auch - heute vielleicht mehr als früher - vor neue Fragen
und Probleme gestellt, die dringend, will sie mit ihrem Gewissen nicht in Konflikt
kommen, eine Antwort und Lösung verlangen. Oftmals hat sie auch Rat und Hilfe in
wichtigen Angelegenheiten nötig, wie bei schlechter Behandlung von Seiten ihres
Mannes, bei Aufstellung ihres Testaments, bei Ehescheidung, bei der Erziehung ihrer
Kinder usw. Die Frau braucht überdies ein Minimum an religiöser Unterweisung.
Sie muß die Gebete kennen und über den Sinn und das Wesen ihrer Religion und
der religiösen Feste Bescheid wissen. Mit diesen die Frau betreffenden Obliegenheiten

befaßt sich die Halga der Ghassalat (arabisch) oder Timsiridin (mozabitisch),
d. h. der Totenwäscherinnen.

Diese Halga untersteht der Moschee, in erster Linie dem Scheich, dem gegenüber
sie ihre Beschlüsse und Handlungen zu verantworten hat. Auch die Ernennung neuer
Totenwäscherinnen, die durch diese Halga selber erfolgt, bedarf seiner Zustimmung.
Nur ehrliche, sittenstrenge, ältere Frauen, die verheiratet und lebenserfahren sind,
werden für dieses Amt ausersehen. Dieses Frauenkollegium ist nicht groß und umfaßt
höchstens 12 Mitglieder, wie in Ben Isguen; in Berrian waren es 1955 bloß acht und
in Melika fünf. An der Spitze steht, von den Totenwäscherinnen aus ihrem Kreise
selber vorgeschlagen und unter Zustimmung des Scheichs ernannt, die Lalla oder
Mamma. Sie stellt in erster Linie zwischen Scheich und Halga die Verbindung her.
Ist eine wichtige Frage abzuklären oder ein Ratschlag einzuholen, begibt sie sich zu

103



ihm. Von einem Nebenraum aus, der durch eine Art Fenster mit dem Räume des

Scheichs verbunden ist, nimmt sie das Gespräch mit diesem auf. Die beiden
Gesprächspartner können einander wohl hören, doch nicht sehen, denn ein Vorhang
ist über die Fensteröffnung gespannt. Die Ghassalat halten häufig Zusammenkünfte
ab, meist jede Woche ein- oder zweimal. Sie treffen sich z. B. in der Moschee, wo
ihnen ein besonderer Raum zur Verfügung steht, oder dann, was häufiger der Fall
ist, z. B. in Ben Isguen, in einem ihnen überlassenen leerstehenden Wohnhaus. In
Melika kommen sie meist im Hause der Lalla, gelegentlich auch einmal in dem
einer der andern Ghassalat, zusammen.

Die Totenwäscherinnen stehen mit der weiblichen Bevölkerung ihrer Siedlung
in engem Kontakt, haben leicht Zutritt zu allen Häusern und machen, 'wie etwa
in Melika, häufig Hausbesuche. Sie klopfen an die Haustüre, melden sich und treten
schnell ein. Das erste, was sie nun tun, ist den Abtritt zu kontrollieren. Ist dort
alles in Ordnung, folgt die Inspektion der Küche. Da schauen sie vor allem darauf,
ob die Wasserbehälter auch wirklich gefüllt sind. Das soll nicht erst dann erfolgen,
wenn man sich waschen will, denn die beim Füllen mit schmutzigen Händen gehaltenen

Wassergefäße werden ja auch beschmutzt. Die Kontrolle erstreckt sich überdies

auf die andern Hausräume, wobei die Inspektorin ihr Augenmerk auf Spiegel,
Bilder, Radioapparate - alles Dinge, die zu halten verboten ist - richtet, und ferner
auf die Kleidung, den Schmuck und die Haartracht der Frau. Ist etwas zu
beanstanden, wird die Hausfrau heute verwarnt; früher wurde über sie die Tebria
verhängt.

Die Totenwäscherinnen spielen eine wichtige Vermittlerrolle bei Heiraten. Wenn
Eltern für ihren Sohn ein bestimmtes Mädchen als künftige Frau in Aussicht nehmen,
so wird diese Angelegenheit von der Sohnsmutter unter dem Siegel der Verschwiegenheit

einer Ghassalat unterbreitet. Diese sucht nun unter irgendeinem Vorwand die
Mutter des Mädchens auf und macht über die Sache Andeutungen, diese dabei als
eigenen Einfall darstellend. Die Besuche werden so oft wiederholt, bis sie die Einstellung

der Eltern der Tochter in Erfahrung gebracht hat. Ist diese zustimmend, so

berichtet sie dies der Sohnsmutter. Dann unternimmt sie wieder mit aller Diskretion,
die nötigen Schritte, um die beiden Mütter zu einer direkten Aussprache und weiteren
Regelung der Angelegenheit zusammenzubringen.

Die Ghassalat unterweisen die Mädchen in kleinen Gruppen bei sich zu Hause
in Religion und Sittenlehre. Sie bringen ihnen auch etwas Arabisch bei. Sie wirken
auch bei Hochzeiten mit, indem sie im Hause der Braut Koranverse rezitieren, vor
allem während des Ankleidens der Braut. Steht ein Mädchen in schlechtem Rufe,
wird es durch die Ghassalat eine Zeitlang strengstens überwacht und nötigenfalls gar
auf seine Jungfräulichkeit hin untersucht. Doch kommt das nicht eben häufig vor.
Diese Frauen nehmen, ist eine weibliche Person gestorben - der Tod wird auch
heute noch in der Regel durch sie festgestellt —, die rituellen Waschungen vor und
sprechen im Hause der Toten bestimmte Suren aus dem Koran. Ihnen liegt die
Aufgabe ob, den Frauen mit Rat und Tat beizustehen. Die hilfesuchende Frau
begibt sich bei eingebrochener Nacht in das Haus einer Ghassalat oder läßt sie zu sich
rufen. Will sie unerkannt bleiben, was in heiklen Fällen vorkommen kann, so schickt
sie zu dieser eine Vertrauensperson, meistens eine nahe Verwandte. Die Frau hat
sogar die Möglichkeit, in schweren Gewissenskonflikten den Scheich aufzusuchen und
um Rat zu bitten.

Die Halga der Ghassalat und damit eigentlich die Moschee hat auf die weibliche
Bevölkerung, zugleich also auch auf die Erziehung der heranwachsenden Jugend einen
außerordentlich großen, ja entscheidenden Einfluß. Sie kontrolliert die Lebensführung
und verhängt den Kirchenbann. Die davon betroffene Frau wird von den Frauen der

ganzen Siedlung gemieden, sie darf an keinen Veranstaltungen, an denen
Totenwäscherinnen anwesend sind, teilnehmen, z. B. an einer Hochzeitsfeier im Frauengemach.

104



¦¦&
mm* 11

l-J

-*, U Y.Y' i* mm

//,1

I5W83sy
'iLm

ii
3£

Abb. 1 Ghardaia. Die Stadt
baut sich an einem Hügel am-
phitheatralisch auf. Zuoberst steht
die Moschee mit dem obeliskartigen

Minarett. Vorn der Marktplatz.

Photo K. Suter

Der Bann wird aufgehoben,
falls die Sünderin während
Monaten ernsthafte Beweise
des Wohlverhaltens und der
Reue beigebracht und vor
dieser Halga Gott um
Verzeihung gebeten hat. Solange
auf ihr der Fluch der
Exkommunikation lastet, wollen

die Ghassalat die Schuldige

nicht sehen. Darum
wird sie nicht in ihrem
eigentlichen Räume, sondern
in einem mit diesem durch
eine Fensteröffnung verbundenen

Nebenraum empfangen.

Der Frau ist im Mzab die Erfüllung einer außerordentlich hohen Aufgabe
zugedacht, denn sie soll all das, was das Wesen der mozabitischen Gemeinschaft letzten
Endes ausmacht, hüten und bewahren und unverfälscht an das kommende Geschlecht
weitergeben, allem voran die Religion, Moral, die Sitten und Bräuche, mit andern
Worten das ganze geistige und materielle Traditionsgut. Sie gilt als die Verkörperung
der Tradition und als das lebendige Gewissen des Landes und soll durch ihre über alle
Zweifel erhabene und vorbildliche Haltung, besonders im Religiös-Sittlichen, der
unverrückbare Wegweiser sein, namentlich für die Jugend, und da ganz besonders für
die Mädchen und damit die künftigen Frauen. Mag im Verhalten des Mannes
gelegentlich einmal etwas zu beanstanden sein, die Bevölkerung hat dafür eine gewisse
Nachsicht; nie und nimmer aber, wenn es sich um eine schuldige Frau handelt; ihre
Verfehlungen, selbst kleinste, werden streng geahndet. Die Tugenden, deren sich der
Mozabite mit Stolz selber rühmt, z. B. tiefe Religiosität, will er erst recht bei der
Frau fest verankert wissen. So ist es für ihn ganz selbstverständlich, daß sie täglich,
von den Krankheits- und Menstruationstagen abgesehen, ihre fünf Gebete verrichtet,
wovon das erste vor Sonnenaufgang, im Winter also vor sechs Uhr und im Sommer
vor vier Uhr; und nicht selten erwartet der Mann auch, daß sie ihn zur Verrichtung
des Gebetes weckt.-

Die Frau kann wichtigster und treuester Träger des altüberlieferten Kulturgutes
in den Augen des Mozabiten nur dann sein und bleiben, wenn es gelingt, alles Fremdartige

von ihr fernzuhalten. Das beste Mittel dazu ist ihre räumliche Abschließung.
Diese hat sich seit Jahrhunderten bewährt und ist, namentlich auch von der Frau
selber, als etwas Selbstverständliches hingenommen worden. Es war im Lande nie
etwas anderes bekannt, und so ist die seit jeher praktizierte räumliche Abschließung
selber zum Traditionsgut geworden, ja vielleicht zum wichtigsten überhaupt. Denn
dank dieser Maßnahme bleiben alle weiteren Belange, wie z. B. Erziehung,
Lebenshaltung, Sitten und Bräuche, völlig intakt.

Da ist fürs erste einmal die Abschließung im Haus. Von besonderen Ausnahmen
abgesehen, verläßt die Frau dieses vom Augenblicke ihrer Verheiratung an, also mit
ungefähr 14 Jahren, bis zum Lebensende nie. Es wird ihr nur hin und wieder erlaubt,

105



in Begleitung von älteren Verwandten, wie Schwiegermutter oder Tanten, bei

hereingebrochener Nacht das elterliche Haus aufzusuchen, selbstverständlich völlig
verhüllt. Es muß schon ein ganz besonderes Ereignis vorliegen, damit den Frauen von
der Moschee generell ein Ausgang gestattet wird. Das ist der Fall, wenn der Wadi
fließt. Dieses seltene und beglückende Ereignis dürfen sich die Frauen vor einem
bestimmten Stadttor, nachdem aus dessen Umkreis alle Männer verschwunden sind,
mitansehen. Den altgewordenen Frauen allerdings - als solche gelten sie von ungefähr

dem 35. Jahr an - werden gewisse Erleichterungen eingeräumt. So dürfen sie

die Friedhöfe besuchen und in der Siedlung kleine Einkäufe besorgen, indessen nicht
auf dem Marktplatz.

Die häusliche Abschließung der Frau bezweckt im Mzab wie in vielen andern
mohammedanischen Gebieten, eine Kontaktnahme mit dem andern Geschlecht zu
verhindern. Mit aller Strenge wird hier an diesem Grundsatz festgehalten.

Da ist zum zweiten die Abschließung der Frau in ihrer Stadt. Niemand nimmt
daran Anstoß, am wenigsten die Frau selber. Nie hat bei ihr das Bedürfnis, andere
benachbarte Siedlungen zu sehen, bestanden. Heute kommt es allerdings, wenn auch

ganz selten vor, daß alte Frauen in einer andern nahen Oase wohnende Bekannte oder
Verwandte besuchen. Auch der Mann zeigt kein Verlangen, seine Schritte in andere
mozabitische Ksour zu lenken. Es muß schon ein besonderer Grund vorliegen, damit
er das tut. Denn was anderes könnte er dort schon finden, als was er vom eigenen
Ksar her kennt? Ich habe z.B. in El Ateuf alte Männer kennen gelernt, die Zeit
ihres Lebens nie in Ben Isguen waren, an dem sie schon ungezählte Male vorbeiritten
oder in neuerer Zeit auch fuhren. Ihrer viele kommen sehr oft auf den Markt von
Ghardaia. Es fällt ihnen aber nicht im Traume ein, die eigentliche Mozabitenstadt,
etwa das Quartier der Moschee, einmal aufzusuchen. Die Knaben werden etwa vom
Vater oder sonst einem älteren Verwandten nach Ghardaia mitgenommen, nie aber
die Mädchen. Es ist kaum zu glauben, daß z. B. die Mädchen von Ben Isguen noch
nie in diesem bloß zwei Kilometer entfernten wirtschaftlichen Zentrum mit seinem
bunten Marktleben waren.

Da ist zum dritten die Abschließung der Frau innerhalb der Sahara. Nach einem
alten Gesetz - über den genauen Zeitpunkt seines Erlasses weiß ich einstweilen nichts
Zuverlässiges — ist es der Frau verboten, auszuwandern. Der aus wirtschaftlichen
Gründen das Land verlassende Mozabite muß seine Familie, jedenfalls seine Frau und
seine Töchter, zurücklassen; die Knaben allerdings kann er, sind sie mindestens fünf
Jahre alt, mitnehmen, was häufig vorkommt. Würde auch die Frau, wenn vielleicht
auch bloß vorübergehend auswandern, so wäre es, wie in weiten Kreisen der
Bevölkerung befürchtet wird, um Land und Volk geschehen. Dabei ist nicht in erster Linie
an einen demographischen Rückgang und wirtschaftlichen Ruin, der schließlich das

Verschwinden der Gärten und Ksour zur Folge hätte, zu denken, sondern an den

Untergang des Mozabitentums im weitesten Sinne des Wortes, d. h. an den Verfall
seiner Sitten und Bräuche, seiner Wohn- und Lebensweise, seiner sozialen und
rechtlichen Einrichtungen, seiner Sprache, Kultur und innern Autonomie, kurz und gut,
seiner ganzen Eigenart und Einmaligkeit. Das zahlenmäßig kleine Volk über die weiten

Räume Nordafrikas verteilt, ohne das Mzab als festen Rückhalt und als ständige
Quelle biologischer und geistiger Erneuerung, würde wohl, auf lange Sicht gesehen,
als kulturelle Einheit aufgerieben. Auch als Rasse liefe es Gefahr, innerhalb der großen

Mehrheit von Arabern und Kabylen aufgesogen zu werden. Mischehen zwischen
ausgewanderten Mozabiten und Araberinnen kommen heute schon gelegentlich vor.
Indessen vermöchte wohl dieses für alles Fremde wenig anfällige Volk in der Diaspora
seine religiöse Besonderheit zu wahren.

Das Auswanderungsverbot für die Frau wird bereits von Robin3 (S. 25)
erwähnt. Es ist eingedenk seines beabsichtigten Zweckes - Fernhaltung allen fremden

3 Commandant Robin: Le Mzab et son annexion ä la France. Alger, 1884.

106



Einflusses von der Familie - nur logisch, daß es einem weiteren Verbot rief, nämlich
dem, daß es jedem Mozabiten untersagt ist, eine in der Fremde geheiratete Frau und
die mit ihr gezeugten Kinder ins Mzab zu führen. Heute wird es zuweilen umgangen
und es kommt vor, daß Mozabiten ihre Araberfrauen und Kinder aus dem Norden
für ein oder mehrere Monate ins Mzab mitnehmen. Eine im Mzab geborene Araberin
darf indessen als Ehefrau dauernd ins Haus aufgenommen werden. Solche Ehen kommen

aber selten vor. In der heiligen Stadt Ben Isguen - sie hat diese Zuschreibung
erhalten, weil in ihr als einzigem Ort nur Mozabiten wohnen — wird jedoch auch
heute noch keine Araberin zugelassen. «Jene, welche ein fremdes Mädchen heiraten,
müssen die Stadt verlassen», steht in einer aus dem Jahre 1871 stammenden Konvention4.

Sonderbarerweise galt das Auswanderungsverbot, wie aus einem Erlaß5 des

Ksar Ghardaia, wo die meisten Juden leben, hervorgeht, bis in die Zeit des ersten
Weltkrieges auch für die im Mzab geborenen Jüdinnen. Überhaupt war die jüdische
Minderheit damals noch den mozabitischen Gesetzen unterstellt. Vielleicht wollte
man, was das Auswanderungsverbot anbetrifft, einfach keine Ausnahme stipulieren.
Vielleicht sah man darin aber, wie M. Morand (S. 433) meint, auch bloß ein geeignetes

Mittel, um die Juden, die man als Handwerker benötigte, im Lande
zurückzuhalten.

Jede Stadt des Mzab hat ihre besondern Gesetze (Kanoun), doch besteht
grundsätzlich zwischen den Gesetzesordnungen all seiner Siedlungen volle Übereinstimmung.

Die Prinzipien wurden gemeinsam auf Grund der Religion, Überlieferung,
Gewohnheit und der besondern geographischen Eigentümlichkeiten des Landes aufgestellt

und wichtige Beschlüsse gemeinsam gefaßt und für das ganze Mzab als
verbindlich erklärt. Die Abordnungen der verschiedenen Ksour kamen früher häufig
zusammen, oft jeden Monat einmal, um miteinander die akuten Probleme religiöser,
moralischer, rechtlicher und verwaltungstechnischer Art zu erörtern und zu lösen. In
den Anfangszeiten nahmen an diesen Zusammenkünften (Medjeles) lediglich die
Vertreter der Moschee, d. h. die Scheichs und einige Azzaba teil. Nach und nach
gelang es aber der Bevölkerung, mit andern Worten den Weltlichen oder Laien
(mozabitisch Aouames, Einzahl Ammi), auf die Gesetzgebung Einfluß zu gewinnen.
So weiß man, daß bei den Gesetzesbeschlüssen der letzten Jahrzehnte auch immer
Vertreter der Djemaa, also der Laienräte der verschiedenen Städte zugegen waren.
Diese Räte setzen sich in jedem Ksar aus den Vorstehern (Tarnen) der ihn bewohnenden

Sippen zusammen mit einem Caid an der Spitze. Ungeachtet des wachsenden
Einflusses des weltlichen Elements auf die Gesetzgebung und Verwaltung des Landes
hat die Moschee noch nach wie vor das letzte Wort.

Die Zusammenkünfte fanden, alter Gepflogenheit folgend, immer auf einem
Friedhof statt, und zwar entweder auf jenem des Scheichs Ammi Said, der vor den
Toren von Ghardaia liegt, oder jenem des Scheichs Bai Hamed ben Sliman ben Noha
am Hügelfuß von Melika neben dem Trockenbett des Oued oder jenem des Scheichs
Abou Abd Ar-Rahman el Kourthi, der sich im Talboden zwischen Melika, Ben Isguen
und Bou Noura ausbreitet. Hier steht je eine kleine, zu Ehren des betreffenden längst
verstorbenen Scheichs errichtete Moschee. In dieser trafen sich die Abgeordneten. Sie
saßen auf dem Erdboden im Kreise in einer ganz bestimmten Reihenfolge und
Rangordnung. Zum letzten Male kamen sie im Jahre 1928 zusammen. Hauptanlaß dazu

war die Auswanderungsfrage. Daß die Mozabitenfrau im Mzab heiratet, da Kinder
auf die Welt stellt, arbeitet und da auch stirbt, also ihr ganzes Leben in der Sahara

verbringt, während ihr Mann auswandert und monate- oder gar jahrelang fernbleibt,
schien nicht mehr allen Leuten so selbstverständlich. Warum sollte die Frau mit ihrer
Familie zusammen nicht auch das Land verlassen dürfen, zumindest vorübergehend?

4 Zitiert in M. Morand : Etudes de droit musulman algerien. Alger, 1910. S. 443.
5 Zitiert in M. Morand, S. 432.

107



Und das umso eher, als die Sahara seit der französischen Besetzung befriedet ist und
die Reisemöglichkeiten um ein Vielfaches besser geworden sind. Man reist heute vom
Mzab aus in einem einzigen Tag bequem nach allen Orten Algeriens.

Die Frage der Auswanderung wühlte so sehr die Gemüter auf, daß es zu heftigen
Auseinandersetzungen in den Städten, den Sippen, ja sogar in den einzelnen Familien
kam. Die Diskussion darüber hält auch heute noch an. Begreiflich! Denn von der
Art, wie dieses Problem gelöst wird, hängt das Schicksal des Landes und der moza-
bitischen Gemeinschaft ab. An der Zusammenkunft vom Jahre 1928 faßten die
Mitglieder der Halga und der Djemaa der sieben Ksour auf dem Friedhof Ar-Rahman
el Kourthi den folgenden Beschluß: «Wir verbieten jedem Mozabiten unbedingt, seine

Frau, seine Tochter oder irgendeine andere Mozabitenfrau aus dem Mzab auswandern
zu lassen. Wir errichten dieses Verbot als unerschütterliche Verteidigung, wie eine
solid gebaute und zementierte Mauer, wie eine starke Sperre. Wer immer dagegen
handelt, verletzt die Gebote Allahs, lädt Schmach auf sich und verdient Fluch und
Schande in diesem Leben und im Jenseits. Die Folge wäre unser sicherer Untergang,
denn das kann unserer Religion und unserem Ruf nur schaden, würde unsern Glauben

zerstören und unser Land ruinieren. Das ist eine ketzerische Neuerung in unsern
Sitten. Was wir hier erklären, ist der Wille von Allah selber»6.

Wir wollen im folgenden die Ansichten und Argumente, die Befürworter und
Gegner der Auswanderung ins Feld führen, etwas genauer betrachten. Die Gegner,
mit dem schwersten Geschütz auffahrend, behaupten, die Auswanderung verstoße

gegen die Religion. Das dürfte, wenn wir die Frage auf Grund der religiösen Werke
der Ibaditen untersuchen — es sind für sie wie allgemein für die Mohammedaner
Koran und Sunna -, nicht zutreffen. In diesen Schriften läßt sich keine einzige Stelle
namhaft machen, die das Auswanderungsverbot rechtfertigen würde. Das Verbot,
obwohl es ganz im Dienste der Erhaltung der Religion steht, kann sich also nicht auf
eine religiöse und somit heilige Quelle berufen; es ist nicht göttlichen Ursprungs.
Damit verliert es aber viel von seiner Durchschlagskraft und verpflichtenden
Wirkung. Je länger umso mehr wurde es in den letzten Jahren von vielen als eine nur
vom Menschen geschaffene Maßnahme angesehen, die gewiß einst nützlich war, nun
aber nicht mehr zeitgemäß ist. Die Lebensbedingungen haben sich in der Sahara in
den letzten Jahrzehnten stark geändert. Warum sich der neuen Situation nicht
anpassen und das umso mehr, weil die Aufhebung des Auswanderungsverbotes ja keinen
Bruch mit der Religion, sondern bloß mit der Tradition und der Gewohnheit
bedeuten würde? Die Gesetzgebung ist ja nie endgültig und hat stets den veränderten
Umständen verschiedener Art Rechnung zu tragen. Der Riß der Meinungen ging
sogar mitten durch die Reihen der Azzaba hindurch; ja ihrer einige, wie Scheich
Bayoud von Guerrara, wurden zu Wortführern der neuen Auffassung. Die
fehlende Geschlossenheit in der geistigen und geistlichen Führerschaft hatte für diese

einen schweren Verlust an Autorität zur Folge. Dazu trug eine Reihe ungeschickter,
kurzsichtiger und dem Zeitgeist zuwiderlaufender Erlasse, die die Moschee herausgab,

das ihrige bei, so als sie den Mozabiten die Verwendung neuer Erfindungen, wie
Telephon, Auto oder elektrisches Licht rundweg verbot, weil sie des Teufels seien.

Alle diese Verbote haben sich in wenigen Jahren selber überlebt.
So kam es, daß in Mißachtung des Beschlusses vom Jahre 1928 eine Anzahl

Mozabiten, namentlich seit Ende des zweiten Weltkrieges — in Guerrara und Berrian
allerdings unter ausdrücklicher Billigung durch die Moschee - ihre Frauen aus dem

Mzab wegführten, im ganzen vielleicht 300, also immer noch eine kleine Minderheit.
Doch das könnte mit der Zeit Schule machen. Es ist zwar auch heute noch so, daß
diese Abwanderung, auch wenn sie bloß vorübergehenden Charakter hat, vom Groß-

0 Zitiert in L. Milliot: Recueil de deliberations des Djemäa du Mzab. Erschienen in der Revue
des Etudes Islamiques. Paris 1930. S. 218—219.

108



/ ÜH

r

—

v r*.

*
Abb. 2 links: Gasse in Ghardaia mit völlig verhüllten Mozabitenf'rauen. Nur ein Auge bleibt frei.
Abb. 3 rechts: Altes Haus in Ghardaia. Innenhof mit Küchengeräten. Die Treppe rechts führt
zur Dachterrasse empor, der Durchgang links zur Haustüre. Photo K. Suter

teil der Bevölkerung nicht gerne gesehen wird. Man duldet sie eigentlich nur für den

Fall, wo sich für die Frau wegen ernstlicher Erkrankung die Vornahme eines
Ortswechsels oder einer Kur aufdrängt, oder wo eine Pilgerfahrt nach Mekka geplant ist.
Die Durchführung solcher Vorhaben war grundsätzlich immer gestattet. Doch mußte
auch dann die besondere Erlaubnis dazu beim Scheich des Wohnorts eingeholt werden.

Die Frau hatte die Dauer ihrer Ortsabwesenheit auf ein Minimum zu beschränken.

Solche Reisen kamen aber nur ganz selten vor. - Wer seine Frau mit sich führt,
macht es auch heute noch heimlich, jedenfalls ohne Aufhebens, denn er weiß, daß er
von vielen scheel angesehen und sogar mit beißendem Spott bedacht werden könnte.
In Guerrara und Berrian steht man dem Problem toleranter gegenüber. Man erwartet

indessen auch hier, daß die Frau von Zeit zu Zeit mit ihrer Familie ins Mzab
zurückkehrt und ihren Lebensabend mit ihrem Manne zusammen da verbringt. Die
Verbindung mit der Heimat darf nicht verloren gehen. Im großen ganzen wird am
Auswanderungsverbot noch streng festgehalten, ja seit dem Ausbruch der blutigen
Ereignisse in Algerien (1954) wieder mehr denn je.

Die Gegner lehnen die Auswanderung namentlich wegen den großen geographischen,

soziologischen und wirtschaftlichen Unterschieden zwischen ihrer saharischen
Region und den Städten Nordafrikas ab. Dorthin verpflanzt, fühlt sich die Frau,
besonders wenn sie nicht mehr ganz jung ist - viele Frauen haben vom Manne
kategorisch die Rückkehr verlangt -, isoliert und entwurzelt. Wie verschieden ist für
sie doch allein schon der räumliche Aspekt! Im Mzab lebt sie mit ihrer Familie
zusammen in einem eigenen Haus mit Innenhof und Hausterrasse, von der der Blick
in die sonnigen saharischen Weiten geht. Auf der Hausterrasse findet sie auch den
so wichtigen Kontakt mit den Frauen der Nachbarschaft. Im algerischen Norden
aber, z. B. in Algier, muß sie mit einer Wohnung in einem Mehrfamilienhaus, in
dem vielleicht vor allem Araberfamilien eingemietet sind, vorlieb nehmen. Da sie

deren Sprache oft nicht versteht, ist eine Kontaktnahme sehr erschwert. Sodann fehlt
hier die Terrasse, die die so notwendige Verbindung zwischen Mensch und Natur
herstellt. Will die Frau gesundheitlich und seelisch nicht zugrunde gehen, ist sie

gezwungen, das Haus von Zeit zu Zeit zu verlassen, also mit ihrem Manne auszugehen.
Dabei lernt sie unweigerlich das Leben der modernen Stadt mit all seinen Ansprüchen

und Forderungen kennen; sie sieht Kaufläden, Kaffeehäuser, Kinos, belebte,

109



lärmige, mit modisch gekleideten Menschen angefüllte Straßen - kurz und gut Dinge,
von deren Vorhandensein sie bis anhin kaum vom Hörensagen wußte. Ist die
ausgewanderte Frau noch jung, so läßt sie sich von der modernen Stadt mit ihrem
Getriebe und ihrer Lebensführung stark beeindrucken. Ein heftiger Einbruch in ihre
bisherige Gedanken-, Gefühls- und Sinnenwelt vollzieht sich, mit dem sie sich
auseinanderzusetzen hat. Das kann zu schweren seelischen Konflikten führen. Nach
Monaten oder vielleicht auch erst nach zwei oder drei Jahren ins Mzab
zurückgekehrt, fällt es ihr unter Umständen schwer, sich dort wieder an die einfachen,
gesunden Lebensverhältnisse anzupassen. In der fremden Stadt geht sie, davon ist der
Mozabite fest überzeugt, der altüberlieferten Sittenstrenge allmählich verlustig. Denn
die Frau ist nach seinem Dafürhalten moralisch zu schwach, um den vielen an sie

herantretenden Versuchungen, z. B. den Gelüsten nach neuen Kleidern, Schuhen,
Schmuck, Süßigkeiten, Vergnügen, zu widerstehen. Mit dem Verlust der
Sittenstrenge wird ein Zerfall der religiösen Praxis, deren genaue Befolgung in den Augen
der Mozabiten, überhaupt der Alohammedaner, als ein wichtiges Zeichen der
Frömmigkeit gilt, einhergehen. Die Frau wird es z. B. mit den Gebetszeiten oder dem
Fasten nicht mehr so genau nehmen. Sie wird auch, wie das bei der Araberin in
Nordafrika heute bereits weitgehend der Fall ist, das Gesicht nicht mehr völlig
verschleiern. Wie die Sittenstrenge Schaden nehmen könne, zeige klar das Beispiel der
Juden. Während die im Mzab lebenden Juden sich noch nach alter Väter Sitte
kleiden, ernähren und auch sprechen, so die z. B. in Algier aufgewachsenen nicht
mehr; sie haben europäische Kleidung und europäische Eßgewohnheiten angenommen.
Sie essen sogar Fleisch von Tieren, die nicht durch den Rabbiner geschachtet wurden.
Ja es komme auch vor, daß sie neben dem jüdischen Namen noch einen europäischen
führten, vor allem wenn sie die jüdische Sprache aufgegeben hätten. Wandlungen
dieser Art ständen auch für die Mozabitenfrauen zu erwarten, ja überhaupt die
Gefahr, in ein Lasterleben abzusinken. Es fehlt im Norden - das ist ein Hauptargument
- die Atmosphäre für ein einfaches, ehrliches, arbeitsames und darum Allah wohlgefälliges

Leben. Wie ganz anders im Mzab! Da stehen Ehrlichkeit, Aufrichtigkeit
und Wahrhaftigkeit immer noch in hohem Ansehen. Der Scheich von Berrian
erzählte mir, daß zum Beispiel jeder Gegenstand, der im Ksar oder Palmgarten
gefunden wird, dem Verlierer ganz sicher zurückerstattet wird. So seien im Winter
1955 in der Wüste von Mozabiten elf Kamele aufgebracht worden; sie hätten alles

getan, um die Nomaden, denen sie gehörten, ausfindig zu machen und sie ihnen
zurückzugeben. Verfällt schon manch ein Mozabite im Norden dem Laster - man denke

an Rauch- und Trunksucht, an die Vernachlässigung der Gebete, an sexuelle
Ausschweifungen, an Vergnügungssucht und Arbeitsscheu -, so sollen wenigsten die
Frauen und Kinder davor bewahrt bleiben.

Nach der Meinung der Mozabiten wird ein Großteil der ausgewanderten Frauen,
namentlich der ganz jungen, nicht mehr zu dauerndem Aufenthalt ins Mzab zurückkehren

wollen. Jedenfalls seien aber die im Norden geborenen und aufgewachsenen
Kinder, die das Mzab nur noch von gelegentlichen Besuchen her kennen, für dieses

verloren. Sie hätten, wie die Erfahrung lehrt, Mühe, sich in der Einsamkeit der
Sahara und im sittenstrengen Ksar zurechtzufinden. Um wieviel mehr erst die zweite
Generation, für die dieses Land nicht mehr wirkliches Erlebnis, sondern bloß noch
ferne Erinnerung bedeutet! Kaum vermöchten sich, wofür bereits vereinzelte
Beispiele zeugen, die Enkel solch ausgewanderter Familien mehr zu entsinnen, daß ihr
Großvater Mozabite war.

In diesem Punkte gehen die Meinungen allerdings weit auseinander. Scheich

Bayoud, der Führer der Reformbewegung glaubt, daß die enge Bindung zum Mzab
über die Generationen hinweg erhalten bliebe. Und zwar würden die Mozabiten
bewußt dafür sorgen. Das Beispiel von Djerba soll sich nicht wiederholen. Diese
südtunesische Insel war einst auch vor allem von Ibaditen bewohnt, die gleichfalls die

110



Gepflogenheit hatten, aus wirtschaftlichen Gründen auszuwandern, hauptsächlich nach
der Stadt Tunis. Ursprünglich verließen nur die Männer das Land, mit der Zeit
auch ganze Familien, die nicht mehr zurückkehrten. So nahm die ibaditische
Bevölkerung auf der Insel stark ab, der Gemeinschaftsgeist zerfiel, auch bei den Ausgewanderten,

und damit die meisten ihrer Sitten und Bräuche. Eingedenk dieses abschrek-
kenden Beispiels gilt es für die Mozabiten, wenn schon einmal in größerer Zahl
familienweise ausgewandert, alles gegen einen ähnlichen Zerfall zu unternehmen. Scheich

Bayoud denkt daran, in den algerischen Städten für seine Landsleute besondere
Siedlungsviertel zu schaffen mit eigenen Moscheen, Schulen (Medersa) und Friedhöfen.
Diese Einrichtungen bestehen übrigens in den größeren Ortschaften, wie ich mich
in Algier, Setif, Tiaret überzeugen konnte, bereits. Auch sind in Algier Häuser für
mozabitische Familien aufgekauft worden. Sodann sollen besondere Organe, die sich

mit den Angelegenheiten der Frauen zu beschäftigen hätten, z. B. mit deren Hin-
und Rückreise, ins Leben gerufen werden. Allein auch Scheich Bayoud glaubt, daß

wohl die Auswanderung der Familien trotz allen Maßnahmen den Abfall eines Teils
der Bevölkerung von Religion und Gemeinschaft zur Folge hätte; er schätzt aber den

Prozentsatz nicht so hoch ein. Und überdies würde die Einbuße durch eine starke
Vermehrung des mozabitischen Bevölkerungselementes im Norden wettgemacht. So

habe man für Guerrara, das die Abwanderung duldet - ungefähr 100 Familien leben,
wie bereits erwähnt, im Teil7 -, dank dieser Tatsache bereits eine Geburtenzunahme
festgestellt. Die heutigen Reisemöglichkeiten und Reisebequemlichkeiten mit Autos
und Flugzeugen würden es übrigens den Familien gestatten, häufig ins Mzab
zurückzukehren. So würden auch die im Norden geborenen Kinder dieses Stück Erde als

ihr eigentliches Vaterland kennen und lieben lernen. Auch die mozabitische Sprache
werde nicht untergehen, pflege man sie doch auch im Teil unter sich zu sprechen.
Die biologische Substanz des mozabitischen Volkes würde trotz massiver Auswanderung

erhalten bleiben. Gewiß würde es in der Diaspora schwerer fallen, die Jünglinge

und Mädchen immer mit Angehörigen der gleichen Rasse zu verheiraten. Darum
müßte man sie, namentlich die Mädchen, wenn sie 13 oder 14 Jahre alt geworden
sind, zur Eheschließung ins Mzab führen.

Im Mzab ist heute wie je der Sippengeist lebendig. Die Sippe ist mit der Moschee

zusammen die Hüterin der Religion und aller moralischen und rechtlichen Institutionen.

Wer sich gegen die geltende Ordnung vergeht, wird in erster Linie durch die

Sippe zur Rechenschaft gezogen; er wird durch sie gerügt und bestraft und erst bei

Rückfall und schweren Vergehen durch die Moschee. Das Kind wächst inmitten der
Sippe auf und findet da als Erwachsener den starken Rückhalt. Auftauchende
Schwierigkeiten und Probleme jeglicher Art können in ihrem Schöße jederzeit abgeklärt
werden. Für die Frau, die nach dem Norden auswandert, ist das aber nicht mehr

möglich. Sie steht gewissermaßen außerhalb der Sippe. Tritt eine schwierige Frage
an sie heran, ist sie gezwungen, selber dazu Stellung zu nehmen und die Entscheidung
zu treffen. Ob diese immer im Sinne der im Mzab geltenden Ordnung ausfällt -
wie will sie das wissen? Vielleicht ist gerade das Gegenteil der Fall. Und wenn es

sich gar um Dutzende auf sich selber angewiesener Frauen handelt, wird die Gültigkeit

dieser Ordnung geradezu in Frage gestellt. Im Mzab steht die Frau überdies,
wie wir bereits dargelegt haben, in engem Kontakt mit der Moschee durch die
Totenwäscherinnen. Auch diese Verbindung ist im Norden unterbrochen.

Die Abwanderung der Frauen ändert überdies die materielle Lebensbasis der
Familie. Im Mzab ist die Lebenshaltung sehr einfach. Man gibt sich mit Datteln, Brot,
Suppe und Kuskus - dieser meist ohne Fleisch - zufrieden. Die monatlichen Kosten
für den Unterhalt einer fünf- oder sechsköpfigen Familie belaufen sich dort auf 70-

7 Als Teil wird die Mittelmeerregion der Atlasländer, deren Niederschlagsmenge für den
Getreide- und Obstbau ohne künstliche Bewässerung ausreicht, bezeichnet.

111



80 Schweizerfranken. A'Ian ißt in der Familie auch aus der gleichen Schüssel.
Ausgewandert, erfolgt nach und nach eine Anpassung an den abwechslungsreicheren Speisezettel

der nordafrikanischen Stadtbevölkerung. Die Familie, namentlich die Kinder,
werden allmählich verwöhnt und können sich später mit einer einfacheren Kost nicht
mehr abfinden. Die ganze Lebenshaltung wird, besonders wenn man noch die hohen

Auslagen für eine bescheidene Mietwohnung - im Mzab wohnt man gratis -
mitberücksichtigt, viel teurer.

Geht es im Norden wirtschaftlich schlecht, wie z. B. während der beiden
Weltkriege, so zieht sich ein großer Teil der Mozabiten in die Heimat zurück. Da sind
die Speicher der Häuser immer mit größeren Vorräten an Korn und Datteln angefüllt,

die oft für zwei oder drei Jahre ausreichen. Das Mzab ist dann ein eigentliches
Reduit.

Die Auswanderung ganzer Familien müßte trotz gelegentlicher Rückkehr in die
Heimat das Zusammengehörigkeitsgefühl innerhalb der Sippe und des Stadtverbandes
schwächen. Nicht nur wäre es viel schwieriger, an den Freuden und Sorgen des
Einzelnen teilzunehmen, sondern geradezu unmöglich, zahlreiche diesen Gemeinschaftsgeist

wachhaltende Sitten und Bräuche durchzuführen, so die ganz eigenartigen
winterlichen Zusammenkünfte auf den Friedhöfen, bei denen Fleisch, Kuskus, Datteln
und Brot an die Azzaba und die Armen verteilt werden; dann die Flursegnungen,
die Bittgänge um Wasser, die Hochzeiten, die religiösen Feste und die Gemeinschaftsarbeiten

im Palmgarten (z.B. die Erstellung von Staudämmen). Es wäre sogar fraglich,

ob die Institution des Habous, d. h. der im Mzab sehr wichtigen, im Dienste
der Religion und Wohltätigkeit stehenden Stiftungen, dort weiterhin aufrecht
erhalten werden könnte.

Die Auswanderung dürfte mit der Zeit eine Abnahme der mozabitischen
Bevölkerung im Mzab zur Folge haben. Die entstehenden Lücken würden indessen, wie
man wohl zu Recht annimmt, rasch durch eine Zuwanderung anderer ethnischer
Elemente, vor allem Araber, ausgefüllt. Schon jetzt macht sich in den Oasen der
Nordsahara ein Zuwanderungsstrom von Leuten, die aus der innern Sahara, d. h.

aus wirtschaftlich noch schwächeren Gebieten kommen, geltend. Auch sind in den
letzten Jahren viele Nomaden seßhaft geworden. Die Mozabiten könnten ihr
zahlenmäßiges Übergewicht und damit ihre dominierende Stellung auf die Länge nicht
behaupten. In den Augen vieler Mozabiten ist es widersinnig, gerade jetzt an die

Aufgabe des Auswanderungsverbotes für die Frau zu denken, da gewisse andere Völker

alle Anstrengungen machen, politisch selbständige Staaten zu werden oder, wie
etwa die Juden, ihr angestammtes Vaterland wieder voll und ganz zurückzuerhalten.
Das Mzab, so klein es ist, haben die Vorfahren unter mannigfaltigen Entbehrungen
geschaffen, und zwar um hier den Verfolgungen zu entgehen und ein Leben in Ruhe
und Arbeit und nach eigenem Gutfinden führen zu können. Die Auswanderung
zuzulassen, wäre eine Verleugnung ihrer ganzen Geschichte und Politik.

Die Aufhebung des Verbotes hätte eine Verarmung des Mzab zur Folge. Um die
Gärten zu unterhalten, braucht es Dünger, Wasser und Arbeitskräfte. Ein großer
Teil des im Norden verdienten Geldes wird zu deren Beschaffung aufgebraucht. « Die
Gärten haben ihre Wurzeln in den kleinen Verkaufsbuden des Nordens», ist eine

geläufige Redewendung. Fließt diese Geldquelle nicht mehr - die ausgewanderten
Familien hegen für die Gärten wohl kaum noch ein besonderes Interesse -, ist es um
diese zu einem guten Teil geschehen. Und wer würde weiterhin für den Unterhalt
der Talsperren sorgen? Und für die Stadtbrunnen, die Stadtmauer, die Türme und
Tore und für die Moschee? Selbst das Gesicht der Landschaft müßte sich ändern.

Der Verbleib der Frau im Lande zwingt den Mann zur periodischen Rückkehr
in die Heimat, in den Schoß der Sippe, wo alle Besonderheiten dieses Volkes streng
gehütet werden. Hier können und müssen sich sein Geist und seine Seele, die in der
Fremde vielleicht Schaden gelitten haben, immer wieder neu stärken. „

112



Daß der verheiratete Mann - fast alle A4ozabiten werden im Alter von 16-18
Jahren verheiratet - von Zeit zu Zeit zurückkehrt, wird im Lande seit Anbeginn
der Auswanderung gefordert. In jeden Heiratsvertrag wird eine entsprechende Bestimmung

aufgenommen. Nur in der Festsetzung der Frist bestehen in den einzelnen
Ksour Unterschiede. So verlangt z. B. Bou Noura eine Rückkehr mindestens alle zwei
Jahre, Ben Isguen alle drei. Die Heimgekehrten verbleiben dann meistens einige
Wochen. Diese Fristen gelten auch heute noch. Da heutzutage die Reisezeit viel kürzer
und die Reise bedeutend billiger ist als früher, kehren jedoch die meisten Mozabiten
viel häufiger, gewöhnlich einmal innert 6-12 Monaten, die reicheren auch alle drei bis
vier Monate, an wenigen Orten sogar jeden Monat für wenige Tage zurück. Ganze
Schübe von Leuten kommen namentlich auf die großen Festtage heim. Nur
ausnahmsweise kommt es noch vor, daß ein Mozabite die vorgeschriebene Frist für die
Rückkehr abwartet, vielleicht dann, wenn er das Reisegeld nicht vorher zusammenbringt.

Nähert sich aber der Termin, muß er, wie immer auch seine finanzielle Lage
ist, zurück. Dafür sorgt allenfalls seine Sippe, die ihm das Reisegeld vorstreckt oder
auch schenkt.

Durch die Rückkehrklausel wird das Recht der Frau auf ein Eheleben, wenn auch
bloß ein zeitweiliges, anerkannt. Trifft ein Gatte während dieser Zeit nicht ein, kann
sie auf Scheidung klagen.

Daß der Auswanderer seine Frau nicht mitnehmen darf, ist gewiß ein großes
Übel. Er muß alle häuslichen Pflichten (Kochen, Waschen, Flicken usw.) selber
besorgen oder dann eine Hausangestellte (z. B. Araberin) beiziehen. Ist er krank,
entbehrt er der fraulichen Fürsorge und Pflege. Das Fernbleiben der Frau stellt ihn
aber vor allem vor schwierige sexuelle Probleme. Vereinzelte Männer sehen sich nach
Ersatz um, z. B. so, daß sie im Norden, was die Religion erlaubt, eine zweite Ehe
mit einer Araberin oder Kabylin schließen, oder ganz einfach im Konkubinat leben.
Ein kleiner Teil besucht auch öffentliche Häuser. Nicht zuletzt davon rührt die ziemlich

starke Verbreitung der Geschlechtskrankheiten im Mzab her.

Das Los der zurückgebliebenen Frau ist nach allgemeiner Auffassung - vor allem
aber nach Auffassung der Männer! - weniger schlimm. Der Wunsch, auszuwandern,
ist bei der Frau nicht groß. Das haben mir die Weißen Schwestern von der katholischen

Mission, die mit den Frauen in Kontakt stehen, wiederholt bestätigt. «Sie ist
mit ihrem Los zufrieden, sie kennt nichts anderes; sie ist im Mzab verwurzelt wie
ein Baum». Zwar ist es doch schon zu schweren Beschimpfungen zwischen Anhängerinnen

und Gegnerinnen der Auswanderung auf den Hausterrassen gekommen, ja
vereinzelt auch einmal zu einer Schlägerei. Doch das sind im großen und ganzen
gesehen Ausnahmen. Häufiger sind die Fälle, da die Auswanderung der Familie am
Widerstand der Frau scheiterte, ja es gab deswegen schon Ehescheidungen.

«Der Mann muß häufiger zurückkehren». In dieser Losung sehen heute die
meisten einsichtigen Mozabiten die Lösung des Problems. Wie oft im Jahr, das bleibt
einstweilen noch dem Ermessen des Einzelnen anheimgestellt. Das wird sich nicht
zuletzt nach seinen wirtschaftlichen Möglichkeiten richten. Als Grundregel nannte
mir der Scheich von Guerrara, Hadj Brahim ben Hadj Aissa, eine Rückkehr alle
sechs Monate. Der Scheich stützt sich dabei auf den folgenden geschichtlichen
Vorfall:

Omar, der zweite Kalif nach dem Propheten Mohammed, pflegte in seiner Stadt
während der Nacht auszugehen, um vor den Häusern seiner Mitbürger die Klagen
über Übelstände in Familie, Gesellschaft oder Staat abzuhorchen und dann Mittel
und Wege für ihre Beseitigung zu ersinnen. Auf einem seiner Rundgänge kam er auch
vor das Haus einer unglücklichen Frau, deren Mann, wie er ihren Klagen entnehmen
mußte, abwesend war. «Wie ist die Nacht doch so unendlich lang Die Morgendämmerung

will nicht kommen. Wie wäre ich, mein Gott, froh, wenn ich einen Geliebten

113



hätte. Doch ich darf daran nicht denken - zu groß wäre die Strafe Allahs — und ich
will die Ehre meines Mannes auch nicht beschmutzen».

Der Kalif ließ anderntags durch seinen Minister den Namen der Frau ausfindig
machen, ihr unverzüglich Lebensmittel bringen und sie dann zu sich rufen. «Wo ist
dein Mann?» Antwort: «An der Front». Sofort ließ der Kalif den Mann beurlauben.

Hierauf erkundigte er sich bei seiner eigenen Tochter Afsa, wie lange es denn
eine verheiratete Frau ohne Mann aushalten könne. Sie antwortete: «Höchstens sechs

Monate». Daraus zog der Kalif den Schluß, daß kein Mann länger als sechs Monate
von seiner Frau getrennt sein dürfe.

Nicht nur eine häufigere Rückkehr des Mannes wird im Mzab angestrebt,
sondern auch eine Einschränkung seiner Auswanderung. Das ist möglich, wenn es

gelingt, die wirtschaftlichen Zustände im Lande zu verbessern, z. B. den Gartenbau
zu fördern. Einen verheißungsvollen Anfang damit hat Guerrara gemacht. Es gelang
hier in den Jahren 1948-50 den Franzosen, durch eine Tiefenbohrung große Mengen

Wassers zu erschließen. Damit ist diese Oase zu neuem Leben erwacht. Die
Mozabiten denken auch an die Einführung gewisser handwerklicher Berufe für ihre
Knaben, doch müssen vorerst die Absatzmöglichkeiten für bestimmte handwerkliche
Erzeugnisse (z. B. Holzarbeiten) geprüft und geschaffen werden. Gelingt das, so
soll eine kleine Gewerbeschule ins Leben gerufen werden. Diese Pläne haben infolge
der Ereignisse in Algerien, die auch zahlreiche mozabitische Händler in Mitleidenschaft

zogen, neuen Auftrieb erhalten. Ob es aber wirklich gelingt, die männliche
Auswanderung einzuschränken, ist fraglich, denn der Mozabite ist ein geborener
Händler.

Die Mozabitenfrau ist die seßhafteste Frau der Welt. Sie wird das für die
allernächste Zukunft zweifellos bleiben. Zu groß ist das Gewicht und die Zahl der
Argumente, die gegen die Aufhebung des Auswanderungsverbotes sprechen. Damit wird
diese eigenartige Landschaft zunächst fortbestehen mitsamt dem Volk, das aus seiner
geistigen Grundhaltung heraus diesem Erdraum so originelle Charakterzüge
aufprägte.

LA DEFENSE d'EMIGRATION POUR LES FEMMES DU MZAB

Les Mozabites, partisans des Kharidjites mohammedans, habitent la region saharienne du Mzab
(chef-lieu Ghardaia). Leurs femmes restent confines dans le pays natal, tandis que la moitie environ
de la population masculine emigre vers les villes d'Algerie du Nord pour s'y vouer au commerce,
mais eile retourne periodiquement au foyer du Mzab. Le Mozabite est convaincu que seul en
demeurant au pays, la femme reste apte ä maintenir la religion et la culture mozabite et a la trans-
mettre intacte a la prochaine generation. Depuis une vingtaine d'annees cependant, un mouvement
soutenu par le parti reformiste (Cheikh Bayoud) se propage, qui voudrait permettre l'emigration
de la femme. Un certain nombre de Mozabites se fönt en effet accompagner par leur epouse dans
le Nord. Le plus grand nombre de la population, en particulier le parti conservateur (Ksar Ben
Isguen) y est neanmoins contraire. Le pour et le contre sont ardemment discutes, mais il est
evident que pour quelque temps du moins encore, la defense de l'emigration feminine sera main-
tenue, d'autant plus que les voyages faciles aujourd'hui (piste, Services d'autocars) permettent aux
hommes de rentrer frequemment au ksar natal.

DIE 10. JAHRESVERSAMMLUNG DER SCHWEIZ. GEOMORPHO-
LOGISCHEN GESELLSCHAFT VOM 3. FEBRUAR 1957 IN BERN

Anläßlich des zehnjährigen Bestehens der Schweiz. Geomorphologischen Gesellschaft

fand am 3. Februar 1957 in Bern eine Tagung statt, an welcher kurz Rückschau

gehalten wurde und danach in verschiedenen Referaten wissenschaftliche
Probleme zur Sprache kamen.

Der Präsident der Gesellschaft, Dr. Rene Nertz (Basel), erinnerte in seinen einführenden
Worten an deren Gründung am 1. Dezember 1946 in Ölten. «Ein fester Zusammenschluß
aller morphologisch Arbeitenden und aller Interessierten sollte damit geschaffen werden mit der

114


	Die Ortsgebundenheit der Frau bei den Mozabiten
	La défense d'émigration pour les femmes du Mzab


