Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 10 (1955)

Heft: 3

Artikel: Der Hund des Daitschin-Tengri
Autor: Hummel, Siegbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-39160

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-39160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER HUND DES DAITSCHIN-TENGRI

SieGBERT HUMMEL

Mit 2 Abbildungen

Unter den Darstellungen aus dem lamaistischen Pantheon auf tibetischen und
mongolischen Rollbildern (tib.: Thang-ka) findet sich mitunter ein Reiter in kriege-
rischer Riistung auf weilem Pferde. In seinem Gefolge entdecken wir stets einen
Vogel und einen Hund. Dieser Reiter von weiller Korperfarbe ist der tibetische
Dgra-lha, d. h. der die Feinde (besiegende) Gott, der mongolische Kriegsherr Dai-
tschin-Tengri, eine, was Tibet angeht, urspiinglich zweifellos vorbuddhistische Gott-
heit, die ihren Sitz auf der rechten Schulter eines jeden Menschen hat und als Personi-
fizierung der menschlichen Kraft ein machtiger kriegerischer Beschiitzer ist. Der
Dgra-lha steht dabei mit dem Hiiter des Reichtums, des Lebens und der Fruchtbar-
keit, dem Nor-lha, der auch als Srog-lha bekannt ist, in engster Beziehung!, denn
dieser Nor-lha gehort ebenfalls zu den persénlichen Gottheiten.

Beide, sowohl der Dgra-lha oder Daitschin-Tengri als auch der Srog -lha oder
Nor-lha, sind die vorbuddhistische Entsprechung anderer, in Tibet spiter im Gefolge
des Lamaismus eingewanderter, Gottheiten des Krieges und des Reichtums. Dabei ist
jedoch Daitschin-Tengri, der tibetische Dgra-lha, noch heute ein beliebtes Thema der
lamaistischen Ikonographie geblieben, entweder im Verband der beriihmten von Dpe
[Pe]-dkar [har] angefiihrten finf Gesetzeswachter (tib.: Tschos-skyong), zu denen er
gehort, oder inmitten von acht Manifestationen seines Wesens, die im Aussehen ganz
seiner Gestalt nachgebildet sind (Abb. 1) 2. Geharnischt und bewaffnet mit Bogen
und Pfeilen trigt er in der Linken mitunter einen Speer mit Wimpeln als Banner,
wihrend die Rechte ein Schwert oder eine Peitsche, manchmal auch einen Speer
schwingt. Mit Pfeil und Bogen, Schwert und Speer, dem Wimpel angebunden sind,
ist auch der gepanzerte tibetische Kriegsgott Beg-dse 3, einer der acht Schrecklichen
(tib.: Drag-gsched-brgyad), ausgeriistea. Sind dessen Begleiter die damonische, nackte
Rigs-bu-mo auf dem Loéwen und der einen Wolf reitende Srog-bdag, der schon
genannte Srog-lha, der zugleich Minister eines der vier Trabanten und Manifesta-
tionen des Gottes Dpe-dkar ist, zu denen auch der Dgra-lha gehort, so begegnen wir
unter dem Gefolge des Dgra-lha stets einem meist hellfarbenen Hund und einem
Vogel, worauf wir bereits eingangs hingewiesen haben. Manchmal sind diese beiden
Tiere die einzigen Begleiter.

Der Dgra-lha, Daitschin-Tengri, steht nach diesen kurzen ikonographischen Noti-
zen sowohl mit Dpe-dkar als auch mit Beg-dse in Verbindung, was noch besonders
durch die Beziehung des Dgra-lha zum Srog-lha (= Srog-bdag) unterstrichen wird.
Auf die Moglichkeit engster, ursprunghafter Beziehungen des kriegerischen Beg-dse
und des Wichters der Klosterschitze 4 Dpe-dkar zu Turkestan und tber dieses viel-
leicht zum Iran hat vor allem RoBERT BLEICHSTEINER (l. ¢.) auf Grund einer Ety-
mologie der Namen 5iiberzeugend hingewiesen. Die auBertibetische Herkunft der bei-
den 138t sich meines Erachtens auch noch an ihrem ikonographischen Bild ablesen und
ist zumindest in den Versuch, den fremden Ursprung dieser Gottheiten anzudeuten
und kanonisch festzulegen, noch deutlich zu erkennen. Die Aufnahme des Dpe-dkar

1 Vgl. S. HumMmEL: Geheimnisse tibetischer Malereien, Leipzig 1949, S. 19 f. und Abb. 18. —
ders.: Ikonographische Notizen zum Lamaismus (in: Jahrb. d. Museums f. Vélkerkunde zu Leipzig,
Bd. XI1I, Leipzig 1954). — R. BLEICHSTEINER: Srog-bdag, der Herr des Lebens (in: Archiv f. Volker-
kunde, Bd. V, Wien 1950).

2 Tibetische Miniaturmalerei auf Leinwand, 10:8 em. Sammlung Giinther Schulemann, Dresden.

8 Auch Lcham-sring und Lcham-srang genannt.

4 Auch Dkor-bdag-rgyal-po = Reichtiimer besitzender Kénig.

5 Neupers.: Paikar, Mittelpers.: Patkar, Awest.: Paitikara = Idol, Bild; oder Neupers.: Paikar,
Mittelpers.: Patkdr = Krieg, Kampf (vgl. R. BLEICHSTEINER, . c.).

145



und vielleicht auch des Beg-dse muf3 spitestens wahrend der Eroberung Turkestans
durch die Tibeter vollzogen worden sein, also im 8. Jh.® oder eher noch im 7. Jh.,
wenn nicht viel friher. Die Legende von der erfolgreichen Verpflichtung Dpe-dkars
mit seinen Begleitern, den Rgyal-po-sku-Inga (= Finf kénigliche Korper), zu Tschos-
skyong, also zu Gesetzeswichtern des Buddhismus, und insbesondere der Bericht von
der Einsetzung Dpe-dkars zum Hiiter der Schatzkammer des Klosters Bsam-yas durch
Padmasambhava ist hinreichend bekannt. Etwa zur gleichen Zeit konnte sich, auf
Grund verwandter Funktionen im Pantheon, auch die ikonographische Zuordnung
des Dgra-lha und des Nor-lha bezw. des Srog-lha [bdag] zu Beg-dse und zu Dpe-dkar
angebahnt haben.

Wenn wir bei Beg-dse und Dpe-dkar turkestanische und iranische Urspriinge ver-
muten, so besteht durchaus auch die Moéglichkeit, dal solche im ikonographischen
Bild des Dgra-lha anklingen. Umgekehrt kénnten dann entsprechende Motive in der
Ikonographie des Dgra-lha die Herkunft von Beg-dse und Dpe-dkar weiter aufhellen,
da anzunehmen ist, da3 auBertibetische Elemente, falls diese etwa nach dem Iran
weisen sollten, im Zusammenhang mit Beg-dse und Dpe-dkar in die lamaistische
Ikonographie und da wieder zunichst in das Bild der mit beiden Gottheiten eng ver-
kniipften Gestalten gekommen sind. Iranische Remiszenzen sehe ich im Hund und
im Vogel des Daitschin-Tengri (Abb. 1).

BERNFRIED SCHLERATH hat in einer recht beachtlichen Untersuchung 7 nachge-
wiesen, da3 Hund und Vogel in den religidsen Anschauungen der Indogermanen die
Aufgabe eines Seelentieres, eines Seelentrdgers verrichten und infolgedessen in der
Begleitung von Gottheiten erscheinen, die mit dem Tode, insbesondere mit dem Tode
auf dem Schlachtfelde, in Beziehung stehen. Nach iranischen Vorstellungen kommen
Hunde den Verstorbenen an der Cinvatbriicke entgegen. Ein Niederschlag dieser Vor-
stellung findet sich auch im Rigveda (10, 14), wonach die Hunde des Totengottes
Yama die Seelen zum Totenland geleiten (ScHLERATH, 1. c., S. 28). Aber auch
Odins, des gottlichen Kriegers Hunde sind Todesboten, und so wie nach dem Awesta
der Leichenfrall durch Hunde und Vogel den Weg der Seele ins Jenseits sichert, so
futtert auf Grund dhnlicher Vorstellungen Odin seine Hunde mit den Leichen der
Gefallenen. Die damit verbundene Aufgabe des Hundes kommt offenbar auch den
Raben zu, die Odin stidndig begleiten, was an die Vogel als Boten des Yama erin-
nert (SCHLERATH l. c., S. 34). Ich will hier nicht auf die Fille des weiteren Beleg-
materials eingehen, das SCHLERATH anfihrt. Soweit mir bekannt ist, sind die Bilder
mit Daitschin-Tengri und mit einem damit in Zusammenhang stehenden verhaltnis-
miBig seltenen Typ des Kubera die einzigen, auf denen in der lamaistischen Ikono-
graphie Hund und Vogel als unvermeidliches Gefolge einer Gottheit zur Darstellung
kommen. Wenn sich auch mitunter eine Affe, manchmal noch aufBlerdem ein Bir,
zugesellt, so fehlen doch Hund und Vogel niemals, wihrend der Affe und der Bir,
offenbar jiingere ikonographische Zutaten, nicht unbedingt erscheinen miissen 8.

Auf Abb. 29 zeige ich einen Reiter, der den Reichtumsgott Kubera in der soeben
erwihnten seltenen Manifestation darstellt. Da3 wir es mit einem Bilde Kuberas zu
tun haben, dafiir birgt die Juwelenratte im linken Arm. In meiner Untersuchung
tiber «Darstellungen des Reichtumsgottes und des Gottes des Krieges» 10 habe ich
die engen Verbindungen zwischen Kriegsgéttern und Gottheiten des Reichtums, der
Fruchtbarkeit und des Lebens, wie sie auch ikonographisch in Erscheinung treten, her-
ausgearbeitet. Die Gestalt auf Abb. 2 ist ganz gewill mit Vorstellungen vom Dgra-

% So nach dem Bericht im Rgyal-rabs-gsal-bai-me-long (vgl. R. BLEICHSTEINER, . c.).

7 Der Hund bei den Indogermanen (in: Paideuma, VI, 1, Wiesbaden 1954).

8 Vgl. das von R. BLEICHSTEINER seiner Arbeit (l.c.) beigegebene Bild des Daitschin-Tengri.

® Malerei im Museum f. Volkerkunde zu Leipzig OAs 3576, 34:31 cm; vgl. meine Arbeit
»Geheimnisse tibetischer Malereien®, S.19 f. u. Abb. 17.

10 Geheimnisse tibetischer Malereien, Kap. I.

146



Abb, 1 (links) Tibetische Miniaturmalerei auf Leinwand, 8:10 cm. Sammlung Giinther Schulemann,
Dresden. Abb. 2 (rechts) Tibetische Malerei im Museum fiir Vélkerkunde zu Leipzig, 31:34 cm.

lha (Daitschin-Tengri) durchdrungen. Wies ich in der genannten Untersuchung
hauptsichlich auf das Geprige der gottlichen Gestalt hin, so méchte ich jetzt zur
Beweisfiihrung das Augenmerk besonders auf das Gefolge lenken, vor allem auf den
Hund und auf den Vogel.

Die enge Beziehung von Gottheiten des Reichtums, der Fruchtbarkeit und des
Lebens zu solchen des Krieges ist nicht nur in der vorbuddhistischen tibetischen Kon-
zeption der entsprechenden Mitglieder des Pantheons, des Dgra-lha und des Nor-lha
bezw. des Srog-lha, gegeben, sondern auch im Sinngehalt des Kriegsgottes Beg-dse mit
dem Schiitze und Leben spendenden Gefolgsmann Srog-bdag (= Srog-lha) und des
Schatzhiiters und erfolgreichen Kimpfers gegen die Krankheitsddmonen Dpe-dkar, als
dessen Gefolgsmann und Manifestation der Dgra-lha gilt, wie ich oben dargelegt
habe. Es kam mir in der genannten Arbeit darauf an, zu zeigen, wie hier, und zwar
bereits in vorbuddhistischer Zeit, der Gedanke einer Polaritit vorliegen mul3. Kubera
und der Dgra-lha bezw. Daitschin-Tengri gehen oft kaum entwirrbar ineinander tber
und werden so zu Aspekten des in Tod und Leben gebundenen Daseins. Nicht nur
der fruchtbare, phallizistische, Schitze hiitende Yama ist zugleich Totengott, sondern
auch der sieghafte Odin, und die Hunde der beiden stehen nach indogermanischen
Vorstellungen an der Todesschwelle zwischen zwei Existenzen, wie auch SCHLERATH
(1. c.) gezeigt hat. So erhilt die Darstellung sowohl des Kriegsgottes Daitschin-Tengri
als auch des diesem verwandten Kubera mit Hund und Vogel als Gefolge ihren tie-
fen, in das Geheimnis von Tod und Leben reichenden Sinn. Dal} die beiden Tiere als
Begleiter der genannten Gottheiten in das lamaistische Pantheon aus dem indoger-
manischen Iran gekommen sind, scheint mir gewifl. Dal} bei dieser Einschmelzung
die Berithrung mit einer Vorstellungswelt beteiligt war, in der die Urspriinge des
Beg-dse und des Dpe [Pe]-dkar [har] und vielleicht auch die der in Tibet allgemein
gelibten Bestattungsart zum Vogelfrall zu suchen sind 11, diirfte kaum von der Hand
Zu weisen sein.

1 Vgl. S. HumueL: Nichtanimistisches und Animistisches im Lamaismus. Jahrb. d. Museums f.
Volkerkunde zu Leipzig, XIII, 1954.

147



THE DOG OF DAITSCHIN-TENGRI

In the Lamaistic Pantheon you see a horseman in a warlike armour, always accompanied by
a dog and a bird (Fig.1). This horseman is the Tibetan Dgra-lha, the Mongolian master of war
Daitschin-Tengri, an originally prebuddhistic deity, who is strictly connected to Dpe-dkar as well
as to the god of war Beg-dse. The etymology of the names shows the possibility of a former relation
of the warlike Beg-dse and the Dpe-dkar, guardian of the monastery treasures, to Turkestan and
Iran. From their iconographic features the non-Tibetan origin can easily be recognised. If we take
the Turkestanian and Iranian origins for granted in the iconography of Beg-dse and Dpe-dkar,
they can appear also in the iconography of Dgra-lha. I see Iranian reminiscences in the dog and
the bird of Daitschin-Tengri. According to the religious idea of the Indogermans, dog and bird
are soul-animals and consequently they are the attendants of deities who are in relation with death,
especially with death on the battle-field. The eating of corpses by dogs and birds — according to
the Awesta — prepares the way of the souls into the life to come. On the base of similar ideas,
Odin feeds his dogs with the corpses of the dead on the battle-field. Fig. 2 shows the fertile god
of wealth Kubera in a unusual manifestation which is in relation with ideas of the martial Dgra-
lha. Kubera and Dgra-lha, 1. e. Daitschin-Tengri, often merge into one another, hardly to diffe-
renciate and so they become representatives of the existence bound to death and life. Not only
the phallicistic Yama is a god of the death, but the victorious Odin too, and the dogs of both
are standing on the threshold of death between two existences. So the representation of Daitschin-
Tengri and Kubera with dog and bird has a profound meaning. It is quite clear to me, that
both animals attending the mentioned deities has come into the Lamaistic Pantheon from the
Indogerman Iran.

LE PROBLEME DU FLUVIO-GLACIAIRE

ADRIEN JAYET

avec 3 figures

Introduction

La notion de fluvio-glaciaire est si importante que les interprétations concernant
la chronologie et les glaciations du Quaternaire en dépendent dans une large mesure.
A la suite de recherches dans les différents domaines concernant le Quaternaire j’ai été
amené a douter de l'exactitude de l'interprétation actuellement admise, les cailloutis
attribués au fluvio-glaciaire ne me semblent pas avoir l'origine que ce terme sous-entend
dans son acception actuelle. Par la suite, deux explorations aux glaciers du Valsorey
et du Vélan en 1949 et 1950 m’ont apporté une solution satisfaisante. L’essentiel de
cette nouvelle interprétation a paru dans les Eclogae geologicae Helveticae et dans les
Archives des Sciences a Genéve. En outre un exposé public en a été fait lors de la
réunion de la Société suisse de Géomorphologie 3 Aarau en mars 1954. La présente
note est un résumé de cet exposé. Nous remercions le Dr R. NEerTz et le Prof. E.
WINKLER d’en avoir encouragé la publication.

Le fluvio-glaciaire dans sa conception actuelle

Différents travaux mais surtout ’ceuvre fondamentale de A. PEncK et E. Brick-
NER « Die Alpen im Eiszeitalter » ont donné les caractéristiques du fluvio-glaciaire.
Ce sont des dépots présentant a la fois des caractéres glaciaires, galets striés, blocs,
ciment argileux et des caractéres fluviatiles, cailloutis, sables et limons sratifiés. La
genese de ces dépots serait la suivante (fig. 3): les torrents issus du front morainique
remanient les éléments des moraines (caractéres glaciaires) et tendent a les transformer
en alluvions (caractéres fluviatiles). Vers I'amont le fluvio-glaciaire passe aux morai-
nes frontales et vers 'aval aux alluvions des terrasses. L’ensemble est un complexe
fluvio-glaciaire ou cone de transition.

L’idée fondamentale de la conception actuelle réside dans le fait que les dépots
fluvio-glaciaires se seraient formés dans les conditions topographiques actuelles, 4 par-

148



	Der Hund des Daitschin-Tengri
	The dog of Daitschin-Tengri


