
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 10 (1955)

Heft: 3

Artikel: Der Hund des Daitschin-Tengri

Autor: Hummel, Siegbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-39160

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-39160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER HUND DES DAITSCHIN-TENGRI
Siegbert Hummel

Mit 2 Abbildungen

Unter den Darstellungen aus dem lamaistischen Pantheon auf tibetischen und
mongolischen Rollbildern (tib.: Thang-ka) findet sich mitunter ein Reiter in kriegerischer

Rüstung auf weißem Pferde. In seinem Gefolge entdecken wir stets einen

Vogel und einen Hund. Dieser Reiter von weißer Körperfarbe ist der tibetische
Dgra-lha, d. h. der die Feinde (besiegende) Gott, der mongolische Kriegsherr Dai-
tschin-Tengri, eine, was Tibet angeht, urspünglich zweifellos vorbuddhistische Gottheit,

die ihren Sitz auf der rechten Schulter eines jeden Menschen hat und als

Personifizierung der menschlichen Kraft ein mächtiger kriegerischer Beschützer ist. Der
Dgra-lha steht dabei mit dem Hüter des Reichtums, des Lebens und der Fruchtbarkeit,

dem Nor-lha, der auch als Srog-lha bekannt ist, in engster Beziehung 1, denn
dieser Nor-lha gehört ebenfalls zu den persönlichen Gottheiten.

Beide, sowohl der Dgra-lha oder Daitschin-Tengri als auch der Srog-lha oder
Nor-lha, sind die vorbuddhistische Entsprechung anderer, in Tibet später im Gefolge
des Lamaismus eingewanderter, Gottheiten des Krieges und des Reichtums. Dabei ist
jedoch Daitschin-Tengri, der tibetische Dgra-lha, noch heute ein beliebtes Thema der
lamaistischen Ikonographie geblieben, entweder im Verband der berühmten von Dpe
[Pe]-dkar [har] angeführten fünf Gesetzeswächter (tib.: Tschos-skyong), zu denen er
gehört, oder inmitten von acht Manifestationen seines Wesens, die im Aussehen ganz
seiner Gestalt nachgebildet sind (Abb. 1) 2. Geharnischt und bewaffnet mit Bogen
und Pfeilen trägt er in der Linken mitunter einen Speer mit Wimpeln als Banner,
während die Rechte ein Schwert oder eine Peitsche, manchmal auch einen Speer
schwingt. Mit Pfeil und Bogen, Schwert und Speer, dem Wimpel angebunden sind,
ist auch der gepanzerte tibetische Kriegsgott Beg-dse 3, einer der acht Schrecklichen

(tib.: Drag-gsched-brgyad), ausgerüstea. Sind dessen Begleiter die dämonische, nackte
Rigs-bu-mo auf dem Löwen und der einen Wolf reitende Srog-bdag, der schon

genannte Srog-lha, der zugleich Minister eines der vier Trabanten und Manifestationen

des Gottes Dpe-dkar ist, zu denen auch der Dgra-lha gehört, so begegnen wir
unter dem Gefolge des Dgra-lha stets einem meist hellfarbenen Hund und einem

Vogel, worauf wir bereits eingangs hingewiesen haben. Manchmal sind diese beiden
Tiere die einzigen Begleiter.

Der Dgra-lha, Daitschin-Tengri, steht nach diesen kurzen ikonographischen Notizen

sowohl mit Dpe-dkar als auch mit Beg-dse in Verbindung, was noch besonders
durch die Beziehung des Dgra-lha zum Srog-lha Srog-bdag) unterstrichen wird.
Auf die Möglichkeit engster, ursprunghafter Beziehungen des kriegerischen Beg-dse
und des Wächters der Klosterschätze 4 Dpe-dkar zu Turkestan und über dieses
vielleicht zum Iran hat vor allem Robert Bleichsteiner (1. c.) auf Grund einer
Etymologie der Namen 5überzeugend hingewiesen. Die außertibetische Herkunft der beiden

läßt sich meines Erachtens auch noch an ihrem ikonographischen Bild ablesen und
ist zumindest in den Versuch, den fremden Ursprung dieser Gottheiten anzudeuten
und kanonisch festzulegen, noch deutlich zu erkennen. Die Aufnahme des Dpe-dkar

1 Vgl. S. Hummel: Geheimnisse tibetischer Malereien, Leipzig 1949, S. 19 f. und Abb. 18. —
ders.: Ikonographische Notizen zum Lamaismus (in : Jahrb. d. Museums f. Völkerkunde zu Leipzig,
Bd. XIII, Leipzig 1954). — R. Bleichsteiner : Srog-bdag, der Herr des Lebens (in: Archiv f. Völkerkunde,

Bd. V, Wien 1950).
2 Tibetische Miniaturmalerei auf Leinwand, 10:8 cm. Sammlung Günther Schulemann, Dresden.
8 Auch Lcham-sring und Lcham-srang genannt.
4 Auch Dkor-bdag-rgyal-po Reichtümer besitzender König.
5 Neupers.: Paikar, Mittelpers.: Patkar, Awest.: Paitikara Idol, Bild; oder Neupers.: Paikär,

Mittelpers.: Patkär Krieg, Kampf (vgl. R. Bleichsteiner, I.e.).

145



und vielleicht auch des Beg-dse muß spätestens während der Eroberung Turkestans
durch die Tibeter vollzogen worden sein, also im 8. Jh.6 oder eher noch im 7. Jh.,
wenn nicht viel früher. Die Legende von der erfolgreichen Verpflichtung Dpe-dkars
mit seinen Begleitern, den Rgyal-po-sku-lnga Fünf königliche Körper), zu Tschos-
skyong, also zu Gesetzeswächtern des Buddhismus, und insbesondere der Bericht von
der Einsetzung Dpe-dkars zum Hüter der Schatzkammer des Klosters Bsam-yas durch
Padmasambhava ist hinreichend bekannt. Etwa zur gleichen Zeit könnte sich, auf
Grund verwandter Funktionen im Pantheon, auch die ikonographische Zuordnung
des Dgra-lha und des Nor-lha bezw. des Srog-lha [bdag] zu Beg-dse und zu Dpe-dkar
angebahnt haben.

Wenn wir bei Beg-dse und Dpe-dkar turkestanische und iranische Ursprünge
vermuten, so besteht durchaus auch die Möglichkeit, daß solche im ikonographischen
Bild des Dgra-lha anklingen. Umgekehrt könnten dann entsprechende Motive in der
Ikonographie des Dgra-lha die Herkunft von Beg-dse und Dpe-dkar weiter aufhellen,
da anzunehmen ist, daß außertibetische Elemente, falls diese etwa nach dem Iran
weisen sollten, im Zusammenhang mit Beg-dse und Dpe-dkar in die lamaistische
Ikonographie und da wieder zunächst in das Bild der mit beiden Gottheiten eng
verknüpften Gestalten gekommen sind. Iranische Remiszenzen sehe ich im Hund und
im Vogel des Daitschin-Tengri (Abb. 1).

Bernfried Schlerath hat in einer recht beachtlichen Untersuchung" nachgewiesen,

daß Hund und Vogel in den religiösen Anschauungen der Indogermanen die

Aufgabe eines Seelentieres, eines Seelenträgers verrichten und infolgedessen in der
Begleitung von Gottheiten erscheinen, die mit dem Tode, insbesondere mit dem Tode
auf dem Schlachtfelde, in Beziehung stehen. Nach iranischen Vorstellungen kommen
Hunde den Verstorbenen an der Cinvatbrücke entgegen. Ein Niederschlag dieser
Vorstellung findet sich auch im Rigveda (10, 14), wonach die Hunde des Totengottes
Yama die Seelen zum Totenland geleiten (Schlerath, 1. c, S. 28). Aber auch
Odins, des göttlichen Kriegers Hunde sind Todesboten, und so wie nach dem Awesta
der Leichenfraß durch Hunde und Vögel den Weg der Seele ins Jenseits sichert, so

füttert auf Grund ähnlicher Vorstellungen Odin seine Hunde mit den Leichen der
Gefallenen. Die damit verbundene Aufgabe des Hundes kommt offenbar auch den
Raben zu, die Odin ständig begleiten, was an die Vögel als Boten des Yama erinnert

(Schlerath 1. c, S. 34). Ich will hier nicht auf die Fülle des weiteren
Belegmaterials eingehen, das Schlerath anführt. Soweit mir bekannt ist, sind die Bilder
mit Daitschin-Tengri und mit einem damit in Zusammenhang stehenden verhältnismäßig

seltenen Typ des Kubera die einzigen, auf denen in der lamaistischen
Ikonographie Hund und Vogel als unvermeidliches Gefolge einer Gottheit zur Darstellung
kommen. Wenn sich auch mitunter eine Affe, manchmal noch außerdem ein Bär,
zugesellt, so fehlen doch Hund und Vogel niemals, während der Affe und der Bär,
offenbar jüngere ikonographische Zutaten, nicht unbedingt erscheinen müssen8.

Auf Abb. 29 zeige ich einen Reiter, der den Reichtumsgott Kubera in der soeben
erwähnten seltenen Manifestation darstellt. Daß wir es mit einem Bilde Kuberas zu
tun haben, dafür bürgt die Juwelenratte im linken Arm. In meiner Untersuchung
über «Darstellungen des Reichtumsgottes und des Gottes des Krieges»10 habe ich
die engen Verbindungen zwischen Kriegsgöttern und Gottheiten des Reichtums, der
Fruchtbarkeit und des Lebens, wie sie auch ikonographisch in Erscheinung treten,
herausgearbeitet. Die Gestalt auf Abb. 2 ist ganz gewiß mit Vorstellungen vom Dgra-

6 So nach dem Bericht im Rgyal-rabs-gsal-bai-me-long (vgl. R. Bleichsteiner, 1. c).
7 Der Hund bei den Indogermanen (in : Paideuma, VI, 1, Wiesbaden 1954).
8 Vgl. das von R. Bleichsteiner seiner Arbeit (I.e.) beigegebene Bild des Daitschin-Tengri.
8 Malerei im Museum f. Völkerkunde zu Leipzig OAs 35 76, 34:31 cm; vgl. meine Arbeit

„Geheimnisse tibetischer Malereien", S. 19 f. u. Abb. 17.
10 Geheimnisse tibetischer Malereien, Kap. I.

146



- '. ~$. SS" *

¦

• <s

•:
i

»n •Er

n^l[?'---^fevf^/1
#«TT ^e -- /

3 >¦k* r fiLffl'
&VcJ:> S'iÜfÖ

^si
-.-

s*
•N * V rLi ' • 1

-v
J»*>;. &*fr?CR

Abb. 1 (links) Tibetische Miniaturmalerei auf Leinwand, 8:10 cm. Sammlung Günther Schulemann,
Dresden. Abb. 2 (rechts) Tibetische Malerei im Museum für Völkerkunde zu Leipzig, 31:34 cm.

lha (Daitschin-Tengri) durchdrungen. Wies ich in der genannten Untersuchung
hauptsächlich auf das Gepräge der göttlichen Gestalt hin, so möchte ich jetzt zur
Beweisführung das Augenmerk besonders auf das Gefolge lenken, vor allem auf den

Hund und auf den Vogel.
Die enge Beziehung von Gottheiten des Reichtums, der Fruchtbarkeit und des

Lebens zu solchen des Krieges ist nicht nur in der vorbuddhistischen tibetischen
Konzeption der entsprechenden Mitglieder des Pantheons, des Dgra-lha und des Nor-lha
bezw. des Srog-lha, gegeben, sondern auch im Sinngehalt des Kriegsgottes Beg-dse mit
dem Schätze und Leben spendenden Gefolgsmann Srog-bdag Srog-lha) und des

Schatzhüters und erfolgreichen Kämpfers gegen die Krankheitsdämonen Dpe-dkar, als
dessen Gefolgsmann und Manifestation der Dgra-lha gilt, wie ich oben dargelegt
habe. Es kam mir in der genannten Arbeit darauf an, zu zeigen, wie hier, und zwar
bereits in vorbuddhistischer Zeit, der Gedanke einer Polarität vorliegen muß. Kubera
und der Dgra-lha bezw. Daitschin-Tengri gehen oft kaum entwirrbar ineinander über
und werden so zu Aspekten des in Tod und Leben gebundenen Daseins. Nicht nur
der fruchtbare, phallizistische, Schätze hütende Yama ist zugleich Totengott, sondern
auch der sieghafte Odin, und die Hunde der beiden stehen nach indogermanischen
Vorstellungen an der Todesschwelle zwischen zwei Existenzen, wie auch Schlerath
(1. c.) gezeigt hat. So erhält die Darstellung sowohl des Kriegsgottes Daitschin-Tengri
als auch des diesem verwandten Kubera mit Hund und Vogel als Gefolge ihren
tiefen, in das Geheimnis von Tod und Leben reichenden Sinn. Daß die beiden Tiere als

Begleiter der genannten Gottheiten in das lamaistische Pantheon aus dem
indogermanischen Iran gekommen sind, scheint mir gewiß. Daß bei dieser Einschmelzung
die Berührung mit einer Vorstellungswelt beteiligt war, in der die Ursprünge des

Beg-dse und des Dpe [Pe]-dkar [har] und vielleicht auch die der in Tibet allgemein
geübten Bestattungsart zum Vogelfraß zu suchen sind n, dürfte kaum von der Hand
zu weisen sein.

11 Vgl. S. Hummel: Nichtanimistisches und Animistisches im Lamaismus. Jahrb. d. Museums f.
Völkerkunde zu Leipzig, XIII, 1954.

147



THE DOG OF DAITSCHIN-TENGRI
In the Lamaistic Pantheon you see a horseman in a warlike armour, ahvays accompanied by

a dog and a bird (Fig. 1). This horseman is the Tibetan Dgra-lha, the Mongolian master of war
Daitschin-Tengri, an originally prebuddhistic deity, who is strictly connected to Dpe-dkar as well
as to the god of war Beg-dse. The etymology of the names shows the possibility of a former relation
of the warlike Beg-dse and the Dpe-dkar, guardian of the monastery treasures, to Turkestan and
Iran. From their iconographic features the non-Tibetan origin can easily be recognised. If we take
the Turkestanian and Iranian origins for granted in the iconography of Beg-dse and Dpe-dkar,
they can appear also in the iconography of Dgra-lha. I see Iranian reminiscences in the dog and
the bird of Daitschin-Tengri. According to the religious idea of the Indogermans, dog and bird
are soul-animals and consequently they are the attendants of deities who are in relation with death,
especially with death on the battle-field. The eating of corpses by dogs and birds — according to
the Awesta — prepares the way of the souls into the life to come. On the base of similar ideas,
Odin feeds his dogs with the corpses of the dead on the battle-field. Fig. 2 shows the fertile god
of wealth Kubera in a unusual manifestation which is in relation with ideas of the martial Dgra-
lha. Kubera and Dgra-lha, i. e. Daitschin-Tengri, often merge into one another, hardly to diffe-
renciate and so they become representatives of the existence bound to death and life. Not only
the phallicistic Yama is a god of the death, but the victorious Odin too, and the dogs of both
are Standing on the threshold of death betvveen two existences. So the representation of Daitschin-
Tengri and Kubera with dog and bird has a profound meaning. It is quite clear to me, that
both animals attending the mentioned deities has come into the Lamaistic Pantheon from the
Indogerman Iran.

LE PROBLEME DU FLUVIO-GLACIAIRE
Adrien Jayet

avec 3 figures

Introduction

La notion de fluvio-glaciaire est si importante que les interpretations concernant
la Chronologie et les glaciations du Quaternaire en dependent dans une large mesure.
A la suite de recherches dans les differents domaines concernant le Quaternaire j'ai ete
amene ä douter de l'exactitude de l'interpretation actuellement admise, les cailloutis
attribues au fluvio-glaciaire ne me semblent pas avoir l'origine que ce terme sous-entend
dans son acception actuelle. Par la suite, deux explorations aux glaciers du Valsorey
et du Velan en 1949 et 1950 m'ont apporte une Solution satisfaisante. L'essentiel de

cette nouvelle interpretation a paru dans les Eclogae geologicae Helveticae et dans les

Archives des Sciences ä Geneve. En outre un expose public en a ete fait lors de la
reunion de la Societe suisse de Geomorphologie ä Aarau en mars 1954. La presente
note est un resume de cet expose. Nous remercions le Dr R. Nertz et le Prof. E.
Winkler d'en avoir encourage la publication.

Le fluvio-glaciaire dans sa conception actuelle

Differents travaux mais surtout l'ceuvre fondamentale de A. Penck et E. Brückner

« Die Alpen im Eiszeitalter » ont donne les caracteristiques du fluvio-glaciaire.
Ce sont des depöts presentant ä la fois des caracteres glaciaires, galets stries, blocs,
ciment argileux et des caracteres fluviatiles, cailloutis, sables et limons sratifies. La
genese de ces depöts serait la suivante (flg. 3) : les torrents issus du front morainique
remanient les elements des moraines (caracteres glaciaires) et tendent a les transformer
en alluvions (caracteres fluviatiles). Vers l'amont le fluvio-glaciaire passe aux moraines

frontales et vers l'aval aux alluvions des terrasses. L'ensemble est un complexe
fluvio-glaciaire ou cöne de transition.

L'idee fondamentale de la conception actuelle reside dans le fait que les depöts
fluvio-glaciaires se seraient formes dans les conditions topographiques actuelles, ä par-

148


	Der Hund des Daitschin-Tengri
	The dog of Daitschin-Tengri


