Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 10 (1955)

Heft: 2

Artikel: Die Bedeutung des Dorftores bei den Angami-Naga
Autor: Kauffmann, Hans E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-39153

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-39153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

wurden. Auch die Oberstadt scheint gewachsen zu sein, und zwar um zwei Gassen
(die heutige Mittlere und Obere Gasse), die am Ful} der Burghalde, im Gebiet einer
alten Durchgangsstralle Brugg—Mellingen entstanden. Zu welcher Zeit diese Stra-
Bensiedelung ummauert worden ist, konnte noch nicht festgestellt werden. Obwohl
Baden das Stadtrecht erst kurz vor 1298 erhielt, wird die Siedelung schon fiinfzig
Jahre vorher befestigt worden sein. — Urkundlich belegt ist sodann eine lebhafte Bau-
tatigkeit zur Sicherung der Stadt um die Mitte des 14. Jahrhunderts. Damals ent-
stand auch das von Konigin Agnes gestiftete Spital ; Stadtkirche, Rathduser und Miih-
len moégen damals in den meuen Mauerring zu liegen gekommen sein. Gleichzeitig
erfolgte wohl der Zusammenschlu3 von Ober- und Unterstadt. Dieser Ansicht des
Geographen stehen allerdings die Deutungen der Historiker gegeniiber. Sie glauben
ndmlich, Baden sei aus einemn GuB gebaut worden, als Briickenort und Talsperren-
stadt. — Bisher zu wenig beachtet wurde die Bedeutung der Obern Haldenstralle, die
durch den Schwibbogen nordlich des Rathauses die Oberstadt verla3t und zum Hal-
denrank hinunterzieht. Seit 1380 tritt dieses steile Straflenstiick unter dem Namen
« Neuer Weg » auf. Ob es sich damals um eine Neuanlage oder aber um eine Kor-
rektion gehandelt hat, ist noch unsicher. Zur Zeit steht auch zur Diskussion das Alter
der Pfarrkirche und die Frage, ob die Mauritiuskapelle, die an Stelle der heutigen,
siidlich der Pfarrkirche stehenden Sebastianskapelle stand, dlter als die Stadtkirche war.

Die Badener Altstadt ist als Ganzes gut erhalten. In den Erdgeschossen hat sich
wohl an vielen Stellen die moderne Architektur Einflul} verschafft; die obern Stock-
werke (vielfach mit bescheidenen « Nasenerkern » versehen), haben jedoch meist den
alten Charakter bewahrt. — Der Weiten Gasse, die frither als Marktgasse diente,
wurde der Weg nach S geodffnet; kurz bevor die « Spanischbrotlibahn » Ziirich—Ba-
den 1847 den ersten schweizerischen Eisenbahntunnel brachte und die Westecke der
Altstadt dreier Hauser beraubte. 1874 wurde dann das Mellingertor, durch das einst
der Verkehr ging, geschlissen. — Mit der Wehrhaftigkeit der Stadt war es schon
1712 zu Ende gegangen, als im Religionskrieg das katholische Baden unter die Bot-
miBigkeit der Zircher und Berner geriet.

AQUAE HELVETICAE ET BADEN EN ARGOVIE

L’auteur a participé dans les années 1946, 1950 et 1955 4 des fouilles romaines 4 Baden.
Celles-ci n'ont pas seulement révélé d’importants fragments de routes. Des restes de constructions
ont prouvé que des deux cOtés de la voie romaine une localité ayant le caractére d’une ville doit
avoir existé. On a retrouvé jusqu'ici parmi d’autres constructions, un portique, une poterie ainsi
que différentes habitations privées et des tombeaux.

Au moyen Age, le goulet de la riviére, situé 800 m en amont du pont romain et prés du
« Ligernkopf » incita 4 la formation d’une localité, qui par la suite se groupa en deux noyaux,
la ville supérieure et la ville inférieure. Elle dut étre fortifiée avant son ascension au rang de ville
en 1298, L’article donne encore des détails sur son évolution postérieure.

DIE BEDEUTUNG DES DORFTORES
BEI DEN ANGAMI-NAGA

Hans E. KAUFFMANN

Schon den ersten Briten, die mit den Angami-Naga in damals noch feindliche
Beriithrung kamen, fielen deren michtige Dorftore auf. So berichtete Grance 1839
nach seiner Einnahme von Jappeh-mah (= Chephema), daB3 das dortige Tor aus
einer einzigen starken Planke gefertigt war (1,112)*. In der Tat muBte jeder, der die
Nagaberge kennenlernte, umso mehr beeindruckt sein, als allein die Angami all ihre

* Bei den eingeklammerten Ziffern verweist die Zahl vor dem Komma auf die Nummer des
Literaturverzeichnisses, die Zahl dahinter auf die Seite der betr. Schrift,

84



Dorftore reich beschnitzen und bemalen, wihrend dies sonst nur ganz rudimentir und
gelegentlich bei den Ao-, Rengma- und Sangtam-Naga geschieht. Nach einer freund-
lichen Mitteilung von Professor J.H. Hutron (vom 10. November 1952) wiren
geschnitzte Tore wohl auch bei den Memi- und Tangkhul-Naga in Manipur zu fin-
den gewesen, hitten nicht die Manipuri die Befestigungen dieser Dérfer systematisch
zerstort und verboten.

Die Torarten

Gewil waren einst die meisten Dérfer der Bergstimme in Assam und Burma
befestigt. Denn das Dorf bildet in der Regel die politische Einheit und ist stets ge-
wirtig, sich gegen Angriffe von Nachbardérfern verteidigen zu miissen. Ist ein Dorf
unbefestigt, so kann es dafiir zwei Griinde geben: Entweder es fiihlt sich so stark,
dal es keine Feinde fiirchtet, wie frither einige groBe Dérfer der Lhota-Naga, die
von befreundeten Dérfern umgeben waren, oder wie Tuensang, das michtigste Dorf
der Chang-Naga, das die schwicheren Nachbardorfer zwingt, fiir seinen Schutz zu
sorgen; auch die Sema-Naga verlassen sich auf ihren kriegerischen Ruf und haben
meist gar keine oder doch nur eine schwache Befestigung ohne Dorftor (20, 22;
14, 34). Oder aber jegliche Befestigung eriibrigte sich im Zuge der Befriedung durch
die Briten. So hatten die Déorfer der Palaung in Ostburma frither Tore, doch L.
ScHERMAN fand nur noch ein e1nz1ges Dorf «mit engem Balkentor» (19,201;
28,218). An dessen Stelle kam ein ungeschiitzter offener Tordurchgang auf, dem
apotropdische Wirkung gegen bose Geister beigemessen wird; solche Tordurchginge
gibt es u. a. vor den Dérfern der Kachin in Nordburma und der Akha in Yiinnan.

Leider 148t ScHErMaNs vage Bezeichnung nicht klar erkennen, ob es sich um ein Tor mit
einem Fliigel aus einem grolRen, festen Brett handelt, oder um ein Tor mit Schiebebalken, wie es
bei den Lushai, neben dem Fliigeltor, vorkommt: Mehrere starke Pfosten schwingen frei an einem
Querbalken, der durch Lécher in ihren oberen Enden geschoben ist; tagsiiber werden die Pfosten
auf die Seite gezogen, um einen schmalen Durchgang freizulassen, nachts sichert man sie zwischen
zwel Querriegeln etwa 30 cm iiber dem Boden. Gleicher Art waren wohl auch vor tiber 50 Jahren
die Tore (,sliding bar gates®) der Miao in Burma; H. A. BErnaTzIK hat vor knapp zwei Jahr-
zehnten bei dem gleichen Volk in Thailand iiberhaupt keine Befestigung mehr und nicht einmal
Eingangszeichen vor den Dérfern angetroffen (36, 274—275; 30, 21; 29, 600; 2, 265).

Eine Sonderart des Dorfzuganges ist seine Anlage als nur von jeweils einem Mann passierbarer
Tunnel unter schwerem, von Pfihlen gestiitztem Dorngestriipp; bei Feindanniherung schligt man
die Stiitzen einfach nieder. Dies mag das eigentliche Tor entbehrlich machen, und in der Tat
wird es in diesem Zusammenhang von den Kacha-Naga und Wa nicht erwihnt, wihrend hingegen
das Vorkommen in Verbindung mit einem Tor von den Kalyo Kengyu-Naga und den Chin belegt
ist (22, 292; 25, 226, 31, 186—87; 9, 192; 27, 230; 5, 176).

Kein Tor hatten nach J. P. MiLLs die Ost-Rengma-Naga in ihren Holz- oder Bambuspalisaden,
die sie auf einem Kerbpfahl tiberstiegen, und auch bei einigen Naga in Manipur bestand der
Dorfzugang ,aus einer langen Planke mit eingehauenen Kerben®, Sir J. JoHnsTONE allerdings be-

richtet von dem Ost-Rengma-Dorfe Metomi (richtig wohl Melomi), dall es sogar zwei Tore, ein
dulleres und ein inneres, im Abstand von 80 m besaR (23, 48; 12, 44; 16, 227).

Technische Daten fiir die Fliigeltore finden sich nur selten. Die Lhota sind die
einzigen, deren Tore aus Bambus waren; sie starrten von scharfen Spitzen, wie die
Tore der Chang und Mishami. Holztore zwischen Mauern haben Angami und West-
Rengma, zwischen Palisaden Ao, Konyak, Sangtam, Chang, Kalyo Kengyu, Naga
im Namhpuk-Tal (Burma) und Lushai. Fiir das von den Chin und Mishmi fiir ihre
Tore verwendete Material liegen keine Angaben vor (20,22; 9, 42, 157, 192; 1,345;
3,112; 4,318; 8,69; 13,44-45; 23,48; 32, 27,69; 18,36; 21,72; 15,14-15,52; 17,210;
6,269; 36,85, 267-68; 30,21).

R. G. WoopTHORPE (36,267-68) beschrieb die starken Tore des Lushai-Dorfes
Tulcheng als aus maichtigen, jeweils aus einem Baumstamm gehauenen Planken be-
stehend ; hinten liel man ein groBes Holzstick hervorragen, durch das der Sicherungs-
balken geschoben wurde; oben und unten hatte der Fligel einen Drehzapfen, der in
einen kraftigen Holzrahmen eingelassen war. Ebenso duBlerte sich T. P. Dewar

(6,269) iiber die Tore der Naga im burmanischen Namhpuk-Tal: « Die Tore sind

85



Abb. 1 (links). Ein Dorftor von Mao. Oben kleine Rinderképfe, zu Seiten des Kriegers in der Mitte ;
kleine Hochvierecke mit 3 Kreisen. Kleines Wellblechdach zum Schutz des Tores. Abb. 2 (rechts).
Dorftor der Angami (von Zhikhama). Oben eine Briistereihe, Briiste rechts und links der Schiidel,

links weilf umrandetes kleines Hochviereck; Hérner mit Spitzen nach unten: Trinkhérner.
Phot. H, E. KAUFFMANN

eng und hoch mit roh zugehauenen, betrachtlich dicken Holzfliigeln, die sich in pri-
mitiven Angeln drehen... An der Innenseite haben die Tore zwei aus dem Vollen
geschnitzte vorragende Kniufe; diese sind durchbohrt, und zum Schlieflen bei Nacht
wird durch sie eine kréftige Stange geschoben, die das Tor wirksam sichert ». Im
niamlichen Sinne lauten auch die Berichte iiber die Tore der Angami. Professor J. H.
HuTtron schrieb hierzu (8. 12. 52): « Die Angami lassen zum Einhingen des Tor-
fligels oben und unten einen aus dem Vollen geschnitzten Zapfen stehen. Diese Zapfen
drehen sich in einem Zapfenloch aus Stein oder Holz ». Er fugte bei, es scheine nicht
ausgeschlossen, daf} anstatt dessen der Torfligel gelegentlich auch an Rohrschlingen
aufgehidngt werde. In der Tat sah ich an mehreren Orten mit Rohrschlingen am Tor-
rahmen befestigte Fliigel, so z. B. in Jotsoma (Abb. 6). Aber all diese Tore sind
seit langem als Dorfschutz auler Gebrauch gewesen. Sie stehen Tag und Nacht of-
fen, die Fligel sind unbeweglich geworden und konnen gar nicht mehr geschlossen
werden. Die Befestigung mit Rohrschlingen stammt also wohl aus einer Zeit, als die
Tore nicht mehr thren praktischen Zweck erfullten.

Die Darstellungen auf dem Tor

Wie weit einst die Verzierung der Dorftore verbreitet war, it sich heute kaum
noch genau feststellen. Tore aus Bambus oder aus Schiebebalken boten sich jedenfalls
dafir nicht an.

Nach J. P. MiLts (21, 72 u. Abb. bei S. 72) waren die groflen, aus einem einzigen Stiick Holz
zugehauenen Tore der Ao-Naga oft roh mit Kreisen beschnitzt. Die Abbildung eines Tores von
Merangkong zeigt in der Mitte vier weille Kreise, oben und unten je zwei Halbkreise, die nach
oben bezw. unten offen sind. Schon wegen der méglichen Analogie mit den Kopfdarstellungen auf

Angami-Toren lag es nahe, die Kreise auf den Ao-Toren in die Nihe der ebenfalls in zwei Reihen
regelmiBig angeordneten acht Kaurikreise zu bringen, die als Kopfjigerabzeichen auf einem blau-

86



roten Umhangtuch der Ost-Rengma und auf dem ,asiikeda-pi“ genannten Umhangtuch der Sema
aufgeniht sind; dieses Tuch darf nur von groRen Kriegern getragen werden, die mehrere Kapfe
genommen haben. Herrn J. P. MiLLs gebiihrt mein besonderer Dank fiir die Klirung dieser Frage
(Schreiben vom 19.3.53.): ,,Die Kreise auf dem Tor von Merangkong stellen entweder die Sonne
oder den Mond dar. Die Ao scheinen sich nicht einig, welches von beiden. Das Tor ist sowohl
beschnitzt, wie bemalt, die Schnitzerei ist ganz flach.“ Diese Auslegung erinnert natiirlich sofort
an die mit Kalk auf einem Schild der Ao aufgemalten Kreise, der ,aniichung® = Sonnenschild
genannt wird (21, 65, Anmerk. 2).

Bei den West-Rengma hat J. P. MiLLs schwere, von Steinmauern flankierte Holztore beobachtet,
die mit Menschenképfen beschnitzt waren, und ich selbst fand bei den Nord-Sangtam des Dorfes
Alisopore ein Tor mit der Schnitzerei einer iiber die ganze Fliche verteilten stilisierten Eidechse;
alle anderen Sangtam-Tore waren, soweit man sie noch belassen hatte, glatt und unverziert (23, 47 ;
17, 210). Die Eidechse, ein bei den Naga beliebtes Reichtumssymbol, darf mit hoher Gewifheit der
Megalithkultur zugerechnet werden.

Was wir von dem vereinzelten Vorkommen beschnitzter Tore bei Ao, Rengma
und Sangtam erfuhren, verstirkt sich in ganz spezifischer Weise bei den Angami.
Nicht mehr nur ein einziges Motiv ist behandelt, sondern hier kommen stets mehrere
Symbole zusammen. Zwar ist ihrer immer wieder das gleiche knappe Dutzend, und
der Kunststil ist streng konventionell. Aber innerhalb des Gegebenen nehmen sich die
Schnitzer doch gewisse Freiheiten, indem sie in Formgebung und Komposition variie-
ren, so daB3 nicht nur von Dorf zu Dorf, sondern auch an den Toren ein und dessel-
ben Dorfes Abweichungen auftreten,

Bei einer Analyse der Darstellungen auf dreizehn Angaml -Toren von Zhakhama,
Viswema, Nérhema, Jotsoma (3 Tore), Kohima (3 Tore), Khonoma, Mao (2 Tore)
und Zulhami fanden sich folgende Motive:

Vermutliche Bedeutung

GroBer Rinderkopf . . . . 13 mal Reichtum
Menschenkopfe . . : . . 12 Kopfjagd
Konzentrische Kreise . ; ; ; 12 Fruchtbarkeit
Krieger in ganzer Gestalt . . . 10 Kopfjagd
Rinder in ganzer Gestalt 8 Reichtum
Frauenbriiste 7 Fruchtbarkeit
Speerspitzen 5 Kopfjagd
Woagrechte Vierecke 5 Kopfjagd
Lotrechte Vierecke 4 Kopftjagd
Trinkhorner : 3 Reichtum
Kleine Rinderkopfe 1 Reichtum

Den mittleren Hauptteil samtlicher Tore nimmt ein groler Rinderkopf ein, der
an einem Tore von Mao (Abb. 1) iiberdies in einer Reihe kleinerer Ausfiihrun-
gen wiederholt ist. Die Angami selbst bezeichnen den Kopf als den des Mithan
(Gayal), dessen in Wirklichkeit nur schwach gekriimmte Horner mit weit auseinan-
der stehenden Spitzen jedoch keineswegs der Hornerform der Schnitzereien gleichen,
denn diese verlduft in groBem Bogen, und die Spitzen beriihren sich fast. Man kénnte
versucht sein, auf Horner des Wasserbiiffels zu schlielen, die an der Wurzel quer-
geriefelt sind. Damit aber hat die Lingsriefelung der geschnitzten Horner nichts zu
tun; sie ergab sich wohl aus dem Arbeitsvorgang und wurde aus Schmuckgriinden
beibehalten. Die Frage, welche Rinderart hier dargestellt ist, kann nach den Skulp-
turen iberhaupt nicht beantwortet werden, denn hier handelt es sich um keine natu-
ralistische, sondern um eine in traditioneller Bindung entwickelte abstrahierende Sym-
bolkunst. Sie mufl das Hauptmotiv mit anderen Motiven kombiniert ornamental giin-
stig zur Geltung bringen und sieht nicht auf zoologische Genauigkeit. Dieses Haupt-
motiv ist der Kopf des an den grolen Verdienstfesten wohlhabender Leute mit um-
stindlichem Zeremoniell geopferten Rindes, und dies ist bei den meisten Naga, und
bei den Angami im besonderen, der Mithan. Die Angami halten keinen Buffel, der
fur sie rituell ganz bedeutungslos ist (J. H. Hurron in 21,78, Anm. 1). Der Rin-

87



Abb. 3 (links). Dorftor in Nérhema (Angami), Feindeskopfe mit Federschmuck, ,Daoblécke®, ab-
gestumpfte ,,Briiste“; Dach. Abb. 4 (rechts). Dorftor von Zilhami (Ost-Angami). Schnitzerei:
2 Gayalképfe iibereinander, oben 3, unten 2 Feindesképfe; oben neben den Képfen je eine Frauen-

brust, ebenso zwischen den obern Hérnern ein Briistepaar. Typ des Tores ohne Kriegerfigur.
Phot. H. E. KAUFFMANN

der-, hier Mithankopf ist ein Reichtumssymbol, gleich wie die kleinen, im Profil ge-
zeigten Zebu mit ihren oft ausgepriagten Héckern, die in nicht unbetrachtlichen Her-
den gehalten als gelegentliches Schlachtvieh verwendet werden, doch als Opfertiere
nur einen untergeordneten Rang einnehmen.

Da und dort sind Horner gegenldufig zu den Hérnern des groBen Rinderkopfes
einkomponiert, wie sie als TrinkgefiBe fiir Reisbier gebraucht werden (Abb. 2). Nur
bei wirklich guten Ernten ist es méglich, Reisbier in groffen Mengen zu bereiten und
an Verdienstfesten in Stromen fliefen zu lassen. Also auch dies ein Reichtumssymbol.

Jenes Motiv gehort ebenfalls hierher, das meist als Frauenbriiste bezeichnet wird,
von manchen auch als Reiskorbdeckel, die ja eine ahnliche Form haben. Ein Tor von
Zhakhama weist oben eine Reihe von 12 Bristen auf (Abb. 2), auf einem Tor
von Jotsoma befindet sich rechts und links des Mithankopfes eine Reihe von je sechs,
darunter eine Rethe von 14 Briisten (13, Abb. bei S. 44). Welche der beiden Aus-
legungen man auch annehmen will, immer ist es ein Symbol fiir Fruchtbarkeit, Up-
pigkeit und Reichtum. Zwar scheint die lokale Deutung auf volle Reiskérbe der
reihenweisen Anordnung wegen naheliegender, da aber das gleiche Motiv in der neo-
lithischen europiischen Megalithkunst paarig auftritt, ist eher zu vermuten, dafl wir
es urspriinglich mit einem Bristemotiv zu tun haben.

Bei naherem Zusehen bemerkt man, daBl unter den sieben von den Angami als
Briiste bezeichneten Motiven der Tabelle drei gar keine Halbkugeln, sondern Reihen
kleiner stumpfer Pyramiden sind (Abb. 3 u. 6). Es handelt sich hier moglicherweise
um ein ganz anderes Motiv, das nur falsch ausgelegt wurde. Es erinnert nimlich
einigermaflen an jene kleinen Quadrate auf Gabelpfosten der Sema, die sie « Fleisch-
stiicke » nennen, wie sie den Dorf- oder Clangenossen an den Verdienstfesten zugeteilt

88



werden. Uberfliissig zu sagen, daB, falls die Vermutung zutrife, auch dies wieder
ein Reichtumssymbol wire.

Wenden wir uns nun den Motiven zu, die auf die Kopfjagd Bezug haben. Nichst
dem groBen Rinderkopf treten am hiufigsten Menschenképfe in Erscheinung, die
bfters in Reihen angebracht sind. Mit Ausnahme der Koépfe auf einem Tore von
Nérhema (Abb. 3) tragen die Kopfe nie die Federn des Nashornvogels, die als
Tapferkeitssymbol gelten. Es handelt sich also um erlegte Feindschiddel. Die Ost-
Angami unterscheiden genau zwischen gewdhnlichen, von Nachbarn genommenen
Kopfen und solchen der Tangkhul-Naga, die an ihrer Hahnenkammfrisur zu erken-
nen sind (13,66). Képfe finden sich auch fast immer in den Héanden des einen, oder
in einigen Fillen der zwei Krieger, die in voller Gestalt im Hornerrund dargestellt
sind. Nach den Abbildungen auf Toren von Koéhima (Abb. 5) sind es angesehene
Veteranen und Kopfjiger, denn nur diesen ist es erlaubt, eine grofle weifle Schnecke
als Schmuck auf der Brust zu tragen, alle ibrigen Angami-Ménner haben sie im Nak-
ken hingen. Auf dem Tor der Ost-Angami von Zulhami gibt es keine Krieger, auch
sind die Feindkopfe nicht oval wie auf den Toren der West-Angami, sondern mehr
trapezformig. Da ich kein anderes Tor der Ost-Angami sah, auch jede weitere Ab-
bildung oder Beschreibung fehlt, vermag ich nicht zu sagen, ob diese Darstellungs-
weise fiir sich typisch ist (Abb. 4).

Weitere die Kopfjagd verherrlichende Motive betreffen die Ausriistung der Krie-
ger: Speerspitzen, « Feindeszdhne» und «Daoblocke». Die «Feindeszihne» sind mit
rotgefirbtem Ziegenhaar verzierte Holzplatten von linglich viereckiger Form mit
nach innen geschweiften Seiten, die als Festschmuck von groBen Kriegern auf der
Brust getragen werden. Der « Daoblock » dient als Scheide fiir das Haumesser
(Dao) ; er ist ein kurzes kubisches Holzstiick, das jeder Mann auf dem unteren Teil
des Riickens befestigt trigt; in einen Schlitz dieses Holzblockes wird die Klinge des
Haumessers von oben nach unten eingesteckt. Das « Daoblock » genannte kleine Motiv
eines quer liegenden Vierecks mit nach innen geschweiften Seiten kommt bei den
13 untersuchten Toren nur auf einem Tor von Nérhema vor (Abb. 3), ist in Wirk-
lichkeit aber viel haufiger und mit dem aufrecht stehenden Viereck gleicher Form
identisch, das mir in Mao und bei den Sema von Shédumi ausdriicklich als Dao-
block bezeichnet wurde. Diese kleinen Viereckmotive mit geschweiften Seiten gleichen
allerdings den Daoblécken keineswegs, die immer gerade Kanten haben. Eher stimmen
sie mit dem « Feindeszahn »-Motiv iiberein, und dies umso mehr, als die « Feindes-
zihne » genannten Schmuckplatten teils quer, teils lotrecht getragen werden. In Pfii-
chama nannte man das wagrechte Motiv « tsoni » und gab auf Naga-Assamesisch die
Bezeichnung « hati laga lengta» = « Elefantenschamschurz », wofiir keine nahere
Erklirung zu erhalten war.

Kleine aufrecht stehende Rechtecke mit geraden Seiten sind seltener. Ein Tor
von Mao weist deren zwei auf, in die jeweils drei kleine Kreise eingezeichnet sind
(Abb. 1), auf einem Tor von Zhikhama (Abb. 2) befindet sich ein weill umran-
detes. Niemand wullte die Bedeutung dieser Motive, doch sind sie der Beachtung
wert, da sie auch anderwirts in der Megalithkunst vorzukommen scheinen.

Es bleibt noch die Frage der konzentrischen Kreise, die auf 12 von 13 Angami-
Toren der Tabelle angebracht, aber auch sonst in der Nagakunst und dariiber hinaus
in der gesamten Megalithkunst iiberaus hiufig sind. Es besteht Anlall zur Annahme,
daB sich die einfachen Kreise in Hochkulturen durch kiinstlerische Phantasie, bessere
Materialbeherrschung und fremde Einflisse, z. B. asiatischer Hochreligionen mit
ihrem religiés bedeutsamen Lotus, zu den feinen Rosetten entwickelt haben, wie sie
bereits in Ansitzen auf Toren von Jo6tsoma und besonders von Kohima (Abb. 5)
angedeutet sind. Der oben erwihnte Zweifel der Ao-Naga, ob es sich um eine Son-
nen- oder Monddarstellung handle, ist auch eine alte Streitfrage der Megalithologen.
Wenngleich das Kreissymbol meist doppeldeutig ausgelegt wird, so gibt es doch in

89



Abb. 5 Dorftor in Kéhima (An-
gami-Naga). Krieger mit Muschel
auf der Brust, Rosetten, altes und
neues Tor nebeneinander.

Phot. H. E. KAUFFMANN

einzelnen Fillen bestimmrte
Bezeichnungen, wie in Mao,
wo man die Kreise nur
« Mond» nennt, oder noch
ausgeprigter bei den Sema
von Shédumi, auf deren Ga-
‘belpfosten ein grofler Kreis
«Sonne» und kleinere Kreise
« Mond» heilen; daneben
finden sich bei ihnen noch konzentrische Halbkreise, die sie « milesi» = « Regen-
bogen » nennen.

Himmelserscheinungen, und zumal Sonne und Mond, haben groBle Bedeutung
im Glauben der westhinterindischen Bergvolker. Schon 1792 schrieb JonN RawLiNs,
dal} die Kuki von Tippera neben gewissen Gottheiten Sonne und Mond verehrten
und sie als Zeugen bei einem Friedensvertrag anriefen, und von den in Arakan leben-
den Shendu (= Lakher) aus der gleichen Volksgruppe wie die Vorigen berichtete
S. R. TickeLL 1852, daB sie Sonne und Mond als Gottheiten ansihen und ihnen
zu Beginn der Regenzeit Rinder und Schweine opferten, was nach N. E. Parry
heutzutage nicht mehr geschieht (26, 187, 190; 35, 211; 24, 493). Parrys Feststel-
lung ist bemerkenswert, zeigt sie doch, in wie kurzer Zeit religiése Riten verschwin-
den konnen, und wie durch allzu lange verzogerte ethnologiqche Forschung die Lé-
sung \vnchtlger Probleme erschwert oder gar ganz in Frage gestellt worden ist. So
wissen wir unter all den noch immer so wenig bekannten Nordassamstimmen nur
von den Minyong-Abor, daB} sie auBBer ihren Gottern auch Sonne und Mond an einem
Fest anrufen, mit dem die himmlische Verzeihung bei einem Fall von Clan-Inzest
erfleht werden soll (10, 593).

Auf die mannigfaltigen Anschauungen der Naga iiber Sonne und Mond kann hier nur ganz
kursorisch eingegangen werden. Bei den Ao ruft man Sonne und Mond als Zeugen an, und auch
alle Gebete an grofen Opferfesten werden mit ihrer Anrufung eingeleitet. Trotzdem gibt es fiir
sie keine eigentliche Zeremonie, ,,denn obwohl sie iiber allem zu wachen scheinen, nehmen sie
doch keinen Teil am Getriebe der Menschen, und niemand hilt sie fiir Gottheiten®. Immer wird
der Mond vor der Sonne genannt, so sagt ein Verdienstfestgeber, wenn er den neuerworbenen
Mithan nach Hause bringt: ,Ich habe ein Geschenk fiir den Mond und die Sonne gekauft.“ Bei
den Sema sollen Eide bei Tage abgelegt werden, ,,damit die Sonne den Eid sehen kann“; gute
Seelen gehen nach dem Tode zur aufgehenden, schlechte zur untergehenden Sonne, und auch die
Chang schreiben der aufgehenden Sonne besondere Kraft, der untergehenden Ubles zu. Im iibrigen
haben die Sema keine klare Auffassung von Sonne und Mond, die weder verehrt noch vergottet
werden. Fiir die hier besonders interessierenden Angami liegt keine andere Angabe vor, als dafl
es tabu ist, Eide an Neumondtagen zu leisten. Hingegen halten die ihnen verwandten Memi
(= Mao) am 29. oder 30. Tag jedes Monats einen Tabu-Tag (Genna) fiir die Sonne und im Okto-
ber einen fiir den Mond (21, 54, 79—80, 215—216, 299, 374, 377, 382ff., 388, 391—92; 14,
166, 211, 211 Anm. 1, 249—50; 13, 147, 338).

Von den Verdienstfesten der Nord-Sangtam sagt C. R. SToxor geradezu: ,,Ein bemerkenswerter
Zug des Rituals ist das starke Element der Sonnenverehrung (sun worship)“. Er fithrt dazu meh-
rere Punkte an, die diese Ansicht zu stiitzen scheinen, und er vermutet weiterhin, dafl die von
den Minnern einiger Nagastimme im Osten auf den Schamschiirzen getragenen Messingscheiben
Sonnensymbole seien (33, 6—8, 11—12).

Nach all diesen Angaben treten Sonne und Mond hiufig im Kult der Naga her-
vor. Bei unseren unvollkommenen Kenntnissen ist allerdings nicht zu sagen, welchem
der beiden Gestirne die wichtigere Rolle zufallt. Ohne Zweifel aber handelt es sich

90



nur um Sonnen- und Mondverehrung innerhalb einer weit umfassenderen religisen
Vorstellungswelt, auf keinen Fall um einen ihren Mittelpunkt bildenden Sonnen-
oder Mondkult. Auf der Annahme eines solchen Kultes gegriindete dltere Hypothe-
sen sind daher unhaltbar. Da Sonne und Mond bei vielen Zeremonien, die Frucht-
barkeit und Reichtum bewirken sollen, vor allem an Verdienstfesten, zusammen mit
Gottheiten oder Geistern angerufen werden, so muf} ihre kiinstlerische Darstellung
dieselbe Bedeutung haben, wie die der ubrigen Fruchtbarkeits- und Reichtumssymbole.

Der phallische Mann auf dem Tor

Zentral in den Riten der Naga steht der Wunsch nach steter Erneuerung der
Fruchtbarkeit. Er wird schlagend veranschaulicht durch die phallische Abbildung eines
Mannes auf einem Tor von Jotsoma (Abb 6/7). Dieses Relief eines bis auf einen
Halsschmuck nackten Kriegers, der zwei Kopfe trigt, ist ganz auBergeu ohnlich, be-
findet es sich doch nur auf diesem einen der Tore von Jotsoma, und nie vernahm ich,
daBl etwas anderes dieser Art irgendwo bei den Angami existierte. Kein Wunder,
wenn es bislang vollig unbekannt geblieben ist.

Figuren nackter Menschen mit betonten Geschlechtsmerkmalen, oft in Kohabita-
tionsstellung, fertigen die Konyak weit im Norden in Mengen an, und die sog. Kacha-
Naga, die westlichen Nachbarn der Angami, schnitzen konventionelle Nacktdarstel-
lungen von Minnern, an denen nur ein Huftrohrring angedeutet ist, wie thn auch
die Konyak tragen. Dies, neben anderen Merkmalen, macht eine alte Verbindung
zwischen Konyak und Kacha Naga wahrscheinlich, dle durch die Einwanderung der
Angami und anderer West-Naga zerrissen wurde. Moglicherweise riihrt die phalli-
sche Darstellung auf dem Tor von Jotsoma von einer Uberlieferung aus jener lingst
vergangenen Epoche vor der Angami-Landnahme her.

Woas der phallische Mann auf dem Tor in der Meinung der Jétsoma-Leute be-
deute, dafiir gab es, auBer einem Schmunzeln bis zu den jungsten Umstehenden hin-
unter, keine Antwort und schon gar nicht dafiir, ob er irgendwie mit der Férderung
der Fruchtbarkeit zusammenhange.

Die Hochzeit mit dem Dorftor

Mein Gewidhrsmann Zapuzhiilie-Kiron aus Kohima hat eine seltsame und bis jetzt
unbekannte Sitte berichtet: Wenn ein Médchen von Kéhima aus irgendeinem Grunde
keinen Mann findet, kann es das Dorftor heiraten. Damit erwirbt es das Recht, das
Haar lang wachsen zu lassen, was von allen unverheirateten Midchen, die bei den
Angami den Kopf kurz geschoren tragen missen, sehr ersehnt wird.

Wie bei Hochzeiten tblich, wird das Madchen von zwei kleinen Kindern, einem
Knaben und einem Midchen, begleitet. In ihrem Korb triigt sie eine kleine Kiirbis-
flasche mit Reisbier und einige Stiicke Tuch, die von einem ganz neuen Tuch abge-
schnitten sein missen, das als geweihtes Tuch gilt und von keinem Mann getragen
worden sein darf; sie gibt vor, es fir ihren Mann gewoben zu haben. Am Tor an-
gelangt, hingt sie die einzelnen Tuchstiicke iiber den oberen Rand des Torflugels.
Es wird nun eine kurze Zeremonie gehalten, bei der sie sagt: « thia ya-wi nu a n-ki
nyi ta ho!» = « Ab heute bin ich mit dir verheiratet! » (wortlich: « heute Zeitab-
schnitt-von ich dir-zu verheiratet wurde [Emphase] ». Dann giefit sie unten auf den
Torfliigel etwas Reisbier, um damit die Sitte anzudeuten, daf} die Frau dem Manne
Bier einschenkt.

Unter dem Eindruck des ihm gezeigten Bildes des phallischen Tores von Jotsoma hielt es
Zapuzhilie fiir moglich, da ein Koitus angedeutet werden miisse (Fiktivkoitus) wie er auch in
anderem Zusammenhang vorkommt. Andere Befragte verneinten dies: Das Midchen heirate den

auf dem Tor dargestellten Krieger, eine Erklirung, die ihnen vermutlich den seltenen Vorgang
der Torhochzeit falbarer erscheinen lieR.

91



Abb. 6/7. Dorftor in Jotsoma (Angami-Naga). Einzige phallische Darstellung des sonst mit Krie-
gertracht bekleideten Mannes auf dem Tor. Unten abgestumpfte ,Briiste”. Torfliigel mit Rohr-
schlingen befestigt. Phot. H. E. KAUFFMANN

In der Tat aber ist die Verheiratung mit einem, fur unsere Begrifie, toten Gegenstand keines-
wegs so ungewdhnlich. In Mittelindien muf§ ein Midchen vor seiner ersten Menstruation verehe-
licht sein, da es sonst gleichsam geiichtet wird. Man verheiratet daher die Miidchen, sobald sie neun
bis zehn Jahre alt sind, mit einem Pfeil bei den Chinda und Chaukhutia Bhunjia, mit einem Zweig
des Mohua-Baumes (Bassia latifolia) bei den Raj Gond, mit einem hélzernen Reisstampfer bei den
Hindukasten in Orissa, mit einem Baum oder Schwert bei der Dhobikaste in Mysore, und nach
THURSTON gibt es eine dhnliche Sitte auch bei den Nayar von Travancore (7, 17—19).

Die Bauernkasten Mittelindiens feiern den ersten Tag, an dem ein Brunnen Wasser oder ein
Mangobaum Frucht gibt, als Fest und zwar nach Art einer Hochzeit. Sie erkennen den Brunnen
und Mangobdumen menschliches, ja iibermenschliches Wesen zu (34, 413). Daraus wird ersichtlich,
dall irgendwelche Gegenstinde, in Nachfolge uralter Stein- oder Baumidolatrie, fiir die Gliubigen
ein Leben gewinnen konnen, das diese Dinge zu geheiligten Kultobjekten macht.

Uber eine Scheinehe, in der die Frau {iberhaupt niemanden und nichts, auch keinen Gegen-
stand, heiratet, und die wegen der besonderen Haartracht eine interessante Parallele zu der Angami-
Zeremonie bietet, berichtet M. HERMaNNs von den Tibetern. Da die zahlreichen Ménche der Gelben
Sekte nicht heiraten, wird dem groRen Fraueniiberschull3 folgendermalen abgeholfen: ,,Wenn fiir
eine erwachsene Tochter keine Aussicht besteht, mit einem Manne verheiratet zu werden, veran-
stalten ihre Eltern folgende Ehezeremonie. Sie treffen alle Vorbereitungen, die auch sonst fiir die
Braut iiblich sind; die Ausstattung wird hergerichtet; der Wahrsager stellt einen giinstigen Tag
fiir die EheschlieBung fest; die Hochzeitsgiiste werden zu diesem Tag geladen; Ménche oder Bon-
anhiinger kommen und verrichten die Gebete und religiosen Zeremonien; das Miidchen wird als
Braut vorbereitet, indem vor allem ihr Haar nach Art der verheirateten Frauen frisiert wird. Ist
dies alles geschehen, dann wird die Braut den Festgiisten als verheiratete Frau vorgestellt und von
diesen als solche begriilt. Damit gilt das Midchen als rechtmilig verheiratete Frau. Diese Art
Ehe nennt man ,Dem Himmel verheiratet werden‘, oder ,Fiir den Himmel die Haartracht (d. h.
der Frau) anlegen‘. In den Grenzgebieten haben auch Chinesen diese Sitte iibernommen und nennen
sie Tiin di tou, ,fiir den Himmel die Frauenhaartracht aufstecken‘. Einer solchen Frau ist es
gestattet, mit einem beliebigen Mann zu verkehren. Die von ihr geborenen Kinder sind aber
legitim und man sagt: ,Diese Kinder hat der Himmel ihr gegeben‘® (11, 294).

92



Die Torweihe

Als ich fiir den verewigten Leiter des Basler Museums fiir Vélkerkunde, Dr.
FriTz SARASIN, einen alten Torfliigel erstehen wollte, lehnten die sonst so gefalli-
gen Angami einen Verkauf kategorisch ab, und kein Schnitzer wollte einen Auftrag
auf Sonderanfcrtlgung ibernehmen, selbst nicht um einen hohen Preis. So erfuhr ich
denn: Das Tor ist ein Heiligtum, das unter keinen Umstinden verkauft werden kann
und an Ort und Stelle verrotten muf}, auch wenn es lingst durch ein neues ersetzt

worden ist (Abb. 5).

Schon beim Schlagen des Baumes, der das bendtigte starke Brett liefert, miissen
bestimmte Vorschriften eingehalten werden. Man schlift dariiber und beachtet die
Triume als Omen. J. H. Hurton (13, 212—13; dazu Erg'mzungen in Briefen vom
10. 11 und 8. 12. 1952) war Zeuge bei der Embrmgung eines neuen Tores in Sache-
ma: « Soweit ich mich erinnere, wird es beschnitzt und fertiggestellt, bevor es ins
Dorf geschleppt wird, aber ich kann jetzt nicht mehr sagen, ob dies dort geschieht,
wo der Baum gefillt wurde oder am Halteplatz vor dem Dorfe, wo es die End-
zeremonie erwartet. Wahrscheinlich wird es dort beschnitzt, wo es aus dem Baum
geschnitten wurde; das Bemalen geschieht wohl spiter ». Vom Walde wird der Tor-
fligel, wie ein Megalith auf einem Schlitten, ohne Feier noch Zeremonialtracht bis
auf eine halbe Meile vor das Dorf gezogen. '

Am frithen Morgen des Festes begibt sich der Kemovo (Priester) mit frischem
Reisbier, dem leichten « pitha modhu », und einem Hahn zum Stumpf des Baumes, aus
dem der Torfliigel gefertigt worden war. Er reicht dem freigelassenen Hahn etwas
Bier in einem Bananenblattbecher; nimmt der Hahn davon, ist es ein gutes Omen.
Dann geht der Kemovo mit dem Zhevo (Leiter personlicher Zeremonien) und dem
Tsakro (Erstsider) zum Tor. Der Kemovo und der Zhevo beriihren es mit Grashalmen
(kurhi) und rufen es an: « Du darfst nicht hier bleiben, sondern muflt zu dem dir
bestimmten Platz gehen. Die Menschen sollen sich vermehren, Reis und Feldfriichte
sollen besser gedeihen, Rinder, Hunde usw. sollen fruchtbarer sein ».

Der Kemovo bindet zwei diinne Schniire an das Tor, zieht und zerreif3t sie. Dar-
auf befestigen zwei nackte Knaben, die noch nie Geschlechtsverkehr hatten, zwei
Seile daran und ziehen. Unter keinen Umstinden darf dabei ein Seil reiflen. Der
Knabe rechts muf3 aus der Kepezoma-, der links aus der Kepepfiima-Gruppe der An-
gami stammen. Nun schleppen alle Minner das Tor an den Stricken zum Dorf.
Sie tragen Tanztracht, doch ohne Waffen, nur wer einen Todesfall in seinem Hause
hatte, tragt gewéhnliche Kleidung, was an allen Festen so zu halten ist, an denen
Zeremonialtracht verlangt wird.

Unterwegs hilt man an, und nun segnet auch der Tsakro das Tor, wie es vorher
Kemovo und Zhevo taten. Niemand darf hinter dem Tor hergehen, alle Zuschauer
und Frauen missen vor seiner Ankunft innerhalb des Dorfwalles sein, keine Fremden
diirfen die HiAuser betreten, in denen das Fest vorbereitet wird. Der Clan, dem das
Tor gehort, zieht am rechten Seil, die tbrigen Clans am linken. Jedes minnliche
Wesen, und sei es ein kleines Knéblein, muf} seine Hand am Seil haben, doch wird
das eigentliche Schleppen von einer Ziehabteilung besorgt.

Sobald die Schlepper durch den Eingang ins Dorf gelangt sind, 14t der Clan,
dem das Tor gehort, sein Seil fallen und zieht in Prozession zum « tehuba »-Platz.
Erst nachdem diese Gruppe weggegangen ist, folgen die Leute der anderen Clans
nach. Der Kemovo, Zhevo und T'sakro nehmen ein Huhn, beriihren mit seinem Schna-
bel den Torfliigel und wiederholen ihren Segen. Das Huhn wird mit einem Stick
Holz im Hause des Mannes beim Tor getotet, wo man auch das Reisbier fiir das
Fest bereitete. Am gleichen Abend iBt der Kemovo das Huhn von einer Bananenblatt-
unterlage. Am ganzen Festtag darf bis zum Nachtmahl nur ein in grolen Mengen
gekochtes Gemisch mit Namen « hinu » verzehrt werden, das aus Mais, Hiobstranen,

93



Reis, Bohnen, spanischem Pfeffer, Salz und «kenya» (= Perilla occimoides L.)
besteht.

Hutton vermutet, dal der neue Torfliigel noch am gleichen Abend des Festes
im Tordurchgang eingehingt wird, jedenfalls darf niemand das Dorf verlassen, bis
dies geschehen ist. Zum AbschluBl wird auf dem «tehuba» der «sovi»-Tanz ausge-
fihrt. Sicherlich muBl an diesem Tage «penna» eingehalten werden, d. h. die an
groBen Festen iiblichen Tabuvorschriften, wortiber aber keine Einzelheiten bekannt
sind. Die Torschleppzeremonie fand bestimmt bis 1936 statt und mag auch heute noch
nicht vergessen sein.

Die Bedeutung des Dorftores

Jedes Dorftor, welcher Art es auch sei, ist zuforderst ein integrierender Teil der
Dorfbefestigung. Von jeher und tberall wird den durch Tore gesicherten Eingingen
der Festungswerke besondere Sorgfalt zuteil. So iiberwachten und schiitzten die An-
gami haufig ihre Tore durch dariiber ragende, im Kriege Tag und Nacht besetzte
Plattformen, und die Konyak verteidigten ihre Tore vom daneben gelegenen Jung-
minnerhaus (morung) aus, von dem schrige Leitern zu Postenstinden in Bdumen
fithrten, was eine Beobachtung Uber das Tor hinweg erméglichte (4,318; 22,297).

Die primire Funktion des Schutzes gegen Feinde erfihrt dort eine Ausweitung,
wo das geschlossene Tor bése Geister abwehren soll, so wie es auch die zwar oftenen,
oft aber mit hoélzernen Schwertimitationen besetzten Tordurchginge der Kachin,
Akha usw. bezwecken.

Seit der Befriedung durch die Englinder in den neunziger Jahren lassen die Ao
ihre Tore verfallen, ohne sie durch neue zu ersetzen. Noch vorhandene Tore stehen
Tag und Nacht offen und werden hochstens aus Anlal3 eines Festes geschlossen. Wie
bei Sangtam und Angami (Abb. 1 u. 3) sind sie durch ein kleines Dach geschitzt.
Einst mufite die Anfertigung und Aufstellung eines neuen Torfligels der Ao durch
baldiges Erlegen eines Kopfes gefeiert werden, der im Triumph durch das neue Tor
getragen wurde. Dies entspricht dem Kult ihrer groBen Schlitztrommel, der die glei-
chen Ehren zukamen. Bei den West-Rengma, wo es kein einziges Tor mehr gibt,
hegte man zu J. P. Mills’ Zeiten den Vorsatz, wieder eines zu errichten, um es bei
groflen Zeremonien schlieBen zu kénnen. Man glaubte namlich, das Offenlassen des
Tores habe es bosen Einfliissen erlaubt, ins Dorf einzudringen und ihm Unglick zu
bringen (21,72; 32,27; 23,48).

Der Schutz durch ein Dach, das Schliefen des Tores bei Festen und mehr noch
das Kopfopfer der Ao zeigen, dafl das Tor bei einigen Nagastimmen, anders als bei
den iibrigen westhinterindischen Bergvolkern, tber seine Schutzfunktion hinaus in reli-
gioser Achtung steht. Deutlich ausgeprigt aber tritt dieses Merkmal nur bei den
Angami auf. Thr Tor ist, wie dies aus der Zeremonie des Torschleppens, der Hoch-
zeit mit dem Tor und seiner Unverkiuflichkeit hervorgeht, ein Heiligtum. Welcher
Art, das erhellt aus dem Segen iiber dem Tor bei seiner Weihe und aus den darauf
angebrachten Schnitzereien, die zwei Gruppen von Motiven zeigen: solche, die sich
auf die Kopfjagd beziehen, und solche, die das Rinderopfer an Verdienstfesten sym-
bolisieren. Dieser fiir die Megalithkultur charakteristische Kulturzug ist mit der al-
teren Kopfjagd zusammengeflossen, was unschwer geschehen konnte; denn beide sind
im wesentlichen Fruchtbarkeitsriten, die Wohlergehen, Reichtum, Ansehen, Fort-
pflanzung von Mensch und Vieh und reiche Ernte schaffen, ja garantieren sollen.

Das Dorftor hat somit dreifache Bedeutung: Es ist Schutz gegen irdische Feinde,
dann auch gegen iible Einflisse und bose Geister. Allein im Glauben der Angami
hat das Tor eine Heiligkeit erlangt, die es, tiber den Wert eines Symbols hinausgehend,
mit einem eigenen ubersinnlichen Wesen begabt, das aktiv die Fruchtbarkeit des Ge-
meinwesens zu fordern imstande ist.

94



LITERATUR

1. Baey, F. M.: Journey through a portion of Southeastern Tibet and the Mishmi Hills.
Geogr. Journ. 39 (1912) 334—347. — 2. BernaTzK, H. A.: Akha und Meau. Innsbruck 1947, —
3. BUTLER, Major Joux: Travels and adventures in Assam. London 1855. — 4. BurLER, Captain
Jouxn: Rough notes on the Angami Nagas. Journ. Asiat. Soc. Bengal 44, pt. 1 (1875) 307—346. —
5. Carey, B.S. and Tuck, H. H.: The Chin Hills. Vol. I, Rangun 1896. — 6. Dewar, T. P.: Naga
Tribes and their customs. Cens. of India 1931, vol. XI, Burma, pt. 1 - Report, S. 267—295. —
7. Dusg, S. C.: Token pre-puberty marriage in Middle India. Man 53 (1953) 18—19, Nr. 25. —
8. EHLERs, O.: An indischen Firstenhofen. 5. Aufl,, Berlin 1898, Bd. 2. — 9. FURER-HAIMENDORF,
C.v.: Die nackten Nagas. Leipzig 1939. — 10. Forer-Haimenporr, C.v.: Religious beliefs and
ritual practices of the Minyong Abors etc. Anthropos 49 (1954) 588—604. — 11. Hermanns, M.:
Besprechung von ,Ernst Schifer, Fest der weilen Schleier. Anthropos 46 (1951) 293—294. —
12. Hopsoxn, T. C.: The Naga Tribes of Manipur. London 1911. — 13. HurTox, J. H.: The An-
gami Nagas. London 1921. — 14. Huttoy, ]J. H.: The Sema Nagas. London 1921. — 15, Hur-
ToN, J. H.: Diaries of two tours etc. Mem. Asiat. Soc. Bengal, vol. XI, Nr. 1, Kalkutta 1929. —
16. JounsToNE, Sir J.: My experiences in Manipur etc. London 1896. — 17. Kaurrmany, H. E.:
Kurze Ethnographie der nérdlichen Sangtam-Naga. Anthropos 34 (1939) 207 —245. — 18. Ma-
JUMDER, S.N.: Ao Nagas. Kalkutta 1925. — 19. MitNg, L.: The home of an Eastern Clan. Ox-
ford 1924. — 20. MirLs, J. P.: The Lhota Nagas. London 1922. — 21. Mirts, J. P.: The Ao
Nagas. London 1926. — 22, MiLLs, J. P.: Assam-Burma frontier. Geogr. Journ. 67 (1926) 289—
301. — 23. MicLs, J.P.: The Rengma Nagas. London 1937. — 24. Parry, N. E.: The Lakhers. Lon-
don 1932. — 25. Prrcurorp, V.C.: The Wild Wa States and Lake Nawngkhio. Geogr. Journ. 90
(1937) 223—232. — 26. RawLins, J.: On the manners, religion, and laws of the Cucis, or moun-
taineers of Tipra. Asiatick Researches 2 (1792) 187—193. — 27, REip, A. S.: Chin-Lushai Land.
Kalkutta 1893. — 28. ScHErRmAN, L.: Wohnhaustypen in Birma und Assam. Arch. f. Anthropolo-
gie, N. F. 14 (1915) 203—234. — 29. ScorT, J. G. and Harpmvax, J. P.: Gazetteer of Upper Burma
and the Shan States. Rangun 1900, Pt.I/Vol.I. — 30. SHAKESPEAR, J.: The Lushei Kuki Clans.
London 1912. — 31. SHakEsPEAR, L. W, : History of Upper Assam etc. London 1914. — 32. SmiTH,
W.C.: The Ao Naga Tribe. London 1925. — 33. Stonor, C. R.: The feasts of merit among the
Northern Sangtam Tribe etc. Anthropos 45 (1950) 1—12. — 34. THaLIaTH, J.: Wedding rites of
natural objects as practised by the Gond etc. Anthropos 46 (1951) 413—417. — 35. TIckeLL, S.-R.:
Notes on the Heuma or ,Shendoos® etc. Journ. Asiat. Soc. Bengal 21 (1852) 207—213. — 36. Woob-
THORPE, R. G.: The Lushai Expedition. London 1873.

Zur Aussprache der Naga-Warter: i = kurzes 6; 2 = 43 4 = a (d. h. sehr offenes o);
zh = z (tonhaftes sch). Strich iiber einer Silbe = hoher Ton).

LA SIGNIFICATION DE LA PORTE DE VILLAGE CHEZ LES ANGAMI-NAGAS

Les entrées des villages fortifiés des peuples montagnards en Indochine occidentale sont le plus
souvent défendues par des portes en planches épaisses. Sur celles des Angami-Nagas se trouvent
toujours des symboles sculptés, alors qu’ils n’existent qu’exceptionnellement sur celles des Ao-,
Sangtam- et Rengma-Nagas. Les thémes de ces sculptures se rapportent ou i la chasse aux tétes
ou aux fétes de mérite. Toutes les deux étant essentiellement des rites de fécondité, la porte de
village des Angamis, érigée lors de cérémonies religieuses, est sacrosainte. Ce caractére est démon-
tré en outre par la sculpture, unique dans son genre, d'un homme phallique sur une porte de
Jotsoma, par la formule de bénédiction devant la porte nouvelle et par la cérémonie au cours de
laquelle une jeune fille qui ne trouve pas de mari et qui voudrait obtenir la permission de porter
les cheveux longs comme les femmes mariées, épouse symboliquement la porte. Ainsi la porte de
village des Angami-Nagas n’est pas seulement une protection contre ennemis et mauvais génies,
mais aussi une force efficace qui donne la fécondité a la commune.

LA SITUATION ACTUELLE DES RECHERCHES SUR
LA DELIMITATION DES REGIONS GEOGRAPHIQUES

CyRIL AUBERT

Les recherches sur les limites des régions géographiques remontent jusqu’aux débuts de cette
science. Il est compréhensible que leur nombre devait rapidement augmenter avec la tendance de
saisir toujours plus exactement l'objet de la géographie. Particuliérement dans ces derniéres années,
ces études se sont accumulées. Nous nous proposons dans cet article de présenter un apergu rapide
des ouvrages traitant de cette question. Pour ne pas étre trop long, nous ne considérerons que les
articles qui nous semblent importants parus de 1940 i nos jours.

L’ancienne controverse pour savoir si les facteurs naturels ou culturels devaient et pouvaient
étre employés pour la délimitation des régions géographiques est maintenant close en faveur du point

95



	Die Bedeutung des Dorftores bei den Angami-Naga
	La signification de la porte de village chez les Angami-Nagas


