
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 7 (1952)

Artikel: Santo Tomás Chichicastenango

Autor: Boesch, Hans

Kurzfassung: Santo Tomás Chichicastenango

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-36679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-36679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


durch die Kirche geleitet. Der ganze Kirchgang spielt sich in durchaus individualistischer

Art ab, die ausgesprochen primitive Züge trägt und im stärksten Gegensatz

zu dem auf der Gemeinde aufbauenden christlichen Gottesdienst steht. Dies
wurde mir am einprägsamsten gezeigt, als um elf Uhr einige Ladinos aus dem
Dorfe — ebenfalls durch den Nebeneingang wie wir Fremden — zur Messe
kamen. Da sitzen nun etwa sechs Männer in den Betstühlen beisammen und vorne
zelebriert der Priester für sie die Messe. Unterdessen knien die Indianer vor den

Kerzen im Hauptschiff, gehen dann von Altarbild zu Altarbild, verharren manchmal

im stillen oder auch im laut gesprochenen Gebet kniend für lange Zeit. Die
beiden Welten, die des Indio und die des Ladino, haben sich auch unter dem Dache
der Kirche nur in einer äußerlichen Form gefunden, in Tat und Wahrheit leben
sie auch hier ruhig aneinander vorbei. Ich sitze wohl stundenlang versunken in der
Kirche und höre den Indianern zu, wie sie beten. Trotzdem ich kein Wort ihrer
Sprache verstehe, glaube ich fast alles zu begreifen, denn mit eindrücklichen
Gebärden, mit bittender Miene und ausgestreckten Händen flehen sie um den Segen.
Sie streuen Blumen aus, sie legen Maiskörner hin und nachdem sie den Segen

empfangen haben, knüpfen sie das Mitgebrachte wieder in ihre farbigen Tücher,
um es nach Hause zu tragen.

Die religiöse Welt des Indianers lebt aber nicht nur unter dem Dache der Kirche.

Für ihn ist das ganze Leben, das Werden seiner Anbaupflanzen und seiner

Haustiere, Sonnenschein und Regen ein Mysterium. Über das religiöse und soziale
Leben in Indianerdörfern besitzen wir heute eingehende, wohl dokumentierte
Abhandlungen (zum Beispiel Charles Wagley: «The Social and Religious Life of a
Guatemalan Village»). Diese Arbeiten zeigen jenem, der sich eingehender mit diesen

Fragen befassen will, wie tief das Alte heute noch weiterlebt. Auf einer kurzen
Reise bleibt für solche eingehenden Studien keine Zeit. Es gibt aber doch genügend
Gelegenheiten, um die Stimmungen einzufangen und damit den Hintergrund zu
schaffen, auf welchem später die nüchternen wissenschaftlichen Abhandlungen Leben
annehmen. Eine solche Gelegenheit bot sich noch am gleichen Nachmittag, als ich
durch Maisfelder und an kleinen Gehöften vorbei einen Spaziergang zu einem
nahen, mit Kiefernwald bestandenen Hügel machte. Schon der Gang an sich war
schön und beruhigend. Das Dorf mit seinem regen Marktleben, das mystische
Dunkel der Kirche mit seinen zwei Gottesdiensten lagen jetzt hinter mir. Ein
angenehm kühlender Wind rauschte durch die Bäume, als ich die Höhe des Hügels
erreicht hatte. Hier lag einer der zahlreichen indianischen Gebetsplätze. Eine große
Maya-Skulptur nimmt die zentrale Stelle ein. Der Kopf, roh aus dem Stein gehauen,

mit wulstigen Lippen und prägnantem Ausdruck ist überlebensgroß. Der Körper,

den kleineren Teil der Skulptur bildend, ist mit Ausnahme der gekreuzten
Hände nicht weiter bearbeitet. Von dieser Figur geht ein mehrere Meter im Durchmesser

aufweisender Halbkreis von Steinen aus, in welchem zwölf Kreuze die
zwölf Apostel versinnbildlichen sollen. Es ist eine merkwürdige Kombination von
altem Götterkult und christlichen Konzessionen, bei der aber das ursprünglich
Indianische absolut vorherrscht. Hier treffen sich die Indianer meist nachts zu ihren
eigenen Kulthandlungen mit ihren Medizinmännern. Jetzt am Tage ist alles still.
Die Abendsonne fällt durch die Bäume, der Wind rauscht; es liegt eine ganz
eigenartige Stimmung über dem Gebetsplatz. Etwas verkohltes Holz und weiße Asche,
einige grüne Blätter und rote Früchte sind von den Opferhandlungen noch
zurückgeblieben.

SANTO TOMAS CHICHICASTENANGO
Dans ce texte, extrait d'un livre ä paraitre ä la fin de l'annee chez Kümmerly & Frey: „La

Tierra del Quetzal — L'Amerique centrale d'aujourd'hui", on decrit le marche et un cortege nup-
tial au village indien de Santo Tomas Chichicastenango, au Guatemala.

234


	Santo Tomás Chichicastenango

