
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 7 (1952)

Artikel: Santo Tomás Chichicastenango

Autor: Boesch, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-36679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-36679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SANTO TOMAS CHICHICASTENANGO*
Hans Boesch

Mit 1 Tafel

Den Hauptgrund für einen Besuch von Santo Tomas Chichicastenango bildet
sicher der große Markt, der jeweilen am Donnerstag und Sonntag auf der Plaza
unter den hohen Bäumen und auf den angrenzenden Straßen abgehalten wird.
Einzelne Marktfahrer bieten ihre Ware in richtigen Verkaufsständen an, andere aber
haben ihre Früchte, Gemüse, Töpfe und anderen Produkte vor sich auf dem Boden

ausgebreitet und warten, ruhig dahinter sitzend, auf einen Käufer. Natürlich fehlen
auch die Kochstellen nicht, wo die Indianer ihren mitgebrachten Proviant zubereiten

oder die fliegenden Restaurants, wo sie ein einfaches Essen kaufen können.
Der farbenprächtige Eindruck wird in erster Linie durch die in Chichicastenango

besonders schönen Trachten hervorgerufen. Der Maxeno trägt kurze
schwarze Kniehosen, welche auf jeder Seite etwa eine Handlänge weit aufgeschlitzt
sind. Auf den Seiten der Hosen sind farbig-schillernde Ornamente verschiedener
Art aufgestickt. Festgehalten wird die kurze Hose mit einem etwa drei Meter langen

roten Band, das in seiner ganzen Länge um den Körper geschlungen wird und
dessen Enden eingesteckt werden. Heute tragen die meisten Indios ein Hemd wie
die Ladinos, aber ursprünglich war der Oberkörper nackt. Als Oberkleidung wird
wieder eine kurze schwarze Jacke, die vorne offen ist, getragen. Sie ist, wie die

Hosen, mit gestickten Verzierungen versehen. Rot, gelb und grün sind häufig gesehene

Farben; rot, das sich leuchtend vom schwarz abhebt, sticht am stärksten hervor.

Die Farben und Ornamente besitzen alle eine bestimmte symbolische Bedeutung.

Häufig ist die Sonnenscheibe, seltener ein blauer Blitz. Der Regen, der so

entscheidend für die Maisernte ist, wird durch eine violette Farbe symbolisiert, die

nur von den Würdeträgern getragen wird. Wie die Abzeichen an unseren Uniformen,

verraten die eingestickten Ornamente die Stellung des Trägers in der
indianischen Gemeinschaft. Als Kopfbedeckung wird, manchmal sogar unter dem auf
spanische Einflüsse zurückgehenden weitrandigen Strohhut, ein roter Turban
getragen, der ebenfalls vielfarbig bestickt und mit Quasten verziert ist. Als
Fußbekleidung dienen den meisten Indianern offene Sandalen. Die Frauen tragen einen
dunkelblauen Rock mit senkrechten weißen Streifen, verziert mit farbigen Bändern
und einem langen Baumwollgürtel, der ihn festhält. Die Jacke der Frauen weist
einen ganz anderen Schnitt als diejenige der Männer auf; im Schnitt ist sie rechteckig,

etwa 90 auf 120 Centimeter messend, mit einem Schlitz für den Hals
vergehen und auf den Seiten zusammengenäht. Dieses Kleidungsstück, « huipil »

genannt, ist reich bestickt; rot herrscht auch hier vor, und wir finden ähnliche Muster
und Ornamente wie bei der Männerkleidung. Huipils sind wegen ihrer prächtigen
Farben besonders gesuchte Objekte, um als Erinnerung mit nach Hause genommen
zu werden. Frauen gehen meistens barfuß. Als Schmuck tragen sie vor allem schöne

Ohrringe. Unvollständig wäre die Beschreibung der Frauenkleidung, ohne das

große Tuch zu erwähnen, welches sie zusammengeschlagen auf dem Kopf tragen.
Wenn Lasten auf dem Kopf getragen werden, dient es als Unterlage; häufiger
jedoch wird es wie ein Sack umgeschlungen. Die kleinen Kinder trägt die Frau in
diesem Tuche auf dem Rücken, aber auch das Gemüse, das sie auf dem Felde holt.
Chichicastenango hat bis heute seine farbenfreudigen Trachten noch fast rein erhalten

können. Ähnlich steht es mit anderen abgelegenen und vom Verkehr wenig
berührten Orten. Wo aber schon seit langem der Verkehr hinkam, und wo die Ladi-

* Aus dem demnächst im Verlage Kümmerly & Frey erscheinenden Werke: „ La tierra del
Quetzal — Zentralamerika heute".

232



«***H

lr***»*-» * - i \ «*ÄS?
«Lr-*

str'

¦¦. -

¦

#, '*

Santo Tomas Kirche in Chichicastenango, Guatemala. Auf der dritten der achtzehn

Stufen sieht man den «quemador», den Stein, auf welchem die Indianer

ihr Opferfeuer entzünden, um hierauf betend und die Räucherpfannen

schwingend zum Kirchenportal empor zu steigen.



Leere Seite
Blank page
Page vide



nobevölkerung zahlenmäßig stark geworden ist, sieht man je länger je weniger die
alten Trachten. Der Markt in San Francisco el Alto ist an sich schon weniger farbig,

weil hier die blaue Farbe vorherrscht; zudem tragen dort die meisten Indianer
stark ladinisierte Kleidung: blaue Hosen und moderne Gürtel aus Plastic, Hemden
und die weitrandigen Strohhüte. In ihrer Kombination von schwarz mit rot und
zusätzlichen farbigen Stickereien ist die Tracht der Maxenos und Maxenas eine der
schönsten, die ich je gesehen habe.

Der Besuch des Marktes wird auch immer mit dem Besuch der Kirche
verbunden. Hier entrollt sich nun ein derart fremdartiges Bild, daß man tatsächlich

stundenlang -verweilen kann, beobachtend und nachdenkend. Nirgendswo sonst
erhält man einen so eindrücklichen Beweis dafür, wie lebendig das Alte noch ist, wie

dürftig in kulturellen und religiösen Belangen die Umwandlung im Laufe der letzten

Jahrhunderte sich vollzogen hat. Zugleich aber ist es auch ein Beweis, zu welcher

Anpassung und zu wie weitgehenden Konzessionen die katholische Kirche bei

der Christianisierung der neuen Gebiete bereit war. Die Farbtafel zeigt uns den

Treppenaufgang zur Hauptkirche von Santo Tomas. Für Fremde und für Ladinos
ist der Aufstieg zur Kirche über die achtzehn Treppenstufen streng verboten; sie

haben den Eingang durch das neben der Kirche angebaute Gebäude zu wählen und
erreichen das Innere der Kirche durch eine Seitentüre, denn auf diesen Treppen
zur christlichen Kirche spielt sich in eindrucksvoller Weise ein gemischt primitiver-
christlicher Kultus ab, an welchem nur die Indios teilnehmen. Auf einem großen
viereckigen Steinblock, dem « quemador», werden Feueropfer dargebracht. Offenbar

sind es Fruchtbarkeitsriten, denn in erster Linie werden Mais, Maisblätter und

-Stengel verbrannt. Schon einer der ersten spanischen Exploratoren schrieb über die

Maya, daß bei ihnen der Mais eine derart zentrale Stellung einnehme, daß er fast
wie ein Gott betrachtet werde. Er kam der Wahrheit sehr nahe, denn der Mais
nimmt in der primitiven Religion die Stellung eines Gottes tatsächlich ein. Im Frühjahr,

vor Beginn der sommerlichen Regenzeit, spielen die Bitten um Regen, der
den Mais gedeihen läßt, eine große Rolle. Schon in alter Zeit war der Regengott
in der Religion der Maya eine Zentralfigur und noch heute versammeln sich die

Indianer, wenn die Zeit der ersten Sommerregen (etwa Mitte Mai) naht, zu oft
mehrere Tage dauernden « costumbres », wie die großen Bittfeste und Prozessionen

genannt werden.
Räucherpfannen schwingend steigen die Indianer betend die Treppenstufen zur

Kirche empor; andere kehren aus dem Innern auf den Marktplatz zurück. Wir
treten durch den Nebeneingang in den Garten des Pfarrhauses und von dort durch
die Seitentüre in das Kirchenschiff. Es braucht einige Zeit, bis sich unsere Augen
an das Dunkel gewöhnt haben. Die Kirche ist ein einfacher, sehr langer einschiffiger

Bau, der nur spärlich durch Außenlicht, das durch wenige Fenster einfällt,
erleuchtet wird. Durch die Haupttüre betreten die Indios die Kirche, schlagen das

Kreuz und knien nieder. Sie bringen Kerzen mit, Blumen, Feldfrüchte, Tiere und
anderes mehr, das sie segnen lassen wollen. Der ganze vordere Teil des Kirchenschiffes

ist nicht bestuhlt. Erst der Chor, zu dem man über zwei Stufen emporsteigt,
enthält einige Reihen Betstühle und den Wänden entlang ein paar alte, verstaubte
Altäre. Der Boden ist, wie dies hier auch in Wohnhäusern üblich ist, mit Kiefernnadeln

dicht bestreut. Im ganzen Hauptschiff sind längs der Mittelachse auf Brettern,

welche am Boden liegen, Kerzen eingesteckt, sodaß sich eine Lichterstraße von
der Türe bis zum Chor hinzieht. Jeder Neueintretende fügt eine oder mehrere

Kerzen zu, sodaß den ganzen Tag hindurch im Innern der Kirche dieses ruhige
Licht das Dunkel etwas erhellt. Der Indio, meist von seiner Frau begleitet, die im
Rückentuch das Kleine mit sich trägt, wird schon auf der Treppe von indianischen
Kirchendienern, die fast wie eine Art Hilfspriester funktionieren, abgeholt und

233



durch die Kirche geleitet. Der ganze Kirchgang spielt sich in durchaus individualistischer

Art ab, die ausgesprochen primitive Züge trägt und im stärksten Gegensatz

zu dem auf der Gemeinde aufbauenden christlichen Gottesdienst steht. Dies
wurde mir am einprägsamsten gezeigt, als um elf Uhr einige Ladinos aus dem
Dorfe — ebenfalls durch den Nebeneingang wie wir Fremden — zur Messe
kamen. Da sitzen nun etwa sechs Männer in den Betstühlen beisammen und vorne
zelebriert der Priester für sie die Messe. Unterdessen knien die Indianer vor den

Kerzen im Hauptschiff, gehen dann von Altarbild zu Altarbild, verharren manchmal

im stillen oder auch im laut gesprochenen Gebet kniend für lange Zeit. Die
beiden Welten, die des Indio und die des Ladino, haben sich auch unter dem Dache
der Kirche nur in einer äußerlichen Form gefunden, in Tat und Wahrheit leben
sie auch hier ruhig aneinander vorbei. Ich sitze wohl stundenlang versunken in der
Kirche und höre den Indianern zu, wie sie beten. Trotzdem ich kein Wort ihrer
Sprache verstehe, glaube ich fast alles zu begreifen, denn mit eindrücklichen
Gebärden, mit bittender Miene und ausgestreckten Händen flehen sie um den Segen.
Sie streuen Blumen aus, sie legen Maiskörner hin und nachdem sie den Segen

empfangen haben, knüpfen sie das Mitgebrachte wieder in ihre farbigen Tücher,
um es nach Hause zu tragen.

Die religiöse Welt des Indianers lebt aber nicht nur unter dem Dache der Kirche.

Für ihn ist das ganze Leben, das Werden seiner Anbaupflanzen und seiner

Haustiere, Sonnenschein und Regen ein Mysterium. Über das religiöse und soziale
Leben in Indianerdörfern besitzen wir heute eingehende, wohl dokumentierte
Abhandlungen (zum Beispiel Charles Wagley: «The Social and Religious Life of a
Guatemalan Village»). Diese Arbeiten zeigen jenem, der sich eingehender mit diesen

Fragen befassen will, wie tief das Alte heute noch weiterlebt. Auf einer kurzen
Reise bleibt für solche eingehenden Studien keine Zeit. Es gibt aber doch genügend
Gelegenheiten, um die Stimmungen einzufangen und damit den Hintergrund zu
schaffen, auf welchem später die nüchternen wissenschaftlichen Abhandlungen Leben
annehmen. Eine solche Gelegenheit bot sich noch am gleichen Nachmittag, als ich
durch Maisfelder und an kleinen Gehöften vorbei einen Spaziergang zu einem
nahen, mit Kiefernwald bestandenen Hügel machte. Schon der Gang an sich war
schön und beruhigend. Das Dorf mit seinem regen Marktleben, das mystische
Dunkel der Kirche mit seinen zwei Gottesdiensten lagen jetzt hinter mir. Ein
angenehm kühlender Wind rauschte durch die Bäume, als ich die Höhe des Hügels
erreicht hatte. Hier lag einer der zahlreichen indianischen Gebetsplätze. Eine große
Maya-Skulptur nimmt die zentrale Stelle ein. Der Kopf, roh aus dem Stein gehauen,

mit wulstigen Lippen und prägnantem Ausdruck ist überlebensgroß. Der Körper,

den kleineren Teil der Skulptur bildend, ist mit Ausnahme der gekreuzten
Hände nicht weiter bearbeitet. Von dieser Figur geht ein mehrere Meter im Durchmesser

aufweisender Halbkreis von Steinen aus, in welchem zwölf Kreuze die
zwölf Apostel versinnbildlichen sollen. Es ist eine merkwürdige Kombination von
altem Götterkult und christlichen Konzessionen, bei der aber das ursprünglich
Indianische absolut vorherrscht. Hier treffen sich die Indianer meist nachts zu ihren
eigenen Kulthandlungen mit ihren Medizinmännern. Jetzt am Tage ist alles still.
Die Abendsonne fällt durch die Bäume, der Wind rauscht; es liegt eine ganz
eigenartige Stimmung über dem Gebetsplatz. Etwas verkohltes Holz und weiße Asche,
einige grüne Blätter und rote Früchte sind von den Opferhandlungen noch
zurückgeblieben.

SANTO TOMAS CHICHICASTENANGO
Dans ce texte, extrait d'un livre ä paraitre ä la fin de l'annee chez Kümmerly & Frey: „La

Tierra del Quetzal — L'Amerique centrale d'aujourd'hui", on decrit le marche et un cortege nup-
tial au village indien de Santo Tomas Chichicastenango, au Guatemala.

234



SANTO TOMAS CHICHICASTENANGO
In questa bozza di testo per il libro „La Tierra del Quetzal — Zentralamerika heute", che

apparirä verso la fine dell'anno per i tipi della Casa Editrice Kümmerly & Frey, vien (descritto il
recarsi della gente al mercato e alla chiesa) di Santo Tomas Chichicastenango nel Guatemala.

DIE CANADISCHEN PRÄRIEPROVINZEN
IM INDUSTRIELLEN UMBRUCH

Ernst Winkler
Mit 1 Tafel und 7 Abbildungen

Die sogenannten drei Prärieprovinzen von Canada: Manitoba (Man.), Saskatchewan (Sask.) und
Alberta (Alta.) galten bisher als der Getreidespeicher dieses Staates und darüber hinaus als eine der
größten und bedeutendsten Kornkammern der Erde überhaupt. Und zweifellos werden sie diesen
Ruf auch in der nächsten Zukunft zu verteidigen wissen. Allein in den letzten Jahren spielten sich
in dieser ausgesprochensten Agrarregion Canadas (und vielleicht des ganzen Erdteils) Ereignisse ab,
die sie über kurz oder lang zum Gebiet nicht weniger wichtiger Industrien machen werden. Damit
wird auch ihr landschaftliches Gesicht mutmaßlich bemerkenswerte Umformungen erfahren. Den im
Zuge befindlichen Umbruch zu verfolgen, dürfte daher auch für die Geographie von Interesse sein.
Es soll deshalb im folgenden versucht werden, hierzu einen Beitrag zu leisten.

„BROAD HORIZONS"

Den landschaftlichen Grundzug der nahezu 2 Millionen km2 (Manitoba 652 21S,
Saskatchewan 651 876, Alberta 661 161 km2) großen (also einen Fünftel der Fläche
Canadas umfassenden) Prärieregion zeichnet der Wechsel weiter, welliger bis
flacher Plateaus und Ebenen und zahlreicher tief in sie eingeschnittener breiter Täler,
deren im ganzen gering erscheinende «Reliefenergie» dem Gebiet die Namen Plains»,
« Great Plains », « Interior Plains oder Lowlands » eingetragen hat. Diese Namen
spielen auf eine Einheitlichkeit an, welche den Provinzen keineswegs eignet, zumal
auch nur ein relativ kleiner Bereich, kaum ein Drittel der Gesamtfläche, von der
Vegetation eingenommen ist, die ihre Flachheit besonders zu betonen vermöchte:
von Steppe, da vielmehr Wälder und Parklandschaften den Hauptteil des

Mittelwestens beanspruchen. Die Prärien, dieses «great inland empire» stellen so eine kaum
weniger mannigfaltige Großlandschafti Canadas dar als dessen übrige Hauptgebiete,

und diese konstitutionelle Eigenschaft findet in der Disposition, in der Eignung
für menschliche Besiedlung und Nutzung ein Korrelat, das bisher nur teilweise
gewerte wurde. Denn der Mittelwesten ist nicht nur — wie er bisher vor allem beurteilt

wurde — ein klimatisch wie pedologisch und geomorphologisch bemerkenswert

gut disponierter Agrarraum: er besitzt nicht allein in weithin verbreiteten
Schwarz- und Braunerden vorzügliche und dank der vorwiegenden Flachheit des
Geländes leicht pflügbare Nährgründe und ein zwar herbes, trockenes, aber im
ganzen genügend (und jahreszeitlich gut verteilte) Niederschläge (Sommerregen)
empfangendes Klima. Der Untergrund repräsentiert, wie sich immer mehr heraus-

1 Allein hinsichtlich der „ naturräumlichen " Gliederung ließen sich gestützt auf die starke Durchtalung

der Prärie-„Tafel" und die dadurch bedingte Differenzierung von Topographie, Hydrographie,

Regionalklimatologie und Vegetation zahlreiche „ Naturlandschaftsind'viduen" verschiedener
Größenordnung — so an die 1000 von der Größe eines mittleren Schweizer Kantons (2000 km2),
10 000 von der Größe einer mittleren Schweizer Tallandschaft (200 km2) — sondern, die trotz ihrer
vielfachen Analogie zweifellos ebenso viele Eigentümlichkeiten aufweisen. Auch ein flüchtiger Blick —
wie er dem Verfasser mit seinem Freund Prof. Dr. H. Bernhard 1948 in verschiedenen Gegenden
der Prärieprovinzen: so um Winnipeg, um Regina, um Edmonton, im Peace River Gebiet und um
Calgary innerhalb von etwa 3 Wochen intensiver Fahrten vergönnt war — vermag von der hohen
landschaftlichen Variabilität der in der Regel als eintönig geschilderten Prärienregion zu überzeugen.

235


	Santo Tomás Chichicastenango
	Santo Tomás Chichicastenango
	Santo Tomás Chichicastenango


