
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 6 (1951)

Artikel: Ethnologische Beobachtungen in der Guajira Halbinsel

Autor: Tanner, Hans J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-35914

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-35914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETHNOLOGISCHE BEOBACHTUNGEN IN DER
GUAJIRA HALBINSEL

Hans J. Tanner
Mit 6 Abbildungen

ALLGEMEINES
Die bedeutendste Halbinsel der südamerikanisch-karibischen Nordküste ist die

zu Kolumbien und Venezuela gehörende Guajira Halbinsel. Sie ist auch heute noch
fast ausschließlich von reinen Indianern bewohnt, von denen nur ein Bruchteil
«zivilisiert» ist und sich zum Christentum bekennt. Diese Guajira Indianer
gehören nach Krickeberg 1 zu den Aruakstämmen, die vom Hochland von Guayana
ausgehend, sich allmählich über große Gebiete Südamerikas ausgebreitet hatten.
Einstmals wohl fast die ganze Nordküste Südamerikas innehaltend, sind sie heute
zum größten Teil wieder verschwunden. Neben ihnen als dem zahlenmäßig
bedeutendsten Restvolk, sind u. a. noch Aruakindianer im Delta des Orinoco zu
finden. Die Guajira haben sich nach der Eroberung Südamerikas durch die Spanier
aus Ackerbauern zu einem Viehzüchtervolk gewandelt. Heute noch ist die
Viehzucht- und zwar namentlich die Ziegen- und Schafzucht — ihre wichtigste
Lebensgrundlage, und neben der Jagd die Hauptbeschäftigung des Großteils der Männer,
während die Frauen sich neben der Arbeit im Haus, besonders der Bestellung der
kärglichen Äcker widmen. Daneben aber hat sich an der Westküste der Guajira,
zwischen Cabo la Vela und Rio Hacha eine allerdings wenig zahlreiche
Fischerbevölkerung herangebildet, die bis vor etwa 2 Jahren neben dem Fischfang in dem
relativ ruhigen Meer dem Tauchen nach Perlen oblag. Gegenwärtig ist das
Perlensuchen ganz eingestellt; statt dessen tauchen die Fischer nach Langusten, die

von Großhändlern aufgekauft und mit Flugzeugen zum Verbrauch nach Barranquilla

und ins Landesinnere Kolumbiens versandt werden.
Eine wichtige Erwerbsquelle für die Guajira Indianer bildet sodann die Arbeit

in den von der Kolumbianischen Banco del la Repüblica betriebenen Salinen in
Manaure und das Einsammeln der für die Gerberei wichtigen Dividivifrüchte.
Erwähnen wir noch das Abschälen von -den -ebenfalls in der Gerberei verwendeten
Mangroverinden (Mangle), die besonders aus den Mangrovewäldern rund um die

großen Buchten an der Nordküste der Halbinsel (Portete, Bahia Hondita) gewonnen

werden und das Graben nach Gips, namentlich in den miozänen und post-
miozänen Ablagerungen längs der Westküste und in der im Innern gelegenen
Porchinagegend, dann haben wir die Existenzgrundlage der «nicht zivilisierten»
Guajira Indianer umrissen.

Die sogenannten „Civilisados" und namentlich viele Mestizen betätigen sich fast ausschließlich
als Händler und Schankwirte. Hersteller von Rhum, als Zwischenhändler in der Ausfuhr der
Landesprodukte, oder sie haben Teil am ausgiebigen, wohl ausgebauten Schmuggel, der beträchtliche
Warenmengen, namentlich Zigaretten, Mehl, Stoffe und Schnäpse von den Freihäfen auf Curacao und
Aruba her über die Hauptschmuggelhäfen Pto. Lopez, Pto. Estrella, Bahia Honda in die Halbinsel
bringt, von wo sie nachher den Weg ins Landesinnere Kolumbiens und nach Venezuela hinüber
finden. Dieser Schmuggel mit seinem regen Lastwagenverkehr (es existieren eine Reihe während der
Trockenzeit befahrbarer Autopisten, die z. T. von den Schmugglern selbst aus dem Dornbusch
ausgehauen wurden, der das semiaride Land weithin bedeckt), seinem Zufluß von Geld und billigem
Alkohol, ist neben der Anziehungskraft der relativ nahe gelegenen Großstadt Maracaibo ein Hauptgrund

für den beginnenden Zerfall der Sitten und Gebräuche der Guajira Indianer. Viele Indianer
sind im Laufe der letzten Zeit, z. T. infolge einer Reihe extrem trockener Jahre, die große Lücken
in die Viehherden der Guajiros schlugen und namentlich das Großvieh sehr stark dezimierten, z.T.

1 W. Krickeberg, Amerika, in: H. A. Bernatzik. Die große Völkerkunde. Band III, Leipzig
1939.

251



\*J*

~% '^« *<\¦au:' -S fc«

—i !,•*>

Abb. 1 Halbwüste im Innern der Guajirahalbinsel bei Porchina. In der Regenzeit überzieht sich
der Boden mit magerm Gras. Im Hintergrund die Serra da Jarara.

Photo H. Tanner, 16. 4. 1950

wegen blutiger Familienfehden, oder auch dank der aufmunternden Einwanderungspolitik der früheren
venezolanischen Regierung General Medinas nach Venezuela ausgewandert. Man trifft heute Guajira
Indianer in den Dörfern entlang der Sierra de Perija bis Machiques, der Großteil der Auswanderer
blieb aber in Maracaibo selbst hängen, wo im Vorort Ziruma eine ausgedehnte Indianersiedlung
entstanden ist. Die Männer betätigen sich in der Stadt als Handlanger, die Frauen aber verfallen in
diesem Oelboomgebiet mit seiner Großzahl gut bezahlter Arbeiter nur allzuleicht der Prostitution.
Da die Guajiros sich kaum dauernd außerhalb der Halbinsel niederlassen wollen, sondern immer
wieder nach einer Reihe von Jahren in ihre Heimat zurückwandern, wurden Geschlechtskrankheiten
in großem Stil in die Halbinsel eingeschleppt. Auch die Ersparnisse der Männer wirken sich kaum
segenbringend aus, denn die Indianer wissen mit dem Geld meist nichts Rechtes anzufangen und
vertrinken ihre Barschaft in kurzer Zeit. So kommt es, daß immer mehr Schankstellen aus dem
Boden schießen, immer mehr Schnapsbrennereien in Betrieb gesetzt werden und immer mehr
betrunkene Männer und neuerdings auch Frauen anzutreffen sind. Da die Indianer sich sehr oft im
Rauschzustand bei den Schankwirten verschulden, bleibt ihnen nichts anderes übrig, als nach Maracaibo

zurückzukehren, um mehr Geld zu verdienen. Nicht zuletzt deshalb hat sich im Verlaufe der
letzten Jahre ein reger Busverkehr zwischen der Guajirahalbinsel und Maracaibo entwickelt (in
zweitägiger Fahrt kann man in der Trockenzeit von jedem Punkt der Guajira aus Maracaibo erreichen)
und ein stetes Hin- und Zurückwandern vieler Indianer setzte ein, so daß der beginnende Verfall
der Sitten und Gebräuche nicht ausblieb.

In der Guajira arbeitet seit Anfang dieses Jahrhunderts eine spanische Kapuzinermission. Wenn
auch die Zahl der konvertierten Indianer immer noch recht klein ist, so ist es doch wohl
hauptsächlich dem Einfluß der Mission zu verdanken, daß die Guajiros ihre früher traditionelle Feindschaft

gegenüber den Fremden weitgehend abgelegt haben. Während noch 1925, als Stutzer2 die
Guajira bereiste, der Besuch vieler Gegenden mit ernsten Gefahren verbunden war, läuft der Reisende
heute beim korrekten Verhalten keine besonderen Gefahren mehr. STUTZER schätzte 1925 die Zahl
der Guajiros auf ca. 15 000 Menschen, Piciion errechnete für 1943 ca. 26 000 Indianer, die 25
verschiedenen Familien angehörten (größte Familien: Epieyu und Uriana mit je ca. 4500 Menschen).3
Im März 1950 schätzte der kolumbianische Regierungskommissär die Zahl der Indianer auf 10 000,
der Leiter der Missionsschule Nazareth aber auf 25 000 (persönliche Mitteilung). Diese großen
Unterschiede in den Zahlenangaben beruhen darauf, daß die Guajiros, obwohl keine Nomaden, einem starken
Wandertrieb unterliegen und beständig große Teile der Bevölkerung nicht an ihren Wohnstätten,
sondern auf der Wanderung zu Familienbesuchen, nach Wasserlöchern oder zur Arbeitsannahme in den
Salinen von Manaure oder in Maracaibo zu treffen sind. Mir scheint aber die letzte Schätzung die
richtige zu sein. Ich stütze mich dabei auf die Beobachtung, daß wir bei unserem Besuch in Manaure
im April des Jahres 1950 über 1000 Indianer gleichzeitig bei der Arbeit in den Salinen trafen, und

2 O.STUTZER: Streifzüge eines Geologen im Gebiet der Guajira Indianer. Berlin 1927.
3 F. D. Piciion: Geografia de la Peninsula Guajira, Primera Edition, Santa Marta, Colombia, 1947.

252



KARIBISCHES

I. CuiachonoC-
Caöo la Velo

M £ £ «

I Cärtuhttro

Carrizal

Hanaura

m

Bahia Honüita -&:
s/aohip-HontiaF <~* ,-,

«-"•***¦¦¦>? 1 AT.v i 2iapqhg/

j' *~^—--^F-- *>"Pa £\s/Pia.f ^*— 7 Lopez

cio^/Pemaaioi -Jj^jcashUttti
Maiguiit .—*"T-

•int* c jl%n T!2!gsM,ag
0*0° tOlF

0 _.-^Cjui

Ä/>
Paraguaipoo

VON

V tHC 7 HC LA

H.-I. GUAJIRA

Abb. 2

Skizze des Untersuchungsgebietes
mit den im Text erwähnten
Namen.

daß wir verschiedenen Tanzfesten und Begräbniszeremonien beiwohnten, die, trotzdem sie sich in
den weniger dicht besiedelten Gebieten der Halbinssl abspielten, oft von mehreren hundert Indianern
besucht waren.

Nach Pichon ist die Flächenausdehnung der Guajira nicht genau bekannt, 12 240 km2 sollen
Kolumbien, der Rest Venezuela gehören. Wir errechneten, gestützt auf die Karten der American
Geographical Society und der Tropical Oil Company (Kolumbien) für den kolumbianischen Teil der
Guajira 12 000 km2, für den Venezolanischen 2050 km2. Wenn wir nur die Indianerbevölkerung
berücksichtigen, kommen wir also auf eine mittlere Volksdichte von ca. 2 pro km2. Wie an anderen
Orten, ergibt diese Durchschnittszahl auch hier ein etwas verzerrtes Bild, denn neben relativ dicht
besiedelten Gebieten, wie dem Nordhang der Macuire um Nazaret und den relativ regenreichen
Gebieten im Süden in der Nähe der Sierrra de Perijd (Gegend von Maicao) sowie um Paraguaypoa,
gibt es fast menschenleere Zonen, wie das Innere der Macuire und der Jararaberge, sowie große
Teile der Küstenregionen.

Die vorliegende Arbeit stützt sich auf Material, das ich im Verlaufe eines 4^2 monatigen Aufenthaltes

(Dez. 1949 bis Mai 1950) in der Guajirahalbinsel sammeln konnte. Außer der Südwestecke
der Kolumbianischen Guajira Baja wurde dabei die ganze Halbinsel bereist und z. T. geologisch
kartiert. Aus der Fülle der geologischen, geographischen und ethnologischen Beobachtungen möchte
ich in diesem Artikel die Darstellung der Begräbnisbräuche der Guajira Indianer herausgreifen. Im
Verlaufe der kartographischen Aufnahme der Halbinsel stießen wir immer wieder auf verlassene
Friedhöfe mit sekundär bestatteten Skeletten, sodaß es uns möglich war, eine große Zahl noch gut
erhaltener Schädel zu finden und zur anthropologischen Bearbeitung an Dr. E. Fleury-Cuello nach
Caracas zu senden. Im Verlaufe der Osterwoche 1950 wurden sodann gemeinsam mit Herrn Dr.
Fleury-Cuello Grabungen und Schädelmessungen in der Guajira ausgeführt und über 50 Indianer
beiderlei Geschlechtes anthropometrisch vermessen. Über diese Ergebnisse der antropologischen
Untersuchungen berichtet Herr Dr. Fleury-Cuello in einer eigenen Arbeit, die später erscheinen wird.

BEGRÄBNISBRÄUCHE
Die Guajira Indianer haben einen sehr stark entwickelten Familiensinn. Der

Tod eines Guajiros bedeutet deshalb für alle Familienangehörigen einen schmerzlichen

Verlust und sie bemühen sich, ihn anläßlich des Begräbnisses möglichst kräftig

zum Ausdruck zu bringen. Da sich aber sehr oft nur eine kleine Zahl
Familienangehöriger im Augenblick des Todes am Sterbeort befindet, muß mit dem Begräbnis

zugewartet werden, bis sich eine größere Zahl Leidtragender im Trauerhaus
eingefunden hat. Bei dem warmen Klima der Guajira — das statistische Jahrbuch
von Kolumbien gibt für Uribia ein siebenjähriges Mittel der Jahrestemperatur von
27,1° an ¦—¦ tritt jedoch die Verwesung der Leiche sehr rasch ein, und deshalb
müssen Vorkehren getroffen werden, um diese hinauszuzögern. Dem (weiblichen
wie männlichen) Sterbenden werden daher kurz vor dem Ableben große Mengen
Rhum eingeflößt. Ist der Tote männlichen Geschlechtes, ob Säugling oder alter
Mann spielt keine Rolle, werden im Moment des Todes und später beim
Wegtransport der Leiche aus dem Sterbehaus Schüsse abgegeben, nach Pichon, um die
bösen Geister («guanurus») zu verscheuchen, gleichzeitig aber auch, um die To-

253



.rf
-

'4
>.

.-¦

Abb. 3

Die Grabstätte Masquin im
Uipanagebirge. Unter einer
vorspringenden Felsbank
liegen in über 100 bemalten
Urnen und hölzernen Truhen
die Toten der Familie Apu-
shaima und Uriana.
Photo H. Tanner, 6. 4. 1950

desnachricht bekanntzugeben. Diese wird außerdem durch Läufer und Reiter so
verbreitet. Niemand konnte uns darüber Auskunft geben, warum nur beim
Hinscheiden eines Mannes Schüsse abgegeben werden. Möglicherweise glaubten die
Guajiros früher daran, daß die Frauen als wichtigste Stütze der Familie — es

herrscht Matriarchat — besser geschützt seien gegen die Angriffe der Geister;
vielleicht fällt aber diese « Ehrensalve » deshalb ausschließlich männlichen Leichen zu,
weil nur Männer mit Gewehren umgehen und die Frauen keine Beziehung zu den
Waffen haben. Für die erste Hypothese spricht die Beobachtung, daß das in der
Guajira übliche Wiederausgraben der Toten (siehe Seite 255) meist von den Frauen
besorgt wird. Dem Übermittler der Todesnachricht ist es streng verboten, den
Namen des Toten direkt zu nennen, denn vom Moment des Ablebens an darf der
Tote nicht mehr beim Namen genannt werden, zum mindesten nicht in Gegenwart
von Familienangehörigen des Verstorbenen. Ein Zuwiderhandeln gegen dieses

Gebot konnte früher den Übeltäter der Blutrache der Leidtragenden ausliefern, im
besten Fall aber zur Zahlung einer großen Entschädigung verpflichten. Heute
allerdings wird (namentlich in der östlichen Küstenregion längs der Straße nach
Pt. Lopez und in der Gegend um Nazaret) diesem Gebot nicht mehr durchwegs
nachgelebt.

Kein Indianer konnte oder wollte uns die Ursache dieser Vorschriften erläutern: als Erklärungsversuch

mögen deshalb die folgenden Beobachtungen und Erläuterungen dienen: Wie schon Pichon
andeutete, glauben die Indianer an das Vorhandensein einer Seele, die den Körper nach dem Tode
verläßt. Da aber nach dem Glauben der Guajiros Körper und Seele zu Lebzeiten eine untrennbare
Einheit bilden, sind sie beide zu gleichen Teilen Träger des Namens der Person. Es ist nun sehr
wohl möglich, daß die Indianer glauben, mit der Erwähnung des Namens eines Toten werde dessen
Seele gezwungen, im Körper zu bleiben oder wieder in diesen zurückzukehren, wodurch den
Familienangehörigen Unannehmlichkeiten entstehen könnten.

Nach dem Eintritt des Todes wird die Leiche für einige Zeit (1—2 Stunden)
ruhig liegen gelassen, anscheinend, um dem Geist des Verstorbenen Gelegenheit
zu geben, sich von Haus und Umgebung ruhig zu verabschieden. Dann wird der
Tote gebadet und häufig, ebenfalls um die Verwesung zu verzögern, mit Salz oder
Kreolin (Kreolin wird seit Jahren in der Guajira eingeführt und findet zur
Wundbehandlung beim Vieh Verwendung) eingerieben. Frauen wird das Gesicht oft
mit einem der 5 Farbpuder gefärbt (zwei verschiedene Rot, Schwarz, Gelb oder
Braun), die die lebenden Guajiras angeblich zum Schutz gegen Sonnenbrand in
dicken Lagen auf Stirn und Backen auftragen. Schließlich wird der Leichnam in
ein Tuch eingepackt und in eine meist eigens für diesen Zweck bestimmte Hänge-

254



r^*"V.

:*-•r1'
-.

•f

..___ *0r^^^
A. *¦¦?

¦

Abb. 4

Geöffnete Holztruhe aus der Grabstätte

von Masquin. Rechts der in
ein buntes Tuch eingepackte Schädel.

Im Fach links 3 Zigarren, die
dem Toten auf die Wanderschaft
mitgegeben wurden.

Phot. H. Tanner, 6. 4. 1950

matte gelegt. Nach unseren Beobachtungen ruht die Leiche in ausgestreckter Lage
in der Hängematte, nach Stutzer werden dem Toten die Knie bis zum Kinn hinauf

gedrückt und dort mit Riemen festgemacht. Dann wird der Körper in Tücher
und Wolldecken eingehüllt (op. cit. p. 150). Nach unseren Erkundigungen wird
diese Prozedur heute nur dann vorgenommen, wenn der Tote nicht zu Hause
stirbt und auf Lasttieren zum Ort der Trauerfeierlichkeiten transportiert werden
muß. Pichon erwähnt den Fall eines toten Häuptlings, der « in der Stellung einer
ägyptischen Mumie» in die Hängematte gelegt wurde (op. cit. p. 178). Bis zu
diesem Zeitpunkt haben sich nur die engsten Familienangehörigen, die bisher mit
dem Toten zusammen im Hause gelebt hatten, und zwar besonders die Frauen um
die Zurichtung der Leiche bemüht, während die restlichen Hausbewohner und
allmählich hinzuströmende Trauergäste anscheinend unbeteiligt herumsitzen. Sobald
die Leiche hergerichtet und in die Hängematte gelegt ist, stürzen sich alle Anwesenden

auf einen Schlag auf die Hängematte und beginnen mit der Beweinung.

Die mit einem Tuch bedeckten Frauen kauern im allgemeinen im ersten Glied am Boden,
während die Männer dahinter stehen oder knieen. Dabei pressen sie den Hut oder ein Tuch gegen
das Gesicht, niemals weinen sie unbedeckten Angesichts. Oft kommt es vor, daß sich einer nach
dem andern über den Toten neigt und dabei sein Gesicht möglichst in die Nähe des Leichnams
bringt. Das „Weinen" ist ein durch Mark und Bein gehendes Geheul, denn es scheint sehr wichtig
zu sein, seiner Trauer durch betont lautes und vor allem durch langandauerndes Weinen Ausdruck
zu geben. Nie haben wir beobachtet, daß Leidtragende Tränen vergossen hätten, dagegen sahen wir
verschiedene Male Trauergäste das Schluchzen unterbrechen, sich zu den Zuschauern gesellen und
mit ihnen plaudern und scherzen. Das „Weinen" scheint bei einem Teil dieser Indianer mindestens
so fern sie nicht der engern Familie angehören, zur bloßen Routine geworden zu sein, zu einer recht
einträglichen Routine allerdings; denn nur wer sich am Weinen beteiligt, erhält nachher auch seinen
Anteil an den Gaben, die aus dem Nachlasse des Verstorbenen an die Trauergäste verteilt werden.
Je nach dessen Vermögensstand und der Bedeutung der Trauergäste erhalten diese Groß- und Kleinvieh,

Fleisch, Schnaps oder Rauchwaren. Es ist den Beschenkten freigestellt, was sie mit den Tieren
machen wollen. Sie können sie schlachten, zur Weiterzucht verwenden oder auch verkaufen. Früher
scheint das anders gewesen zu sein, denn Stutzer erwähnt ausdrücklich, daß die Tiere nur zu Ehren
des Verstorbenen verspiesen werden durften (op. cit. p. 151). Im allgemeinen erhalten alle Trauergäste
ihren Anteil an der Totengabe, mit Ausnahme der engsten Familienangehörigen. Diesen ist es auch
verboten, irgend etwas von den den Trauergästen verabreichten Speisen und Getränken zu genießen.
Sie müssen für die Dauer der Trauerfeierlichkeiten ihre Nahrungsmittel entweder von Außenstehenden
kaufen, oder sich von vor Beginn der Begräbniszeremonie beiseite gestellten Lebensmitteln ernähren.

Reicht die Hinterlassenschaft des Toten nicht aus, um allen Trauergästen Geschenke zu
verabreichen, so kommt es vor, daß die näheren Verwandten aus ihrem eigenen Besitz Vieh an die
Begräbnisteilnehmer abgeben. Ist dagegen nach der Verteilung der Totengeschenke nicht die ganze
Hinterlassenschaft aufgebraucht, so sind die Mutter, sowie die Onkel, Neffen und Nichten der Mutterseite

erbberechtigt, niemals aber die Kinder. Stirbt ein verheirateter Mann, so fallen seine sämtlichen
Frauen — es herrscht Polygamie — dem ältesten Bruder zu.

255



-«.;

'-: - '

.-rr*

*&¦-*.

Abb. 5

Wandmalereien in
Masquin.

Photo H. Tanner,
6.4. 1950

Der Sinn dieser Weggabe der Habe des Gestorbenen besteht nach P. Jose Augostin de
Barranquilla4 (p. 184) darin, daß mit dem Tode des Besitzers auch alle seine Tiere den Tod finden
sollen, damit die Geister dieser toten Tiere den Verstorbenen auf seinem zukünftigen Weg begleiten
können.

Viele Indianer glauben, daß sich der Verstorbene nach dem Tode auf eine

lange Wanderung begebe. Im Gebiet der Serrania de Cocinas sind wir auf die
Ansicht gestoßen, daß die Indianer nach ihrem Hinscheiden auf eine Insel beim
Cabo la Vela auswandern würden, wo ihnen alle Tiere aus dem Bestand ihrer
Herden, die anläßlich des Begräbnisses verschenkt oder geschlachtet wurden, sowie
diejenigen, die während der Lebzeit des Besitzers an Krankheiten oder
Naturkatastrophen eingegangen waren, wieder zur Verfügung stünden. In der Serrania
de Jarara und in der Cabo la Vela Gegend vertraten die Indianer dagegen die
Ansicht, daß sich die Toten nachts in der Nähe der Grabstätten herumtreiben und
daß es deshalb gefährlich sei, bei Dunkelheit in die Nähe der Gräber zu gehen. So

wurden wir z. B. in der Gegend von Cashimiru (Jarara) von Indianern ernsthaft

gewarnt, als wir unser Zelt am Fuße eines mit einem Grab gekrönten Hügels
aufschlugen.

Bei armen Familien wird die Leiche oft schon einige Stunden nach dem Tode,
oder doch am drauffolgenden Tag begraben. Bei Reichen jedoch dauern die
Beweinungen oft viele Tage, ja Stutzer erwähnt einen Fall, wo mit der Beerdigung
mehrere Wochen zugewartet wurde. Um den Verwesungsgeruch abzuhalten, werden

deshalb nach Stutzer und P. Jose Augustin die Leichen häufig nach einiger
Zeit in frische Kuhhäute eingehüllt. Zum eigentlichen Begräbnis wird der Tote,
hie und da mit samt der Hängematte, in einen Sarg gelegt. Dieser besteht im
Normalfall aus einem ausgehöhlten Baumstamm, neuerdings werden auch aus Brettern
gezimmerte Särge verwendet. Meist besitzt die Familie ihren traditionellen,
abseits gelegenen Begräbnisplatz, es kommt aber auch vor, daß der Tote in oder bei
der Hütte selbst oder doch in ihrer unmittelbaren Nachbarschaft begraben wird.
Stutzer erwähnt das Begraben in der Hütte als Regel; wir haben derartige Gräber

als Ausnahmeerscheinung in der Serrania de Cocinas beobachtet. Früher wurden

die Toten allgemein in untiefen Gräbern beigesetzt, heute aber hat sich, außer
in abgelegenen Gegenden, bei den reichen Indianern der Brauch eingebürgert, die
Toten nicht mehr in der Erde, sondern in gemauerten oberirdischen Grabmälern
beizusetzen.

4 P.Jose Augustin de Barranquilla. Asi es la Guajira. Barranquilla, 1946.

256



A

"I
miku**

*<<>

ü«KB»

Abb. 6

Mit einem Knüppelverhau
gesicherte Grabstätte zwischen Cer-
ro Guazozop und der Serra de
Cocinas.

Phot. H. Tanner, 6. 4. 1950

Diese Grabstätten sind Nachahmungen der sogenannten bovedas, die oft auf christlichen Friedhöfen

Venezuelas und Kolumbiens zu finden sind. Es sind etwa mannshohe ein- oder mehrgiebelige
häuserartige Bauwerke, in denen in zugemauerten Nischen die Toten beigesetzt sind. Fast alle bovedas,
die wir in der Guajira beobachteten, hatten ihren Frontgiebel mit einem Kreuz verziert. Das bedeutet
aber nicht, daß die Indianer, die im Grabmal beigesetzt waren, Christen gewesen wären. Das Kreuz
ziert lediglich deshalb die boveda, weil auch die Gräber in christlichen Friedhöfen mit Kreuzen
versehen sind. Diese Grabmäler der Indianer sind immer auf Hügeln gebaut und blendend weiß
getüncht. Arme Indianer werden auch heute noch in Erdgräbern beigesetzt. Über das Grab werden
Säulenkakteen gelegt, später wird oft aus Prügeln ein überdachtes luftiges Gestell rund um das Grab
errichtet. Die schon früher erwähnten Grabbeigaben werden entweder in den Sarg hinein gelegt, in
die boveda-Nische gestellt, oder neben das Grab auf dem Boden deponiert.

Alle Gräber mit primärbestatteten Toten, die wir besuchten, gleichgültig ob

Erdgräber oder bovedas, waren Ost-West orientiert, und der Tote war mit dem
Schädel gegen Sonnenaufgang ins Grab gelegt worden. Dies soll nach Ansicht der
Indianer deshalb erfolgen, weil sonst der Tote •< verloren » ginge, d. h. weil der
Geist des Toten den Weg aus dem Grab nicht finden könnte.

Es kommt vor, daß bei der Beisetzung der Leiche, am Grab nochmals eine

Beweinung stattfindet, sonst werden aber keine weiteren Zeremonien am
Beisetzungsplatz abgewickelt. Die Guajiros kennen keine Priester — lediglich
Medizinmänner oder -frauen (butajai, butajaica der Heilende). Sie spielen aber
bei der gesamten Begräbniszeremonie keine besondere Rolle, höchstens daß sie als

gleichberechtigte Trauergäste mitweinen. Im allgemeinen ist jedermann berechtigt,

an einem Begräbnis teilzunehmen und wenn er mitgeweint hat, seinen Anteil

an den Totengaben in Empfang zu nehmen. P. Jose Agostin (p. 184)
erwähnt allerdings, daß in gewissen Gegenden im Ausnahmefall nur Eingeladene
der Bestattung beiwohnen dürfen.

Nach der Beisetzung der Leiche kehren die Trauergäste ins Sterbehaus
zurück. Wenn sich alle versammelt haben, findet nochmals eine Beweinung statt, die
je nach der Bedeutung des Toten und der Ausdauer der Trauernden eine Viertelstunde

bis einige Stunden dauern kann. Auch am darauffolgenden Morgen, und
später noch während einiger Wochen weinen die Familienangehörigen im Hause
selbst, um des Toten zu gedenken.

Am Abend des Begräbnistages und während mehrerer Wochen werden auf
dem Grabe Fackeln angezündet, angeblich um dem Toten, der sich auf die
Wanderung nach Cabo la Vela begibt, den Weg zu weisen. Andere Indianer versicherten

uns jedoch, daß durch dieses Lichtermachen der Tote daran gehindert werden
sollte, ins Haus zurückzukehren, um sich dort selbst ein Licht zu holen.

Zu spät kommende Trauergäste werden von einem Glied der engeren Familie
zum Grab begleitet, wo sie die Beweinung nachholen. Wenn der Tote eine ange-

257



sehene Person war oder sonst besonders geehrt weiden soll, schlafen sie eine Nacht
auf der Begräbnisstätte. Deshalb findet man in der Nähe vieler bovedas Schutzdächer

und eingerammte Pfähle, damit die Leidtragenden ihre Hängematten daran
befestigen können. Nach Beendigung der Trauerzeremonie erhalten auch diese Zu-
spätgekommenen noch ihre Totengaben.

Bei der ersten Begegnung mit einem engeren Familienglied des Verstorbenen,
das aus irgend einem Grund nicht am Begräbnis teilnehmen konnte, drücken die
Guajiros ihm ihr Beileid dadurch aus, daß sie sich gegenüber dem Leidtragenden
auf den Boden kauern und ihn längere Zeit möglichst laut anschluchzen.

Für Ermordete wird nur eine kurze Begräbnisfeier veranstaltet, an der
gewöhnlich nur Frauen teilnehmen. Würde man eine vollständige Trauerfeier mit
langer Beweinung, Totengaben usw. durchführen, so wäre nach dem Glauben der
Indianer keine wirksame Blutrache mehr möglich. Wir begegneten auch der
Ansicht, daß Männer, die sich an einer derartigen Trauerfreier beteiligten, sich in
Feiglinge verwandeln würden. Die Trauerfeier wird nachgeholt, wenn der Mord
gerächt ist, sei es durch Tötung des Mörders oder durch Bezahlung einer
Entschädigungssumme, die von der Familie des Mörders entrichtet werden muß.

Früher wurde die Hütte, in der der Tod erfolgte, immer abgerissen oder ihr
Standort verlegt. So beobachtete Stutzer, wie am Nordwestende der Macuire
eines Morgens die Indianer mit dem Dach einer Hütte über die Steppe eilten, um
es einige Kilometer entfernt wieder aufzubauen. Auch heute noch wird das Sterbehaus

gewöhnlich verlassen, hie und da auch angezündet, aber uns wurde von
verschiedenen Fällen berichtet, wo dieser Regel nicht mehr nachgelebt wurde.

Mit der Beisetzung der Toten in Grab oder bovedas haben diese jedoch noch
nicht ihre endgültige Ruhestätte gefunden, denn die Guajiros kennen wie auch die
anderen Aruakstämme Venezuelas, eine zweimalige Bestattung ihrer Verstorbenen.
Nach einigen Jahren (meistens 2—3 Jahren) wird eine neuerliche Trauerfeierlichkeit

veranstaltet, der allerdings gewöhnlich nur noch die engeren Familienangehörigen

und eingeladene Trauergäste beiwohnen. Gemeinsam zieht die Trauergesellschaft

aufs Grab. Nach dessen Öffnung werden die Knochen meist durch eine alte,
weibliche Verwandte von Hand aus dem Sarg geholt, von allfällig noch anhaftenden

Fleischrestcn gereinigt und in einen irdenen Krug gelegt. Der Schädel wird
gewöhnlich in ein Tuch eingewickelt und nachher den Knochen beigefügt. Die
Urne wird mit einem Tuch verschlossen und zugebunden, als besonderer Schutz
wird noch ein irdener Deckel über die Öffnung gestülpt. Wenn die Knochen im
Kruge verpackt sind, beginnt eine erste Beweinung über der Urne, eine weitere
erfolgt abends und während der Nacht zu Hause. Anläßlich der endgültigen Beisetzung
am folgenden Tag findet, sei es in einer boveda — die aber nicht mehr Ost-West
orientiert zu sein braucht — oder in der Nähe der bisherigen Begräbnisstätte im
Boden, in abgelegenen Dünenregionen, in Felsspalten oder unter vorspringenden
Felsen, schließlich eine dritte und letzte Beweinung statt.

Wir haben viele derartige Begräbnisplätze gefunden, darunter im Uipanage-
birge einen eigentlichen Friedhof. Unter einer vorspringenden Felsbank liegt dort
am Berghang an schwer zugänglicher Stelle eine Ansammlung von 100 bemalten
Urnen und 7 hölzernen Truhen. Eigentümlicherweise liegen in einzelnen Urnen
nicht nur ein, sondern mehrere Skelette bestattet. Die Urnen sind auf hellbraunrotem

Grund mit dunkelbraunen Ornamenten bemalt, die sich nicht von
Ornamenten unterscheiden, die die Wasserkrüge der Guajiros schmücken.

Die Holztruhen beherbergen möglicherweise Leichen von Indianern, die nicht in der Guajira,
sondern in der Fremde gestorben, später exhumiert und in der Truhe in die Heimat transportiert wurden.
Es scheint sehr oft vorzukommen, daß die Angehörigen von in Maracaibo verstorbenen Indianern die
Leiche aus den Friedhöfen stehlen und in die Guajira transportieren. Wir haben verschiedene derartige
Transporte beobachtet. Die Felsdecke über den Urnen ist mit Zeichnungen verziert. Neben dem in

258



weißer Farbe ausgeführten Stammeszeichen der Familien Uriana und Apushaina fanden wir aber auch

eigenartige in Reihen angeordnete etwa 10 cm große Menschenfiguren in rotbrauner Farbe. Nach dem

Erhaltungszustand zu schließen, scheinen diese Malereien ein beträchtliches Alter zu haben, was
dadurch bestätigt wird, daß kein Indianer in der Gegend uns über die Herkunft oder Bedeutung dieser

Figuren Auskunft geben konnte. Möglicherweise stellen die Figurenketten, die mit ausgestreckten
Gliedern daliegende Menschen darstellen, wobei der Kopf des Hintermannes zwischen den Beinen
des Vordermannes ruht, die Aufeinanderfolge der hier bestatteten Generationen dar. Bei der
Untersuchung der Graburnen sind wir oft auf rotgefärbte Schädel und Knochen gestoßen. Es scheint, daß
das Färben der Schädel (mit einem rotbraunen Pulver) früher verbreitet war. Heute aber wird es

kaum mehr geübt, denn keiner der Bewohner der Guajira die wir befragten, ob Indianer, Mestizen
oder Missionare, hatten je derartigen Bemalungen von Schädeln beigewohnt. Bei den andern Aruak-
stämmen Venezuelas, wie auch bei andern Indianern, z. B. den Motilones ist dagegen die Schädel-

bemalung noch heute üblich.
Auch bei der zweiten Bestattung erhält der Tote Grabbeigaben. Wir haben

besonders viele Rhumflaschen, dann aber auch Zigarren, Totumas mit Lebensmitteln

und Behälter mit Schmuck gefunden. Ebenso werden an die Trauergäste Avie-

der Geschenke abgegeben, diesmal jedoch nicht mehr lebende Tiere, sondern nur
noch Fleisch und Getränke.

Da nach der Ansicht der Guajiros durch das Ausgraben der Knochen der
Geist des Toten gestört wird, muß die Person, die das Ausgraben besorgt hat, vor
Angriffen der Geister geschützt werden. Während der ersten Nacht — nach P.

Jose Augustin während der ersten zwei Nächte — darf sie nicht schlafen. Sie

legt sich in eine zu kleine Hängematte, man singt an ihrer Seite die ganze, Nacht
und gießt ihr Wasser ins Gesicht, falls sie trotzdem einschlafen sollte. Interessanterweise

werden diese Vorsichtsmaßnahmen aber nur bei der ersten Ausgrabung
durchgeführt. Übersteht die Ausgrabende diese erste kritische Nacht heil, so ist sie

gegen die Angriffe der Geister gefeit und muß bei späteren Ausgrabungen nicht
mehr besonders geschützt werden. Nach jeder Ausgrabung ist es ihr jedoch streng
verboten, mit ihren eigenen Händen zu essen oder jemanden (auch sich selber) zu
berühren. Die Nahrung wird ihr oft während mehreren Wochen eingeflößt und
damit sie sich selber kratzen kann, werden ihr auf der Innenseite der Handgelenke

Stäbchen befestigt. Nach P. Jose Augustin (op. cit. p. 190) muß die

Totengräberin während dieser Zeit im Essen Maß halten, ja, sie soll sogar von Zeit
zu Zeit fasten. Während dieser Zeit wird sie auch meist von Fremden abgesondert
und verläßt ihre Hütte nicht.

OSSERVAZIONI ETNOLOGICHE SULLA PENISOLA DI GUAJIRA
La vita economica dei 25 000 indiani che vivono nella Penisola di Guajira e* sottoposta a una

breve analisi. La parte principale del lavoro e invece riservata alla descrizione dei riti di sepoltura
che consistono in un ripetersi dell'atto del seppellimento e delle corrispondenti cerimonie.

OBSERVATIONS ETHNOLOGIQUES SUR LA PRESQU'ILE DE LA GOAJIRA
La presqu'ile de la Goajira est restee un damaine des Indiens Goajiros auxquels cette etude

est consacree. Sa partie principale s'applique ä la description de leurs funerailles, qui se caracterisent

par des enterrements repetes avec des ceremonies specifiques.

GEOGRAPHIE UND KARTOGRAPHIE AN DER
JAHRESVERSAMMLUNG DER SCHWEIZERISCHEN

NATURFORSCHENDEN GESELLSCHAFT 1951
Erich Schwabe

Die Tagung der Schweiz. Naturforschenden Gesellschaft fand dieses Jahr unter

zahlreicher Beteiligung vom 29. September bis 1. Oktober in Luzern statt. Die
Leuchtenstadt empfing ihre Gäste nicht gerade mit strahlendem Himmel, doch war

259


	Ethnologische Beobachtungen in der Guajira Halbinsel
	Osservazioni etnologiche sulla penisola di Guarjira
	Observations ethnologiques sur la presqu'Île de la Goajira


