
Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift für Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zürich

Band: 4 (1949)

Heft: 4

Artikel: Die Fledermaus in Religion, Brauchtum und Kunst Indonesiens und
seiner Nachbargebiete

Autor: Steinmann, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-34117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-34117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE FLEDERMAUS IN RELIGION, BRAUCHTUM UND
KUNST INDONESIENS UND SEINER NACHBARGEBIETE

Von Alfred Steinmann

Mit 7 Abbildungen

Vor Jahresfrist hat P. Wirz1 in dieser Zeitschrift eine Abhandlung über die Rolle
veröffentlicht, welche die Fledermaus in den religiösen und abergläubischen
Vorstellungen sowie in der Kunst verschiedener Völker — und dabei speziell in derjenigen
Chinas und der Hochkulturvölker Mittelamerikas — gespielt hat bzw. noch spielt.
Diese seine Ausführungen gaben uns Veranlassung, ergänzend auf die Bedeutung der
Fledermaus bei einigen Völkern und in einigen Gebieten hinzuweisen, die in der oben
genannten Untersuchung keine oder eine nur unzureichende Würdigung und
Berücksichtigung gefunden haben. Dies betrifft in erster Linie Indonesien, Melanesien,
Australien und schließlich auch China.

Die Bedeutung, die der Fledermaus in den religiösen und mythologischen
Vorstellungen der Völker Indonesiens zukommt, beschränkt sich im wesentlichen auf die
Funktion, die sie vor allem im Bereich der Orakeldeutung, des Totemismus, im Jenseitsglauben

und in den Schöpfungsmythen ausübt.
In der indonesischen Orakeldeutung tritt die Fledermaus als Omentier in

Erscheinung, und zwar vorwiegend im östlichen Teil des Archipels, wo sie zum Beispiel
auf Ceram, Celebes und Timor ihres unheilbringenden Wesens und Charakters wegen
gefürchtet und gemieden wird. Wie aus den Beobachtungen Adams2 und Kruyts3
hervorgeht, ist ihr unheilvoller Einfluß auf Celebes mit dem dortigen Vampirglauben
verknüpft. Während im Gebiete der Minahassa (Residenz Menado, Nordost-Celebes)
nach Adam die Vorstellung, daß sich Vampire in Fledermäusen inkarnieren bzw.
verwandeln können, verbreitet ist, konnte ich einer brieflichen Mitteilung von Dr. Alb.
Kruyt entnehmen, daß unter den verschiedenen, im Archipel einheimischen
Fledermausarten bei den Toradjas in Zentral-Celebes vor allem der große, als «Fliegender
Hund» oder «Flughund» bezeichnete Pteropus (Mal: Kalong, Celeb: Paniki) im
Geistesleben, in der Vorstellungswelt eine besondere Rolle spielt, während die gewöhnlichen,

scharenweise in den Höhlen, in denen die Toradjas die Gebeine ihrer Toten
auszusetzen pflegen, auftretenden kleinen Fledermäuse dagegen weder im Glauben noch
in den zahlreichen Tierfabeln irgendwie erwähnt werden. Der Kalong gilt dort als

Erscheinungsform einer vampirartigen Hexe, deren Schrei oder Ruf der Bevölkerung
Angst und Schrecken einflößt.

Aus der verschiedenartigen Intonation ihres Schreies pflegt man sogar zu erkennen, ob sie ein
menschliches Opfer eingefangen hat. Mit dem Ausruf «Hier sind Dornen» versucht man diese
Fledermaushexe fernzuhalten in der Meinung, daß sie aus Furcht, sich an den Dornen zu verwunden, die
Bewohner ungeschoren läßt. Auch sollen die als blutsaugende Vampire umherirrenden und besonders
gefurchteten Seelen der bei der Geburt eines Kindes gestorbenen Frauen (sogenannte Punti-anak)
mitunter in Gestalt eines Fliegenden Hundes in den Leib von Schwangeren eingehen und die Gebärorgane
durch ihren Biß vernichten.

Zu den auf der Insel Ceram als unglückbringend verschrienen Omentieren soll
nach Valentijn4 außer den Eulen und einigen anderen Unglücksvögeln (Manu«k»

1 Paul Wirz: Über die Bedeutung der Fledermaus in Kunst, Religion und Aberglauben der Völker.
Geographica Helvetica, III, 1948, 3, S. 267—278.

2 L. Adam : Zeden en gewoonten en het daarmede samenhangend adatrecht van het Minahassa'sche
volk. Bijdragen, deel 81, 1925, S. 480.

8 Alb. C. Kruyt: De Timoreezen. Bijdragen, deel 79, 1923, S. 434.
4 F. Valentijn: Oud en nieuw Oost-Indien. Dordrecht 1724—1726, II, 1., S. 81, zitiert bei

E. Stresemann. Religiöse Gebräuche auf Seran. T.B.G. deel 62, 1923, S. 315.

235



salewane) auch die kleine Fledermaus gehören; es wird dort als ein für den Kopfjäger
sehr schlimmes Vorzeichen angesehen, wenn eine niedrig fliegende Fledermaus auf ihn
zukommt, über ihn hinwegfliegt und wieder umkehrt. Auch auf der Insel Timor gilt
es als ungünstiges Vorzeichen, wenn ein Krieger auf seinem Vormarsch in der
Dämmerung mit einer umherflatternden Fledermaus in Berührung kommt. Sie ist dort nicht
nur ein schlimmes Omenzeichen, sondern spielt auch bei religiösen Vorstellungen eine
Rolle. Die Fledermaus kann bei den Timoresen übrigens auch mit dem Jenseitsglauben
verknüpft sein, wo sie als eine «Ban-fan» genannte Wächterin der Himmelspforte
auftritt, deren Aufgabe darin besteht, die eintreffenden Seelen nach dem auf Erden von
ihnen begangenen Unrecht zu befragen und für die Abbüßung ihrer Strafe zum
Himmelsherrn Usif neno zu bringen; doch ist nicht sie selbst, sondern der Sonnenhund
Asu neno der eigentliche Wegweiser und Seelenführer. Abgesehen von Timor, spielt
die Fledermaus im übrigen Indonesien, soweit mir bekannt ist, weder in den
Jenseitsvorstellungen noch in den überaus zahlreichen Tierfabeln eine Rolle. Damit dürfte
auch die Feststellung, daß im Brauchtum der indonesischen Völker der Fledermaus
eine relativ geringe Bedeutung zukommt, übereinstimmen. Zwar wird nach Kruyt5
heute noch auf der kleinen Insel Mentawei (Westindonesien) bei besonderen Gelegenheiten

unter den im «Uma»-Stammhaus stattfindenden Tänzen, welche die Bewegungen

von Tieren nachahmen, durch das Haupt der Dorfgemeinschaft, den sogenannten
Rimata, persönlich der als «Turuleituak»c bezeichnete «große Fledermaustanz»
ausgeführt; doch dient dieser nach einer persönlichen Mitteilung von Dr. Kruyt
ursprünglich wohl als Jagdzauber (zur Sicherung des Erfolges bei der Fledermausjagd)
gedachte Tanz heute im allgemeinen nur noch als eine Art Volksbelustigung.

Ungleich wichtiger und interessanter ist jedoch wohl die Rolle, die der Fledermaus
in Indonesien als Totemtier zukommt: Es sind wiederum einige Inseln im östlichen
Indonesien, auf denen sowohl die eigentliche Fledermaus wie der Fliegende Hund
(Pteropus) in dieser Eigenschaft in Erscheinung treten. Unter diesen Inseln ist Ost-
flores zu nennen, wo sich nach E. Vatter7 eine bestimmte Tabuvorschrift im Dorf
Lewo Tobi für die Frauen der Kledangsippe (außer auf den Fisch) auch auf den Fliegenden

Hund bezieht. Im östlichen Teil der Insel Adonare ist es dagegen nach P. Arndt8
eine kleine Fledermausart, für die bei den Clans Onge nulan und Bahi ein Speiseverbot
besteht; bei Übertretung dieser Tabuvorschrift würden die Leute des erstgenannten
Clans von Krankheit heimgesucht werden, im Bahi-clan dagegen die Kinder Gesichter
wie diejenigen der gegessenen Tiere bekommen. Auf der Insel Solor spielt die Fledermaus

außerdem noch in der Ursprungsmythe des Clans Lewo Hajong als Helferin
eine Rolle, indem sie zusammen mit anderen Tieren der Stammutter beim Bestehen
verschiedener, ihr von ihrem Vater Laga Doni auferlegten Prüfungen hilfreich zur Seite
gestanden haben soll, und zwar habe sie das von Laga Doni ins Meer geschüttete Erdöl,
das seine Tochter, das heißt die Stammutter des Lewo Hajong-clans, in einem Faß
zurückbringen sollte, für sie herausgeholt.

Es ist vielleicht kein Zufall, daß die Fledermaus ausgerechnet im östhchen Teil
Indonesiens als Totemtier in Erscheinung tritt. Die Vermutung, daß hier Einflüsse
und Beziehungen der benachbarten Gebiete, wie Melanesien und Australien, vorliegen,
ist nahehegend. Auf der Insel Vuatam (Watom) im Bismarck-Archipel ist nach
C. Laufer9 der Fliegende Hund (zusammen mit dem Dugong und dem Fischadler)
das Totemtier der Vunamakadao-Heiratsklasse. Im benachbarten Australien dagegen

5 Alb. C. Kruyt: De Mentawaiers. T.B.G. 1923, S. 73.
6 Im Gegensatz zu den kleinen «Regu-regu »-Fledermäusen.
7 E. Vatter: Ata Kiwan, 1932, S. 150.
8 P. Arndt : Soziale Verhältnisse auf Ostflores, Adonare und Solor. Internationale Sammlung

ethnographischer Monographien, Bd. IV, Heft 2, 1940, S. 151, 153, 217.
9 C. Laufer: Der Fliegende Hund im Brauchtum der Qunantuna auf Neubritannien. Acta tropica,

V. 3, 1948, S. 228—243.

236



gilt die Fledermaus nicht nur im ältesten Teil bei einigen Kuhn-Stämmen
(Südostaustralien) und an der Ostküste, bei den Chepara und dem Port-Stephens-Stamm sowie
in Westvictoria, sondern auch bei den Yuin-kuri, Wiradyuri-Kamilaroi und anderen
Stämmen im Norden und Nordwesten als männliches Geschlechtstotemtier.

Im Wohngebiet jener Kulin-Stämme, wo die Fledermaus als überall gleiches Totemtier neben
irgendeinem anderen weiblichen Geschlechtstotem auftritt, findet auch bei den Knabeninitiationsfeiern
durch Ausschlagen eines oder beider oberer Schneidezähne eine Angleichung an den (Fledermaus)-
Stammvater statt. Im nördlichen und nordwestlichen Teil Australiens, wo die stumme, stimmlose
Fledermaus ebenfalls als männliches Geschlechtstotemtier gilt, erfolgt die Angleichung der Novizen bei
den Initiationsfesten durch Nachahmung der Stummheit (Verständigung im Lager nur durch Zeichen)
und durch die besondere Körperhaltung mit straff an den Seiten gelegten Armen und Händen, wodurch
die Stellung des Tieres mit eingezogenen Flughäuten in Ruhelage angedeutet werden soll. Auch im
Gebiet von Port-Stephen und von Westvictoria gehört die Fledermaus (neben der Eule, dem Nachtfalken,

dem Baumläufer und dem Ziegemelker) zu den Nachtvögeln, die das Geschlechtstotempaär bilden.
Nicht nur auf der ostindonesischen Insel Solor, sondern auch in Australien ist

die Fledermaus mit verschiedenen Ursprungsmythen verknüpft.
Nach einer auch von Wirz zitierten Mythe der Eingeborenen von Lake Condal in Victoria 10

über den Ursprung des Feuers gilt sie als Stammvater der Menschen, und bei den Wotjobaluk
(Südostaustralien) wird die Entstehung des Menschengeschlechts ebenfalls auf sie zurückgeführt. Zudem gilt
sie dort als Bringerin des Feuers, das sie durch Reiben zweier Hölzer entfacht hat11.

Auch in der Schöpfungsmythe der Qunantuna von Neubritannien spielt die
Fledermaus, i. b. der Flughund Pteropus, nach Laufer als das erste vom Urgeist nach
Erschaffung des ersten Menschen der ersten Frau in den Schoß gelegte Tier eine Rolle.
Da der Flughund bei den dortigen Eingeborenen als Sinnbild der Geschlechtlichkeit gilt,
symbolisiert diese Handlung die Erschaffung der äußeren weiblichen Sexualorgane.

Der bereits obenerwähnten Untersuchung Laufers ist zu
entnehmen, daß die Fledermäuse bei den Qunantuna auf
Neubritannien als Inkarnationen Verstorbener, als Geistertiere
gelten. Die Mitglieder der dortigen Männergeheimbünde, denen
die Fledermaus im Traum als Schutzgeist zu erscheinen pflegt,
glauben, daß sie sich nach dem Tode in Vögel oder in Fliegende
Hunde verwandeln, die in den kühlen, schattigen Ficusbäumen
ein ruhig-beschauliches Dasein führen. Ihre Sammelplätze
(Ficusbäume, Höhlen und Schluchten) sind dann auch die
Eingänge ins Totenreich. Infolge ihrer bekannten Zählebigkeit
ist die Fledermaus auch zum Sinnbild der Unsterblichkeit ge- pjg. j. Holzskulptur des
¦worden. Ähnlich wie in Insel-Melanesien, wo der Flug- Flughundes Pteropus
hund in der Schöpfungsmythe der Qunantuna (Neubritannien) (hängend, Schlafstellung)
eine Rolle spielt, tritt nach Wirz der Fliegende Hund auch in ausdemTempelvonLem-
der Mythologie und in der Kunst der Marind-anim von Hol- bongpangi (Celebes). —

ländisch-Südneuguinea in Erscheinung. Auf Rindenstoffen SammlungSarasin. (Nach

werden oft in schwarz-rot-gelber Malerei Fledermaustänzer Meyer und R,CHTER>

dargestellt. (Siehe auch Abbildung bei Wirz, P., Die Marind-
anim von Holländisch-Südneuguinea, III, Tafel 17, Abb. 2, IV, Tafel 33, Abb. 1, und
Tafel 34, Hamburg 1925.) Trotzdem die Fledermaus, wie aus dem Vorhergehenden
hervorgeht, in den religiösen Vorstellungen, im Jenseitsglauben, in der Orakeldeutung
und im Totemismus keinen unwichtigen Platz einnimmt, tritt sie in der indonesischen
Kunst als Verzierungsmotiv relativ selten in Erscheinung, und ihre Darstellung steht
merkwürdigerweise in keinerlei Beziehung zu ihrer sonstigen vielseitigen Bedeutung!
Unter den wenigen mir bekannt gewordenen indonesischen Fledermausdarstellungen sei

hier die in Kerbschnitt auf einer Holzplanke angefertigte Abbildung eines Fliegenden
Hundesaus der westindonesischen Insel Enggano erwähnt, über deren Bedeutung jedoch

10 B. Smyth: The aboriginal of Victoria. London 1871, II, S. 462.
11 A. W. Howitt: The native tribes of South-East Australia, London, S. 484.

237



<d2
0 £^m~^

nichts Näheres bekannt ist12. Eine weitere, ursprünglich von Meyer und Richter13
stammende hölzerne Darstellung des Fliegenden Hundes (Pteropus) auf Celebes aus
der Sammlung Sarasin, die als Sitz des Dorfgeistes gelten soll (Fig. 1), nach Kruyts
Auffassung jedoch eher ein Abwehrmittel gegen fledermausgestaltige Hexen sein dürfte,
beweist, daß derartige, offenbar recht ungewöhnliche Darstellungen in alteinheimischen
Vorstellungen wurzeln. Abgesehen von diesen Ausnahmefällen, wird man in der An¬

nahme, daß die meisten
plastischen Darstellungen der
Fledermaus in der darstellenden

Kunst Indonesiens
zweifellos mit dem Einfluß
der Hochkulturen und dabei

vor allem Chinas im
Zusammenhang stehen,
kaum fehlgehen. Als Beispiel
sei auf die in ihrer Art einzig
dastehende steinerne
Fledermausdarstellung des berühmten

Terrassenheiligtums von
T j e t o in Zentraljava aus dem
15. Jahrhundert hingewiesen,

auf dessen achten
Terrasse sich die wohl älteste
und mit Sicherheit datierbare

Wiedergabe einer
riesigen Fledermaus befindet.
Wie aus dem abgebildeten
Grundriß (Fig. 2a) hervorgeht,

trägt das mit
ausgebreiteten Flughäuten flach auf dem Boden liegend dargestellte Tier auf seinem Rücken
eine Schildkröte (Fig. 2b). Vor dem Kopf der Fledermaus liegen drei runde, flache Steine
mit sternförmigen Figuren, und in der Mitte befindet sich ein dreieckiges Gebilde mit
neun als sexuelle bzw. Fruchtbarkeitssymbole bekannten Wassertieren. Die Kombination
der Fledermaus mit einer Schildkröte und die übrigen Tiersymbole bilden für die Archäologen

heute noch ein ungelöstes ikonographisches Rätsel, über dessen Deutung und
Bedeutung verschiedene Theorien aufgestellt worden sind14.

Während man vielfach aus der Überlegung heraus, daß die Fledermaus heute noch als ein der Göttin
Durga geweihtes Tier gilt, diese Darstellung mit einem alten Fledermauskult in Zusammenhang zu
bringen suchte, hat Crucq auf eine andere, nicht minder interessante Erklärungsmöglichkeit
hingewiesen, die wir hier lediglich erwähnen möchten, ohne gleichzeitig irgendwie dazu SteUung zu nehmen.
Crucq glaubt nämlich, im steinernen Dreieck ein kosmisch-sexuelles Erlösungssymbol und in den damit
zusammenhängenden Tierdarstellungen eines jener altjavanischen Bildchronogramme (sogenannte
Tjandra-sengkala) zur Andeutung einer nur den Eingeweihten bekannten Jahreszahl erkennen zu können,
dessen Enträtselung die Jahreszahl 1373 £aka (1451 n. Chr.) zu ergeben scheint, die möglicherweise das

Stiftungsdatum des fürstlichen Heiligtums darstellt. Die Datierung nach der £aka-aera beginnt mit dem
Jahr 78 n. Chr. Was nun die Deutung der Kombination Fledermaus-Schildkröte betrifft, so lautet seine,
vorläufig als Arbeitshypothese zu bewertende Auffassung dahin, daß ähnlich wie in China, wo die
Bedeutung der Fledermaus als Glücks- und Reichtumssymbol auf dem Gleichklang des Wortes «Fu»
(=• Glück) beruht, auch hier wegen der Analogie der Wörter Lawah Fledermaus) und Lwah

Wasser) die Fledermaus als Sinnbild des Ozeans, des Wassers, aufzufassen. sei, in welchem die
Schildkröte, die bekanntlich auch Vishnus Avatara darstellt, den als Quirlstock dienenden Berg Mandara
stütze. Diese Bildkombination würde also nach Crucqs Auffassung die aus dem Quirlen des Ozeans her-

"A. Kraemer: Westindonesien, 1927, Stuttgart, Tafel XVII, Nr. 23.
"Siehe W. Kaudern: Art in Central Celebes. Göteborg, 1944, Fig. 239, S. 377.

"K.C.Crucq : De figurenop het achtsteterras van TjandiTjeta.Tydsch.Bat.Gen.l933,deel73, S. 151-155.

Fig. 2a. Grundriß der achten Terrasse des Heiligtums Tjandi
Tjeto in Zentraljava. (Nach M. Schnitger)

238



¦***%!£
v

"v

>-T-*
'£r

<»*r

^¦v

/. w* \

r i
Fig. 2 b. Blick auf die achte Terrasse des Heiligtums Tjandi Tjcto in Zentral Java mit der Schildkröte

im Hintergrund rechts. (Nach R. C. Crucq)

vorgehende Entstehung des Unsterblichkeitstrankes (Amrita) symbolisieren, was in einem Heiligtum,
in welchem das Erlösungswasser eine wichtige Rolle spielt, durchaus verständlich wäre und womit
auch das Vorkommen von Wassertieren in Einklang stünde.

In der alten Hindu-Kunst von Java ist, soviel mir bekannt ist, die Fledermaus als

Ziermotiv nirgends anwesend; dagegen befinden sich unter den steinernen Basreliefstücken

in hindujavanischem Stil aus der Mitte des 16. Jahrhunderts, die als Rosetten,
Medaillons, Randverzierungen usw. die Wände des restaurierten Gebäudekomplexes
der Grabstätte des Fürsten Ratu Kalinjamat Mantingan südlich von Japara als

Dekoration zieren, zahlreiche Fledermausdarstellungen. Sie stammen aus der alten
Moschee, die nach einem dort aufgefundenen und entzifferten Bildchronogramm oder
Tjandra-sengkala die Jahrzahl 1559 (oder 1481 £aka) angibt. Kunsthistorisch wichtig
sind diese kleineren und größeren Steinornamente mit ihren eigenartigen, der
hindujavanischen Kunst entlehnten Motiven vor allem als typische Exponenten eines besonderen

Kunststils, nämlich desjenigen aus der Übergangszeit von der hindujavanischen
zur mohammedanischen Epoche15. Das Fledermausmotiv tritt hier in der Regel als

Eckverzierung der unter den Steinornamenten am häufigsten vorkommenden runden Medaillons

von 35—37 cm Durchmesser auf, und es kann wohl kein Zweifel darüber bestehen,
daß hier chinesische Einflüsse vorliegen! Die Verwendung der mehr oder weniger
stilisierten Fledermaus in Form von vier Eckverzierungen eines zentralen runden Medaillons
ist in China sehr häufig. Lessing16, der für China nur die symbolische Kombination von
fünf Fledermäusen erwähnt, scheint ihr Vorkommen in der Vierzahl übersehen zu haben,
vielleicht deshalb, weil diese Anordnung weniger symbolischen als vielmehr orna-

15 Bericht von Tu. C. Leeuwendal (Ass.-Rcsident in Japara) in: OudheidkundigVerslag 1930, S. 52-57.
16 F. Lessing: Über die Symbolsprache in der chinesischen Kunst. Sinica, IX, Heft 3/4,S. 142, 1934.

239



mental-dekorativen Charakter hat. Als Beispiel sei auf die bei Münsterberg17
abgebildeten Deckenkassetten aus den Grabtempeln der Mandschu-Kaiser in Siling aus dem
18. und 19. Jahrhundert (1723—1851) hingewiesen; aufzahlreichen chinesischen
Buntstickereien auf Seide, auf Schnitzereien, welche die Deckplatte chinesischer Himmelbetten

verzieren, sowie auf zahlreichen anderen Gegenständen treten immer wieder
die vier eckständigen Fledermäuse auf. Aber auch sonst zeigen die Basreliefs von Man-
tingan im nördlichen Teil von Java noch andere, auf chinesische Beeinflussung
hinweisende Merkmale, unter denen hier nur die mit dem Yui-Szepter-Wolkenmotiv
kombinierte Lotusblumenstilisierung, die Kalebasse usw. erwähnt seien18.

Recht interessant und aufschlußreich sind auch die Fledermausverzierungen in den
zahlreichen chinesischen Tempeln (Klenteng) auf Java und anderen Inseln des Malaiischen

Archipels. Die von J. Brandes19 darüber veröffentlichte stilkritische Untersuchung
bringt ganz überraschende Hinweise aufdie teilweise Umbildung des alten, als Kala-Makara
(Fischelefant) bekannten Hindu-Ornaments zu fledermausartigen Formen und Motiven.

Bei der Erörterung der dabei zutage tretenden eigenartigen Stiltendenzen hebt Brandes die
Fledermausdarstellungen mit ihren unendlich-mannigfachen Varianten im Klenteng von Malang in Ostjava
hervor, deren Anordnung und Gruppierung besonders charakteristisch ist. Dort sind die Makaras
nämlich oft derart angeordnet, daß sie zusammen einen Löwenkopf bilden; diesem gibt man wiederum
die Gestalt einer Fledermaus, und dasselbe geschieht mit den am meisten in den Vordergrund tretenden
Partien der Makaras20. Das Einfügen stilisierter Fledermausmotive in die Kala-Makara-Ornamente
(von den Chinesen «Sjiho-Stücke» genannt) bringt Brandes mit der Feststellung in Zusammenhang,
daß unter den Tieren, deren Namen gleichlautend sind mit den Ausdrücken für Glück, Macht und Reichtum,

in China keines so oft abgebildet wird wie gerade die Fledermaus.

Da nun das in der javanischen Kunst nachweislich seit dem 16. Jahrhundert
auftretende Fledermausmotiv zweifellos chinesischen Ursprungs ist, wäre es für die
Beziehungsforschung nicht unwichtig, nachzugehen und zu erfahren, bis in welche
Zeit sich die Darstellung der Fledermaus in China selbst zurückverfolgen läßt.

A B

Fig. 3. Bildzeichen für Fledermaus.
A, B, C: auf alten Bronzespiegeln,
vermutlich aus der Han-Zeit. D. E:
auf Kultbronzen vom Typ «Chüeh».

(Nach Takada Chu-Shu)

*Tr. I
9

!¦ + *.*
w*

Fig. 4. Bildzeichen für «Fleder-
maus» aufaltch inesischen
Sakralbronzen. Nr. 1—4 aus derShang-
Zeit. (Dem Zeichen für «Fledermaus

» geht dasjenige für «Sohn»

voraus. Nr. 5—6 aus der frühen
Chou-Zeit. (Nach Lo Chen-Yü)

Fig. 5. Altchinesische Schriftzeichen,

die irrtümlicherweise als

Fledermäuse angeführt worden
sind und in Wirklichkeit Zikaden
darstellen. (Nach C. Hentze)

17 Foussagrives: Siling, etude sur les tombeaux de l'ouest de la dynastie des T'sing. Paris 1907.
18 A. Steinmann : Enkele opmerkingen betreffende de plantornamenten van Mantingan. Djawa,

XIV, 1934, S. 89—97.
19 J. Brandes: Driemaandelijksch rapport over April, Mei en Juni 1903. Rapport oudheidk.

Commissie in Nederl. Indie, 1903, S. 29—32.
20 Men schikt de makara's zoo, dat zij tezamen een leeuwenkop geven. Men geeft den leeuwenkop

den vorm van een vleermuis en doet dat ook met de het meest op den voorgrond tretende partijen van
de makara's.»

240



*0
T*t* I m

/7I.J9 m
rV

Fig. 6. Abklatsche archaischer Bildzeichen für Fledermaus auf altchinesischen Sakralbronzen (Shang-
dynastie). — Dem Zeichen für «Fledermaus» geht dasjenige für «Sohn» voraus. (Nach Lo Chf.n-Yü)

Bedauerlicherweise ist dieser äußerst interessanten und sich von selbst aufdrängenden

Frage durch die hier erwähnten Autoren (Brandes, Lessing, Wirz), die sich mit
dem Fledermausproblem beschäftigten, bis jetzt keine Beachtung geschenkt worden.
Aus ihren Angaben ließ sich höchstens die Vermutung ableiten, daß die Beliebtheit
und allgemeine Verwendung des glückbringenden, auf der Lautähnlichkeit mit «Fu»

Glück) beruhenden Fledermausmotivs in China relativ jungen Datums sein dürfte.
Noch Laufer21 war der Ansicht, daß sich die Fledermaus als Glückssymbol auf
Jadegegenständen nicht früher als bis zur T'ang-Periode (618—906) in China mit Sicherheit
nachweisen lasse. Später konnte jedoch Takada Chushu22 an Hand seiner
Untersuchungen alter Schriftzeichen auf Kultgefäßen und Bronzespiegeln feststellen, daß das

Zeichen für Fledermaus bereits zur Zeit der Han-Dynastie (206 v. Chr. bis 220 n. Chr.)
bekannt war und damals das Wortspiel Fu (Fledermaus) Fu (Glück) bereits eine Rolle
spielte (siehe Fig. 3), was auch aus dem Dialektwörterbuch hervorgeht, das Eberhard
dem Yang Hsiung23 zuschreibt. Während nun das auf die Fledermaus bezügliche
Lautrebus-Wortspiel in China bis zum ersten vorchristlichen Jahrhundert mit Bestimmtheit

nachweisbar ist, geht das Vorkommen des chinesischen Bildzeichens für die Fledermaus

viel weiter zurück! Prof. Dr. Carl Hentze machte mich freundlicherweise darauf
aufmerksam, daß im großen, mir leider nicht zugänglichen Werk von Lo Chen-Yü24
Inschriften von Bronzegefäßen aus der frühen Chou- und selbst aus der Shang-Zeit
abgebildet sind, die das Bildzeichen für Fledermaus in Verbindung mit dem daran
vorausgehenden Zeichen für «Sohn» zeigen (Fig. 4 und 6), von denen Takada
annimmt, daß sie ebenfalls zum obengenannten Wortspiel oder Lautrebus in Beziehung
stehen-könnten. Da indessen auf diesen Inschriften das Zeichen «Sohn» mit
nachfolgendem Tierbild, das neben der Fledermaus auch andere Tiere umfassen kann,
mehrfach vorkommt, kann es sich nach Ansicht von Hentze ebensogut um einen
Namen handeln23. Auf anderen, von Lo Chen-Yü veröffentlichten Inschriften vcn
Bronzegefäßen, die Hentze in die frühe Chou-Zeit versetzt (Fig. 4, Nr. 5—6), kommen
Bildzeichen vor, die zweifellos die Fledermaus darstellen. Unter dem Formenschatz
der ikonographisch bedeutsamen Tierornamentik, im «Tierstil» frühchinesischer
Bronzegefäße der Shang- und Chou-Zeit, kommt die Fledermaus dagegen nicht vor.

21 B. Laufer: Jade. Field mus. ofNatural History, anthrop. series, vol. X,Chicago, 1912, S. 168,287-289.,
22 Takada Chushu: Ku chou p'ien (jap. Ko-chu-hen), Tokyo, 97, 1925, S. 28 verso.
23 Yang Hsiung: Fang Yen (Dialektwörterbuch), 53 v. Chr. bis 18 n. Chr. Die Autorschaft von

Yang Hsiung wird allerdings von Giles (Biographical Dictionary) angezweifelt.
24 Lo Chen-Yü : San tai chi chin wen ts'un. Mukden, gedruckt 1937. Vol. XIV und XV, S. 28 und 29.
26 Herrn Prof. Dr. C. Hentze möchte ich hier für seine wertvolle Mitarbeit und die freundliche

Übermittlung der Abklatsche herzlich danken.

241



Nach einer brieflichen Mitteilung von Prof. Hentze spielt die Fledermaus in der
kultischen Ikonographie der altchinesischen Bronzen, wie eine Durchsicht von Tausenden

von Gegenständen ergab, überhaupt keine Rolle. Einige der von Leroi-Gourhan26
als Fledermausdarstellungen angesehenen Tierformen haben sich als Zikaden erwiesen
(siehe R. Grousset: L'evolution des bronzes archaiques Paris, 1937, Fig. S. 13), und
dasselbe gilt für die auf Fig. 5 abgebildeten altertümlichen Schriftzeichen, die Takada
irrtümlicherweise für Fledermausdarstellungen hielt; nachdem Nakashima27 bereits Zweifel

an dieser Identifizierung geäußert hatte, konnte Hentze28 nachweisen, daß es sich um Zi¬
kaden handelt. Die Zeichen für Fledermaus, die man auf
Schildkrötenschalen-Inschriften und auf Knochenschrif-
ten antrifft, sind Ortsbezeichnungen, die allerdings heute
nicht mehr vorkommen (Fig. 7), während es sich bei
anderen Fledermauszeichen, schon in früher Zeit bis zur
Han-Dynastie, auch um Personennamen handeln kann.

Dem Fang-Yen (Dialektwörterbuch) des Yang Hsiung (53 v.
Chr. bis 18 n. Chr.) lassen sich, wie mir Prof. Hentze mitteilt,
folgende Dialektnamen für die Fledermaus entnehmen: Westlich des

Grenzgebietes Fu-i, Fei-shu (geflügelte Ratte), Lao-shu (alte oder
kluge Ratte) und Hsien-shu (Ratte der Genien oder Unsterblichen).
Innerhalb des Grenzgebietes und im Westen: Pien-fu als der
gebräuchlichste Name (wobei Pien in keiner einzigen sehr alten Form
vorkommt, sondern nur das Zeichen Fu); in der nördlichen Landschaft

Yen heißt die Fledermaus Shih-me.

Es ergibt sich daraus die Feststellung, daß das
Bildzeichen für Fledermaus als Ortsbezeichnung und
Personennamen in China wohl sehr alt ist, daß dagegen die
auf ihrem Gleichklang mit dem chinesischen Wort für
Glück beruhende Darstellung der Fledermaus als Wortspiel

höchstens bis zum ersten vorchristlichen Jahrhundert
nachgewiesen werden kann. In der indonesischen Kunst
dagegen tritt das von China aus importierte Fledermausmotiv,

soweit sich bisher feststellen ließ, erst viel später,
nämlich im 16. Jahrhundert, auf Java in Erscheinung.

n
ft

* |i ifb

Fig. 7. Bildzeichen für «Fledermaus

* aus der Zeit der Shang-Dy-
nastie. Oben: Abklatsch einer
Inschrift auf einem Bronzegefäß.
(Nach Lo Chen-Yü). Unten:
Bildzeichen der Fledermaus als

Ortsbezeichnung (Knochenschrift).

LA CHAUVE-SOURIS DANS LA RELIGION, LE FOLKLORE ET L'ART
DE L'INDONESIE ET DES PAYS VOISINS

Parmi les coneeptions magico-religieuses des peuples de l'Indonesie, la chauve-souris joue un röle
special. Tantot eile est redoutee comme un animal de mauvaise augure, tantot eile est associee aux mythes
d'origine ou bien eile apparait comme animal totemique.

Par contre, son apparition dans l'art indonesien, ou eile ne joue d'ailleurs qu'un röle tout ä fait
secondaire, n'a aucun rapport avec les croyances auxqueües eile est associee. En Indonesie, la plupart
des figurations de chauve-souris sont d'origine chinoise.

Quoique le pictogramme de la chauve-souris apparaisse dejä sous la dynastie des Shang, ce n'est
que vers le premier siecle avant J.-Chr., sous la dynastie des Han, que les plus anciennes representations
de la chauve-souris basees sur l'nomophonie avec le mot Fu bonheur) fönt leurs apparition.

IL PIPISTRELLO NELLA RELIGIONE, NEI COSTUMI E NELL'ARTE
DELL'INDONESIA E DEI PAESI LIMITROFI

11 pipistreUo assume un posto particolare nelle coneezioni magico-religiose dei popoli indonesiani:
talora c apportatore di disgrazia, tal'altra e considerato totem. Nell'arte rimane invece in un piano di
second'ordine: la maggior parte delle rappresentazioni, di cui le piü antiche risalgono al XVI° secolo,
proviene dalla Cina, paese nel quäle l'imagine del pipistreUo appare giä sotto la dinastia di Shang, e

connesso alla parola «felicitä» solo verso il primo secolo a. C, sotto la dinastia di Han.

20 A. Leroi-Gourhan: Bestiaire du bronze chinois de style Tscheou. Paris, 1936, S. 20—22,
«La chauve-souris». 27 Nakashima: Shu-ch'ieh yüan-yüan, Tokyo 1934, II, S. 202/203.

28 C. Hentze: Frühchinesische Bronzen und Kultdarstellungen, Antwerpen 1937, Textband, S. 19.

2+2


	Die Fledermaus in Religion, Brauchtum und Kunst Indonesiens und seiner Nachbargebiete
	La chauve-souris dans la religion, le folklore et l'art de l'Indonésie et des pays voisins
	Il pipistrello nella religione, nei costumi e nell'arte dell'Indonesia e dei paesi limitrofi


