Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 4 (1949)

Heft: 4

Artikel: Die Fledermaus in Religion, Brauchtum und Kunst Indonesiens und
seiner Nachbargebiete

Autor: Steinmann, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-34117

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-34117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

¢

DIE FLEDERMAUS IN RELIGION, BRAUCHTUM UND
KUNST INDONESIENS UND SEINER NACHBARGEBIETE

Von ALFRED STEINMANN

Mit 7 Abbildungen

Vor Jahresfrist hat P. Wirz! in dieser Zeitschrift eine Abhandlung iiber die Rolle
veroffentlicht, welche die Fledermaus in den religidsen und abergliubischen Vor-
stellungen sowie in der Kunst verschiedener Volker — und dabei speziell in derjenigen
Chinas und der Hochkulturvolker Mittelamerikas — gespielt hat bzw. noch spielt.
Diese seine Ausfithrungen gaben uns Veranlassung, erginzend auf die Bedeutung der
Fledermaus bei einigen Voélkern und in einigen Gebieten hinzuweisen, die in der oben
genannten Untersuchung keine oder eine nur unzureichende Wiirdigung und Bertck-
sichtigung gefunden haben. Dies betrifft in erster Linie Indonesien, Melanesien,
Australien und schlieBlich auch China.

Die Bedeutung, die der Fledermaus in den religidsen und mythologischen Vor-
stellungen der Volker Indonesiens zukommt, beschrinkt sich im wesentlichen auf die
Funktion, die sie vor allem im Bereich der Orakeldeutung, des Totemismus, im Jenseits-
glauben und in den Schépfungsmythen ausiibt.

In der indonesischen Orakeldeutung tritt die Fledermaus als Omentier in Er-
scheinung, und zwar vorwiegend im 6stlichen Teil des Archipels, wo sie zum Beispiel
auf Ceram, Celebes und Timor ihres unheilbringenden Wesens und Charakters wegen
gefiirchtet und gemieden wird. Wie aus den Beobachtungen Apawms? und Kruyrs?
hervorgeht, ist ihr unheilvoller Einflul auf Celebes mit dem dortigen Vampirglauben
verkniipft. Wihrend im Gebiete der Minahassa (Residenz Menado, Nordost-Celebes)
nach Apaum die Vorstellung, dal sich Vampire in Fledermiusen inkarnieren bzw. ver-
wandeln kénnen, verbreitet ist, konnte ich einer brieflichen Mitteilung von Dr. ALs.
KRruyr entnehmen, daBB unter den verschiedenen, im Archipel einheimischen Fleder-
mausarten bei den Toradjas in Zentral-Celebes vor allem der groBe, als «Fliegender
Hund» oder «Flughund» bezeichnete Pteropus (Mal: Kalong, Celeb: Paniki) im
Geistesleben, in der Vorstellungswelt eine besondere Rolle spielt, wihrend die gewohn-
lichen, scharenweise in den Hohlen, in denen die Toradjas die Gebeine ihrer Toten
auszusetzen pflegen, auftretenden kleinen Fledermiuse dagegen weder im Glauben noch
in den zahlreichen Tierfabeln irgendwie erwihnt werden. Der Kalong gilt dort als Et-
scheinungsform einer vampirartigen Hexe, deren Schrei oder Ruf der Bevolkerung
Angst und Schrecken einfloBt.

Aus der verschiedenartigen Intonation ihres Schreies pflegt man sogar zu erkennen, ob sie ein
menschliches Opfer eingefangen hat. Mit dem Ausruf «Hier sind Dornen» versucht man diese Fleder-
maushexe fernzuhalten in der Meinung, dal} sie aus Furcht, sich an den Dormen zu verwunden, die
Bewohnet ungeschoren 1iBt. Auch sollen die als blutsaugende Vampire umherirrenden und besonders
gefiirchteten Seelen der bei der Gebutt eines Kindes gestorbenen Frauen (sogenannte Punti-anak) mit-
unter in Gestalt eines Fliegenden Hundes in den Leib von Schwangeren eingehen und die Gebirorgane
durch ihren BiB} vernichten.

Zu den auf der Insel Ceram als ungliickbringend verschrienen Omentieren soll
nach VALENTIJN% auBer den Eulen und einigen anderen Ungliicksvogeln (Manu«k»

1 Paur Wirz: Uber die Bedeutung der Fledermaus in Kunst, Religion und Aberglauben der Vélker.
Geographica Helvetica, III, 1948, 3, S. 267—278.

2 L. Apam: Zeden en gewoonten en het daarmede samenhangend adatrecht van het Minahassa’sche
volk. Bijdragen, deel 81, 1925, S. 480.

3 ALs. C. Kruyt: De Timoreezen. Bijdragen, deel 79, 1923, S. 434.

4 F. VaLentjN: Oud en nieuw Qost-Indien. Dordrecht 1724—1726, II, 1., S. 81, zitiert bei
E. STRESEMANN. Religiose Gebriuche auf Seran. T.B.G. deel 62, 1923, S. 315.

.

235



salewane) auch die kleine Fledermaus gehoren; es wird dort als ein fiir den Kopfjiger
sehr schlimmes Vorzeichen angesehen, wenn eine niedrig fliegende Fledermaus auf ihn
zukommt, iiber ihn hinwegfliegt und wieder umkehrt. Auch auf der Insel Timor gilt
es als ungiinstiges Vorzeichen, wenn ein Krieger auf seinem Vormarsch in der Dim-
merung mit einer umherflatternden Fledermaus in Berithrung kommt. Sie ist dort nicht
nur ein schlimmes Omenzeichen, sondern spielt auch bei religiésen Vorstellungen eine
Rolle. Die Fledermaus kann bei den Timoresen iibrigens auch mit dem Jenseitsglauben
verkniipft sein, wo sie als eine «Ban-fan» genannte Wichterin der Himmelspforte auf-
tritt, deren Aufgabe darin besteht, die eintreflfenden Seelen nach dem auf Erden von
ihnen begangenen Unrecht zu befragen und fiir die AbbiiBung ihrer Strafe zum Him-
melsherrn Usif neno zu bringen; doch ist nicht sie selbst, sondern der Sonnenhund
Asu neno der eigentliche Wegweiser und Seelenfithrer. Abgeschen von Timor, spielt
die Fledermaus im ubrlgen Indonesien, soweit mir bekannt ist, weder in den Jenseits-

vorstellungen noch in den iberaus zahlreichen Tierfabeln eine Rolle. Damit diirfte
auch die Feststellung, daB im Brauchtum der indonesischen Volker der Fledermaus
eine relativ geringe Bedeutung zukommt, iibereinstimmen. Zwar wird nach Kruyr®
heute noch auf der kleinen Insel Mentawei (Westindonesien) bei besonderen Gelegen-
heiten unter den im «Uma»-Stammbaus stattfindenden Tinzen, welche die Bewegun-
gen von Tieren nachahmen, durch das Haupt der Dorfgemeinschaft, den sogenannten
Rimata, personlich der als «Turuleituak»® bezeichnete «groB8e Fledermaustanz» aus-
gefihrt; doch dient dieser nach einer persénlichen Mitteilung von Dr. Kruyr ur-
spriinglich wohl als Jagdzauber (zur Sicherung des Erfolges bei der Fledermausjagd)
gedachte Tanz heute im allgemeinen nur noch als eine Art Volksbelustigung.

Ungleich wichtiger und interessanter ist jedoch wohl die Rolle, die der Fledermaus
in Indonesien als Totemtier zukommt: Es sind wiederum einige Inseln im 6stlichen
Indonesien, auf denen sowohl die. eigentliche Fledermaus wie der Fliegende Hund
(Pteropus) in dieser Eigenschaft in Erscheinung treten. Unter diesen Inseln ist Ost-
flores zu nennen, wo sich nach E. VATTER? eine bestimmte Tabuvorschrift im Dorf
Lewo Tobi fiir die Frauen der Kledangsippe (auBer auf den Fisch) auch auf den Fliegen-
den Hund bezieht. Im 6stlichen Teil der Insel Adonare ist es dagegen nach P. ARNDT®
eine kleine Fledermausart, fiir die bei den Clans Onge nulan und Bahi ein Speiseverbot
besteht; bei Ubertretung dieser Tabuvorschrift wiirden die Leute des erstgenannten
Clans von Krankheit heimgesucht werden, im Bahi-clan dagegen die Kinder Gesichter
wie diejenigen der gegessenen Tiere bekommen. Auf der Insel Solor spiclt die Fleder-
maus aullerdem noch in der Ursprungsmythe des Clans Lewo Hajong als Helferin
eine Rolle, indem sie zusammen mit anderen Tieren der Stammutter beim Bestehen
verschiedener, ihr von ihrem Vater Laga Doni auferlegten Prifungen hilfreich zur Seite
gestanden haben soll, und zwar habe sie das von Laga Doni ins Meer geschiittete Erdél,
das seine Tochter, das heillt die Stammutter des Lewo Hajong-clans, in einem Fal3
zuriickbringen sollte, fiir sie herausgeholt.

Es ist vielleicht kein Zufall, daB die Fledermaus ausgerechnet im ostlichen Teil
Indonesiens als Totemtier in Erscheinung tritt. Die Vermutung, daB hier Einfliisse
und Beziehungen der benachbarten Gebiete, wie Melanesien und Australien, vorliegen,
ist naheliegend. Auf der Insel Vuatam (Watom) im Bismarck-Archipel ist nach
C. Laurer® der Fliegende Hund (zusammen mit dem Dugong und dem Fischadler)
das Totemtier der Vunamakadao-Heiratsklasse. Im benachbarten Australien dagegen

5 Are. C. KruyTt: De Mentawaiers. T.B.G. 1923, S. 73.

¢ Im Gegensatz zu den kleinen «Regu-regu»-Fledermiusen.

? E. VATTER: Ata Kiwan, 1932, S. 150.

8 P. ARNDT: Soziale Verhiltnisse auf Ostflores, Adonare und Solor. Internationale Sammlung
ethnographischer Monographien, Bd. IV, Heft 2, 1940, S. 151, 153, 217,

® C. Laurer: Der Fliegende Hund im Brauchtum der Qunantuna auf Neubritannien. Acta tropxca
V. 3, 1948, S. 228—243,

236



_ gilt die Fledermaus nicht nur im iltesten Teil bei einigen Kulin-Stimmen (Stidost-
australien) und an der Ostkiiste, bei den Chepara und dem Port-Stephens-Stamm sowie
in Westvictoria, sondern auch bei den Yuin-kuri, Wiradyuri-Kamilaroi und anderen
Stimmen im Norden und Nordwesten als minnliches Geschlechtstotemtier.

Im Wohngebiet jener Kulin-Stimme, wo die Fledermaus als iiberall gleiches Totemtier neben
irgendeinem anderen weiblichen Geschlechtstotem auftritt, findet auch bei den Knabeninitiationsfeiern
durch Ausschlagen eines oder beider oberer Schneidezihne eine Angleichung an den (Fledermaus)-
Stammvater statt. Im nordlichen und nordwestlichen Teil Australiens, wo die stumme, stimmlose
Fledermaus ebenfalls als minnliches Geschlechtstotemtier gilt, erfolgt die Angleichung der Novizen bei
den Initiationsfesten durch Nachahmung der Stummbheit (Verstindigung im Lager nur dutch Zeichen)
und durch die besondere Korpetrhaltung mit straff an den Seiten gelegten Armen und Hinden, wodurch
die Stellung des Tieres mit eingezogenen Flughiuten in Ruhelage angedeutet werden soll. Auch im
Gebiet von Port-Stephen und von Westvictoria gehort die Fledermaus (neben der Eule, dem Nacht-
falken, dem Baumliufer und dem Ziegemelker) zu den Nachtvdgeln, die das Geschlechtstotempaar bilden.

Nicht nur auf der ostindonesischen Insel Solor, sondern auch in Australien ist
die Fledermaus mit verschiedenen Ursprungsmythen verkniipft.

Nach einer auch von Wirz zitierten Mythe der Eingeborenen von Lake Condal in Victoria !
iber den Ursprung des Feuers gilt sie als Stammvater der Menschen, und bei den Wotjobaluk (Siidost-
australien) wird die Entstehung des Menschengeschlechts ebenfalls auf sie zuriickgefithrt. Zudem gile
sie dort als Bringerin des Feuers, das sie durch Reiben zweier Holzer entfacht hatl,

Auch in der Schopfungsmythe der Qunantuna von Neubritannien spielt die
Fledermaus, i. b. detr Flughund Pteropus, nach LAUFER als das erste vom Urgeist nach
Erschaffung des ersten Menschen der ersten Frau in den Schof3 gelegte Tier eine Rolle.
Da der Flughund bei den dortigen Eingeborenen als Sinnbild der Geschlechtlichkeit gilt,
symbolisiert diese Handlung die Erschaffung der duBleren weiblichen Sexualorgane.

Der bereits obenerwihnten Untersuchung LAUFERS ist zu
entnehmen, daB die Fledermiuse bei den Qunantuna auf Neu-
britannien als Inkarnationen Verstorbener, als Geistertiere
gelten. Die Mitglieder der dortigen Minnergeheimbiinde, denen
die Fledermaus im Traum als Schutzgeist zu erscheinen pflegt,
glauben, daB sie sich nach dem Tode in Vogel oder in Fliegende
Hunde verwandeln, die in den kiihlen, schattigen Ficusbiumen
ein ruhig-beschauliches Dasein fiihren. Thre Sammelplitze
(Ficusbiume, Hohlen und Schluchten) sind dann auch die
Einginge ins Totenteich. Infolge ihrer bekannten Zihlebigkeit
i1st die Fl(;.dermaus auch zum Sinnbild der Unsterblichkeit ge- Fig. 1. Holzskulptur des
worden. Ahnlich wie in Insel-Melanesien, wo der Flug-  Flughundes . Preropus
hund in der Schopfungsmythe der Qunantuna (Neubritannien)  (hingend, Schlafstellung)
eine Rolle spielt, tritt nach Wirz der Fliegende Hund auch in  ausdemTempelvonLem-
der Mythologie und in der Kunst der Marind-anim von Hol-  bongpangi (Celebes). —
lindisch-Siidneuguinea in Erscheinung. Auf Rindenstoffen ~ SammlungSarasin. (Nach
werden oft in schwarz-rot-gelber Malerei Fledermaustinzer “=YER und  RicuTEr)
dargestellt. (Siche auch Abbildung bei Wirz, P., Die Marind-
anim von Hollindisch-Siidneuguinea, III, Tafel 17, Abb. 2, IV, Tafel 33, Abb. 1, und
Tafel 34, Hamburg 1925.) Trotzdem die Fledermaus, wie aus dem Vorhergehenden
hervorgeht, in den religiésen Vorstellungen, im Jenseitsglauben, in der Orakeldeutung
und im Totemismus keinen unwichtigen Platz einnimmt, tritt sie in der indonesischen
Kunst als Verzierungsmotiv relativ selten in Erscheinung, und ihre Darstellung steht
merkwiirdigerweise in keinerlei Beziehung zu ihrer sonstigen vielseitigen Bedeutupg!
Unter den wenigen mir bekannt gewordenen indonesischen Fledermausdarstellungen sei
hier die in Kerbschnitt auf einer Holzplanke angefertigte Abbildung eines Fliegenden
Hundesaus der westindonesischen Insel Enggano erwihnt, Giber deren Bedeutung jedoch

10 B, SmytH: The aboriginal of Victoria. London 1871, II, S. 462.
11 A, W. Howrrr: The native tribes of South-East Australia, London, S. 484.

237



nichts Niheres bekannt ist?2. Eine weitere, urspriinglich von MEYER und RicHTER!3
stammende holzerne Darstellung des Fliegenden Hundes (Pteropus) auf Celebes aus
der Sammlung Sarasin, die als Sitz des Dorfgeistes gelten soll (Fig. 1), nach KruyTs
Auffassung jedoch eher ein Abwehrmittel gegen fledermausgestaltige Hexen sein diirfte,
beweist, daB3 derartige, offenbar recht ungewdhnliche Darstellungen in alteinheimischen
Vorstellungen wurzeln. Abgesehen von diesen Ausnahmefillen, wird man in der An-
nahme, daB3 die meisten pla-
stischen Darstellungen der
Fledermaus in der darstel-
lenden Kunst Indonesiens
zweifellos mit dem Einfluf}
| der Hochkulturen und dabei
EI (T ] vor allem Chinas im
Zusammenhang stehen,

kaum fehlgehen. Als Beispiel
seiauf die in ihrer Art einzig

* ) d dastehende steinerne Fleder-
."ﬁ‘. mausdarstellung des beriihm-
v ten Terrassenheiligtums von

TjetoinZentraljavaausdem
15. Jahrhundert hingewie-
sen, auf dessen achten Ter-
rasse sich die wohl ilteste
. ¢ und mit Sicherheit datier-
bare Wiedergabe einer rie-
sigen Fledermaus befindet.
Fig.2a. Grundril der achten Terrasse des Heiligtums Tjandi Wie aus dem abgebildeten
Tjeto in Zentraljava, (Nach M. SCHNITGER) GrundriB (Fig. 2a) hervor-
¢ geht, trigt das mit ausge-
breiteten Flughiuten flach auf dem Boden liegend dargestellte Tier auf seinem Ricken
eine Schildkréte (Fig. 2b). Vor dem Kopf der Fledermaus liegen drei runde, flache Steine
mit sternférmigen Figuren, und in der Mitte befindet sich ein dreieckiges Gebilde mit
neun als sexuelle bzw. Fruchtbarkeitssymbole bekannten Wassertieren. Die Kombination
derFledermaus mit einer Schildkrote und die tibrigen Tiersymbole bilden fiir die Archido-
logen heute noch ein ungeléstes ikonographisches Ritsel, tiber dessen Deutung und
Bedeutung verschiedene Theorien aufgestellt worden sind!4.

Wihrend man vielfach aus der Uberlegung heraus, daB die Fledermaus heute noch als ein der Géttin
Durga geweihtes Tier gilt, diese Darstellung mit einem alten Fledermauskult in Zusammenhang zu
bringen suchte, hat Crucq auf eine andere, nicht minder interessante Erklirungsmoglichkeit hinge-
wiesen, die wir hier lediglich erwihnen mdchten, ohne gleichzeitig irgendwie dazu Stellung zu nehmen.
Crucq glaubt nimlich, im steinernen Dreieck ein kosmisch-sexuelles Erlosungssymbol und in den damit
zusammenhingenden Tierdarstellungen eines jener altjavanischen Bildchronogramme (sogenannte
Tjandra-sengkala) zur Andeutung einer nur den Eingeweihten bekannten Jahreszahl erkennen zu kénnen,
dessen Entritselung die Jahreszahl 1373 Caka (1451 n. Chr.) zu ergeben scheint, die moglicherweise das
Stiftungsdatum des fiirstlichen Heiligtums darstellt. Die Datierung nach der Caka-aera beginnt mit dem
Jahr 78 n. Chr. Was nun die Deutung der Kombination Fledermaus-Schildkréte betrifft, so lautet seine,
votlaufig als Arbeitshypothese zu bewertende Auffassung dahin, daB dhnlich wie in China, wo die
Bedeutung der Fledermaus als Gliicks- und Reichtumssymbol auf dem Gleichklang des Wortes «Fu»

=- Gliick) beruht, auch hier wegen der Analogie der Worter Lawah (= Fledermaus) und Lwazah
(= Wasser) die Fledermaus als Sinnbild des Ozeans, des Wassets, aufzufassen.sei, in welchem die
Schildkréte, die békanntlich auch Vishnus Avatara darstellt, den als Quirlstock dienenden Berg Mandara
stiitze. Diese Bildkombination wiirde also nach Crucqs Auffassung die aus dem Quirlen des Ozeans her-

12A, KRAEMER: Westindonesien, 1927, Stuttgart, Tafel XVII, Nr. 23.

1*{Siche W. KAUDERN: Art in Central Celebes. Goteborg, 1944, Fig. 239, S. 377.
14 K.C.CrucqQ: Defiguren op hetachtste terras van Tjandi Tjeta. Tydsch. Bat.Gen.1933,deel 73, S.151-155.

238



Fig.2b. Blick auf dic achte Terrasse des Heiligtums Tjandi Tjeto in Zentraljava mit der Schildkréte
im Hintergrund rechts. (Nach R. C. Crucq)

vorgehende Entstehung des Unsterblichkeitstrankes (Amrita) symbolisieren, was in einem Heiligtum,
in welchem das Etlésungswasser eine wichtige Rolle spielt, durchaus verstindlich wire und womit
auch das Vorkommen von Wassertieren in Einklang stiinde.

In der alten Hindu-Kunst von Java ist, soviel mir bekannt ist, die Fledermaus als
Ziermotiv nirgends anwesend; dagegen befinden sich unter den steinernen Basrelief-
stiicken in hindujavanischem Stil aus der Mitte des 16. Jahrhunderts, die als Rosetten,
Medaillons, Randverzierungen usw. die Winde des restaurierten Gebaudekomplexes
der Grabstitte des Fiirsten Ratu Kalinjamat Mantingan siidlich von Japara als
Dekoration zieren, zahlreiche Fledermausdarstellungen. Sie stammen aus der alten
Moschee, die nach einem dort aufgefundenen und entzifferten Bildchronogramm oder
Tjandra-sengkala die Jahrzahl 1559 (oder 1481 Caka) angibt. Kunsthistorisch wichtig
sind diese kleineren und gréBeren Steinornamente mit ihren eigenartigen, der hindu-
javanischen Kunst entlehnten Motiven vor allem als typische Exponenten eines beson-
deren Kunststils, nimlich desjenigen aus der Ubergangszeit von der hindujavanischen
zur mohammedanischen Epoche!®. Das Fledermausmotiv tritt hier in der Regel als Eck-
verzierung der unter den Steinornamenten am hiufigsten vorkommenden runden Medail-
lons von 35—37 cm Durchmesser auf, und es kann wohl kein Zweifel dariiber bestehen,
daB hier chinesische Einfliisse vorliegen! Die Verwendung der mehr oder weniger stili-
sierten Fledermaus in Form von vier Eckverzierungen eines zentralen runden Medaillons
ist in China sehr hiufig. LEssiNG16, der fiir China nur die symbolische Kombination von
fiunf Fledermiusen erwihnt, scheint ihr Vorkommen in der Vierzahl iibersehen zu haben,
vielleicht deshalb, weil diese Anordnung weniger symbolischen als vielmehr orna-

15 Bericht von Th. C, LEEUWENDAL (Ass.-Resident in Japara) in: OudheidkundigVerslag 1930, S. 52-57.
18 F, LessinGg: Uber die Symbolsprache in der chinesischen Kunst. Sinica, IX, Heft 3/4,S. 142, 1934.

239



mental-dekorativen Charakter hat. Als Beispiel sei auf die bei MUNSTERBERG!? abge-
bildeten Deckenkassetten aus den Grabtempeln der Mandschu-Kaiser in Siling aus dem
18. und 19. Jahrhundert (1723—1851) hingewiesen; auf zahlreichen chinesischen Bunt-
stickereien auf Seide, auf Schnitzereien, welche die Deckplatte chinesischer Himmel-
betten verzieren, sowie auf zahlreichen anderen Gegenstinden treten immer wieder
die vier eckstindigen Fledermiuse auf. Aber auch sonst zeigen die Basreliefs von Man-
tingan im nordlichen Teil von Java noch andere, auf chinesische Beeinflussung hin-
weisende Merkmale, unter denen hier nur die mit dem Yui-Szepter-Wolkenmotiv
kombinierte Lotusblumenstilisierung, die Kalebasse usw. erwihnt seien!®.

Recht interessant und aufschluBreich sind auch die Fledermausverzierungen in den
zahlreichen chinesischen Tempeln (Klenteng) auf Java und anderen Inseln des Malai-
ischen Archipels. Die von J. BRANDES!? dariiber veréffentlichte stilkritische Untersuchung
bringt ganz iberraschende Hinweise auf die teilweise Umbildung des alten, als Kala-Makara
(Fischelefant) bekannten Hindu-Ornaments zu fledermausartigen Formen und Motiven.

Bei detr Erorterung der dabei zutage tretenden eigenartigen Stiltendenzen hebt BrRanpes die Fleder-
mausdarstellungen mit ihren unendlich-mannigfachen Varianten im Klenteng von Malang in Ostjava
hervor, deren Anordnung und Gruppierung besonders charakteristisch ist. Dort sind die Makaras
nimlich oft derart angeordnet, daB sie zusammen einen Léwenkopf bilden; diesemn gibt man wiederum
die Gestalt einer Fledermaus, und dasselbe geschieht mit den am meisten in den Vordergrund tretenden
Partien der Makaras??, Das Einfiigen stilisierter Fledermausmotive in die Kala-Makara-Ornamente
(von den Chinesen «Sjiho-Stiicke» genannt) bringt BrRanpes mit der Feststellung in Zusammenhang,
daB3 unter den Tieren, deren Namen glelchlautend sind mit den Ausdriicken fiir Gluck, Macht und Reich-
tum, in China keines so oft abgebildet wird wie gerade die Fledermaus,

Da nun das in der javanischen Kunst nachweislich seit dem 16. Jahrhundert auf-
tretende Fledermausmotiv zweifellos chinesischen Ursprungs ist, wire es fir die
Beziehungsforschung nicht unwichtig, nachzugehen und zu erfahren, bis in welche
Zeit sich die Darstellung der Fledermaus in China selbst zuriickverfolgen liSt.

Fig. 4. Bildzeichen fiir «Fleder-

maus» aufaltchinesischen Sakral-

Fig. 3. Bildzeichen fiir Fledermaus. bronzen. Nr.1—4 aus derShang- Fig. 5. Altchinesische Schriftzei-

A, B, C: auf alten Bronzespiegeln, Zeit. (Dem Zeichen fiir «Fleder- chen, die irrtiimlicherweise als

vermutlich aus der Han-Zeit. D. E: maus» geht dasjenige fiilr«Sohn» Fledermiuse angefiihrt worden

auf Kultbronzen vom Typ «Chiieh». voraus. Nr. 5—6 aus der frithen sind und in Wirklichkeit Zikaden
(Nach Takapa CHu-Suu) Chou-Zeit. (Nach Lo CHEN-YU) darstellen.  (Nach C. HEnTZE)

V) E

17 FoussaGRrIvEs: Siling, étude sur les tombeaux de 'cuest de la dynastie des T’sing. Paris 1907.

18 A. StemmanN: Enkele opmerkingen betreffende de plantornamenten van Mantingan. Djawa,
X1V, 1934, S. 89—97.

19 J. BranDEs: Driemaandelijksch rapport over April, Mei en Juni 1903. Rapport oudheidk.
Commissie in Nederl. Indie, 1903, S. 29—32.

20 Men schikt de makara’s zoo, dat zij tezamen een leecuwenkop geven. Men geeft den leeuwenkop
den vorm van een vleermuis en doet dat ook met de het meest op den voorgrond tretende partijen van
de makara’s.»

240



Fig. 6. Abklatsche archaischer Bildzeichen fiir Fledermaus auf altchinesischen Sakralbronzen (Shang-
dynastie). — Dem Zeichen fiir « Fledermaus» geht dasjenige fiir « Sohn» voraus. (Nach Lo CHEN-YU)

Bedauerlicherweise ist dieser duBerst interessanten und sich von selbst aufdringen-
den Frage durch die hier erwihnten Autoren (BRANDES, LESSING, WiRrz), die sich mit
dem Fledermausproblem beschiftigten, bis jetzt keine Beachtung geschenkt worden.
Aus ihren Angaben liel sich hochstens die Vermutung ableiten, daB3 die Beliebtheit
und allgemeine Verwendung des gliickbringenden, auf der Lautidhnlichkeit mit «Fu»
(= Gliick) beruhenden Fledermausmotivs in China relativ jungen Datums sein diirfte.
Noch Laurer?! war der Ansicht, da} sich die Fledermaus als Glickssymbol auf Jade-
gegenstinden nicht friiher als bis zur T’ang-Periode (618—906) in China mit Sicherheit
nachweisen lasse. Spiter konnte jedoch Takapa CHusHu?? an Hand seiner Unter-
suchungen alter Schriftzeichen auf KultgefiBlen und Bronzespiegeln feststellen, dal3 das
Zeichen fiir Fledermaus bereits zur Zeit der Han-Dynastie (206 v. Chr. bis 220 n. Chr.)
bekannt war und damals das Wortspiel Fu (Fledermaus) = Fu (Gliick) bereits eine Rolle
spielte (siehe Fig. 3), was auch aus dem Dialektworterbuch hervorgeht, das EBERHARD
dem YANG Hsiung® zuschreibt. Wihrend nun das auf die Fledermaus beziigliche
Lautrebus-Wortspiel in China bis zum ersten vorchristlichen Jahrhundert mit Bestimmt-
heit nachweisbar ist, geht das Vorkommen des chinesischen Bildzeichens fiir die Fleder-
maus viel weiter zuriick! Prof. Dr. CARL HENTZE machte mich freundlicherweise darauf
aufmerksam, dall im groBen, mir leider nicht zuginglichen Werk von Lo CHEN-Y (!
Inschriften von BronzegefiBen aus der frithen Chou- und selbst aus der Shang-Zeit
abgebildet sind, die das Bildzeichen fir Fledermaus in Verbindung mit dem daran
vorausgehenden Zeichen fiir «Sohn» zeigen (Fig. 4 und 6), von denen TAKADA an-
nimmt, daB sie ebenfalls zum obengenannten Wortspiel oder Lautrebus in Beziehung
stehen 4«o6nnten. Da indessen auf diesen Inschriften das Zeichen «Sohn» mit nach-
folgendem Tierbild, das neben der Fledermaus auch andere Tiere umfassen kann,
mehrfach vorkommt, kann es sich nach Ansicht von HENTZE ebensogut um einen
Namen handeln?3. Auf anderen, von Lo CHEN-YU veroffentlichten Inschriften ven
Bronzegefiflen, die HENTZE in die frithe Chou-Zeit versetzt (Fig. 4, Nr. 5—6), kommen
Bildzeichen vor, die zweifellos die Fledermaus darstellen. Unter dem Formenschatz
der ikonographisch bedeutsamen Tierornamentik, im «Tierstil» frihchinesischer
Bronzegefifle der Shang- und Chou-Zeit, kommt die Fledermaus dagegen nicht vor.

21 B, LAUFER: Jade. Field mus. of Natural History,anthrop.series, vol. X, Chicago, 1912, 5.168, 287-289,,

22 Takapa CuusHu: Ku chou p’ien (jap. Ko-chu-hen), Tokyo, 97, 1925, S. 28 verso.

28 YanG Hsiung: Fang Yen (Dialektworterbuch), 53 v, Chr. bis 18 n, Chr, Die Autorschaft von
Yang Hsiung wird allerdings von GiLes (Biographical Dictionary) angezweifelt.

24 .o CHEN-YU: San tai chichin wen ts’un. Mukden, gedruckt 1937. Vol. XIV und XV, S. 28 und 29.

5 Herrn Prof. Dr. C. HEnTzE mochte ich hier fiir seine wertvolle Mitarbeit und die freundliche
Ubermittlung der Abklatsche herzlich danken.

16 241



Nach einer brieflichen Mitteilung von Prof. HENTZE spielt die Fledermaus in der kul-
tischen Tkonographie der altchinesischen Bronzen, wie eine Durchsicht von Tausenden
von Gegenstinden ergab, iiberhaupt keine Rolle. Einige der von LEROI-GOURHAN?S
als Fledermausdarstellungen angesehenen Tierformen haben sich als Zikaden erwiesen
(siehe R. Grousser: L’évolution des bronzes archaiques Paris, 1937, Fig. S. 13), und
dasselbe gilt fiir die auf Fig. 5 abgebildeten altertiimlichen Schriftzeichen, die TAxaDA
irrtiimlicherweise fiir Fledermausdarstellungenhielt; nachdem NAkAsHTMA?? bereits Zwei-
fel andieser Identifizierung geduBert hatte, konnte HENTZE?*® nachweisen, daB es sichum Zi-
kaden handelt. Die Zeichen fiir Fledermaus, die man auf
Schildkrotenschalen-Inschriften und auf Knochenschrif-
ten antrifft, sind Ortsbezeichnungen, die allerdings heute
nicht mehr vorkommen (Fig. 7), wihrend es sich bei
anderen Fledermauszeichen, schon in frither Zeit bis zur
Han-Dynastie, auch um Personennamen handeln kann.

Dem Fang-Yen (Dialektworterbuch) des Yang Hstung (53 v.
Chr. bis 18 n. Chr.) lassen sich, wie mir Prof. HENTZE mitteil, fol-
gende Dialektnamen fiir die Fledermaus entnehmen: Westlich des
Grenzgebietes Fu-i, Fei-shu (gefliigelte Ratte), Lao-shu (alte oder
kluge Ratte) und Hsien-shu (Ratte der Genien oder Unsterblichen).
Innerhalb des Grenzgebietes und im Westen: Pien-fu als der ge-
briuchlichste Name (wobei Pien in keiner einzigen sehr alten Form
vorkommt, sondern nur das Zeichen Fu); in der nérdlichen Land-
schaft Yen heiB3t die Fledermaus Shih-me.

Es ergibt sich daraus die Feststellung, daB3 das Bild-
eichen fir Fledermaus als Ortsbezeichnung und Per-
i b sonennamen in China wohl sehr alt ist, dal3 dagegen die

Fi - ~auf ihrem Gleichklang mit dem chinesischen Wort fir

ig. 7. Bildzeichen fiir «Fleder- .

s ausder Delnder Sliiie Dy Glluck"beruhend_e Darstellung der Fledermaus als Wort-
nastie. Oben: Abklatsch ciner SPielhochstensbiszumerstenvorchristlichen Jahrhundert
Inschrife auf einem BronzegefiB. nachgewiesen werden kann. In der indonesischen Kunst
(Nach Lo Cuen-Y0). Unten: Bild- dagegen tritt das von China aus importierte Fledermaus-
zeichen der Fledermaus als Orts-  motiv, soweit sich bisher feststellen lieB3, erst viel spiter,
bezeichnung  (Knochenschrift). nimlich im 16. Jahrhundert, auf Java in Erscheinung.

LA CHAUVE-SOURIS DANS LA RELIGION, LE FOLKLORE ET L’ART
DE L’INDONESIE ET DES PAYS VOISINS

Parmi les conceptions magico-religieuses des peuples de 'Indonésie, la chauve-souris joue un role
spécial. Tantot elle est redoutée comme un animal de mauvaise augure, tantot elle est associée aux mythes
d’origine ou bien elle apparalt comme animal totémique.

Par contte, son apparition dans ’art indonésien, ou elle ne joue d’ailleurs qu’un role tout a fait
secondaire, n’a aucun rapport avec les croyances auxquellcs elle est associée. En Indonésie, la plupart
des figurations de chauve-souris sont d’origine chinoise.

Quoique le pictogramme de la chauve-souris apparaisse déja sous la dynastie des Shang, ce n’est
que vers le premier si¢cle avant J.-Chr., sous la dynastie des Han, que les plus anciennes représentations
de la chauve-souris basées sur ’lhomophonie avec le mot Fu (= bonheur) font leurs apparition.

IL PIPISTRELLO NELLA RELIGIONE, NEI COSTUMI E NELL’ARTE
DELL’'INDONESIA E DEI PAESI LIMITROFI

11 pipistrello assume un posto particolare nelle concezioni magico-religiose dei popoli indonesiani:
talora ¢ apportatore di disgrazia, tal’altra & considerato totem. Nell’arte rimane invece in un piano di
second’ordine: la maggior parte delle rappresentazioni, = di cui le piu antiche risalgono al XVIe secolo,
proviene dalla Cina, paese nel quale I'imagine del pipistrello appare gia sotto la dinastia di Shang, e
connesso alla parola «felicita» solo verso il primo secolo a. C., sotto la dinastia di Han.

26 A. LEro1-GOURHAN: Bestiaire du bronze chinois de style Tscheou. Paris, 1936, S. 20—22,
«La chauve-souris». 27 NakasHiMa: Shu-ch’ieh yiian-yiian, Tokyo 1934, II, S. 202/203.
28 C. HenrzE: Frithchinesische Bronzen und Kultdarstellungen, Antwerpen 1937, Textband, S. 19.

242



	Die Fledermaus in Religion, Brauchtum und Kunst Indonesiens und seiner Nachbargebiete
	La chauve-souris dans la religion, le folklore et l'art de l'Indonésie et des pays voisins
	Il pipistrello nella religione, nei costumi e nell'arte dell'Indonesia e dei paesi limitrofi


