Zeitschrift: Geographica Helvetica : schweizerische Zeitschrift fir Geographie =
Swiss journal of geography = revue suisse de géographie = rivista
svizzera di geografia

Herausgeber: Verband Geographie Schweiz ; Geographisch-Ethnographische
Gesellschaft Zirich

Band: 1 (1946)

Heft: 2

Artikel: Zentralindische Fruchtbarkeitsriten und ihre Beziehungen zur
Induskultur

Autor: Koppers, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-31675

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-31675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

population par l’immigration pour pouvoir tirer le meilleur parti
de ses richesses.

Les colons européens se. dirigeront de préférence vers les états du Sud. Ceux-ci
ont encore une trés grande capacité d’absorption. Sao Paulo dont la superficie est six
fois celle de la Suisse n’a pas encore huit millions d’habitants; il y en a encore moins
dans les autres états, Minas (plus grand que la France), Parana (égal a2 la moitié de
P'Italie), Santa Catarina (deux fois la Suisse), Rio Grande do Sul (aussi grand que
PItalie).® Quant aux régions tropicales, elles se peupleront par des migrations internes,
car les personnes nées au Brésil, méme dans le Sud, sont plus aptes en supporter le climat.

Principales sources utilisées:

1. Blumenauer Volkskalender fiir das Jahr 1935. Blumenau 1934.
2. Carta Geographica do Brasil organisada pelo Club de Engenharia do Rio de Janeiro, 1:275000. 1922,
3. DENIS, P.: Le Présil au XXe si¢cle. Paris 1909,
— Amérique du Sud I. Paris 1927.
4. Diccionario Chorograpbico Brasileiro. Rio de Janeiro 1929.
5. FREISE, F.: Brasiliecns Bevdlkerungskapazitit. Petermanns Mitteilungen, 82, 1936, S. 143—147.
6. FREYRE, G.: Casa Grande e Senzala. Rio de Janeiro 1936.
7. GUTERSOHN, H.: Saoc Paulo. Vierteljahresschrift der Naturforschenden Gesellschaft Ziirich, 85, 1940, S. 149—255.
— Das Kernland von Minas Gerais. Arbeiten Geographisches Instirut Eidgendssische Technische Hochschule Ziirich. Nr. 3, 1945,
8. JAMES, P.: Latin Amecrica. New York 1942.
_ 9. LUFFT, H.: Latcinamerika. Leipzig 1930.
10. MAURETTE, F., et SIEVERS, E.: L’Immigration et la Colonisation au Brésil. en Asgentine et en Uruguay, I, Brésil. Revue Inter-
nationale du Travail, 35, 1937, p. 230—263.
11. METTLER, A.: Les factcurs géograpbiques dans Ja découverte et 'occupation du Brésil. Annales de Géographie, 46, 1937, p. 61—75,
12. Ministerio das Relagoes Exteriores: Brasil 1940—1944. Rio de Janeiro.
13. PAUWELS, P.: Atas Geographico Geral e especialmente do Brasil, Sao Paulo, Cayeiras. Rio de Janciro 1936.
1t. PENCK, A.: Das Hauptproblem der physischen Anthropogeographie. Sitzungsberatungen der Preussischen Akademie der Wissen-
schaften 22, 1924, S.242—-257.
15. SCHMIEDER, O.: Linderkunde Siidamerikas. Leipzig und Wien 1932,
Plusicurs de ces ouvrages. en particulier les numéros 3, 7, 8, 15, conticnnent des bibliographies détaillées.

* Selon des évaluations au 1 janvier 1944, la population de ces états était la suivante: Sao Paulo, 7733 500; Minas Gerais, 7310000;
Parana, 1279700; Santa Catarina, 1255900; Rio Grande do Sul, 3578600.

ZENTRALINDISCHE FRUCHTBARKEITSRITEN UND IHRE
BEZIEHUNGEN ZUR INDUSKULTUR

Von WiLHELM KOPPERS
Mit 8 Abbildungen

Einleitung

DaB der Aufdeckung der Induskultur fiir weite Bereiche der Indienforschung eine
umwilzende Bedeutung zukommt, wird heute von den maB8gebenden Wissenschaftern
allgemein anerkannt. Wenn Sir MARSHALL schon vor fiinfzehn Jahren darauf hin-
gewiesen hat, daB} eine Anzahl der Wesenselemente des heutigen Hinduismus auf die
Induskultur zuriickgefiihrt werden muB, so hat die Forschung der nachfolgenden Zeit
dieses Resultat nicht nur bestitigen, sondern um manche bedeutsame Punkte erweitern
kénnen!. Vom Standpunkte bestimmter Fruchtbarkeitsriten aus, die ich selbst in
Zentralindien bei den Primitivstimmen der Bhil und der Gond zu beobachten Gelegen-
heit hatte, ergibt sich, wie ich meine, wenn nicht eine sichere, so doch eine wahrschein-
liche neue Beziehung zu bestimmten, und zwar bis jetzt dunkel und ungeklirt geblie-
benen Funderscheinungen der Induskultur hin. Den Fruchtbarkeitsritus, um den es

! J. MARSHALL: Mohenjo-Daro and the Indus Civilization. I., London 1931, S. 110 fi. Vgl. R, O. EHRENFELS: Motherright
in India. Hyderabad (Deccan) 1941, S. 180 fI.

165



sich in diesem Falle bei den Bhil und den Gond handelt, reprisentiert die Kali-Durga-
Novene. Was also dabei in Frage steht, mufl zunichst kurz vorgefiihrt werden.

.

Die Kali-Durga-Novene bei den Bhil

Um MiBverstindnissen vorzubeugen, ist zu bemerken, daB der Kali-Durga-Kult
in Indien namentlich in Hindu-Kreisen eine weite Verbreitung hat. Dasselbe gilt von
der Novene, die dieser Géttin zu Ehren veranstaltet wird2. Doch von all dem sehen
wit hier ab und richten unsern Blick auf die Art der Feier d1eser Novene bei den Bhil
und den Gond.

Wie dhnlich sonstwo, so wird auch bei den Bhil die Kali-Durga-Novene mit ver-
schiedenen Namen bezeichnet. Man spricht von den neun Zwiéri-Tagen. Zwird
(Hindi jawari) heiBt Gerste. Die Novene trigt diesen Namen mit Riicksicht auf die
Gerste, die bei dieser Gelegenheit gesit wird. Das Nihere dariiber werden wir bald
kennenlernen. Ein anderer Name ist Nortdn (Hindi Navartin oder Navritra),
was neun Nichte bedeutet. Diese Benennung kniipft an die Tatsache an, da3 die Ver-
anstaltung vornehmlich zur Nachtzeit sich abwickelt. Die Bhil feiern die Novene gegen
Ende der Regenzeit. Im Jahre 1938 z. B. begann sie am 24. September. Sie wird iibri-
gens so gelegt, dal am Tage nach SchluB, also am 10. Tage, das Daharo-Fest fillt,
welches mit dem allgemein indischen Dashahéra («das» heif3t zehn) identisch ist. Die
Feier der Novene kann auch auf Grund eines Geliibdes vorgenommen werden. In
diesem Falle ist sie natiitlich nicht an einen bestimmten Termin gebunden.

Wie dem im einzelnen auch sei, auf jeden Fall gibt sich die Kali-Durga-Novene als
besondere Angelegenheit des Zauberers (bei den Bhil Barwo genannt) zu erkennen.
Der Zauberer vor allem tritt dabei in Titigkeit, und wihrend sonst allgemein die
Klienten fir die Opfertiere aufzukommen haben, werden sie in diesem Falle vom
Zauberer selbst beigestellt und am Schlusse von allen Dorfgenossen gemeinsam verzehrt.

Die Dorfgemeinschaft errichtet eine kleine Hiitte, in welcher der Zauberer die neun
Tage zu verbringen hat. Am Abend des ersten Tages versammelt sich alles vor dieser
Hiitte. Der Zauberer hat sein Zaubertischlein bereitstehen. Zunichst triufelt der Dorf-
vorsteher davor einige Tropfen Daru auf den Boden, und zwar zu Ehren der Erd-
gottin, der Zami Mata. Das gleiche tut dann auch der Zauberer selbst. Hierauf bedeckt
dieser das Tischlein mit Erde und sit Weizen- und Gerstenkérner hinein, etwa 2/;
Weizen und !/; Gerste. Der Einfachheit willen wird im folgenden immer nur von
Weizen und Weizengirtchen die Rede sein.

Im Wachsen dieses Weizens erblicken die Bhil, wie sie selber sagen, ein Vorzeichen
fir das gute Gedeihen der bevorstehenden zweiten, d. h. der Winterernte, die vor
allem, wenigstens fiir Teile des Bhil-Gebietes, eine Weizenernte ist. Anderseits ist zu
beachten, da3 nach Auffassung der Bhil nicht so ausgesprochen die Kali-Durga im
Hintergrund der Veranstaltung steht. Die Novene soll vielmehr an die Gesamtheit
der héheren Wesen und Gottheiten gerichtet sein. Dieser Umstand ist nicht unwichtig.
Er gibt zu erkennen, wofiir tibrigens auch andere Anzeichen sprechen, daB der Kali-
Durga-Kult an und fiir sich nicht eine fur sie typische Angelegenheit darstellt. Dieses
findet schlieBlich seine Bestitigung auch noch darin, daB3 keiner von den Teilen, in die
der Zauberer sein Weizengirtchen zerlegt und die er einzelnen verschiedenen Gott-
heiten widmet, der Kali-Durga als solcher zuerkannt wird.

Der Zauberer teilt das Girtchen in vierzehn Anteile auf. Eines gehort der Kazal-
Konigin, die eine der vielen Muttergottheiten darstellt3. Thr Teil befindet sich in einem
kleinen irdenen GefiB, das auf die Oeffnung eines irdenen Wasserkruges gestellt wird.

? So z.B. H. v, GLASENAPP: Der Hinduismus. Miinchen 1922, S. 355.

* Kazali-Rani (Kazal-Kénigin) = Kazali-Mata; Kazal heiBt dic aus RuB und Oel hergestellte Farbe, welche Frauen und Midchen
sich wohl um die Augen rciben, zum Schutze gegen den béscn Blick und auch, um so, wic man glaubt, schén zu erscheincn.

166



Abb. 1. Gond. Tépfc und Dambusstinder weiden auf das magische Viereck (Chauk) gestellt. Photo Koppers

Ein anderer Teil gilt den «kleinen bosen Geistern», worunter allgemein die Seelen der
Verstorbenen verstanden werden; man nennt sie Bhuts. Die zwolf restlichen Partien
verteilen sich auf sieben Gotter und finf Goéttinnen. Die sieben Goétter sind: Kasumor,
Wagazo, Ghorazo, Narhing, Manito, Kalo Bheru, Dewro. Die Namen der finf Got-
tinnen lauten: Siwan Mata, Zami, Hunwara, Pithwara, Kélka%,

Wihrend der neun Tage lebt also der Zauberer in der kleinen Hiitte und bewissert
vor allem seinen Weizen. Abends versammeln sich bei ihm die Leute des Dorfes. Man
tanzt und singt bis tief in die Nacht hinein die sogenannten Garbo-Lieder, auf die
wir aber hier nicht niher eingehen kénnen®.

Die Tage der Novene gelten in besonderer Weise auch als eine Zeit der Initiation
fiir junge Zauberer-Kandidaten. Neun Tage lang hintereinander ist da Gelegenheit,
sich im Herumschlagen des Kopfes zu tiben, um in Trance-Zustand hineinzukommen
und von der Mata und anderen Gottheiten und Geistern ergriffen und besessen zu
werden. Viele versuchen es, so auch einmal einen Blick in die auBernatiirliche Welt des
Zauberers zu tun. Die Viter sind vielfach stolz auf die Leistungen ihrer Buben. Aber zu
wirklichen und angesehenen Zauberern entwickeln sich — gliicklicherweise —, so
mochte man sagen, nur wenige.

Am neunten Tage der Novene findet die Hauptfeier statt. Mittels Mehl wird auf
dem Boden ein Sok (im Hindi Chauk®, was Zauberviereck bedeutet) gezeichnet. Dat-
iiber werden mit aller Sorgfalt trockene Holzstibchen gelegt, die man anziindet. Gleich-

4 Diese Gotter und Gottinnen finden sich alle wicder in der sogenannten groBen Krankheitszaukerei. Vgl. L. JUNGBLUT: Magic
Songs of the Bhils. Internationalcs Archiv fiir Ethnographic, 43, 1941.

. ¢ Die Garbo-Licder behandle ich etwas cingchender in meinem Buche «Der Dschungelleute Freud und Leid», das heflentlich in
nicht allzuferner Zeit erscheinen kann.

8 Dic magischen Kreisc (mandala) und Achaliches spielen im Tantrismus-Saktismus cine grofle Rolle. In diesclbe Reike gehort
der Chauk (Bhili, sok), das Zauberviereck.

167



zeitig entfaltet die Zaubertrommel, die Doppelschideltrommel oder auch Sivas Trommel,
ihre laute und lirmende Titigkeit. Die Adepten des Zauberers fangen an, mit dem Kopf
wie wild herumzuschlagen. SchlieBlich stellen sich alle um das Feuer und werfen sich,
am ganzen Leibe zitternd, mit bloBem Kérper darauf und léschen es aus. (So sah
Missionar JUNGBLUT es in Jhabua”) Andernorts indes (z. B. in Rambhapur®) wurde
das Feuer mit bloBen FiiBen ausgetreten.

Unterdessen hat der Zauberer die Vorbeteitung zu einer Prozession zum Flu3 oder
zur Wasserstelle getroffen, wo der Weizen dem nassen Element anvertraut wird. «Den
Garten sinken oder erfrischen machen», wie die Bhil sagen. Der Weizen, der dank der
sorgfiltigen Pflege und Bewisserung schon etwa 20—30 cm hochgewachsen ist, wird
samt der anhaftenden Erde vom Zauberer auf mehrere Kérbchen aufgeteilt. Von ein-
zelnen Teilnehmern wird je ein Korbchen entgegengenommen und getragen. Ein un-
verheiratetes Midchen aber trigt den Wasserkrug, auf dem der Weizen der «kleinen
- bosen Geister» stand. Der Prozession voran wird eine Art Standarte getragen. Die
Prozessionsordnung ist im brigen die folgende:

Die Standartentriger schreiten an der Spitze. Hierauf folgen die Leute, welche die
groBen Trommeln bedienen. An dritter Stelle kommt der Zauberer mit seinen Lehr-
lingen. Es wird eifrig mit dem Kopf hin und her geschlagen, und auf die «Besessenen»
sausen manche Schlige mit aus Hanfstricken verfertigten Geilleln, wie auch mit Ketten,
nieder®. Die darauffolgende vierte Gruppe wird von den Trigern der Teile des Girt-
chens gebildet. Daran schlieBt sich das Volk an, worunter auch das Midchen sich be-
findet, das jenes Wassergefil3, von dem die Rede war, auf dem Kopfe trigt. Den Schlufl
bildet der Dorfvorsteher. Er trigt das blanke Schwert in der Hand.

Unterwegs soll manchmal der eine oder andere der «Zauberlehrlinge», von der,
Bhowani-Mata ergriffen, an der Standartenstange emporklettern. Bhowani heif3t
Zauberin. Unter diesem Namen ist die Kali-Durga auch unter den Bhil, wie iiberhaupt
im westlichen Indien, ziemlich gut bekannt.

An der Wasserstelle angekommen, triufelt der Zauberer zunichst ein wenig Daru
auf den Boden. Darauf nehmen seine Gehilfen die GefiBe mit Weizen entgegen und
versenken ihn samt der Erde bis aut den Grund des Wassers hinab. Das Midchen, wel-
ches das Wassergefil3 trug, leert dasselbe und fiillt ¢s an Ort und Stelle mit neuem
‘Wasser. Darauf werden die Helden des Tages (der Zauberer und seine Schiiler) von
ihren Angehérigen, zumal von den Schwiegereltern, falls sie bereits solche haben,
beschenkt.

Hierauf zieht alles wieder ab. Die Frauen gehen nach Hause, das Minnervolk aber
und das Midchen mit dem Krug voll neuen Wassers kehren zu der kleinen Hiitte des
Zauberers zurtick. Dort angekommen, stellt das Madchen den Krug nieder und ent-
fernt sich ebenfalls, so daB jetzt nur minnliche Individuen zuriickbleiben. Der Zauberer
fordert die Anwesenden auf, nun das «Kaleh»-Wasser zu trinken. Er gibt einem jeden
eine Handvoll davon. Dieses Wasser heiBt auch matrélun pani, bespruchtes Wasser.
DaB vorher alle Frauen weggeschickt werden, geschieht deshalb, um zu verhindern,
daB eine Frau, durch den Genuf} dieses «Gottcrwassers» gestirkt, zur Hexe werden
und Schaden anrichten kénnte.

Nach Beendigung auch dieser letzten Zeremonie schlieBt die Novene mit einem
allgemeinen Essen und Trinken, far das ja der Zauberer selbst die nétige Vorsorge
getroffen hat. Je mehr er bietet, desto groBer ist sein Name. An diesem Mahl nehmen
auch die Frauen teil.

7 Jhabua ist die Hauptstadt des kleinen Eingeborenenstaates gleichen Namens in Zentralindien. Der weitaus gréBere Teil der Be-
volkerung setzt sich hier aus Bhil zusammen.

8 Rambhapur, cin ctwas groBerer Ort im Staate Jhabua.

¥ Diese GeiBiclungen und Peinigungen bilden dic charakteristischen Zugaben bei Veranstaltungen, welche die Zauberer zu Ehsen
der Kali-Durga durchfithren.

168



Abb. 2. Gond. Szene aus der zur Wasserstelle ziehenden Prozession. Photo Koppers

Die Kali-Durga-Novene bei den Gond

Bei den Gond, die in den Maikal-Bergen (etwa 100 Meilen 6stlich von Jubbelpur,
im Quellgebiet der Narbada) wohnen, erfreut sich die Veranstaltung der Kali-Durga-
Novene einer besonderen Beliebtheit. Weniger ist das, wie ELwIN bezeugt, bei den
Baiga der Fall'®, Das ist von Bedeutung, weil die Baiga, den Gond gegeniiber, an Ort
und Stelle die primitivere und iltere Bevolkerung darstellen. Statt Zwira gebraucht
man bei den Gond zur Bezeichnung der Novene das Hindi-Wort fiir Gerste Jawiari,
was natirlich mit dem Gujarati-Bhili-Wort Zwiara identisch ist.

Ein Zauberer (in diesem Gebiete Panda genannt), namens Phulsa und im Dorfe
Batondha wohnend, setzte dort im Mai des Jahres 1939 ein Jawira-Fest in Szene.
Leider haben wir damals nicht daran gedacht, zu fragen, ob das auf Grund eines eigenen
Geliibdes geschah. Die Gesamtlage der Dinge spricht jedenfalls fir diese Annahme.
In bezug auf alles Wesentliche gleicht die Novene der Gond jener der Bhil. Trotzdem
zeigt die Veranstaltung der Gond ihr eigenes Kolorit.

Der Zauberer (Panda) der Gond sit heute, obwohl die Veranstaltung den Namen
Jawira (Gerste) trigt, nur Weizen. Er sit also auch nicht Weizen und Gerste, wie der
Bhil-Zauberer das tut. Unser Panda Phulsa hatte den Weizen in irdenen Tépfen und
in Bambusstindern (Abb. 1), die natiirlich vorher mit Erde angefiillt waren, aufgezogen.
In diesem Falle stammten ein Topf und ein Bambusstinder von Phulsa selbst, etwa zehn
weitere waren von anderen Familien beigestellt worden. Wenn der Panda in Krankheits-
fillen konsultiert wird, gibt er nicht selten die Weisung, dal bei Gelegenheit der
nichsten Jawird-Veranstaltung eine Beteiligung notwendig sei. Der Panda erhilt
dafiir als Opfergabe eine Ziege oder ein Huhn. Panda Phulsa behauptete allerdings, daB3

10V, ELWIN: The Baiga. London 1938, S. ¢4,

169



seine Mata, die natiirlich mit der Kali-Durga identisch ist, keine blutigen Opfer von
ihm wolle, sondern statt dessen nur die Darbringung von Kokosniissen verlange.
Das ist aber keineswegs bei allen Gond-Pandas so; bei Phulsa gibt die Tatsache nur
einen stirkeren Grad der Hinduisierung zu erkennen. Er erklirte denn auch selber,
daB er die Muttergottin direkt darum ersucht habe, von ihm keine blutigen Opfer zu
verlangen, sondern mit Kokosniissen zufrieden zu sein.

Die erwihnten Bambusstinder zeigen gewissermaBen zwei oder auch drei
«Stockwerke». Das wird dadurch erreicht, daB man die starke Rinde eines etwa arm-
dicken Bambusstabes an verschiedenen Stellen aufsplittert und diese Splitter selbst
jeweils zu einem trichterférmigen Gebilde zurechtformt, wobei weitere, und zwar
diinnere Bambussplisse im Sinne der Querflechtung zu Hilfe genommen werden. Es
ist mithin ein Stiick Korbflechterarbeit, die hier vorliegt. Der Korbflechter besorgt
sie gegen ein geringes Entgelt. Tépfe und Bambusstinder hatte Panda Phulsa in einem
kleinen Anbau seines Hauses stehen, der, wie Dreizack und andere Dinge zeigten,
iberhaupt seine Kultstitte bildete.

Panda Phulsa trigt wihrend der neun Jawira-Tage einen eisernen Ring um den Hals.
(Abb. 2: Die «reitende» Person ist der Panda.) Das tut er so, weil auch die Kali Mata
vonr Kalighdt bei Calcutta mit einem solchen Ring ausgestattet ist. Gleichzeitig hat
Phulsa an einer Halsschnur eine durchbohrte Frucht hingen. Der Sadhu habe ihm
dieselbe umgelegt. Am achten Tage der Novene wird die Opferung von Broten vot-
genommen. Am neunten etfolgt die Hauptfeier. Gerade dieser konnte ich an Ort und
Stelle beiwohnen.

Die SchluBfeier beginnt gegen vier Uhr nachmittags. Vor der Tiir des Hauses
des Panda Phulsa ist auf dem Boden mit Mehl ein Chauk gezeichnet (Abb.1). In der
Nihe stehen drei Stangen, die vier bis sechs Meter hoch sind. Sie reprisentieren die
Muttergéottinnen (Kali Mata usw.). An und fiir sich hitten hier sieben Stangen, fiir
sieben Matas, zu stehen. Da Panda Phulsa aber erst seit einiger Zeit hier wohne, so
erklire das, wie versichert wurde, die noch unvollstindige Einrichtung. Zu Fiilen
jener Matas, gleichzeitig im Angesichte des Chauk, liegt der Sohn des Panda, der offen-
kundig einmal dem Vater im Amte folgen soll, auf den Knien und bewegt (von der
Mata «besessen») den Kopf rotierend hin und her (Abb. 3).

Alsdann folgt die Prozession zur Wasserstelle hin. Dabei spielt die Schwester des
Panda eine Hauptrolle. (Abb. 2: Die Person links ist die Schwester des Panda.) Sie
kann notfalls auch von einer anderen Frauensperson vertreten werden. Die Schwester
des Panda trigt den Topf mit Weizen, den dieser selbst bereitgestellt hat. Vorher hat
die Schwester den Bruder schon mit Milch und Gelbwurz-Ttinche eingerieben; das
besinftigt, wie gesagt wird, die sonst leicht aufgeregten Gottheiten.

Ein jingerer Mann trigt nach Art einer Standarte die Stange, welche die Marhai-
Matal! darstellt. Um zu bewirken, daBl der Triger dieser Stange von der Marhai-Mata
«besessen» wird, hat der Panda vorher Reiskorner gegen die Stange geworfen. Der
Triger der Marhai-Mata-Stange zeigt sich denn auch rasch recht unruhig und liuft
damit, als wenn eine geheimnisvolle Kraft ihn triebe, ruckweise hierhin und dorthin.
Das Stangenende droht mehrere Male — es sieht so aus, als wenn eine unsichtbare
Macht dazu zwinge — mit dem Boden in Berithrung zu koramen. In solchen Momenten
148t vor allem die Frau des Panda ein groBes Geschrei ertonen. Eine derartige Beriih-
rung darf ndmlich nicht stattfinden. Es miBte sonst speziell iiber das Haus des Panda
allerlei Unglick kommen.

Die Prozession hat die nichste, etwa tausend Meter entfernt liegende Wasserstelle
zum Ziel. Abgesehen von dem Topf, den die Schwester des Panda trigt, werden die
fibrigen Topfe und Bambusstinder verteilt. Die Jugend vor allem steht mit hilfsbereiten

11 Die Marhai-Mata ist cinc der sicben Matas des Panda. Es scheint, daB gerade ihr Pfahl gernc mit Pfaucnschwanzfedern gcschmuchl
wird. An und fiir sich gilt die Marhai-Mata als cinc gute Géttin.

170



Hinden zur Verfiigung. Auf einmal schwingt sich der Panda auf die Schultern eines
kriftigen, noch jingern Mannes. Er reitet darauf, wie auf einem Pferd (Abb. 2). Wie
er spiter erzihlte, habe ihm die Mata plétzlich eingegeben, auf den Riicken jenes Mannes
hinaufzusteigen. Auf die Frage, was wohl geschehen wire, wenn die Wahl eine schwi-
chere Person getroffen hitte, antwortete er schnell und bestimmt, daB3 das gar nichts
gemacht hitte; denn die Mata wire dem in einem solchen Falle gewill mit der notwendigen
Kraft zu Hilfe gekommen. Jener Triger wird ibrigens fiir seine Mithewaltung nach-

Abb. 3. Gond. Der Sohn des Zauberers liegt vor den Stangen, die dic
Matas reprisenticren, Photo Koppers

triglich mit einer Kokosnuf} entlohat. Zum Glick fiir 1hn handelte es 51ch beim Panda
Phulsa um eine schmichtige und leichte Person. g

Etwa zweihundert Meter von der Wasserstelle wird fiir drei bis fiinf Minuten ge-
paust. Man beniitzt die Pause, um schnell ein kleines Rauchopfer darzubringen.

An der Wasserstelle angekommen, nehmen alle Teilnehmer einige von den zarten
Weizenpflinzchen und stecken sie sich hinter die Ohren. Alles ibrige, also die Pflinz-
chen sowohl wie die anhaftende Erde, wird in das Wasser hineinversenkt. Dabei schont
man aber sorgfiltig die irdenen T6pfe, man nimmt sie nachher mit nach Hause, um sie
dem praktischen Leben wieder dienstbar zu machen. Da man aber fir die Bambus-
stinder eine profane Verwendung nicht kennt, so liB8t man sie nach erfolgter Entleerung
an Ort und Stelle einfach liegen. Es stoBt auf keinerlei Schwierigkeiten, als ich sie fiir
meine Sammlung aufheben und mitnehmen lasse.

Mit einer allgemeinen BegriiBung (Umarmung) schlieBt die Jawira-Veranstaltung.

171



Als Zweck der Uebung wird zusammenfassend angegeben: Die Mata soll alle und
alles schiitzen und in Gesundheit und Wohlergehen erhalten, wachsen und gedeihen
lassen. Die Gond wissen also darum, daB es sich bei der Veranstaltung um einen
Fruchtbarkeitsritus handelt.

Die Zusammengeh6rigkeit der Kali-Durga-Novene
der Bhil und der Gond

DaB es sich bei der Kali-Durga-Novene der Bhil und der Gond im wesentlichen um
die gleiche Sache handelt, ist evident. In beiden Fillen steht eine neuntigige Veranstal-
tung, ein Fruchtbarkeitsritus, in Frage, den der Zauberer zu Ehren der groBen Géttin
Kali-Durga durchfihrt. Selbst in der Bezeichnung der Veranstaltung, Zwird (Jawird),
was Gerste bedeutet, stimmt man {iberein. Das ist deshalb von Bedeutung, weil heute
bei dieser Gelegenheit tatsidcblich entweder iiberhaupt keine Gerste, sondern nur Weizen
gesit wird (so bei den Gond), oder eine Mischung von Gerste und Weizen das Saatgut
bildet (so bei den Bhil). Da wir wissen, daB3 die Gerste dem Weizen gegeniiber die
iltere Getreideart darstellt, legt der erwihnte Sachverhalt die Annahme nahe, daB jener
Fruchtbarkeitsritus bereits in der Gersten-Aera der siidwestasiatischen Menschheit
ins Leben trat. Sein relativ hohes Alter wire damit gesichert.

Auf den ersten Blick kénnte es scheinen, als widerstreite diese Feststellung der an
anderer Stelle von uns vertretenen These, dall das heute Indien weithin beherrschende
Zauberwesen starke Abhingigkeiten vom hinduistischen Tantrismus-Saktismus un-
zweifelhaft hervortreten lassel?. Aber diese Abhingigkeit schlieBt anderseits das Vor-
handensein und Fortbestehen alter Elemente in diesem Bereiche nicht aus. DaB es im -
Fruchtbarkeitsritus, den wir bei den Bhil und Gond kennenlernten, an Anklingen an
iltere Vorbilder, ja an solche der Induskultur, die um 2500 vor Christi im nordwestlichen
Vorderindien bliihte, tatsichlich nicht fehlt, hoffe ich im folgenden zeigen zu konnen.

Beziehungen zur Induskultur?

DaB in der Induskultur Verhiltnisse gegeben waren, in denen ein Fruchtbarkeits-
ritus, wie wir in der Kali-Durga-Novene der Bhil und der Gond kennenlernten, hitte
existieren kénnen, liBt sich unschwer wahrscheinlich machen.

Alles deutet darauf hin, daB die Induskultur bereits eine fortgeschrittene Stufe des
Ackerbaues und der Viehzucht (im besonderen der Rinderzucht) erreicht hatte. Die
Existenz des Pfluges ist zwar bis heute positiv nicht erwiesen, aber daB man eine An-
schirrung des Rindes kannte, wird durch das Vorhandensein verschiedener Indizien
nahegelegt. Darauf hat vor allem der bekannte Tierzuchtforscher W. AMsScHLER
aufmerksam gemacht. So weist er hin auf die «girlandenartigen Gewinde um den Hals»,
auf «das zwischen den Vorderbeinen hindurchlaufende Band, das um die Schulter liuft...
und offenbar auf dem Riicken zusammengebunden war», Binder, die beim sogenannten
«Einhorn» als schabrackenartige Schulterverzierungen erscheinenl®, usw. (Abb. 4).

An Getreidearten sind Gerste (Hordeum vulgare) und Weizen (Triticum sphaero-
coccum) belegt. DaB endlich die Muttergdttin mehr oder weniger im Zentrum des
religidsen Kultes der Triger der Induskultur stand und daB sie eine der Wurzeln fur
den heute in Indien so weit verbreiteten Mata-Kult darstellt, kann als jetzt allgemein
herrschende und wohl begriindete Auffassung der ma.Bgebenden Forscherkreise hin-
gestellt werdenl4,

1t . KOPPERS: Probleme der indischen Religionsgeschichte. Anthropos, 35/36, 1940/41, S. 704—814.

13 Nach einem bis jetzt unveréffentlichten Manuskript «Das Hausrind von Mohenjo-Daro», das mir sein Verfasser, Prof. W. AMSCH-
LER, in verdankenswerter Weise zur Verfiigung stclite,

¢ Hierzu z. B. H. MODE: Indische Frithkulturen und ihre Bezichungen zum Westen. Bascl 1944; W. KOPPERS (Anm. 12). Der-
selbe, Zum Ursprung des Mysterienwesens im Lichte von Vélkerkunde und Indologie. Eranos-Jahrbuch 1945, 11, Ziirich, S. 215—275.

172



Abb. 4. Induskuleur. Primigenius-Rind mit Anzcichen einer An- Abb. 5. Induskultur, Primigenius-Rind mit Ringen um den Hals.
schirrung. (Marshall, III, Tafel C 1V, 38) (Marshall, 111, Tafel C I11I, 4)

Aber die Frage stellt sich, ob auch im Konkreten und Einzelnen Beziehungen zwi-
schen der Kali-Durga-Novene, wie wir sie bei den Bhil und Gond kennenlernten, und
der Induskultur festgestellt oder doch wahrscheinlich gemacht werden koénnen. Ich
glaube zeigen zu konnen, daf3 dieser Fall gegeben ist. Interessanterweise haben wir es
dabei mit einem Gegenstand der Induskultur zu tun, der ihren Erforschern und Erkla-
rern schon viel Kopfzerbrechen bereitet und eine gute Anzahl von wenig befriedigenden
Theorien entlockt hat.

Bekanntlich spielt auf den Siegeln der Induskultur die Darstellung des Rindes eine
groBle Rolle. Viele Siegel zeigen die Darstellung des Bos taurus namdaicus, also
des Ur oder des Primigeniusrindes. Zwei Eigentimlichkeiten zeichnen diese Dar-
stellung aus. Die eine besteht darin, dall das Tier stets nur einhdrnig wiedergegeben
wird, man hat deshalb auch von ihm als dem Unicornis (einem Fabeltier) gesprochen
und geschrieben. Wie W. AMscHLER wahrscheinlich gemacht hat, miissen es zeich-
nerische Schwierigkeiten gewesen sein, die die Kinstler veranla3ten, dieses Tier immer
nur so zur Darstellung zu bringen?s. Es diirfte ihnen zu groBe Schwierigkeiten bereitet
haben, die eigenttimlichen Windungen der beiden Hérner befriedigend wiederzugeben,
und so wurde als Ausweg die schematisierte Darstellung nur eines Hornes, und zwar
in Seitenansicht, gewihlt. Das zweite Horn hitte man sich also genau dahinterstehend
zu denken. Ob diese Erklirung die wirklich zutreffende ist oder nicht, konnen wir hier
dahingestellt sein lassen. Es ist wichtig, daBl auch immer nur ein Ohr des Tieres
wiedergegeben ist. Fiir unsere weiteren Darlegungen kommt diesem Punkt keine be-
sondere Bedeutung zu. Jedenfalls lassen die im tibrigen eindeutigen Kennzeichen des Bos
taurus namadicus, wie AMSCHLER und FrRIEDRICHS feststellten, die Annahme, dal3 es sich
hier, wieeinzelne Forscher meinten, umein Fabeltier handle, als ausgeschlossen erscheinen.

Die zweite Eigentiimlichkeit, welche der Bos taurus namadicus auf den Siegel-
darstellungen aufzuweisen hat, ist mit der Tatsache gegeben, daf3 das Tier ausnahmslos '
seinen Kopf ausgestreckt hilt iiber ein Gestell, dessen Bedeutung bis heute eine sehr
umstrittene ist'®, So wurde es von MARSHALL fiir ein Riduchergefid3 gehaltenl?. FrIED-

18 W. AMSCHLER (Anm. 13). Zur Charakterisierung des «Einborn»-Rindes vgl. auch H. F. FRIEDRICHS, Dic Kenntnis der
fristhgeschichtlichen Tierwelt Stidwestasiens. Leipzig 1933.

16 Bemerkenswerterweise erscheint dieser Gegenstand nur in Verbindung mit dem «Einhorn». Es ist nur cinc Ausnahme bekann
geworden, dic aber nach MARSHALL «appears to be mercly a variant of the unicorn type». (Anm. 1, S. 69).

17 E. MARSHALL (Anm. 1), S. 69.

173



ricHs glaubte, darin eine Verbindung von Raufe und Krippe erblicken zu miissen!®.
H. Mobk denkt an einen Altar!®, Auch die Meinung, dafl ein Vogelkifig in Frage stehe,
ist geduBert worden?0, ‘

Als ich im Mai 1939 bei den Gond an der SchluBfeier der Durga-Novene teilnehmen
konnte und bei der Gelegenheit die bereits oben erwihnten Bambusstinder mit dem
jungen Weizenpflinzchen darin erblickte, erinnerte ich mich gleich jenes mysteriésen
Gegenstandes der Induskultur. Da mir an Ort und Stelle die Literatur nicht zur Hand
war, muBte die genauere Ueberpriifung der Angelegenheit vertagt werden.

Am zutreffendsten hat, soweit ich es zu beurteilen in der Lage bin, E. MACkAY
den Charakter des kritischen Objektes bestimmt. MAckAy hat bekanntlich im Jahre 1938
zwei weitere Binde des groSen Mohenjo-Daro-Werkes herausgegeben. Es erscheint
daher wohl verstindlich, daB3 er, von den fritheren Arbeiten und Publikationen pro-
fitierend, im Einzelfall die am meisten ansprechende Deutung zu bieten in der Lage ist®.

Wenn MAcCkAY in unserem Gegenstand ein Wickerwork-Produkt, also ein Produkt
der Flechtarbeit??, erblickt, so ist sicher, daBl diese Bestimmung fiir den gréBten Teil
der Fille als die am meisten ansprechende und zutreffende erscheint. Es spricht meines
Erachtens auch nichts dagegen, in bezug auf das Material jener Gegenstinde in erster
Linie an Bambussplissen zu denken. Der allgemeinen Zustimmung sicher ist ferner auch
Mackays Deutung, der gemi das Objekt dem Kultbereiche angehért. Das legt nicht
nur die Darstellung nahe, die hier zunichst in Frage steht, also die Darstellung in der
charakteristischen Verbindung mit dem Bos taurus namadicus, sondern auch die Tat-
sache, daBl das Objekt (in vergréBerter Form) auch als selbstindiger Kultgegenstand
identifiziert werden kann, der zudem in einer Prozession mit herumgefithrt wird?.
Es ist ferner E. MAckay gewesen, der, soweit ich sehe, als erster darauf hingewiesen
hat, daB der Gegenstand an und fiir sich nicht fest steht, sondern, soll er nicht umfallen,
gehalten (in den Boden gesteckt?) oder getragen werden muB. Flechtwerk, Kultgegen-
stand und Verwendung bei Gelegenheit einer Prozession, in bezug auf alle diese Punkte
wire, wie man sieht, die Uebereinstimmung mit den Bambusstindern der Gond voll-
auf gegeben.

Aber die Uebereinstimmung wite eine noch frappantere und schlagendere, wenn
man zeigen konnte, daB jene Gegenstinde auch von den Leuten der Induskultur zum
(kultischen!) Anbau von Getreidepflinzchen benutzt wurden. Jedenfalls in drei Fillen
zeigen die Siegeldarstellungen ein Bild, das diese Annahme, wie mir scheint, sehr nahe
legt. Jene strahlenférmigen Gebilde, die MARSHALL als Feuerflimmchen deuten zu

miissen meinte (Abb. 4), erkliren sich gewiB viel zwangloser und nattirlicher, wenn man
sie als Getreidehilmchen gelten 1iBt%. Ein Vergleich mit den Bambusstindern der Gond
wirkt da direkt tiberraschend.

Eine Schwierigkeit gegen diese Auffassung konnte indes in dem Umstand gesehen
werden, da} nur in den genannten drei Fillen jene Hilmchen zu erkennen sind, wihrend
das fiir die groBe Zahl der anderen Darstellungen des gleichen Gegenstandes nicht zu-
trifft. Vielleicht darf aber die Erklirung hierfiir darin gesehen werden, dafl die Wieder-

18 Vgl. E. J. H. MACKAY ; Further Excavations at Mohenjo-Daro. I. New Delhi 1938, S. 670. MACKAY bezieht sich dabei auf die
unter Anm. 15 genannte Arbeit von FRIEDRICHS.
*» Apm. 14, S. 56.
10 Sjehe bei H. MODE (Anm. 14), S. 55.
1 E. MACKAY (Anm. 18}, S. 670.

1t E, MACKAY : Excavations at Chanhu-daro by the American School of Indic and Iranian Studies and the Muscum of Fine Arts.
Boston: Season 1935—1936. Bulletin of the Museum of Fine Arts. Boston 34, 1936, S. 83—92. Sichce S. 89.

33 E. MACKAY (Anm. 18), S. 670. « do not think, however, that this particular object can be so casily explaincd, because, as 1
have pointed out elsewhere, it is carried in procession, not only with the animral with which it is always associated but even by itself, on
certain amulets from Harappa.» Vgl. die Abb, bei MARSHALL: 1. Tafel XIII, 18, 19, 20. Und MARSHALL.: 1II, Tafel C XVI, 5, 8.

# Dem in Abb. 4 wicdergegebenen Beispicl gleichen im wesentlichen zwei weitere, nimlich MARSHALL 1, Tafel X1II, 22 und 1,
Tafel CII, c.

174



gabe in den allermeisten Fillen ziemlich dunkel und schematisch gehalten ist. Wo die
Hilmchen sichtbar werden, handelt es sich um besser erhaltene (oder iiberhaupt um
von Haus aus sorgfiltiger gearbeitete) Exemplare.

Die weitere Frage, ob jene Gegenstinde bei den Leuten der Induskultur auch eine
profane Aufgabe zu erfiillen hatten, vermogen wir mit Sicherheit nicht zu beantworten.
DaB die Gond fur ihre Bambusstidnder eine praktische Verwertung nicht kennen, haben
wir gesehen. Dieser Sachverhalt spricht wohl dafiir, daB sie, wenn nicht den ganzen Ritus,
so doch dieses Detail daraus einmal von irgendwoher tibernommen haben. Ob dafiir die
Induskultur als direkte Quelle in Betracht kidme, ist natiirlich wenig wahrscheinlich.
Aber an die Induskultur als indirekte Quelle zu denken, diirfte als gestattet erscheinen.

Abb. 6. Induskultur. Fragment der Darstellung eines weib- . Abb. 7. Induskulwr. Thronender Gott (Proto-Siva?), mit
lichen Idols (Muttergéttin?), mit Ringen um den Hals. Ringen um den Hals. (Marshall, I, Tafel X1I, 17.)
(Marshall, I, Tafel XII, 8.)

Eine Andeutung dafiir, dal unser Gegenstand bzw. der Stier, mit dem er immer
wieder in besonderer Weise verbunden erscheint, auch nach aufBlen hin erkennbare
Beziechungen zur Muttergéttin und zu ihrem Trabanten, dem «three-faced God»
(Proto-Siva) hervortreten 14Bt, darf vielleicht in dem gleichen oder doch ganz dhnlichen
Halsschmuck gesehen werden, der allen dreien, also dem «Einhorn»-Stier (Abb. 5),
der Muttergdttin (Abb. 6), und dem Proto-Siva (Abb. 7), eigentiimlich ist. Auf diese
Tatsache hat seinerzeit schon J. MARSHALL hingewiesen®®. Wir erinnern uns hier des
Eisenringes, den der Gond-Panda zur Zeit der Novene um den Hals trigt, und zwar mit
Riicksicht auf die Kali-Durga von Kilighit bei Calcutta, die ebenfalls mit einem der-
artigen Ring ausgestattet sein soll.

Trotz allem mochte ich in bezug auf das erdrterte Problem nicht mehr behaupten,
als die Voraussetzungen angesichts des gegenwirtigen Forschungsstandes gestatten.
Von einer vollen Sicherheit des Zusammenhanges zwischen den Gond und der Indus-
kultur kann wohl nicht gesprochen werden, aber eine gut begriindete Wahrscheinlich-

8 MARSHALL (Anm. 1), S. 69.

175



keit ist gegeben. Die Aufgabe weiterer Forschung wird es sein, die Angelegenheit einer
befriedigenderen und eindeutigeren Klirung zuzufithren?s.

DaB es auch sonst in der indischen Bevélkerung an Anzeichen fiir Verbindungen
mit dem alten vorindogermanischen Orient nicht zu fehlen scheint, mag noch folgendes
Beispiel zeigen. In dem Dotrfe Aulia unweit Khandwa (Central Provinces) leben haupt-
sichlich Angehérige hinduistischer Ackerbaukasten (Kunbi, usw.). Hier werden bei
Gelegenheit eines zu Ehren der Muttergéttin veranstalteten Fruchtbarkeitsfestes, wie
mir von dem an Ort und Stelle weilenden Missionar K. ScamipT in dankenswerter
Weise erzihlt wurde, tischartige Gestelle umhergetragen, auf denen ziemlich roh ge-
formte weibliche Figuren, etwas unter LebensgroBe, in stehender Haltung befestigt

Abb. 8. Alt-Kreta (Knossos). Weibliche Gestalt (Muttergéttin?). Unten Pflanzen-und Blumen-
arrangement. (Nach C. Clemen, Religionsgeschichte Europas I, Heidelberg 1926, S. 102.)

sind. Vorne auf das Gestell, zwischen die Fii8e der Figur, unter die herunterhingenden
Kleider, mit denen sie ausgestattet ist, wird das Korbchen mit dem jungen Weizen
hingestellt. Da3 wir es hier mit dem im Grunde gleichen Ritus zu tun haben, den wir
in der Kali-Durga-Novene der Bhil und Gond kennenlernten, kann nicht bezweifelt
werden. Aber weiterhin denkt man dabei unwillkiirlich an die bekannte Darstellung
von Knossos, die eine weibliche Gestalt zeigt, deren Kleid unten ausgespart und dafiir
mit einem Pflanzen- und Blumenarrangement ausgestattet ist*?, das schon frither, gewi3
mit Recht, im Sinne eines Fruchtbarkeitsritus gedeutet worden ist (Abb. 8). Die Ueber-
einstimmung zwischen Alt-Kreta (Knossos) und dem heutigen biuerlichen Indien
konnte, was den vorliegenden Fall anbetrifft, kaum schlagender sein.

Als Verbindungsbriicke kommt sehr wahrscheinlich auch in diesem Falle — dafiir
spricht jedenfalls die Gesamtlage der Dinge — der Komplex der Induskultur in Betracht.
In bezug auf die Interpretation ihrer Elemente sind wir, wie in andern dhnlichen Fillen,
solange die Schrift nicht lesbar ist, vielfach behindert. DaB3 die ethnologische Forschung

8 Ucbrigens ist es wohl nicht zusgeschlossen, daB dic von Assam bis ins 8stliche Indonesicn verbreiteten, aus Bambus verfer-
tigten trichterférmigen Opferkdrbe in die gleiche Reihe mit unseren Bambusstindern usw. gechéren (Heine-Geldern in Buschans alllustr.
Vélkerkunde», I1, Stutegart 1923, S, 860). Sie dicnen «als cine Art Altar, bei den Wa in Birma, den Kalinga und Tinggian in Nord-Luzon

und den Batak in Sumartra auch zur zcitweiligen oder dauernden Aufnahme der auf der Kopfjagd erbeuteten Schadel».
27 C: CLEMEN: Religionsgeschichte Europas I, Heidelberg 1926, S. 102, Abb. 85.

176



mit berufen und befihigt ist, Licht in das hier noch obwaltende Dunkel hineinzubringen,
glaube ich mit meinen Ausfihrungen gezeigt zu haben. Dieses Bemiithen gewinnt an
Bedeutung, wenn dabei Lichtstrahlen nicht nur auf Probleme der Induskultur, sondern
weiterhin auch auf solche der Antike fallen; denn damit rithren wir an die Grundlagen,
niherhin an die vorindogermanischen Grundlagen, unserer eigenen europiischen Kul-
tur. DaB8 vor allem der von Indien ausgehende Vélkerforscher zur Aufhellung dieser
ebenso interessanten als bedeutungsvollen Fragen sein Scherflein beizutragen in der
Lage ist, ist nicht sein eigenes Verdienst, Vielmehr hingt das mit der bekannten Tat-
sache zusammen, daB3 dort noch heute vieles von dem lebendige Wirklichkeit ist, was
sonstwo seit Jahrtausenden im Schmelztiegel der hoheren Kulturentwicklung, sei es
weitgehend umgestaltet, sei es vollig, ausgemerzt wurde.

DIE TATIGKEIT DER ARBEITSGEMEINSCHAFT ZUR GEOMOR-
PHOLOGISCHEN ERFORSCHUNG DER SCHWEIZER ALPEN 1945

Die Arbeit der AGES, ist erfreulicherweise auch im Jahre 1945 geférdert worden. Von ihren bis-
herigen Resultaten zeugen mehrere im Schweizer Geograph XXTI, 1945, publizierte Aufsitze, die das
Bestreben erkennen lassen, die Sachforschung mit methodologischer Diskussion zu verbinden, woraus
zweifellos die optimalste Klirung der Probleme zu erwarten ist. Die beiden nachfolgenden Berichte
iiber die offiziellen Anlisse der Arbeitsgemeinschaft im vetrgangenen Jahte erweisen, daB diese auf
erfolgverheiBendem Wege marschiert.

1. Die Exkursion ins Maderanertal vom 18./19. August 1945.

Ziel der von Dt. E. SCHWABE und PD. Dr. W. STAUB geleiteten Exkursion war die Unter-
suchung der motphologischen Probleme des Tales und die Diskussion uber die Methoden der geomot-
phologischen Kartierung. ;

Nach kurzer Orientierung STAUBs itber die geologischen Verhiltnisse des Gebietes erreichten
die Teilnehmer von der Bahnstation Amsteg-Silenen aus, anfangs dem alten Gotthardweg folgend, den
Rundhocker, auf dem die Ruine Zwing-Uri steht (P. 578). Hangwirts, durch eine Erosionsrinne von
ihm getrennt (abwechselndes Vorriicken und Abschmelzen des Gletschers), lehnt sich ein wahrscheinlich
dem Gschnitzstadium zuzuordnender Morinenwall an, der sich, gekennzeichnet dutch Gletscherschliffe
und Morinenblécke, bis nach Frenschenberg (P. 816) verfolgen LiBt. Die von hier aus schon iiberblick-
baren Verhiltnisse der Konfluenz von ReuB- und Maderanergletscher erweisen sich als recht kompliziert.
Der unterste Boden (um Ried, P. 678) oberhalb der Haupttalstufe diirfte dem Talboden von Bristen
(723 m) genetisch entsprechen {(Wiirm?). Untethalb der Stufe ist die Felssohle unter Alluvium vetbot-
gen. Die Bildung des Haupttales der Reull von Amsteg talabwirts scheint alt zu sein, wie die inter-
glazialen Bergsturzreste von Schattdorf-Haldiberg aus der letzten Zwischeneiszeit beweisen.

Weitere, noch nicht sicher zu klassierende Niveaureste finden sich bei Frenschenberg (880 m,
960 m); Waldiberg (diirfte mit 1360 m der schonen, wahrscheinlich priglazialen Arnibergterrasse von
1380 m entsprechen); Riickenegg und Sonnengtat (gehdren mit ca. 1900 m zu deri Niveauresten eines
der héchsten Verflachungsgebiete). Nach SCHWABE lassen sich diese Tertrassen mit den verschiedenen
Leisten im Maderanertal in folgende Niveaus einordnen:
1.Riickenegg . . . . . . . . . ... Stafelalpen (1900 m) — Alp Gnof (1925 m) — Diissi-

alp (1959 m).
2. Waldiberg (vermutlich priglazial) . . Geschel (1520 m) ' — Tritt (1642 m) — Hifigletscher
(unterhalb P. 1971).

3. Zwischenniveau . . . . . .+« « « Griessernalp (1305 m) — Balmenegg (1351 m) — Sassegg
(ca. 1500 m).
4, Frenschenberg . . . . . . . . .. Lungenstutz (1100—1140 m) — Sanderfeld vor Hiifi-

gletscher (ca. 1400 m).

Zur Hohe der aus amphibolitischen Gesteinen bestehenden Terrassenbastion «Auf der Breitlauin
(P. 1133 S. Bristen) zieht von E her eine prichtige, in den weichen Karbonschichten angelegte Ver-
witterungstertasse hinauf, Auch in der engen Steilstrecke des Maderanertobels prigt sich der Geschel
als Amphibolithirtling aus. Verschiedene wallmorinenartige Bildungen beidseits des Kirstelenbaches
im Tobel und obetrhalb vetlangen genaue Untersuchung (schoner Endmorinenbogen im Balmenwald
SW Hotel SAC.).

Wihrend SCHWABE nach dem Nachtessen einen Ueberblick iiber die Motphologie des Tales gab,
wurden wihrend des regnerischen Sonntagvormittags bis 10 Uhr Einzelfragen der morphologischen
Kartierung diskutiert.

Bei aufhellendem Wetter zeigte eine Wanderung gegen SaB (prichtige Stromquelle des auf der Alp
Gnof versickernden Wassers; Bergsturzsee von Butzli ohne obesirdischen Abflufl) einen aufschluB-

12 , 177



	Zentralindische Fruchtbarkeitsriten und ihre Beziehungen zur Induskultur

