
Zeitschrift: Mitteilungen der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft Zürich

Band: 42 (1943-1944)

Artikel: Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich

Autor: Hotz, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-30922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-30922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


113

Eine indianische Fellmalerei
der Völkerkundesammlung Zürich.

Von Gottfried Hotz, ZUrich.

Im Besitze der Sammlung für Völkerkunde der Universität Zürich
befindet sich seit 1895 aus der Sammlung Dodane ein als Büffeldecke der Sioux

bezeichnetes weißhaariges Fell in 135 cm Länge und 115—145 cm Breite, das

sich bei näherem Zusehen als eines der Rocky Mountain «Goat», oreamnos

montanus (eine entfernte Verwandte unserer Gemse) halten läßt, was auch

die Zoologen der Universität annehmen. Es ist nur an der Behaarung
ersichtlich, daß es sich um eine fast vollständige Tierhaut handelt, weil die

Kopfhaut und die der Extremitäten sowie der Schwanz fehlen. Ein Büffelfell
ist es bestimmt nicht. Das ganze Stück ist zu klein, um als mantelartige
Decke oder sogenannte Robe getragen worden zu sein.

In seiner Arbeit im «Ipek» hat Ernst Vatter 1927 unter dem Titel
«Historienmalerei und heraldische Bilderschrift der nordamerikanischen

Präriestämme» bereits auf das obengenannte Museumsstück Bezug
genommen und bedauert, daß bis jetzt darüber weder eine Abbildung noch

eine Beschreibung in der einschlägigen Literatur zu finden ist.

Das Hauptstück der in kräftigen Farben gehaltenen Malerei ist eine

Scheibe, die von außen nach innen aus je einem roten, gelben und blauen

Reif gebildet ist. Das mittlere Feld ist durch ein grünes Kreuz gevierteilt;
zwei der dadurch entstandenen, einander gegenüberliegenden Sektoren sind

gelb, die andern zwei rot gefärbt. Radial von der äußern, der roten Kreislinie

stehen, nicht sehr regelmäßig angeordnet, 15 langrhombische Federn

nach außen, deren innere Hälfte gelb, die äußere blau gefärbt ist. Die äußern

Spitzen tragen nach rechts gebogene gelbe Fahnen. Es gibt eine ganze
Klasse, die umfangreichste der Decken mit sogenannten geometrischen

Mustern, die ähnliche, aber fast immer auf die Mitte gesetzte, in
konzentrischen Kreisen angeordnete Federsymbole aufweist, bei denen die Spitzen
des äußern Federkreises geradezu in lange, gebogene Schwänze ausgezogen
sind, was das Gefühl erweckt, als rotiere die ganze Figur, was sogar der



114 Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich

Deutungen verwendende Ewers S. 15 vermerkt.1) Abwegig ist diese

Vorstellung nicht, gehört doch die Swastika bei den den Präriestämmen benachbarten

Völkern des südwestlichen Kulturkreises der heutigen USA., bei den

Hopi, Navajo, Zunni zu den meistverwendeten Symbolzeichen, auf Leder-,
Web- und Silberschmiedearbeiten.

Wenn Indianer erklären, der gefiederte Kreis stelle die Federhaube dar,
so ist in dieser Angabe eine Ausflucht zu erblicken, weil die Federhaube
wiederum Symbol der Sonne ist, weshalb bei unserm Kreisbild die oberste
Feder auf einem roten Stiele steht, als wichtige und daher hervorgehobene
Stelle, dem Zenit.

Beidseits dieses Sonnensymbols sehen wir zwei Reiterbilder von wohl

lediglich repräsentativer Bedeutung. Darauf sind die menschlichen Rümpfe
und die Umrisse der Pferde so verschieden von den übrigen Darstellungen,
als wäre ein zweiter Zeichner am Werk gewesen, was kaum auf ein so
kleines Fellstück zutrifft. Die Pferde sind naturalistischer, besonders
dasjenige links, die menschlichen Rümpfe dagegen schematischer, jedenfalls
plumper, geradezu klumpig, auch verglichen mit den bilderschriftartigen
Vereinfachungen der Leiber der getöteten Feinde, geschweige mit der
Eleganz und Lebendigkeit der eine piktographische Funktion ausübenden
«Selbstporträts» des unberittenen Kriegers mit rotem Oberkörper und grünem
Beinkleid.

Auf Kreisbild und Reiterfigur ist später noch zurückzukommen, da
sie trotz ihrer äußerlichen Statik und scheinbaren Beziehungslosigkeit die

bedeutungsvollsten Darstellungen sind.
Oberhalb des links abgebildeten Reiters sehen wir zwei große Tipis

(Zelte), entweder solche, die der Chronist eroberte, d. h. deren Bewohner er
tötete, während sie sich darin befanden, oder es sind Zeremonialzelte, die er
als Hüter von Heiligtümern verwaltete. Gerade Felle von weißhaarigen
Tieren, wie das vorliegende eines ist, mit Vorliebe solche von Albinobüffeln,
wurden zur Vornahme von Beschwörungen verwendet. Handelte es sich
hier um Zeremonialzelte, wären sie zweifellos durch Aufmalung eines heiligen
Gegenstandes als solche gekennzeichnet. In der indianischen Bilderschrift
gibt es noch eine andere Art der Verwendung von Wohnungsbildern. (Winter-
counts sind Kalender, die durch einfachste bildliche Darstellung irgendeines
auffälligen Ereignisses einem Winter den Namen geben, was eine Chronologie

der Jahre ermöglicht.) Flame's Winter Count nun bildet für 1792—93
ein Zelt der Dakota und ein Erdhaus der Arikara ab. Sie stehen für den

**¦) J. C. Ewers: «Plains Indian Painting». Stanford University Press 1939.



Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich 115

Winter, in dem Dakotas und Arikaras sich im gleichen Lager versammelten

und Frieden hielten. Cloud Shield's Wintercount berichtet ebenfalls für
1792—93, daß ein anderer Stamm der Dakotas nahe den Hidatsa am Missouri

lagerte und mit ihnen lange Zeit kämpfte. Vom Zelt aus ist auf dem Jahres-
Klischee ein Gewehr gegen das Erdhaus der Hidatsa gerichtet. Derselbe

Wintercount bringt für 1795—96 ein ähnliches Vorkommnis zwischen Dakotas

und Arikaras.
Auf der Zürcher Ziegenhaut steht nun links ein rotes und rechts dabei

ein grünes Zelt. Es ist sehr wohl möglich, daß der Besitzer des Felles darauf
vermerken wollte, er lebe in einem Doppeldorf, worin zwei Stämme
miteinander oder zumindest nahe beisammen hausten. Diese Erklärung würde

zu dem darunter befindlichen Reiterbild passen, zusammen ergäben sie Ortsund

Namensangabe samt Titeln des Besitzers. — Kriegerische Vorgänge
werden erst unterhalb des Reiters dargestellt. Trotzdem kann die Zeichnung
der zwei Zelte andeuten, die Teilnehmerschaft des unten beschriebenen

Pferderaubzuges habe sich aus Vertretern zweier Stämme zusammengesetzt.
— In einem Zweistämmedorf lebten Hidatsa und Mandanen. Es bestand aus
runden Erdhäusern, unsere Malerei zeigt jedoch zwei Zelte. Dies schließt
nicht aus, daß der Besitzer dort wohnte, denn mit der Zeichnung der Zelte
kann hervorgehoben sein, die beiden Völklein hätten sich zur Zeit jenes
Pferderaubes auf einer der großen Stammesjagden befunden, wobei sie wie
die Präriestämme mit Zelten den Herden nachzogen. Diese Bemerkung sei

hier bei der Besprechung des Doppelzeltes vorausgenommen, weil im
Verlaufe der Untersuchung deutliche Spuren in dieser Richtung weisen, obwohl
auch andere Stämme, namentlich nach der großen Pockenepidemie von 1838

in ein einziges Dorf zusammenzogen, so die Oto und Missouri am Unterlauf

des Kansas.

Nun folgen einzelne Phasen eines Pferderaubzuges, der möglicherweise
den Anlaß für die Bemalung des Felles bildete und zugleich eine Erklärung
für die schematische Art der weitern Bilder abgibt. Vielleicht war das Fell
als Opfer für die Sonne bestimmt, d.h. es war nicht beabsichtigt, es*zu
tragen, wodurch das Zur-Schau-Tragen der eigenen Heldentaten nicht in
erster Linie angestrebt wurde. Deshalb ist nur eine Person durch ihre Größe

hervorgehoben, um mit ihr bei der Sonne oder der durch sie personifizierten
Macht Figur zu machen. Sollte das Fell geopfert werden, so könnte dies auf
das Gelöbnis zurückgehen, dies zu tun, wenn der Pferderaub in Feindesland

gelinge. Ein solches wurde etwa in schwieriger oder fast aussichtsloser

Lage abgelegt.



116 Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich

Unterhalb des schwarzen Reitpferdes links steht übereinander eine Serie

von vier Hengsten, der oberste und der unterste rot, die mittleren gelb
gemalt. Weil diese Tiere nur eine bilderschriftliche Funktion ausüben, sind sie

einfach wie Holzfiguren oder Abklatsch von Kindergartenstempeln hingesetzt
mit nur je einem Vorder- und Hinterbein, ohne weitere Details als Ohren,
Mähne, Schwanz und Huf, und außer dem Auge noch dem Kennzeichen des

Hengstes. Das mag beim Lesen als genügend erscheinen, aber die Umrißlinie

ist denkbar steif und vereinfacht. Es ist nicht klar, ob das zweitunterste

Tier dem Pferderäuber gehört. Wohl ist es nicht mit einer Leine angepflockt,
aber hinter ihm müßten dann Huf- und nicht auch Fußspuren eingezeichnet
sein. Es führen, üblicherweise für Fußspuren verwendete, Striche von hinten
her an diesem Pferd vorbei und aufwärts zur knienden Figur in grüner
Hose und rotem Oberkleid. Dieser Mann (er kommt noch zweimal vor und
ist zweifellos der Besitzer des Felles) schießt einen Pfeil vom Bogen ins
erste Zelt des gradaus vor ihm nach rechts umbiegenden Zeltdorfes, das

durch sechs Zelte bezeichnet ist, ein grünes, gelbes, blaues, rotes, grünes,
gelbes. Jedes könnte aber eine Mehrzahl von Behausungen bedeuten, z. B.

für zehn stehen. Zeltstangen und Rauchklappe sind auf allen angegeben.
Man sieht noch den abgeschnellten Pfeil in der vordersten Zeltwand stecken.
Der Räuber hat zwecks Höherbewertung seiner Tat oder Bekundung seines

Mutes durch diesen Schuß sich dem Feinde bemerkbar gemacht. Daß die
Pferde nicht von freier Weide entführt wurden, ist verdeutlicht durch den

Pflock beim Zelt und das davon ausgehende Seil an den Vorderfuß des

obern gelben Pferdes, das, damit dieser Umstand gebührend gewürdigt wird,
in kräftigen schwarzen Strichen als gesattelt gezeigt wird. Von ihm aus führt
ein Strick zum obern roten Hengst. Diesen Strick hält unser Held, scheinbar
während er schießt. Dann wendet er sich auf einer zweiten Fußspur zum
untern gelben Pferd, das er, wenn es sein eigenes ist, wohl besteigt, um die

andern Tiere wegzuführen. Möglicherweise sind die Spuren in umgekehrter
Reihenfolge zu lesen, und zwar so: der Angreifer steigt vom untern gelben
Pferd, raubt die andern zwei Tiere und entfernt sich auf der langen Spur
vom Schauplatze seiner Tat. Die Unsicherheit der Interpretation liegt in der

Ungenauigkeit der Darstellung, indem nicht zwischen Fuß- und Pferdespuren

unterschieden wird, wie das sonst in der indianischen Bilderschrift
geschieht.2)

2) So auf einer Sommerrobe der Pawnee im Besitze des Verfassers, worauf
lediglich ein Pferderaubzug, aber mit reichen Details zur Darstellung gelangt, der
durch die genau angebrachten Fuß- und Pferdespuren mit sogar besonderer Farbe
für Verwundete viel sicherer lesbar ist.



Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich 117

Nur einer der Kameraden unseres Mannes wird im Bilde erwähnt, was

nicht unbedingt bedeutet, daß er der einzige war. Sonderbarerweise liegt er
auf dem Boden. Vermutlich kroch er ans andere Ende des Zeltdorfes und

nahm hier ein Pferd vom letzten Zelt, denn vom Pflock zum Zelt führt eine

gestrichelte Linie. Ob der Gegenstand, der von seiner rechten Schulter
ausgeht, der Arm mit der rechten Hand ist, läßt sich nicht bestimmen. Es sieht

aus, als sei es ein Gewehr, aus dessen Lauf sich ein Schuß löst. Zwei

gebogene Linien daran könnten Abzug und Spannhahn sein. Auffällig ist jedenfalls

die rote Färbung des Gegenstandes. Auch von dieser Figur führt eine

Spur zum Tatort hin und eine zurück.
Die übrigen Darstellungen auf der Decke dürften kaum mit dieser

Pferderaubgeschichte in Zusammenhang stehen, weil zwei Männer, davon
mindestens einer bloß Bogenschütze (mit angehängtem Köcher), kaum ein
halbes Dutzend Gewehrträger überwältigen und töten.

Der Raub eines Pferdes vom Zelt des Feindes stand bei den Crow z. B.

im vierten Rang der Kriegstaten, bei den Piegan (Unterstamm der Blackfeet)
an fünfter Stelle. Was hier abgebildet ist, wäre also nicht ein erstklassiges
Heldenstück, doch können es die Nebenumstände in seiner Bedeutung
gesteigert haben. Weil aber die Spuren aus dem Fell hinausführen, kann das

folgende Bild eine davon unabhängige Tat replizieren, aber ebensowohl bei

dem Angriff auf das Zeltdorf ausgeführt worden sein, denn nur dieser Raubzug

ist in seinem Ablauf und nicht bloß im Endergebnis des Erfolgs, der in
der Zahl der erlegten Feinde oder geraubten Pferde bestehen mag,
wiedergegeben.

Der durch rotes Obergewand und hellgrüne Hose als identisch mit dem

obern, knienden Pferderäuber gekennzeichnete Mann, diesmal mit
Haarschopf, dafür nur einem Arm, schießt einen Pfeil in das reich bemalte Zelt
eines Häuptlings oder in ein Ratszelt.3) Die Bedeutung der Behausung ist

hervorgehoben durch ihre Größe und ausführliche Angabe der Färbung.
Die Darstellung des Bogenschützen scheint stilistisch ein Rückfall ins

Primitive, doch wäre durch die möglicherweise beabsichtigte Andeutung der
linken Schulter ein Fortschritt zum perspektivischen Zeichnen festzustellen.

Das vom oberen Pferderäuber angegriffene Zelt ist grün, das groß gemalte
aber in der Hauptsache gelb, der verwendete Bogen oben schwarz, hier gelb,
welche beiden Umstände gegen eine Identität der Handlungen sprechen.

Was der Zeltbekämpfer mit seinem Bogen ausrichtete, ist vielleicht im

*) Siehe Walter McClintock: «Painted Tipis and Picture-Writing of the Black-
foot Indians.»



118 Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich

Bilde rechts von ihm festgehalten. Es sind drei Oberkörper mit
federgeschmückten Köpfen über einem breiten roten Strich. Ein ähnliches Zeichen
kommt in Battiste Goods Wintercount4) für das Jahres-Klischee 1825—26

vor und heißt «Viele Yanktonnais (einer der beiden Stämme der mittleren
Dakota) im Winter ertränkt». Der Flußboden an einer Biegung des Missouri,
an der sie kampierten, wurde plötzlich überschwemmt, als das Eis brach,
und viele Frauen und Kinder ertranken. Lone Dog's Wintercount ^-Bilderschrift

bezeichnet jenes Jahr mit dem gleichen Ereignis, allerdinsg durch fünf
Köpfe dargestellt. So alt ist die vorliegende Fellmalerei aber nicht, daß

die darauf abgebildeten Figuren darauf Bezug haben könnten. Auch müßte
dann zur Bezeichnung des Wassers oder Eises ein blauer Strich unter den

Figuren liegen. Dagegen bringt Swan's Wintercount für den Winter 1864—65

als Jahreszeichen vier blutige Rundformen über schwarzem Strich mit
dem Namen «Winter vier Krähen von Minneconjou-Dakotas getötet».
Auf unserer Decke sind die Köpfe unblutig, das Ereignis des Todes aber

durch Torso und roten Strich hinlänglich charakterisiert. In der Individualisierung

der Köpfe ist wahrscheinlich eine persönliche Erinnerung des Malers

enthalten, die Art der Tötung aber nicht näher bezeichnet, außer das Bild
gehöre zu dem großen Zelt links davon mit dem Bogenschützen. Ein Strich
wurde aber oft auch unter die Bilder besiegter Feinde gezogen, um
anzudeuten, daß sie vom selben Stamme waren. Möglicherweise waren die

drei überwundenen Männer die Bewohner des scheinbar beziehungslos über

ihnen stehenden gelben Zeltes. Ebenfalls gelb ist das vom untern, dem liegenden

Pferderäuber angegriffene Zelt. Die drei Büsten könnten das Resultat
seiner feindlichen Handlung verbildlichen. Ich bin aber versucht, diesen

Sieg über die durch Büsten dargestellten Gegner dem Besitzer des Felles

zuzuschreiben, da vermutlich auch er auf zwei in der Schweiz befindlichen
bemalten Stoffhemden, Geistertanzhemden, dieses Bild wiederholt und damit
wohl eine persönliche Tat verewigt. (Siehe Notiz am Ende des Aufsatzes!)

Rechts schließen zwei liegende Männerfiguren an, die erste mit
blaugefärbtem Lederhemd und grüner Hose, die zweite mit roter Jacke und gelben
Beinlingen. Bei beiden ist nur der linke Arm angegeben, um anzudeuten, es

handle sich um überwundene Feinde. Der erste scheint einen Stab zu tragen,
vielleicht griff er mit bloßem Coupstab an; der zweite ist mit grünem Bogen

*) Garrick Mallery: «Picture-Writing of the American Indians», p. 318, 10.
Annual Report des Bureau of American Ethnology.

6) Eine Kopie auf Büffelleder im Besitze des Verfassers.



Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich 119

ausgestattet. Möglicherweise waren beide Krieger Häuptlinge, denn grün
galt als Farbe der Häuptlinge.

Rechts davon breitet, rechts seitwärts geneigt, ein Mann die Hände aus,

vielleicht um zu zeigen, er sei unbewaffnet angetroffen worden, oder er habe

sich ergeben. Die zwei großen Federn auf dem Kopf kennzeichnen ihn als

hervorragenden Krieger. Sein blaues Hemd ist aus Leder, was der dreieckige
Halsausschnitt verrät.

Ueber dieser Figur liegen sechs getötete Feinde, ohne Arme dargestellt,
und links von ihnen die ihnen abgenommenen Gewehre. Der zum dritten
Gewehr gehörende Feind ist links von den Schießwaffen abgebildet, weil

dort mehr Platz vorhanden war, um ihn genauer zu zeigen. Der Kopf liegt
unten, die Arme mit leeren Händen sind ausgebreitet. Diese menschliche

Figur dient in vermehrtem Maße wohl mnemonischen Zwecken, denn zwei

rote Striche an der rechten Kopfseite deuten die Stelle der Verwundung an,

und das schwarze Büschel über der Stirn gibt eine Stammesfrisur wieder,

entweder die der Crow (dann fehlt zwar die über den Rücken fallende

«Mähne», die zuweilen durch karierte Striche angegeben wurde, weil sich

die Crow Pferdehaarstränge zur Verlängerung des Haarschmuckes

anklebten) oder es ist ein Mandane abgebildet, deren Haartracht in Flame's

Wintercount für 1789—90 ähnlich wiedergegeben ist, die aber in späterer
Zeit eine über die Stirne fallende «Ponylocke» aufweist.

Zu dieser Gruppe Gewehre tragender Besiegter gehört die größte
menschliche Figur der Decke, nochmals unser Held, der, in gleicher Gewandung

wie früher, behauptet, mit Pfeil und Bogen alle diese Feinde überwunden

zu haben, denn er zielt beidarmig in perspektivisch richtiger Armhaltung

(die Hände sind nicht gezeichnet) auf diese ganze Trophäenserie. Diesmal

bildet er sich mit Haarschopf und drei Federn und fast kokett über den

linken Arm gehängtem Köcher ab. Die Proportionen von Leib und Gliedern

sind ziemlich richtig wiedergegeben. — Auf einem alten Crowmantel, von
Wildschut veröffentlicht, und von Vatter (Abb. 13)6) angeführt, finden wir
eine Reihe Gewehre von gleicher Anzahl und rechts davon Köpfe mit und
ohne Oberkörper der Besiegten, links davon, im Vergleich dazu, riesengroß
wie auf der vorliegenden Decke die Figur des Siegers mit charakteristischer
Haartolle und Namensglyphe über dem Kopf.

Als Selbstporträt hoch zu Roß mit Lanze stellt sich unser Held zum
Abschluß rechts vom Sonnenbild nochmals groß dar. Er sitzt auf seinem

G) Ernst Vatter, opus cit.



120 Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich

Kriegspferd, trägt es doch zum Zeichen der Tapferkeit eine Adlerfeder im

Schweif. Das Lanzenblatt ist rot, breit und groß. Es darf angenommen werden,

es sei ein Teil der Feinde vom Pferd aus mit der Lanze besiegt worden,

was diese Reiterfigur motivieren würde. Dem gelbgefärbten Reittier fehlen

zwar die bei allen andern Pferden nicht vergessenen Hufe, mindestens an

der Hinterhand, dafür ist der Versuch zu perspektivischer Wiedergabe
gemacht, was zusammen mit der plumpen Erscheinung des Reiters an das

erste Reiterbild links der Kreisfigur erinnert, das noch einige Rätsel aufgibt.

Die ausgezeichnete Darstellung des schwarzen Pferdes verrät im
Vergleich mit bekannten und datierten Bilderschriften, daß die Malerei aus der

zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts stammt, wogegen die Bilder der geraubten

Hengste zum Trugschluß auf dessen erste Hälfte verleiten könnten.

Das Tier über dem Kopf des Reiters, durch eine Linie zu seinem Munde

mit ihm verbunden, sieht scheinbar wie ein Fuchs aus. Dann hieße der
Besitzer der Decke «Fuchs», roter, laufender oder schleichender Fuchs, sofern

man voraussetzt, er habe dieses Tier mit der gleichen Sorgfalt gezeichnet
wie den Rappen, sonst ließe es sich auch für einen Wolf oder Hund halten.

Indianische Namen beziehen sich oft auf ein Tier und geben eine Eigenschaft

oder eine Stellung dieses Tieres. Sie lassen sich zufolge ihrer bald

objektiven, bald begriffsschriftlichen Natur in der Zeichensprache
ausdrücken; und aus demselben Grunde können sie lesbar in Bilderschriften
dargestellt werden. Das Zeichen, welches die Dakotastämme verwenden, um
anzugeben, daß ein gezeichnetes Objekt in Verbindung mit einer menschlichen

Gestalt ein totemistischer oder persönlicher Name des Betreffenden sei,

bestand darin, dieses Objekt mit der Figur zu verbinden, sei es durch eine

Linie zum Kopf, oder häufiger zum Munde des letzteren. Aehnlich verfahren
sie in der Gebärdensprache, wenn sie von einem Zeichen angeben wollen, es

sei der Name einer Person und nicht zu einem andern Zwecke ausgeführt,
indem sie gleich nach Schluß des Zeichens für das Objekt in direkter Linie
den Zeigefinger vom Munde heraus nach vorn bewegen. Das bedeutet «dies

ist sein Name», der Name der betreffenden Person.
Die Kürze der, sagen wir, Fuchsbeine kann entsprechend andern

Beispielen absichtlich sein, dann müßte der Name «kleiner Fuchs» oder «niedriger

Fuchs» gelesen werden.7) Namenszeichen zu Figuren auf Büffeldecken,
die als Mäntel getragen wurden, waren sonst nicht üblich. War diese
bemalte Fellhaut ein Opfer an die Sonne oder die durch sie versinnbildlichte

') Siehe G. Mallery, p. 421.



Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich 121

Himmelsmacht, so wird die Anbringung des Zeichens verständlich.
Stammeshäuptlinge, wie die Huncpapa Sitting Bull und Running Antelope, brachten

zwar (um 1870) bei Darstellungen ihrer Taten (auf Papier mit Blei- und

Farbstift), die sie Freunden schenkten, meist, und zwar sehr sorgfältig, das

Bild des Namenstieres an, aber dort als sozusagen unterschriftliche
Beglaubigung. — Ein historisches Kuriosum mag erwähnt werden: die im

Jahre 1883 in der Standing Rock Agentur (im Grenzgebiet von Nord- und

Süddakota) zur Betreuung gelangte Abteilung des Oglalahäuptlings Big
Road brachte ihre 84 Familienvorstände zur Registrierung, indem sie sich

mit Rangabzeichen und Namens-Klischee über der Kopfzeichnung eintrugen.
Vor der Brust der Häuptlinge wurde die Pfeife samt Beutel eingezeichnet

(die Unterführer mit federgeschmücktem Steintomahawk, ebenfalls mit Ge-

sichtsbemalung).

Auch der Reiter auf dem schwarzen Pferd der Zürcher Decke trägt
deutlich eine große Pfeife, die ihn zumindest als Anführer eines Kriegszuges
ausweist (und leicht bedeutet, er sei der Werber für den im folgenden
registrierten Kriegszug und dessen Anführer, wenn er auch, bis auf scheinbar

einen, weder Kameraden noch deren Taten erwähnt). Soll der schwarze

gebogene Strich auf dem Kopf die Hörner einer Adlerfederhaube darstellen,
so wäre er auch Häuptling. Sind in die Höhe gebürstete Haare darunter zu

verstehen, wäre er ein Crow. Es besteht aber noch eine andere

Deutungsmöglichkeit, denn auf vielen Szenen seiner bilderschriftlichen Biographie
(Kopie Kimball)8) zeichnet sich der Dakotahäuptling Sitting Bull (Tatanka
yotanka) mit einem Haarknoten über der Stirn, so in den Skizzen 1, 3—5,

9—13, 23 und 24, die einer häufig geübten Gewohnheit in den Kampf
reitender Krieger entsprach, das lange Haar über der Stirn in einen Knoten

zu binden, um davon nicht behindert zu sein. Doch dann konnte keine
Federhaube getragen werden. Auch Figur 817 und 818 des 10. Report des

Bureau of American Ethnology zeigen den Huncpapa Running Antelope,
wie er sich selber mit diesem Haarknoten darstellt. Aehnliche Knoten tragen
14 Reiter der großen Frankfurter Decke.0) — Die übrigen drei Figuren,
worin unser Held sich selbst abbildet, tragen keine solche Bürste, einmal

konterfeit er sich haarlos, die andern zwei Male mit nach hinten fallendem

langem- Haar. Zeichnet er den getöteten Feind links der Beutegewehre mit der

8) M. W. Stirling: «Three Pictographic Autobiographies of Sitting Bull», in
Smithsonian Mise. Coli. Volume 97, Number 5.

9) Festschrift zum Jubiläum des 25jährigen Bestehens des Frankfurter
Völkerkundemuseums.



122 Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich

für die Crow charakteristischen Frisur, so ist er selber kein solcher. Somit
sind in der Schwarzen Säule über der Stirn ein oder beide Hörner der

Kriegshaube zu erblicken, denn es ist unwahrscheinlich, daß er den Namen

eines, wenn auch noch so prominenten Feindes vermerkt, sein eigenes
Namenszeichen aber wegläßt. Bei genauerem Hinsehen vermeint man sogar
zwei fast hintereinanderstehende Hörner zu entdecken. Allerdings weiß ich

von Dutzenden mir bekannter Decken und anderer Bilderschriften aus

amerikanischen und europäischen Beständen nur ein Beispiel, wo an einer

schleppenlosen Haube Hörner angebracht sind. Auch Vatter zeigt in seiner

Zusammenstellung über Haartracht und Haarschmuck (Abb. 31) Hörner
lediglich an Schleppenhauben, außer an einem Kopf in Vorderansicht, weshalb

die Schleppe nicht sichtbar ist. Mallery jedoch kopiert (S. 425 in

Fig. 548) den Hidatsa «Lean-Wolf as a partisan» in dessen eigener Zeichnung,

worin er sich als Anführer im Kriege mit der Pfeife ähnlich unserem
Reiter abbildet, zur Zeit, als er zweiter Häuptling war.10) Dazu schreibt

Mallery, die Stelle folgt übersetzt: «Die Hörner auf seinem Kopfschmuck
zeigen, daß er ein Häuptling ist. Die Adlerfedern auf seiner Kriegshaube,
in der besondern Art angeordnet wie abgebildet, zeigen ebenfalls hohe

Auszeichnung als Krieger. Sein Ansehen als «Partisan» oder Anführer einer

Kriegsgesellschaft ist durch die erhobene Pfeife dargestellt. Sein Name ist
auch beigefügt, durch die übliche, vom Kopf aus gezeichnete Linie. Er
erklärte zum Umriß des Wolfes, dieser habe einen weißen Körper mit
unvollendetem Maule, um anzudeuten, daß er hohl sei, leer, d. h. mager. Der
Schwanz des Tieres ist detailliert und dunkel gezeichnet, um ihn vom Körper
zu unterscheiden. — Das Merkmal für «Kriegsanführer» ist auch in Lone

Dog's Winter Count für das Jahr 1842—43 wiedergegeben.»

Was dieses Bild auffallend macht, sind drei Merkmale, die den Reiter
auf dem dunkeln Roß betreffen und mit jener Bilderschrift des Felles
übereinstimmen. Einmal sind beide scheinbar die einzigen Reiterbilder eines

Mannes mit der Anführerpfeife, zudem ist auf beiden der Pfeifenkopf
aufwärts gerichtet, wogegen in den verschiedenen Dakotakalendern der Pfeifenkopf

im Klischee für den Winter 1842/43 stets abwärts gerichtet ist, ebenfalls

auf einem hirschledernen Schildüberzug im Besitze des Verfassers.

Allerdings ist der aufwärts gerichtete Pfeifenkopf vereinzelt auch sonst

beglaubigt. — Abgesehen davon, daß die Federhaube ähnlich gezeichnet wurde,
sind zweitens fast nirgends als auf diesen beiden Zeichnungen schleppenlose

10) Ueber die Abbildung von Pfeifen siehe auch Paul Coze: «L'oiseau tonnerre»,
pag. 397. Editions «Je sers». 1938.



Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich 123

Hauben mit Hörnern dargestellt (sofern nicht noch weitere solche

Beispiele auftauchen), und zwar auf der Bleistiftzeichnung auch alles im Profil,
die Hörner jedoch mehr von vorn, wodurch das linke Hörn gleich auf die

Mitte der Stirn zu sitzen kommt, wie auf der Fellzeichnung, wo das rechte

Hörn, wenn es fehlt, weggelassen wurde, weil es sonst die Federlinien in

störender Weise gekreuzt hätte. Betrachten wir das schwarze Gebilde über

der Stirn des «geheimnisvollen» Reiters als Hörn oder Hörnerpaar, so
erklärt sich von selbst, weshalb weiter nichts von Frisur oder Haaren

angedeutet ist. Nur im obern Teil des Gesichtes, am stärksten auf der Stirn,
sind rote Flecken über das Braun der Hautfarbe gemalt. Eine Parallele dazu

findet man in Battiste Goods Wintercount, denn dort heißt der Jahresnamen
für 1789—90 «Killed-two-Gros-Ventres-on-the-ice winter». Dazu wird
erläutert: «Das lange Haar mit einer roten Stirn bezeichnet die Gros Ventres.»
Diese sind identisch mit den Hidatsa.

Drittens ist das Pferd auf beiden Bildern der sorgfältigst wiedergegebene
Teil. Es muß sich um ein sehr wertgehaltenes Tier gehandelt haben, denn

trotz dem bedeutend schwierigeren Malgerät (wohl ein zugespitztes,
schwammig-poröses Knochenstück), des Malmaterials (mit Fett angerührte Erdoder

im Handel erstandene Farben) und des rauheren, Detaildarstellungen
erschwerenden Untergrundes (rauhe, ohne Lohe gegerbte Haut statt glattes

Papier) auf dem Fell sind beide Pferde sozusagen gleich gezeichnet, gleich

gut und verblüffend gleich in der Haltung, wogegen die Reiter selbst denkbar
verschieden im Umriß, nicht aber in der Haltung, sind,

Diese Uebereinstimmungen erlauben die Vermutung, die beiden Zeichner
seien identisch, wäre nicht der scheinbare Unterschied in der Namensangabe.

Der Bleistift ermöglichte den scharfen Umriß des Wolf genannten
Tieres. Was auf der Decke eher wie ein Fuchs aussieht, ist im Kopfteil nicht
allzu verschieden vom Bleistiftwolf. Bei der Wiedergabe von Leib und Beinen

hatte der Maler scheinbar Schwierigkeiten, denn Umriß sowohl wie Färbung
sind unsicher, unbeholfen, oder dann, was unwahrscheinlich ist, flüchtig. Die

Buschigkeit des Schwanzes ist vielleicht ungewollt, jedenfalls ist der Schweif

samt dem Leib undeutlich und von diesem nicht abgesetzt. Am meisten gegen
eine Identifikation sprechen die kurzen Beine, doch fehlen denen auf dem

Fell die Füße. (Beim gelben Reitpferd rechts der Kreisfigur sind die Hufe
auch kaum angedeutet, die Hinterbeine sogar unvollständig.) Aus den

Bilderschriften der Präriestämme kennen wir aber noch andere Beispiele von
Kurzbeinigkeit, so zeigt Mallery von den Teton-Dakota (Fig. 1195) einen

kurzbeinigen Elch, in Figur 835 einen ebensolchen weißen Büffel. Im 4. Annual



124 Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich

Report des Bureau of American Ethnology sind auf mehreren Tafeln der

Red-Cloud-Volkszählung (Oglala-Sioux) Namensbilder von 289 Anhängern
des Häuptlings Red Cloud abgebildet, die als Protestlisten nach Washington
geschickt worden waren, weil der Indianeragent einen andern Mann, eine

Quislingfigur, zum Häuptling machen wollte. Namensbild Nr. 259 dieser

Unterschriftensammlung auf Tafel LXXVII sieht beinahe aus wie eine Kopie
des Namenstieres auf unserer Bergziegenhaut, der Unterzeichnete hieß auch

«Wolf»! Auffälligere Beispiele sind noch Figur 746 (Antilopenjagd) und Figur
747 (Büffeljagd), mit kurzbeinigen Wildtieren, Zeichner ist wiederum Lean-

Wolf! Ja, auf dem Bild der Büffeljagd schleichen sich die Jäger, in Wolfsfelle
verkleidet, auf dem Boden liegend, an, schräg von links unten nach rechts
oben gerichtet, eine Darstellungsweise, die scheinbar nur noch einmal in der
indianischen Bilderschrift angewendet wird, nämlich auf der Zürcher Decke.

Da es sich hier nicht um eine Jagd handelt, fehlt dem Pferderäuber, dem

untern, der offenbar auf dem Bauche liegt, und nicht einen getöteten Feind

vorstellt, die Wolfsfellverkleidung. Es ist dies offenbar eine individuelle
Darstellungsart Lean-Wolfs, wie er auch auf Decke und Jagdskizzen Pfeilspitzen
übertrieben groß und breit hinsetzt. Die von Natur dürftigen Schwänzchen

der Bisonten läßt er zu ordentlichen Schweifen auswachsen; die Tiere selbst

sind mit bemerkenswerten Ansätzen zu individueller Behandlung und

Einbeziehung interessanter Details gemalt, worunter ein fliegender Pfeil wieder
eine Parallele zu dem im obersten Zelt steckenden bildet.

Zu Figur 575 und Tafel XXX seines «Picture-Writung of the American
Indians», das 1893 erschien, macht Mallery zwar nur die Angabe «Hidatsa

vom Fort Berthold». Es handelt sich um Figuren von Tänzern, sehr

bewegungsfreudig in typisch indianischen Tanzhaltungen mit einer Fülle
verschiedenartigster Ehrenzeichen, Zeugnissen persönlicher Heldentaten. Trotz
der Reichhaltigkeit dieser Ordensmusterkarte fehlen ähnlich wie auf der

Zürcher Decke meist die Hände, nur bei einer der 14 Figuren ist wenigstens
eine Hand gezeichnet. Man darf ruhig annehmen, auch diese Bilder stammen

von Lean-Wolf, denn Figur 745 zeigt unter Angabe seiner Autorschaft drei
Frauen von hinten, damit zur Darstellung komme, auf welche Weise Frauen
Körbe tragen, die beim Sammeln wilder Tflaumen und anderer Früchte
gebraucht wurden. Diese auch mit einem Pinsel gemalten Frauenbilder lassen
die gleiche «Handschrift» erkennen, die Figur 575 und Tafel XXX
kennzeichnen, wie überhaupt Mallerys Helfer, Dr. Hoffman, der 1881 als

Feldethnograph bei den Hidatsa arbeitete, Häuptling Lean-Wolf geradezu als
Gewährsmann in Dienst genommen hat, um bildliche Darstellungen ethno-



Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich 125

logischer Tatbestände zu erhalten. Die Bleistiftzeichnungen und

Pinselmalereien Lean-Wolfs wurden somit 1881 ausgeführt, die Malerei auf dem

Bergziegenfell dürfte eher etwas älter sein.

Darum sind, entgegen der vereinfachten Art auf der Decke bei den

Tanzfiguren, wohl auf Wunsch des Wissenschafters und auch, weil das Zeichenmaterial

es erlaubte (Bleistift, Farbstift und Pinsel), Kleidung und vor
allem Ehrenzeichen möglichst genau ausgeführt, am reichhaltigsten, wo Lean-

Wolf sich selbst konterfeit. Damit man wisse, wer dieser mit «Orden übersäte»

Held sei, bringt er wieder über dem Kopf das Namenstier an, aber —

diesmal eher zu langbeinig, ohne Umriß, direkt mit dem Pinsel hingesetzt,
ein steifbeiniges, nicht eben geschickt getroffenes, eindrücklich mageres Tier,
zweifellos den Wolf, diesmal — dünnschwänzig.

Ansätze zu den temperamentvollen Ausdrucksbewegungen der Tänzer

in Tafel XXX finden wir schon in einzelnen Figuren des Felles, wo ein scheinbar

ungeübter Anfänger von den plumpsackigen Rümpfen der Reiter immerhin

schon zu schlanken eleganten Gestalten vordringt, die auf Tafel XXX
teilweise wieder «besser im Fleische» sind..

Die Untersuchung des Reiters auf dem Rappen hat zu unerwarteten

Weiterungen und Entdeckungen geführt, die aber dieses bilderschriftliche
Produkt um so interessanter und wertvoller machen, denn nun möchte ich
doch verraten, daß ich diese Malerei anfänglich für eine Fälschung hielt und

deshalb mit einem gewissen Unbehagen an eine Untersuchung ging. Sie zeigt

zu viele Abweichungen von der Art der meist von den Sioux stammenden

Objekte dieser Art, als daß zum mindesten die Katalogangabe «Dakota»

stimmen könnte.") Nun sind allerdings die Hidatsa ein Zweig der Sioux-

familie, der später unter den kulturellen Einfluß der Mandan geriet, beides,

wenn auch mit diesen verwandt, Feinde der sie umgebenden Teton-Dakota.
Daraus erklärt sich vollauf die etwas andersgeartete Zeichnungs- und
Malweise eines Hidatsa, der zudem in seinem Leben eine starke Entwicklung
in der Technik der zeichnerischen Darstellung durchmachte, wie wir dies

auch bei andern indianischen «Autobiographen» sehen können, besonders

auffällig an Sitting Bull.
Das ganze Bild unseres federgeschmückten Reiters auf dem Rappen ist

nur halb bilderschriftlichen Charakters, weil es zugleich neben Würden und

Namen des Helden ein getreues Konterfei seines Lieblingspferdes werden

") Eine große Büffeldecke mit breitangelegten Kampfszenen im Besitze des
Verfassers, und ohne genauere Herkunftsangabe war dagegen sofort durch die Art
der Darstellung der Pferde und Reiter als von den Teton-Sioux herrührend
bestimmbar.



126 Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich

sollte. Die darunter abgebildeten Hengste dagegen sind mehr nur
abgeschliffene Zeichen, denn sie üben bloß eine Funktion in der Gesamtdarstellung

eines Vorganges aus, hier des verdienstlichen Pferderaubes.

Um nochmals die Hauptfigur des Felles zu würdigen: Das große Kreisbild

ist eine in der Bilderschrift der Prärieindianer sonst häufig vorkommende
Form, etwas weniger aber das mit der Vierteilung durch die Mitte einer
kleinen Zentralscheibe. Die Befiederung an der Kreisperipherie tut aber
unmißverständlich dar, daß es sich um ein Abbild der Sonne, die man sich
in alter Zeit als vogelartiges Wesen vorstellte, oder Sichtbarmachung der
höchsten Himmelsmacht, des «Alten oben» oder des Tira'wa atius der

Pawnee12) handelt. Eine ähnliche Vierteilung einer kleinen zentralen Sonne

kommt auf einem Büffelfell mit rahmenartig im Viereck angeordneten Mustern
im United States National Museum vor (publ. bei Ewers, Plate 13, op. cit.)
und ist vermutlich eine Frauendecke. Von einer Randmusterdecke der Teton-
Dakota wurde behauptet, daß sie Mädchen bei Pubertätsriten verwenden,

von einer andern, sie sei ein Zeichen dafür, daß der Mann der Herstellerin 13)

an der Hunkazeremonie (nach meiner unveröffentlichten Untersuchung
ursprünglich eindeutig ein Fruchtbarkeitszauber so gut wie die Sonnentanz-

zeremonie) teilgenommen habe. Im Studienmuseum für Völkerkunde in

Berlin-Dahlem fand ich vor Jahren ein Kalbfell der Blackfeet, dessen
Randmuster sich als Pubertätsbemalung erwies, wie mir der amerikanische Ethnologe

Frederick Weygold bestätigte.
' Er schreibt auch von einem Sonnentanzschild, dessen Modell er mit

einer Reihe anderer Schildmodelle dem Museum für Völkerkunde in Hamburg
lieferte, folgendes: «Bemalung: Kreuz der vier Winde. Der grüne Kreuzungspunkt

in der Mitte ist der innere Raum eines Lagerkreises oder Lagers. Die
weißen Punkte auf dem Kreuz bedeuten Spuren von Jagdtieren, besonders

Wiederkäuern (Büffel, Wapiti, Hirsch usw.).» Es handelt sich um einen Schild
der Oglala-Sioux. Diese Darstellung und ihre vom indianischen Besitzer
erhaltene Erklärung wirft einiges Licht auf unser Kreisbild.

Der runde Lederschild ist an und für sich ein Abbild der Sonne. Als
Sonnentanzschild nicht nur ein in erster Linie magisches Schutzsymbol,
dient er in jener Zeremonie viel eher der Fruchtbarmachung, was in diesem

Falle durch die Angabe, der grüne Kreuzungspunkt sei der innere Raum
des Lagerkreises, der wiederum die Form der Sonne nachbildet, seine Be-

12) Siehe Alice Fletscher: The Hako, a Pawnee Ceremony. 22nd ann. Rep.
B.A.E.

ls) Densmore: «Teton Sioux music». 1918, p. 77.



Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich 127

Stimmung, die Vermehrung und Zeugung zu fördern, unmißverständlich
dartut. Nun liegt aber ein Lager auf der Erde, und die Winde sind eine

Erscheinung auf dieser und nicht auf der Sonne. Zudem soll durch die Spuren

von Jagdtieren die befruchtende Wirkung der männlich gedachten Sonne

nicht nur den Lebewesen im Lager zugezaubert, sondern ebenso auf das ihnen

unentbehrliche Wild in allen vier Richtungen der Erde herabgezogen werden.

— Das runde Mittelstück des Federkreises auf der großen Decke des Man-
danen Mato-tope (im Historischen Museum Bern) wird als Schild bezeichnet,
«auf dessen Fläche schematisch ein Indianerlager dargestellt ist». Sonne
und Lagerkreis stehen hier wieder in Beziehung zueinander. — Eine der runden

Handtrommeln (in meinem Besitz), die bei Anrufungen und Gebeten

Verwendung fanden, zeigt sodann die auf das Kreuz der vier Winde aufgemalte
gelbe Sonne mit blauer Umrandung. Der Kreuzungspunkt des Windsymbols
ist somit durch sie verdeckt. Man bedenke in diesem Zusammenhang die

weitverbreitete Vorstellung des Kreuzens im Sinne von Zeugen. (Die Nord-
west-Melanesier z. B. der Trobriand-Inseln von Britisch-Neuguinea ahmten

sogar mit Fadenkreuzen spielerisch den Vorgang der Zeugung nach.)
Wo die durchkreuzte Nabe im Mittelpunkt des die Sonne darstellenden

gefiederten Kreises vorkommt, bin ich versucht, darin das Kreuz der vier
Winde"), d. h. das Abbild der Erde zu sehen, somit im Ganzen eine Koinzidenz

von Sonne und Erde, des männlichen und weiblichen Prinzips (was der
Zweck so vieler indianischer Zeremonien und Symbole ist), d. h. durch

Zusammenbringen der durch die beiden kosmischen Mächte vertretenen

Prinzipien eine Bitte um Fruchtbarkeit und Wohlergehen, wodurch dieser im

Mittelpunkt gekreuzte Federkreis auf einer Frauendecke (siehe oben) Sinn und
Absicht erhielte. (Decken mit Randmustern tragen sonst meist keine Sonnen,
sondern rechteckige Innenmuster — von Ewers border-and-box-muster
genannt —; aus Amerika ist mir wenigstens nur eine, und zwar eine riesige
Robe mit mächtigem Fiederkreis bekannt, die ein allerdings nur nebensächliches

Randmuster und dekorative Eckenfedern trägt.) Ein Beleg sogar für
die Nachahmung geglaubter Begattung von Gestirnen zu magischen Zwecken,

14) Viele Präriestämme zollten den vier Winden hohe Verehrung, teilten ihre
Götter in vier Klassen, den Stamm in vier Unterabteilungen usf.; die Vierteilung der
Welt überhaupt ist geradezu Gemeinbesitz der Nordamerikaner. Wir sehen darin
eine Parallele zu den bekannten Verhältnissen auf dem asiatischen Festland, wo
die Anordnung von Städten (Peking) und Gebäuden (Palästen, Klöstern,
Tempelanlagen) auf eine beabsichtigte magische Projektion des Weltalls hinweisen (siehe
Rob. Heine-Geldern: «Weltbild und Bauform in Südostasien» (W. B. K. K. A., Bd. 4,
S. 28—78). Der Gedanke läßt sich bis nach Indonesien hinein verfolgen; siehe F. O. E.
van Ossenbruggen: «De oorsprong van het javaansche begrip Mont ja-pat in verband
met primitieve classificaties».



128 Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich

vorgenommen durch Teilnehmer der Zeremonie, kommt in geheimen Riten
des Sonnentanzes vor.15) Bei den Hopi ist die gekreuzte Scheibe

Fruchtbarkeitssymbol, wird sogar in der Mädchenfrisur nachgeahmt von der Jungfrau
des Muingwafestes getragen.

Ein weiteres Problem bildet die Weißfelligkeit unseres Museumsstückes.

Felle von Albinobisonten wurden der Sonne geopfert, was als hoch in
Ansehen bringendes Verdienst galt, weshalb auch Unsummen für ein solches,

entsprechend seiner Seltenheit, bezahlt wurden, obwohl persönlicher
Gebrauch oder dessen Verarbeitung zu Kleidungsstücken unerlaubt war.
Anfangs der achtziger Jahre des 19. Jahrhunderts waren bekanntlich die Bison-
ten praktisch ausgerottet und wer sich ein weißes Fell verschaffen wollte,
mußte schon mit dem einer andern Tierart vorlieb nehmen. Das Verbreitungsgebiet

der Rocky-Mountain-Bergziege, die ein echtes Hochgebirgstier ist,
befindet sich an der nächsten Stelle noch mehr als 600 km von den Wohnstätten

der Hidatsa entfernt. Die Erlangung eines solchen Felles war also

mit genügend Schwierigkeiten oder zumindest Kosten verbunden. (Als
Beispiel über wie weite Gebiete die Indianer Nordamerikas Materialien und

Gegenstände vertauschten und verhandelten, sei nur an die in der Prärie zu
Ohrgehängen vielverwendeten Dentaliumgehäuse erinnert, die von den Stämmen

der Nordwestküste stammten.)
Maximilian zu Wied16) erklärt von den Mandanen, wer den Titel eines

Häuptlings beanspruche, müsse unter anderm einer der Anführer eines

Kriegszuges gewesen sein (die allein eine Medizinpfeife tragen dürfen) und
die Haut einer weißen Büffelkuh samt den Hörnern besitzen. Nun sind die

Hidatsa ja von ihren Nachbarn und Freunden, den Mandanen, stark beeinflußt

worden und haben beispielsweise auch die Bodenbebauung von ihnen
erlernt.

Will man das Zürcher Fell mit der oben genannten Vorschrift in
Zusammenhang bringen, so wäre es nicht unbedingt eine Opfergabe an die

Sonne, die irgendwo im Freien aufgehängt und sich selber überlassen wurde,
sondern vorher vorläufiges Besitztum eines Häuptlingsrang bekleidenden Kriegers

gewesen, denn der Reiter auf dem dunkeln Pferd trägt ausdrücklich und

gut sichtbar die besagte Pfeife. Und mit der Anbringung des Namenszeichens,
hier eines tierischen, ist unverwechselbar bekanntgegeben, wem das bemalte

15) Siehe «The Arapaho Sun Dance; the Ceremony of the Offerings Lodge»
by George A. Dorsey, in Publications of the Field Columbian Museum, Chicago,
Vol. IV, pag. 138, 159, 172—178.

io) Wied, Maximilian Prinz zu: «Reise in das innere Nordamerika in den Jahren
1832—1834». 2 vol. und Atlas (Koblenz 1839 und 1841).



Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich 129

Fell gehört, sofern die Stammesgenossen die Art und Bedeutung des Tieres

erkannten, was anzunehmen ist. — Wurde die Haut mit der Absicht bemalt,

sie jemandem zum Geschenk zu machen, war es natürlich auch angezeigt,

den Geber durch Abbild samt Titeln oder Namensnennung, wenn nicht durch
beides zu beglaubigen, selbst wenn man darin nur eine Art Signierung der

Arbeit nach europäischem Gebrauch sehen möchte.

Gelange ich durch Vergleich des liegenden Pferderäubers mit Mallerys
Figur 747 und namentlich des Reiters mit der Anführerpfeife und der Figur
548 zu der zwar nicht eindeutig beweisbaren, aber sich aufdrängenden Folgerung,

der ursprüngliche Besitzer und Bemaler des Bergziegenfelles im

Zürcher Museum sei der Hidatsahäuptling «Magerer Wolf», in seiner eigenen

Sprache Cheshakhadakhi, der übrigens im Bulletin 30 des Bureau of American

Ethnology S. 547 photographiert ist, so sind einige Angaben über diesen

Stamm am Platze.

Die Hidatsa sind ein Siouxstamm, der seit seinem Bekanntwerden in

der Nähe der Mündung des Knife River in den Missouri lebt (im heutigen

Norddakota). Die Mandanen nennen sie Minitari, unter welchem Namen

Maximilian zu Wied sie 1832 beschreibt und der Zürcher Karl Bodmer malt.
Die Sioux nennen sie Hewaktokto, d.h. «Tipis in einer Reihe», während die

Präriestämme ihre Zelte meist im Kreise aufstellen. Die Crows (die sich

wegen religiöser Meinungsverschiedenheiten im 18. Jahrhundert von ihnen

abspalteten) nennen sie Amashi, «Erdhäuser», nach den rundgebauten, etwas

vertieften und mit Lehm bedeckten Blockhäusern, die sie außer der Jagdzeit,
in welcher der ganze Stamm den Büffeln nachzog, bewohnten. Heute sind die

Hidatsa offiziell bekannt als Gros Ventres.

Nach ihren eigenen Ueberlieferungen kommen sie aus der Nachbarschaft

eines Sees nordöstlich ihrer spätem Wohnstätten, den einige ihrer
Geschichtskundigen als den Miniwakan (Heiliges Wasser) oder Devil's Lake
in Norddakota bezeichnen. Die Einfälle westlicher Siouxstämme und besonders

die Pockenepidemie von 183717) dezimierten sie derart, daß die
Bewohner der am meisten mitgenommenen Dörfer ins dritte zogen. 1845 wanderten

sie und die Ueberlebenden der Mandanen weiter flußaufwärts und gründeten

ein neues Dorf nahe dem Handelsposten Fort Berthold. 1882 zogen
noch die Arikara, eine Unterabteilung der Skidi, zu. 1905 zählten die Hidatsa

nur noch 471 Seelen. Ihre große Zeremonie war der Sonnentanz, der mit

17) Siehe Catlin George: «Illustrations of the Manners, Customs and Condition
of the North American Indians». 2 vol. London 1844.



130 Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich

verschiedenen Torturen verbunden war. Die Krieger organisierten sich in

militärischen Bünden, wie das bei den Präriestämmen der Fall war.

Ergebnis der Untersuchung:

Das Objekt ist sehr wahrscheinlich ein Fell der wildlebenden Rocky-
Mountain-Ziege,

der Maler der Bilderschrift vermutlich ein Hidatsa, und zwar Häuptling
Lean-Wolf,

Zeit der Entstehung derselben: um 1880.

Die Photographien zu diesem Aufsatz wurden in verdankenswerter Weise von
Frl. Elsi Leuzinger, Konservatorin des Völkerkundemuseums der Universität Zürich,
hergestellt.



Abb. 1. Reiterfigur links oben der Bilderschriftmalerei auf der

Mountain -«Goat» -Haut im Völkerkundemuseum der Universität
Zürich.

:¦

^

Abb. 2. Hidatsa
(Cheshakhadakhi, Lean - Wolf).
Aus Bulletin 30 des Bureau of

American Ethnology.



%¦-.;& *»

\7 V#
«7

"

Abb. 3. Indianische Bilderschriftmalerei auf einem weißhaarigen P'ell (wahrscheinlich
Rocky Mountain «Goat»). Stamm mutmaßlich Hidatsa (Häuptling Lean-Wolf)

um 1880.

Eigentum des Völkerkundemuseums Zürich.

(Was aut der Photographie weiß erscheint, ist im Original tiefblau.)



•

7

m
A?

Abb. 4. Aus G. Mallery: Picture Writing of the American Indians.
Zeichner: der Hidatsa Lean-Wolf.

t-,

***w^V U
rf>

Abb. 5. Fig. 747 Büfleljagd, Malerei des Hidatsa Lean-Wolf.
Aus G. Mallery: Picture Writing of the American Indians.



,*i
Fr

'-."ix-

1

ext?̂
3

*-*-.*« A«<A

&Äect^A* rCX

\
N

sLl

('t £•>.'

Ö
C < • C C C C M

Abb. 6. Fig. 843 aus Mallery.

Fv _*"*«& *4
v

:

40 >>

%I

Abb. 7. Fig. 452 aus Mallery.



In Fig. 843 aus G. Mallerys Werk «Picture-Writing of the American Indians»

lernen wir Lean-Wolf als Rächer des Pferdediebstahls kennen. Die Kopie registriert
zwei Bilderschriften des Hidatsahäuptlings. Sie zeigen den Angriff von Sioux-
Indianern auf der Suche nach Pferden und den Erfolg des Streifzuges. Auf dem

obern Bild wird an dessen linkem Ende das Lager der Sioux gezeigt, von dem aus

sich die Fährte der Pferdediebe bis in die Nähe des Hidatsadorfes bei Fort Berthold
in Norddakota erstreckt. Dieses Dorf ist durch runde Erdhäuser inmitten einer

viereckigen Umzäunung angegeben. Die Sioux erbeuteten einige Indianerponys und
ritten fort, was die Hufspuren andeuten. Eine Serie kurzer Linien, die vom Dorf
ausgehen, berichtet, daß Lean-Wolf und seine Kameraden die Verfolgung zu Fuß

aufnahmen, und, nachdem sie die Räuber eingeholt, einen töteten und seinen Skalp
nahmen. Die Skalpierung ist durch eine Hand über dem Kopf bezeichnet, während
die Waffe, womit er den Sioux niederschlug, daneben abgebildet wurde. Es ist eine

Kriegskeule.

Der untere Teil der Zeichnung gleicht der oberen. Bei der Verfolgung der

Sioux, die ein anderes Mal nach Fort Berthold kamen, um Pferde zu stehlen, nahm
Lean-Wolf an der Ergreifung und Tötung dreier der Diebe teil. Die linksseitige
Gruppe der drei menschlichen Köpfe zeigt, daß er einen Feind tötete. Beim zweiten

Kopf ist beschrieben, daß er erst als Dritter den Coup auf diesen Sioux ausführte,
nachdem er erschossen war, dafür aber dessen Skalp nahm. Rechts, beim dritten

Kopf, war er der Vierte, der den gefallenen Feind erreichte und schlug. Es ist nicht

ersichtlich, ob die Pferde zurückerobert wurden.

Eine interessante Parallele zu unserer Fellmalerei bildet Fig. 452 aus Mallerys
Werk über die indianischen Bilderschriften. Viele Indianer besitzen ein natürliches
Geschick, Gebiete kartographisch zu skizzieren und Begebenheiten darin
einzuzeichnen. Lean-Wolf vom Stamme der Hidatsa, der die umstehende karthographische
Bilderschrift entwarf, machte einen Ausflug von Fort Berthold nach Fort Buford,
um von den dort lagernden Dakotas Pferde zu stehlen. Die zurückkehrenden Pferdespuren

zeigen, daß er Erfolg hatte und heimritt. Folgende Ausführungen sind seine

Erklärungen zu den Zeichen. Magerer Wolf ist bei a lediglich durch den Kopf eines

Mannes dargestellt, an den die Umrisse eines Wolfes geheftet sind; b, Hidatsaerd-
häuser, rund, deren Punkte die das Dach tragenden Pfeiler angeben — Indianerdorf
bei Fort Berthold, Dakota; c, menschliche Fußspuren, der vom Berichterstatter
eingeschlagene Weg; d, die Regierungsgebäude beim Fort Buford (viereckig); e,

verschiedene Hidatsahäuser (rund), deren Bewohner bei den Dakotas eingeheiratet hatten;
f, Dakotazelte; g, ein kleines Viereck — eines weißen Mannes Haus mit einem

Kreuz darüber, um eine Dakotawohnung anzugeben, weil der Eigentümer, ein weißer

Mann, ein Dakotamädchen geheiratet hatte, das nun dort wohnte; h, Pferdespuren
nach Fort Berthold zurück; i, der Missouri; j, Tule Bach; k, Kleiner Messer Fluß;
1, Weißerde-Fluß; m, Schlammbach; n, Yellowstone-Fluß; o, kleiner Missouri; p,
Tanzvogel-Bach.



Leere Seite
Blank page
Page vide


	Eine indianische Fellmalerei der Völkerkundesammlung Zürich

