
Zeitschrift: Mitteilungen der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft Zürich

Band: 38 (1937-1938)

Artikel: Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

Autor: Abegg, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-28293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-28293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


29

Krishnas Geburt und das indische
Weihnachtsfest.

Von EMIL ABEGG1).

Keine Gestalt des Mythus und der Sage ist in der indischen Volksseele

so tief verwurzelt wie der Gottheld Krishna. Als Verkörperung (Ävatära)
des großen Gottes Vishnu steht er im Mittelpunkt des Kultes der Vishnu-
gläubigen (Vaishnava); doch ist die volle Zahl seiner Verehrer damit

keineswegs umfaßt, denn auch die Shivaiten und die Angehörigen mancher
anderen Religionen und Sekten blicken mit Verehrung auf das Krishnakind,
sind doch die schönsten Werke der religiösen Dichtung und der bildenden
Kunst ihm gewidmet, so daß Krishna dadurch eine weit über den Kreis
seiner speziellen Verehrer hinausgehende Bedeutung gewinnt, und in gewissem

Sinne eine allindische Gottheit heißen kann. Diese beherrschende Stellung

Krishnas im religiösen Denken und Empfinden Indiens erklärt sich daraus,

daß die verschiedensten Elemente sich in dieser Gestalt vereinigt haben,
die für die indische Religion bedeutsam sind: historische, sagenhafte und

mythische Motive, die bis in die Religion der Vedazeit zurückreichen, klingen

in der Krishnalegende wieder an; aber sie verbinden sich hier mit den

sublimsten Gedanken, die die Hindureligion hervorgebracht hat, wie etwa

uralte naturmythische Motive in die Buddhalegende eingegangen sind und
dort zum symbolischen Ausdruck höherer Wahrheiten wurden. Nur aus
dieser Vielfalt der die Krishnalegende bildenden Elemente ist es zu erklären,
daß sie im religiösen Bewußtsein Indiens zu so mächtiger Bedeutung
gelangen konnte. Krishna verstehen heißt Indien verstehen, so tief sind beide

x) Die Materialien zu der vorliegenden Abhandlung wurden größtenteils während
eines Studienaufenthaltes in London gesammelt, der dem Verfasser durch die
Jubiläumsspende der Universität Zürich ermöglicht worden ist, wofür dem Stiftungsrate
der Jubiläumsspende auch an dieser Stelle ehrerbietiger Dank ausgesprochen sei. Er
hatte sich dabei der wirksamen Unterstützung der Beamten des India Office und des
Britischen Museums zu erfreuen; besonderen Dank schuldet er dem Librarian des
India Office, Dr. H. N. Rändle, für seine nie versagende sachkundige Hilfe. — Einige
der reproduzierten Bilder sowie den Krishnabecher verdankt er seiner früheren Zürcher

Zuhörerin Frl. Alice Boner, zur Zeit in Benares.



30 Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

in sich verbunden. Durch Ramänuja (11. Jahrh.) und Madhva (13. Jahrh.)
in Südindien, Rämänanda, Kabir und Vallabha (15. Jahrh.) im Norden,
sowie durch Chaitanya (15. Jahrh.) in Bengalen wurde die Verehrung Krishnas

in einem großen Teil Indiens verbreitet, und eine Inschrift von Besnagar
aus dem 2. Jahrh. v. Chr. zeigt, daß sogar Griechen ihn verehrten.

Es unterliegt heute keinem Zweifel mehr, daß Krishna ursprünglich
eine historische Persönlichkeit gewesen ist, deren Gestalt sich freilich im
Dunkel der Vorzeit verliert. Wenn er anderseits den aus der Ethnologie
wohlbekannten Typus des Heilbringers verkörpert, wie ihn die Arbeiten von
Breysig2), Ehrenreich3) und anderer erschlossen haben, so ist daran zu

erinnern, daß auch dort gelegentlich Züge eines wirklichen Menschen mit
dem mythischen Bilde verschmelzen, wie dies z. B. bei Hiawatha der Fall
war4). Schon ein Sänger des Rigveda im 2. vorchr. Jahrtausend trägt den

Namen Krishna, doch wird sich darin schwerlich schon der spätere Gottheld

verbergen. Wenn dagegen in einer aus vorbuddhistischer Zeit stammenden

Upanishad (Chändogya III 17, 6) Krishna, der Sohn der Devaki (De-
vakiputra) als Schüler des Weisen Ghora Ängirasa genannt wird, so dürfte
es sich wohl schon um die selbe Persönlichkeit handeln, da ja auch der

Krishna der Legende Sohn einer Devaki ist5). Im indischen Nationalepos
Mahäbhärata, dessen Haupterzählung den Kampf zwischen den beiden

Fürstengeschlechtern der Kurus und Pändus schildert, ist Krishna der Freund
und Helfer der Pänduprinzen, und der Wagenlenker eines derselben, des

Arjuna, in der großen Entscheidungsschlacht auf dem Kuru-Felde unweit
des heutigen Delhi. Aber Krishna ist hier nicht nur Kriegsheld, sondern

auch Verkünder ethischer und religiöser Lehren, die sich zum Teil mit denen

berühren, die er in der Upanishad als Schüler des Ghora Ängirasa
empfängt. Diese Lehren sind zusammengefaßt in dem berühmtesten religiösen
Gedicht des Hinduismus, der Bhagavad-Gitä, dem Gesang des Erhabenen

2) Kurt Breysig, Die Entstehung des Gottesgedankens und der Heilbringer, 1905.
3) Paul Ehrenreich, Götter und Heilbringer. Zeitschrift für Ethnologie 1906,

S. 536—610; Allgemeine Mythologie und ihre ethnologischen Grundlagen, 1910,
S. 236 f.; vgl. noch A. van Deursen, Der Heilbringer. Eine ethnologische Studie über
den Heilbringer bei den nordamerikanischen Indianern, 1931; Wundt, Völkerpsychologie

VI (Mythus und Religion III) S. 217 f. und 230 f.; Jacobi, Heroes and Hero-
Gods, in Hastings' Encyclopaedia of Religion and Ethics VI S. 658 f.

") Schoolcraft, The Myth of Hiawatha, 1856; van Deursen a. a. O. S. 175. Weitere

Beispiele (Poshaiyankya bei den Südwestindianern, mit dem letzten Hztekenkönig
Montezuma kombiniert, und Yoshitsuma bei den Hino) ebd. S. 288 ff., 351 ff.

5) Die Bezeichnung Krishnas nach seiner Mutter ist bei der durchaus
patriarchalischen Ordnung der altarischen Familie auffällig; doch bieten die Upanishads
auch sonst Beispiele von Namengebung nach der Mutter, besonders wenn der Vater
nicht bekannt ist wie bei Satyakäma, dem Sohn der Jabälä, Chändogya-Upanishad.
VI 1 f.



Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest 3V

oder Heiligen6), das eine der ältesten Episoden des großen Epos bildet,.
da es mit der Haupthandlung aufs engste verbunden ist. Die Haltung Krishnas

in den Geschehnissen des Mahäbhärata entspricht freilich den

Anforderungen, die man an den Verkünder ethisch-religiöser Lehren stellt, recht

wenig, denn er hilft seinen prinzlichen Freunden nicht nur im offenen Kampf,
sondern auch durch Trug und Hinterlist. Aber einerseits entspricht dies
durchaus den Grundsätzen der spätem indischen Staatswissenschaft (Ar-
thashästra), nach denen im Machtkampf alle Mittel erlaubt sind, und anderseits

scheint das Mahäbhärata ursprünglich für die Kurus Partei ergriffen
und deshalb den Helfer der Pändus in ungünstigem Lichte dargestellt zu

haben; als dann das Epos zugunsten der Pändus umgearbeitet wurde, blieben

jene wenig rühmlichen Züge im Charakter Krishnas stehen 7).

Mit Krishna, dem Helden des indischen Volksepos, verband sich nun
schon in früher Zeit ein Hirtengott des an der Yamunä, der heutigen Jumna

seßhaften Volkes der Yädava, das später als mächtiger Räjputstamm
erscheint; vielleicht waren es Äbhiras, die Vorfahren der heutigen Ahirs in
den Waldgegenden um Mathurä (h. Muttra), wohin dann Krishnas Geburt

verlegt wurde8). Dieser Krishna muß schon im 5. Jahrh. v. Chr. göttlich
verehrt worden sein; dies ergibt sich aus einem Zeugnis des Grammatikers

Pänini, der Verehrer Väsudevas d. h. Krishnas, des Sohnes des Vasudeva,

nennt, sowie aus dem Namen der Geburtsstätte des Buddha, Rummindei

an der Grenze von Nepal, benannt nach Rukmini Devi, der Lieblingsgattin
Krishnas, die somit schon zur Zeit von Buddhas Geburt um die Mitte des

6. vorchr. Jahrhunderts göttliche Ehren genoß. Auch die Einwirkungen der

Krishnasage auf die Buddhalegende, die Senart nachgewiesen hat9), sprechen

dafür, daß die Krishnaverehrung in vorbuddhistische Zeit zurückgeht.
Erst an diesen Hirtengott knüpft sich nun die eigentliche Krishnalegende,
insbesondere die Jugendgeschichte des Gotthelden, seine von mannigfachen
Gefahren umgebene Geburt, die übermütigen Streiche und Krafttaten seiner

Jugend, seine Liebesspiele mit den Hirtinnen des Vrindävana (heute Brinda-

e) Uebersetzt von R. Garbe (Die Bhagavadgitä, 2. Hufl. 1922, mit wichtiger
Einleitung über den Ursprung des Krishnaismus), Paul Deußen (Der Gesang des Heiligen,

1911) und Leop. v. Schroeder (Des Erhabenen Sang, 1915).
7) Darüber Winternitz, Geschichte der indischen Literatur I, 1908, S. 273 f.;

L. v. Schroeder, Indiens Literatur und Kultur in historischer Entwicklung, 1887,
S. 476 f.; Holtzmann, Zur Geschichte und Kritik des Mahäbhärata, 1892, S. 128 f.

8) Barnett, Indian Gods and Heroes, 1922, S. 96 f.; Barth, Religions of India,
1921, S. 172 f.

9) Senart, La legende du Bouddha, 2™ id. 1882. Kuch auf die älteste Jaina-
tradition hat die Krishnalegende schon eingewirkt; s. Winternitz, Geschichte der
indischen Literatur I S. 401; Jacobi, Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesell-
schaft 42, 1888, S. 493 f.



32 Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

ban) bei Mathurä, sein Kampf mit dem Schlangendämon Käliya, die Tötung
des bösen Königs Kansa sowie die Kämpfe und Abenteuer seines späteren
Lebens, die Gründung der Stadt Dvärakä in Gujarät und schließlich sein

Tod durch einen Jäger mit dem symbolischen Namen Jaras, « Alter », worauf
er wieder in Vishnus ewige Wesenheit eingeht. Diese Legenden haben der

indischen Kunst unerschöpfliche Anregung gegeben, und so enthält denn

auch die Indiensammlung der Universität Zürich eine große Zahl darauf

bezüglicher Figuren: den am Boden kriechenden kleinen Krishna mit
Butterbällchen, was sich auf sein Naschen in den Buttertöpfen seiner Pflegemutter

bezieht, Krishna als Hirt die Flöte spielend, auf dem Kopf der

Schlange Käliya stehend oder tanzend 10).

Die Krishnalegende muß — mit Ausnahme der erotischen Episoden, die

erst später hinzutraten und besonders im Bhägavata-Puräna dargestellt sind

— schon im 3. Jahrh. v. Chr. im wesentlichen ausgebildet gewesen sein,
denn ein griechischer Autor aus jener Zeit (Megasthenes), der als Gesandter

am Hofe des Königs Chandragupta in Pätaliputra (heute Patna) weilte,
berichtet, daß in der Gangesebene Herakles verehrt werde, womit Krishna
gemeint ist, dessen wunderbare Taten die Griechen an ihren Nationalheros
erinnern mußten. Ptolemaeus (VII 1, 50) verlegt diesen Herakleskult speziell

nach Mathurä, der « Stadt der Götter », wohl so genannt nach den

dort in reicher Fülle vorhandenen religiösen Bildwerken 11). Wie Herakles,

so wird Krishna schon in der Wiege bedroht, erwehrt sich aber des Angriffs;
er kämpft mit Käliya wie Herakles mit der lemäischen Schlange; er hebt

den Berg Mandara empor 12) wie Herakles den Atlas trägt, und schließlich

vernichtet er in sinnloser Raserei sein eigenes Geschlecht, wie Herakles im

Drama des Euripides im Wahnsinn Frau und Kinder tötet. Wenn endlich

Krishna den Beinamen Govinda, «Finder, Entdecker der Rinder» trägt,

10) Vgl. Verf., Die Indiensammlung der Universität Zürich, 1935 (Bd. 35 dieser
Mitteilungen), S. 54. Die Flöte ist ein nur im Nordwesten Indiens heimisches
Musikinstrument, weshalb dieser Zug einen Anhaltspunkt für die Heimat der Krishnalegende

bietet; im übrigen Indien werden ausschließlich Saiten- und Schlaginstrumente
verwendet, wie solche in der Zürcher Sammlung vorhanden sind, s. ebd. S. 118 und
120, sowie C. Sachs, Die Musikinstrumente Indiens und Indonesiens (Handbücher der
Kgl. Museen zu Berlin, 1915).

") Sie sind publiziert von Ph. Vogel, La sculpture de Mathurä (Ars Asiatica

XV, 1930). Es verdient in diesem Zusammenhang Erwähnung, daß in Mathurä
eine Darstellung des Herakles im Kampf mit dem nemäischen Löwen gefunden worden

ist (Vogel PI. 47), eine schwache Nachbildung hellenistischer Bildwerke, nach
Foucher vielleicht eine Szene der Krishnalegende wiedergebend. Ueber die Skulpturen

von Mathurä s. auch P. Deußen, Erinnerungen an Indien, 1904, S. 112.

12) Dies ist dargestellt auf einem Wassergefäß (lotä) der Zürcher Sammlung;
s. Verf., I.-S. S. 115, sowie Die Berner Tafeln zur Krishnalegende (Jahrb. des
Bernischen Histor. Museums 1935), S. 105.



Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest 33

so erinnert dies an den griechischen Mythus vom Raub der Rinder des

Geryones durch Herakles, sowie an die Dublette dazu, die Geschichte von
Herakles und dem Hirten Cacus (Livius I 7; Ovid, Fasti I 543 f.), während
freilich die indische Sage von einem Rinderraub Krishnas nichts weiß. Diese

merkwürdigen Parallelen haben auch die Wissenschaft vor die Frage
gestellt, ob nicht zwischen der Herakles- und der Krishnasage historische
Beziehungen bestehen; doch handelt es sich in beiden Fällen um weitverbreitete

Motive, die sich überall an die Gestalt des Heilbringers knüpfen
(Gefahren der Anfänge, Kampf mit Ungeheuern, geheimnisvolles Verschwinden

am Ende); oft ist auch — so beim Emporheben des Berges — die

Begründung eine ganz verschiedene. — Daß die Krishnalegende schon im
3. Jahrh. v. Chr. ausgebildet war, ergibt sich auch aus indischen Zeugnissen,

nach denen die Tötung Kansas in jener Zeit Gegenstand dramatischer

Aufführungen war. In nachchristlicher Zeit behandelte der Dichter Bhäsa

(4. Jahrh.) die Krishnalegende in seinem Drama Bälacharita'3), und sie bildet

dann später auch den Inhalt jener volkstümlichen Mysterienspiele, die

in Bengalen als Yäträs bekannt sind 14). Die vollständige Darstellung des

legendären Krishnalebens bieten jedoch die Puränas (« alte Geschichten »),

zu denen auch der umfangreiche Anhang zum Mahäbhärata, der Harivansha,
zu zählen ist. Von den Puränas kommen vor allem als Quellen in Betracht
das Brahma-, Vishnu- und Bhägavata-Puräna 15). Ein ähnlicher die Krishnalegende

behandelnder Text ist das Devibhägavata.
Unsere folgende Darstellung der Geburtslegende Krishnas beruht auf

den angegebenen Texten; dabei wird von einer Erörterung der an diese

ausgedehnte Ueberlieferungsmasse sich knüpfenden philologischen F'ragen

Umgang genommen. Obgleich die uns vorliegenden Puränas ausnahmslos sehr

jung sind und erst der nachchristlichen Zeit entstammen, haben wir doch

Anhaltspunkte dafür, daß es schon in weit älterer Zeit Sammlungen von
Legenden unter dem Titel Puräna gegeben hat. Es ist jetzt von W. Kirfel der

Versuch gemacht worden, aus den achtzehn großen Puränas ein «Ur-
puräna» zu erschließen16), und der selbe Autor hat schon vorher die

Puränatexte über Krishnas Geburt zusammengestellt und daraus den Arche-

13) Uebersetzt von H. Weller, Die Abenteuer des Knaben Krishna, 1922.

«) Nisikanta Chattopadhyaya, The Yäträs or Populär Dramas of Bengal, London

1882 (Zürcher Dissertation).
15) Von diesen Texten gibt es keine deutschen Uebersetzungen. Nach dem

Brahmä-Puräna gibt die Krishnalegende H. Zimmer, Maya. Der indische Mythos,
1936, S. 320 ff.; nach dem Vishnu-Puräna A. Paul, Krishnas Weltengang, 1905. Die
Darstellung des Bhägavata-Puräna legt zugrunde H. Valentino, L'histoire merveil-
leuse de Krishna, d'aprfes les livres sacräs de l'Inde. Paris 1923.

16) Kirfel, Puräna Panchalakshana. Versuch einer Textgeschichte. 1927.



34 Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

typus zu rekonstruieren gesucht17). Unsere Behandlung der Legende will
alle für die Religionsgeschichte und Völkerkunde bedeutsamen Motive aus

dieser Ueberlieferung festhalten, ohne ihre philologische Einordnung im
einzelnen zu bestimmen. Dies ist für unsern Zweck um so weniger erforderlich,
als die Puränatexte im ganzen eine sehr gleichförmige Masse darstellen, und
die einzelnen Puränas wenig scharf abgegrenzte individuelle Züge bieten,
und auch zeitliche Unterschiede wenig hervortreten. So ist denn die wesentliche

Quelle, auf die sich unsere Zusammenfassung der Legende stützt, « das

Puräna » im generellen Sinn, wobei der Harivansha mit inbegriffen ist, der

ja nichts anderes ist als ein dem großen Epos angefügtes vishnuitisches
Puräna. Nur das erwähnte Mysteriendrama des Bhäsa nimmt neben dieser

gleichförmigen Ueberlieferungsmasse eine besondere Stellung ein und enthält

einige Züge, die sich sonst nirgends finden und wohl vom Dichter mündlicher

volkstümlicher Tradition entnommen wurden 1S).

Wie die Buddhalegende, so nimmt auch diejenige Krishnas ihren Anfang
in der Götterwelt. Vor dem Gotte Brahma auf dem Götterberge Meru 19)

erscheint die Erdgöttin 20), und beklagt sich, daß sie von Dämonen (Däna-
vas und Daityas) bedrängt werde, welche die Gestalt gewalttätiger, gesetzloser

Könige angenommen hätten. Unter ihnen befindet sich der Dämon

Kälanemi, der schon in einem frühern Weltzeitalter von Vishnu besiegt und

getötet wurde. Sie fürchtet, unter der sie bedrückenden Last in die Tiefe des

Weltmeers zu versinken, wie dies schon in der Vorzeit geschehen war, worauf

sie dann von Vishnu in der Gestalt eines riesigen Ebers aus der Tiefe

heraufgeholt wurde21). Brahma begibt sich darauf mit den andern Göttern

zu Vishnu-Näräyana, der am Gestade des Milchmeers**) weilt, um ihm die

17) Kirfel, Krishnas Jugendgeschichte in den Puränas (Beiträge zur Literaturwissenschaft

und Geistesgeschichte Indiens. Festgabe lür Herrn. Jacobi, 1920) S. 298—316.
18) Das Drama ist analysiert von Winternitz, Krishna-Dramen, Zeitschr. der

Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 1920, S. 118 ff.
19) Der mythische Weltberg Meru ist identisch mit dem babylonischen Götterberg

Sumeru; ein Bronzemodell der Zürcher Indiensammlung (Fenstervitrine 9) stellt
ihn dar.

20) Nach dem Bhägavata-Puräna hat die Erdgöttin die Gestalt einer Kuh. Das
Sanskritwort für « Kuh » bedeutet auch « Erde ».

21) Dies erinnert an die Weltfischungsmythen der Polynesier; vgl. Schurtz,
Urgeschichte der Kultur, 1912, S. 564; Waitz-Gerland, Anthropologie der Naturvölker

VI, S. 230 f.; Bastian, Die heilige Sage der Polynesier, 1881, S. 17 f.; Wundt,
Völkerpsychologie VI (Mythus und Religion III) S. 274. Vishnu als Eber stellt eine
Hlabasterfigur der Indiensammlung dar (Verf., I.-S. S. 40 und ebd. Fig. 3).

22) Das Milchmeer bildet wie das Süßwassermeer und das Schnapsmeer einen
Bestandteil des phantastischen Weltbildes der Inder; vgl. Kirfel, Die Kosmographie
der Inder, 1920, S. 121 f. Die Versuche, das Milchmeer dem Balkasch-See gleichzusetzen,

sind nicht überzeugend, wenn auch der kirgisische Name desselben, Hk-
Dengin, « Weißes Meer » dafür sprechen könnte; s. Egli, Nomina Geographica, 1872,
unter Balkaschi Noor.



Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest 35

Bitte der Erdgöttin vorzutragen. Vishnu verspricht der Göttin, daß sie von
ihrer Bedrängnis befreit werden solle, indem er selbst sich als Krishna auf

ihr verkörpere, und er fordert die Götter auf, sich ebenfalls auf Erden
geboren werden zu lassen, um in Gestalt menschlicher Helden oder als Hirten
in der Umgebung Krishnas die Dämonen zu bekämpfen, die als böse
Menschen und gefährliche Tiere den Gotthelden Krishna bedrohen werden. Es
ist ja der Zweck jeder Verkörperung der Gottheit, jedes Ävatära Vishnus,
den Guten zu helfen und die Bösen zu verderben23). Im Harivansha
(Gesang 51) wird schon das Erwachen Vishnus, der während einer Brahman-
nacht auf den Windungen der Weltschlange Änanta über den Urwassern im
Yogaschlafe ruht24), in den Dienst der Bekämpfung der Dämonen gestellt.

Als Sohn des Vasudeva und der Devaki will Vishnu in der Stadt
Mathurä geboren werden. Er rauft sich zwei Haupthaare aus, ein schwarzes
und ein weißes; aus dem ersten soll Krishna entstehen, aus dem andern sein

älterer Bruder Balaräma (so das Vishnu-Puräna, aber auch schon
Mahäbhärata I, Vs 7307). Diese Haare sind somit das göttliche Element, das die

Empfängnis des Ävatära vermittelt. Diese seltsame, in der indischen Ueber-

lieferung ganz vereinzelt dastehende Anschauung läßt sich an den unter
Naturvölkern weitverbreiteten und auch im Volksmärchen zu belegenden
Glauben anknüpfen, daß die Kraft eines Helden oder Gottes in seinem Haupthaar

liege25). Nach der indischen Seelenwanderungslehre bedarf es zur
Entstehung eines Menschen außer Vater und Mutter noch eines dritten
Elementes, des Seelenwesens, das sich seine Eltern wählt und der Träger des

individuellen Schicksals in jeder Wiedergeburt ist; bei einem Ävatära wird
dies Element durch die Gottheit selbst vertreten. Auch diese Vorstellung hat
im Glauben der Naturvölker zahlreiche Analogien, wie zuerst Spencer und
Gillen es bei den Australiern gefunden haben 2e). In der Buddhalegende ist

23) Vgl. Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran, 1928, S. 44 f., und
allgemein zum Ävatära-Gedanken Jacobi, Encyclopaedia of Religion and Ethics VII
S. 193 f. (Incarnation).

24) So stellt ihn eine Bronze der Zürcher Indiensammlung dar; s. Verf., I.-S.
S. 33 und ebd. Fig. 6.

25) Das bekannteste Beispiel bietet die Simsonsage; vgl. über die den Haaren
zugeschriebenen magischen Kräfte Wundt. Völkerpsychologie IV (Mythus und Religion

I) S. 101 f.; Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens III, 1930, Sp. 1258 f.;
Sykes, Encycl. of Rel. and Ethics VI, S. 474; Stoll, Das Geschlechtsleben in der
Völkerpsychologie, 1908, S. 170; Die Religion in Geschichte und Gegenwart II, 1928,
Sp. 1554.

-'«) Spencer and Gillen, The Northern Tribes of Central Kustralia, 1904, S. 450 f.;
E. S. Hartland, Primitive Paternity. The Myth of Supernatural Birth in Relation to
the History of Family, 1909, Ehrenreich, Allgemeine Mythologie S. 237; Malinowsky,
The Family among the Hustralian Aborigines, 1913, S. 176 f.; 200 f. Ueber wunderbare

Empfängnis im Volksglauben s. Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens II,
1929, Sp. 806 f.; Handwörterbuch des deutschen Märchens I, 1931, Sp. 8.



36 Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

das Seelenwesen vertreten durch den weißen Elefanten, der in die Königin
Mäyä eingeht27). Daß es das schwarze Haar ist, aus dem Krishna hervorgehen

soll, erklärt sich daraus, daß sein Name « der Schwarze» bedeutet.
Die indischen Erklärer haben sich Mühe gegeben, der auch für ihre Begriffe
etwas albernen Geschichte von den zwei Haaren einen tieferen Sinn zu
verleihen; so der Kommentator des Vishnu-Puräna, der meint, es solle damit

nur gesagt sein, daß Brahma als oberster Gott auch durch ein so unscheinbares

Mittel, wie es ein Haar ist, seine Zwecke erreichen könne. Dagegen
erklärt der Mahäbhärata-Kommentar zu der angegebenen Stelle ausdrücklich,

es seien die beiden Haare Vishnus die Media gewesen, durch die Krishna
und Balaräma in den Schoß der Devaki eingingen28).

Die Legende erzählt nun die Hochzeit der Eltern Krishnas, Vasudeva
und Devaki in Mathurä. Dabei ist König Kansa, in dem sich der Dämon
Kälanemi verkörpert, und der nach den einen Quellen der Bruder, nach den

andern ein Vetter der Devaki ist, der Lenker des Brautwagens29). Diese

Szene ist in einer Abbildung des Bhägavata-Puräna (Ausgabe von Muräd-
äbäd 1901) dargestellt (s. Fig. 1, erstes Bild). Nun wird dem König
entweder durch eine himmlische Stimme oder durch den Götterboten Närada

verkündet, daß das achte Kind der Devaki ihm den Tod bringen werde30).

Infolgedessen stürzt sich Kansa mit gezücktem Schwert auf Devaki, um
dies Unheil von sich abzuwenden, wird aber von Vasudeva beschwichtigt,
der verspricht, seine Kinder von der Devaki gleich nach der Geburt dem

König zu überlassen. Um dieser Kinder sicher zu sein, läßt Kansa Vasudeva

und Devaki gefangen setzen; das Gefängnis, Kärägrah oder auch Janm-

bhümi, « Geburtsstätte », wird heute noch in Mathurä gezeigt, und es ist dort

") E. Windisch, Buddhas Geburt und die Lehre von der Seelenwanderung
(Abhandlungen der Sachs. Ges. d. Wissenschaften 1908) S. 153 f.

2S) Dazu steht freilich im Widerspruch, daß Balaräma eine Inkarnation der
Weltschlange Änanta sein soll (s. u. S. 38).

29) Nach dem altindischen Hochzeitsritual ist der Bruder der Braut in bestimmter
Weise an den Hochzeitsbräuchen beteiligt; s. Winternitz, Das indische Hochzeitsrituell

(Denkschriften der Wiener Akademie 1892) S. 56.
30) Einzig das Krishnadrama Bhäsas nennt das siebente Kind, und dies ist

vielleicht die ursprüngliche Auffassung gewesen, da in der gewöhnlichen Darstellung
Balaräma, der ältere Bruder Krishnas, als eine Art Dublette von ihm erscheint, und
da auch im Märchen oft das siebente Kind besonderen Gefahren ausgesetzt ist, allerdings

auch mit seltenen Vorzügen, z. B. Kenntnis der Zukunft, ausgestattet erscheint,
s. /. v. Negelein, Germanische Mythologie, 1912, S. 28. Es ist aber anderseits
vermutet worden, daß die Legende von den acht Kindern der Devaki mit dem vedischen
Mythus von den acht Söhnen der Göttin Aditi (den acht Vasus) zusammenhänge,
deren achten sie wegwirft (Rigveda X 72, 8), und in der Tat wird Devaki gelegentlich

Aditi genannt und gilt als eine Verkörperung derselben, s. Barth, Religions of
India S. 172 f. Auch für Vasudeva ist ein mythischer Ursprung, eine Beziehung zu
den vedischen Vasus, angenommen worden.



Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest 37

ein kleiner Tempel errichtet31). Daß Kansa sich nicht erst des achten Kindes

versichern will, ist eine ihm von Närada angeratene Vorsichtsmaßnahme,
da man nicht wissen könne, mit welchem Kind die Zählung beginne. Kansa

läßt deshalb die ersten sechs Kinder der Devaki töten. Ein Text (das Devi-

Bhägavata) weiß davon, daß Vasudeva, als Kansa die Auslieferung der Kinder

verlangte, ihm zuerst mit Waffengewalt entgegengetreten sei. Der Hari-
vansha läßt die ersten sechs Kinder der Devaki Wiedergeburten von Söhnen

des Dämonenkönigs Hiranyakashipu («Goldgewand») sein, der in einem

früheren Weltzeitalter von Vishnu in Gestalt des Mannlöwen (Narasingha)
zerrissen wurde3'-'). Hiranyakashipu hatte seine Söhne verflucht, sie sollten

von dem Dämon Kälanemi in der Gestalt Kansas getötet werden.

Der Harivansha läßt Vishnu in die Unterwelt (Pätäla) hinuntersteigen,
wo die Keime (garbha) jener sechs Söhne Hiranyakashipus im Wasser
aufbewahrt sind, eine Vorstellung, die an den « Kindlibrunnen » unseres
Volksglaubens erinnert, wo die Seelen der noch Ungebornen weilen 33). Der Gott

erzeugt ihnen eine Traumvision ihres künftigen Schicksals, und läßt sie dann

durch die Göttin Yoganidrä («Zauberschlaf») in den Schoß der Devaki
verbringen. Diese Göttin heißt auch Mäyä («Verblendung, Weltentrug»),
und wird weiterhin der Kali gleichgesetzt; in Bhäsas Drama trägt sie den

Namen Kärtyäyani, was Zauberin bedeuten kann, aber wahrscheinlich auf

bloßer Verwechslung mit Kätyäyani, einem bekannten Beinamen der Kali
beruht3>). Die siebente Leibesfrucht der Devaki wird von dieser selben Göttin

auf Geheiß Vishnus aus ihrem Leibe in denjenigen der Rohini, einer
andern Gattin Vasudevas, versetzt35). Dabei nehmen die Leute an, Devaki

31) Growse, Mathurä S. 33.
3!) Die Zürcher Indiensammlung enthält eine schöne Alabasterfigur, welche

diese Szene darstellt; vgl. Verf., I.-S. Fig. 4, und über die Legende ebd. S. 42 f.
33) Vgl. A. Wünsche, Die Sagen vom Lebensbaum und Lebenswasser. Alt-

orientalische Mythen (Ex Oriente lux Bd. I Heft 2/3, 1905), S. 86 f.; Handwörterbuch
des deutschen Aberglaubens IV, 1931, Sp. 1349 f. (Kinderherkunft).

3t) Weller, Die Abenteuer des Knaben Krishna, S. 16.

35) Eine solche Embryonen-Transplantation kennt sonst nur noch die Jaina-
legende, nach welcher der Stifter der Jainareligion, Mahävira, zunächst im Schoß
einer Brahmanin empfangen wurde, dann aber durch eine Gottheit in denjenigen der
Trishalä übergeführt wird; s. Sien Konow in Chantepie de la Saussayes Lehrbuch
der Religionsgeschichte II, 1925, S. 91; Winternitz, Geschichte der indischen Literatur

II, 1920, S. 309. Eine bildliche Darstellung der Szene gibt v. Glasenapp, Der
Jainismus, 1925, Tafel 20. Die Uebertragung erfolgt jedoch hier nicht, um das Kind
vor Gefahr zu bewahren, sondern damit der Tirthankara nicht in einer ärmlichen
Brahmanenfamile geboren werde. Von Vertauschung der Leibesfrucht von zwei
Schwangeren durch böse Geister wissen die Puränas, s. J. Meyer, Das Weib im
indischen Epos, 1915, S. 293. Die indische Medizin kennt den Kaiserschnitt nur an
der Toten bzw. an einer Schwergeburt Gestorbenen, deren Kind noch Lebenszeichen
zeigt (Jolly, Medizin, im Grundriß der indo-arischen Philologie, 1901, S. 65).



38 Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

habe eine Fehlgeburt gemacht, was etwa durch die lange Einkerkerung und

ständige Bedrohung erklärt wird. Diese Maßnahme zeigt deutlich, daß

ursprünglich das siebente Kind besonderer Bedrohung ausgesetzt war. Der
von Devaki empfangene, aber von Rohini zur Welt gebrachte Sohn ist somit
der ältere Bruder Krishnas, Balaräma, der auch den Namen Sankarshana

trägt und als Inkarnation der Weltschlange Änanta oder Shesha gilt, die
als häufiges Attribut Vishnu-Krishnas erscheint36). Der Name Sankarshana
(von sam-karsh « herausreißen ») wird von den Indern davon hergeleitet,
daß er aus dem Leibe seiner Mutter herausgerissen wurde, bezieht sich aber
in Wirklichkeit auf das Aufreißen der Ackererde durch den Pflug und
charakterisiert Balaräma als Ackerbaugott. Er trägt deshalb die
Pflugschar37), und wenn erzählt wird, daß er mittels derselben einen Kanal zur
Ableitung der Yamunä gegraben habe, so bedeutet dies, daß er die künstliche

Bewässerung des Landes eingeführt habe, die den Reisbau ermöglichte.
Balaräma ist somit ein Kulturheros nach Art des mythischen Königs
Prithu38). In der Jugendgeschichte Krishnas ist er dessen Spielgefährte, der

alle seine losen Streiche mitmacht und ähnliche Krafttaten ausführt wie er39).
Die beiden stehen in ähnlicher Weise nebeneinander wie die Brüderpaare
in den Heilbringersagen der Naturvölker, etwa Keri und Käme bei den

Bakairi10).
In der Erzählung von Krishnas Geburt, die sich nun in den

Legendendichtungen anschließt, wird nirgends gesagt, in welcher Weise das göttliche
Element, in diesem Falle das schwarze Haupthaar Vishnus, in den Leib der

Devaki gelange, wie dies in der Buddhalegende und in ähnlicher Weise in

der sagenhaften Ueberlieferung von Zarathustras Empfängnis geschieht'1).
Der Harivansha (Vs 3178) läßt Vishnu aus einer Höhle des Meru kommen,

um in den Schoß der Devaki einzugehen, während er nach dem Bhägavata-
Puräna (X 2, 6) in den Geist des Vasudeva eingeht. In beiden Fällen tut er

30) Deshalb läßt die Sage bei seinem Tode eine Schlange aus seinem Munde
kommen und zum Ozean enteilen (Mahäbhärata XVI 4).

37) So zeigt ihn eine bemalte Holzstatuette in der Fenstervitrine 10 der Zürcher

Indiensammlung; vgl. Verf., I.-S. S. 54.

3S) Ueber diesen s. Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran S. 6.

39) Diese sind dargestellt auf den im Bernischen Historischen Museum befindlichen

bemalten Holztafeln aus Südindien, wiedergegeben und besprochen in dem
o. S. 32 Anm. 12 zitierten Aufsatz.

,0) K. v. d. Steinen, Unter den Naturvölkern Zentralbrasiliens, 1894, S. 371 f.;
über das Brüdermärchen im allgemeinen Breysig, Entstehung des Gottesgedankens
und der Heilbringer S. 45; Ehrenreich, Götter und Heilbringer S. 395; Wundt,
Völkerpsychologie V (Mythus und Religion II) S. 450 f.

«) Windisch, Buddhas Geburt S. 153 f.; A. W.Jackson, Zoroaster, the Prophet
of Ancient Iran, 1926, S. 25 f.



Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest 39

dies also mit seiner ganzen Wesenheit, was zu der von den Vaishnava
vertretenen Auffassung stimmt, daß Krishna des Gottes ganzes Wesen in sich

trage, nicht bloß eine Teilinkarnation von ihm sei. Er nimmt somit unter den

Avatäras Vishnus eine bevorzugte Stellung ein, was in den bildlichen

Darstellungen zum Ausdruck kommt, die den neugeborenen Krishna, auf einem

auf den Urwassern schwimmenden Banyanblatt ruhend, von den übrigen
Avatäras umgeben zeigen42). Deshalb sind auch sekundäre Avatäras von
ihm möglich, so wenn Gandhi von seinen Anhängern als Ävatära Krishnas
betrachtet wird.

Das Brahma- und das Vishnu-Puräna enthalten einen Lobpreis der

Götter auf die schwangere Devaki, und nennen sie die Gottesmutter (Deva-

mätar), oder die Mutter der Welt, die das Weltall in sich trage, und von
der ein so heller Glanz ausgehe, daß niemand sie anzublicken vermöge,
während das Bhägavata-Puräna sie ihr Gebet an den Gott in ihrem Leibe

richten läßt; beides hat eine Parallele in der Buddhalegende, wo die Götter

die schwangere Mäyä und ihre Leibesfrucht lobpreisen. Das Brahmävaivarta-
Puräna bietet die merkwürdige Angabe, daß der Leib der Devaki von Luft
erfüllt gewesen sei (väyu-pürna), und daß sie dann im Augenblick der
Geburt, als diese Luft entwich, in Ohnmacht fiel43). Das Devibhägavata läßt

Devaki den Vasudeva bitten, das Antlitz von ihr wegzuwenden während sie

gebäre; ein Puräna weiß zu berichten, daß Vasudeva vor der Geburt
gelehrte Brahmanen zu Rate zog"), und daß weibliche Verwandte um die

Gebärende beschäftigt waren 45). Alle Puränas berichten, daß die Natur bei

Krishnas Geburt äußerst friedlich gewesen sei; alle Stürme legten sich, die

Winde wehten glückverheißend und die Sterne leuchteten in hellem Glanz.
Gandharven (himmlische Sänger) und Apsarasen sangen und tanzten, und
die Götter ließen einen Blütenregen zur Erde niederfallen, wie es auch von
Buddhas Geburt erzählt wird. Aehnliches berichten die Puränas auch schon

für den Zeltpunkt von Krishnas Empfängnis.
Die Geburt erfolgt um Mitternacht, im Vijaya-Muhürta, einem

siegverheißenden Zeitpunkt. Die Puränas lassen Krishna vierarmig geboren werden,
also in der Gestalt, in der sonst Vishnu dargestellt wird46), und wie dieser

42) So stellt ihn ein farbiger Druck der Indiensammlung dar; vgl. I.-S. S. 67.
43) Hier scheinen die Lehren der indischen Physiologie vom «Geburtswind»

hereinzuspielen, der das Kind aus dem Mutterleibe treibt; vgl. Jolly, Medizin S. 55 f.
44) So schreiben es die altindischen « Hausregeln » (Grihyasütras) vor, s. Hille-

brandt, Ritualliteratur (Grundriß der indo-arischen Philologie, 1901) S. 44 f.
45) Auch dies ist in den rituellen und medizinischen Lehrbüchern vorgesehen, s.

Hillebrandt, ebd.; Jolly, Medizin S. 56.
4n) S. das Titelbild von des Verf. Bearbeitung der Zürcher Indiensammlung,

und die Darstellung des neugebornen Krishna auf dem alten Gemälde, Fig. 3.



40 Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

mit göttlichen Glückszeichen, insbesondere der Haarlocke Shrivatsa
(«Glückskalb») auf der Brust versehen sein; ein Text läßt ihn sogar die

Flöte halten, nach Art der bekannten Darstellungen der bildenden Kunst.
Ein aus islamischer Zeit stammendes Gemälde des Museums von Boston

zeigt ein vierarmiges schwärzliches Kind, umgeben von Männern und Frauen
in einer Landschaft, die an einen mohammedanischen Friedhof erinnert, offenbar

stellt es den neugebornen Krishna dar 47).

Nach der alten Legende wird Krishna im Gefängnis geboren, von den

Schergen Kansas bewacht. Sobald Vasudeva das Knäblein in seiner
göttlichen Gestalt erblickt, bittet er es, dieselbe abzulegen und diejenige eines

menschlichen Knaben anzunehmen, damit er nicht die Aufmerksamkeit und
den Zorn des Königs errege, und dies geschieht. Nach dem Agni-Puräna
Kap. 12 erscheint Krishna in seiner göttlichen Gestalt zuerst am Himmel,
um nachher auf die Bitte seiner Eltern Menschengestalt anzunehmen. Um
Krishna vor den Nachstellungen Kansas zu retten, beschließt Vasudeva, ihn

gleich in der Nacht zu dem Hirten Nanda jenseits der Yamunä zu verbringen,

der in seinen Diensten steht. Gewöhnlich wird dieser Entschluß in die

Form gekleidet, daß Vasudeva von Krishna in seiner göttlichen Gestalt

aufgefordert wird, dies zu tun, wie es der farbige Druck Fig. 2 darstellt. Nach

spätem Ueberlieferungen fallen Vasudeva und Devaki die Ketten ab, mit
denen sie gefesselt waren und auf Bildern der Gefängnisszene sind sie am
Boden liegend dargestellt, so in dem genannten Druck. Die von Vishnu
gesandte Göttin Yoganidrä versetzt die Wächter in Schlaf, so daß Vasudeva
das Kind unbemerkt hinwegtragen kann; nach einer Quelle öffnen sich die

Riegel des Gefängnisses dabei von selbst48). Er gelangt mit ihm an die
infolge eines schrecklichen Unwetters hoch angeschwollene Yamunä, die aber

vor ihm zurückweicht, so daß das Wasser, als er mit dem Kind den Fluß
überquert, ihm nur bis an die Hüfte reicht (vgl. das Gemälde Fig. 3 und die

farbigen Drucke Fig. 4 und 5). Dabei schützt ihn die Weltschlange Änanta
mit ihren fünf Köpfen vor dem Sturzregen. Diese Szene wird häufig
dargestellt; vgl. die genannten Figuren sowie das zweite Bild von Fig. 1. Den

Vorgang des Zurückweichens der Yamunä vor dem Krishnakind sollen die

sogenannten Krishnabecher nachahmen, wie sie besonders in Mathurä
massenhaft hergestellt werden. In einem Metallbecher steht Vasudeva, das

47) Coomarasvamy, Catalogue of the Indian Collection in the Museum of Fine
Arts Boston, Part V. Rajput Paintings, 1926, Plate 49.

48) Wenn Sonnerat, Reise in Ostindien und China, Deutsche Uebersetzung
Zürich 1783, I S. 141 sagt, daß dies durch einen Wächter des Königs namens Don-
dubhi geschah, so ist dies eine Verwechslung, verursacht durch Vasudevas Beinamen
Anakadundubhi.



Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest 41

Krishnakind auf den Armen haltend; in der Figur ist eine Hebervorrichtung
verborgen, die bewirkt, daß bei Füllung des Bechers mit Wasser dieses durch
eine versteckte Oeffnung abfließt, sobald es das Kind erreicht, wodurch eine

genaue Nachahmung des legendären Vorgangs erzielt wird49) (Fig. 6).

Jüngere Quellen, aber doch auch schon das Drama Bhäsas, kennen den Zug,
daß das Krishnakind, als es Vasudeva über den Strom trägt, plötzlich
ungeheuer schwer wird, wie der Berg Mandara bei Mathurä. Dies ist das aus

der Christophorus-Sage bekannte Motiv, das aus Indien zu stammen scheint,

jedoch nicht aus der Krishnalegende, sondern aus der buddhistischen Literatur

50). Nur diese war es ja, welche indische Erzählungsmotive nach dem

Westen trug, nicht der Krishnaismus, der nie außerhalb Indiens missioniert

hat51). Damit erledigt sich auch die von Dilettanten immer wieder behauptete

Beeinflussung der Christuslegende durch die Lebensgeschichte Krishnas

52); daß, freilich erst für ganz späte Zeit, die umgekehrte Beeinflussung
in Betracht kommt, werden wir noch sehen. Letzten Endes liegt dem Zuge

der Krishnalegende vom Schwerwerden des Kindes das auch im Abendland

weitverbreitete Märchenmotiv vom «Stärkeren» zugrunde, wie es Hertel

für Indien nachgewiesen hat53). In Bhäsas Darstellung verbreitet das

Krishnaknäblein einen wunderbaren Lichtschein, in welchem Vasudeva den

Weg findet54). Dort teilt sich der Fluß und seine Wasser bleiben stehen, so

daß Vasudeva trockenen Fußes ans andere Ufer gelangt, was an den Durchgang

der Israeliten durchs Rote Meer erinnert. Die Stelle, wo sich der Fluß-

49) Vgl. die Beschreibungen bei Growse, Mathurä S. 33, und Boeck, Durch
Indien ins verschlossene Land Nepal, 1903, S. 90. In dem bei v. Glasenapp, Heilige
Stätten Indiens, 1928, Tafel 80 dargestellten Vexierbecher ist Vasudeva in hockender

Stellung dargestellt, falls es sich überhaupt um diesen und nicht um eine Gottheit
handelt. Die Engländer nannten früher solche Becher, in gänzlicher Verkennung
ihrer wahren Bedeutung, Tantalus-cup.

50) Garbe, Indien und das Christentum, 1914, S. 101 f.; Speifer, De indische
Oorsprong van den Heiligen Sint Christophorus (Bijdragen tot de Taal-, Land- en
Volkenkunde van Nederlandsch Indie 1910); Günter, Legendenstudien, 1906, S. 25;
Buddha in der abendländischen Legende, 1922, S. 19 f.

51) Wenn Vasco da Gama an der ostafrikanischen Küste, in Melinde, Christen
zu treffen glaubte, die die Madonna mit dem Jesusknaben verehrten, so handelte es
sich vielleicht um Krishnaiten, da Schiffe aus Indien dort anzulegen pflegten; s.

Plischke, Vasco da Gama, 1926, S. 21.
52) Jacolliot, Christna et le Christ, 1876; Drews, Die Christusmythe, 1909;

neuerdings hat auch Mathilde Ludendorff derartige Ideen verbreitet.
53) Hertel, Altindische Parallelen zu Babrius (Zeitschrift des Vereins für Volkskunde

22, 1912) S. 252; Indische Märchen, 1919, S. 308; Günter, Die christliche
Legende des Abendlandes, 1910, S. 57; Köhler, Kleinere Schriften II, 1900, S. 47 f.;
Bolle und Polivka, Anmerkungen zu den Kinder- und Hausmärchen der Brüder
Grimm II, 1913, S. 349 f. Es wird hier überall das Motiv variiert, daß der eine die
überlegene Macht des andern anerkennen muß.

64) Dieser ist auf dem farbigen Druck Fig. 5 zu sehen.



42 Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

Übergang vollzog, wird heute noch als Uttareshvar-Ghät in Gokul bei

Mathurä gezeigt55).
Wir schließen uns auch im folgenden in der Wiedergabe der Legende

der höchst anschaulichen und durch manche individuellen Züge bereicherten

Darstellung Bhäsas im I. Akt seines Krishnadramas an. Um die Hirten nicht
zu erschrecken, will Vasudeva unter einem Feigenbaum den Anbruch des

Tages erwarten, und er betet zu den Baumgottheiten: «Wenn dieser Knabe
hier zum Heil der Welt bestimmt und zur Tötung des Kansa geboren ist,
dann soll jemand aus der Hirtenstation herauskommen — nein, nur mein

Freund Nanda soll kommen ». Kaum hat Vasudeva diese Worte gesprochen,
so erscheint Nanda mit einem neugebomen, anscheinend toten Mädchen im
Arm, das seine Frau Yashödä um Mitternacht zur Welt gebracht hat. Sie

liel dabei in Ohnmacht, so daß sie nicht einmal wußte, ob sie einen Knaben
oder ein Mädchen geboren habe50). Da die Hirten an diesem Tage das Indra-
fest feiern, will Nanda das nach seiner Meinung Totgeborne heimlich beseitigen,

damit seine Leute nichts von dem Unglück erfahren und nicht von
der kultischen Unreinheit betroffen werden, die nach brahmanischen
Ritualvorschriften durch eine Totgeburt verursacht wird57). An der Stimme
erkennt Vasudeva seinen Freund Nanda, und macht ihm den Vorschlag, ihm
das tote Mädchen für seinen Knaben zu geben, damit dieser vor Kansas

Nachstellungen gerettet werde. Nanda fürchtet zwar des Königs Rache,
übernimmt aber doch das Kind. Vorher will er zum Ufer der Yamunä gehen, um
sich durch das entsühnende fließende Wasser von seiner Unreinheit zu
befreien, die er sich durch das Tragen eines Leichnams zugezogen, aber Vasudeva

bedeutet ihm, er sei durch das Leben unter den Kühen von Natur aus
rein 58). Nun will Nanda wenigstens die unter den Hirten übliche Reinigung
mit Sand 59) vollziehen, sobald er aber mit den Händen die Erde berührt,
springt ein mächtiger Wasserstrahl hervor. Nachdem er sich damit gereinigt,

übergibt ihm Vasudeva das Knäblein, aber seine Arme vermögen es

nicht zu halten, so schwer ist es, und doch ist Nanda so stark, daß er den

wilden Stier bei den Hörnern zu packen und anzubinden, und den schweren

Ochsenkarren aus dem Sumpfe zu ziehen vermag. Jetzt erscheinen die fünf

551 H. v. Glasenapp, Heilige Stätten Indiens, 1928, S. 26.
56) Yashödä ist auf dem alten Gemälde Fig. 3 im Vordergrund links dargestellt.
57) Hillebrandt, Ritualliteratur S. 89 f.; Jolly, Recht und Sitte (Grundriß der

indo-arischen Philologie, 1896) S. 155 f.
58) Kühe haben eine reinigende Kraft; es wird — oder wurde doch früher — in

einheimisch-indischen Schulzimmern eine Kuh mit ihrem Kalbe gehalten, um die
(kultische) Reinheit des Lokals zu gewährleisten.

59) Zu der Sitte der Reinigung mittels Sand und dem Sandzauber s. Zachariae,
Aus Indiens Kultur. Festgabe für Richard Garbe, 1927, S. 65 f.



Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest 43

Embleme Vishnu-Krishnas: der Diskus Sudarshana, der Bogen Shärnga,
die Keule Kaumodaki, das Muschelhorn Pänchajanya und das Schwert Nan-

daka60) in Menschengestalt, sowie der Vogel Garuda61). Sie beschließen,

in Gestalt von Hirten dem Krishna auf Erden Dienste zu leisten. Nachdem

Nanda auf Vasudevas Geheiß das göttliche Kind verehrt hat, bittet der
personifizierte Diskus den Krishna, sich wieder leicht zu machen, und jetzt erst

• Ist Nanda fähig, das Kind auf den Armen zu halten. Er verspricht, für den

Knaben gut zu sorgen, und Vasudeva macht sich mit dem Mädchen auf

den Weg nach Mathurä. Plötzlich hört er es weinen und entdeckt, daß das

Totgeglaubte zum Leben erwacht ist. Auch dieses Kind wird ungeheuer
schwer auf seinen Armen, denn es ist eine Verkörperung jener Göttin

Yoganidrä oder Kärtyäyani, welche bereits auf Vishnus Geheiß den Balaräma

in den Leib der Rohini verbracht hat. Wiederum weicht das Wasser

der Yamunä vor Vasudeva zurück, und er gelangt noch vor Tagesanbruch
nach Mathurä, wo er das Mädchen an die Seite der Devaki legt, ohne daß

sie selbst und ihre Wächter, die immer noch von tiefem Schlaf umfangen
sind, es merken. Devaki ist somit des Glaubens, ein Mädchen geboren zu
haben. — Das Motiv der Kindsvertauschung, das hier in der Krishnalegende

eine so bedeutsame Rolle spielt, ist in der Sage vieler Völker
verbreitet; es handelt sich dabei entweder darum, ein bedrohtes Kind vor den

ihm bereiteten Nachstellungen zu retten, oder ein solches, von dem man sich
bedroht glaubt, zu entfernen. Als nächste Parallele bei einem ebenfalls

arischen Volke bietet sich die Kyrussage, wie sie aus Herodot I 108 f.

bekannt ist. Dem König Astyages weissagt dort ein Traum, daß der Sohn

seiner Tochter Mandane an seiner Statt König werde. Er läßt deshalb diesen

Sohn — Kyrus — durch einen Hirten aussetzen, doch dieser nimmt den

Knaben zu sich, und er wächst unerkannt unter den Hirten auf, wie Krishna
im Gokula °2).

60) Ueber diese Embleme, welche die Vishnufiguren zeigen, s. Verf. I.-S. S. 28 f.
Gewöhnlich sind es nur die vier erstgenannten, doch besitzt die Indiensammlung eine
bemalte Holzstatuette Krishnas, welche ein Schwert trägt. Auch auf dem alten
Gemälde Fig. 3 hält der neugeborne, Krishna ein solches. Personifikationen der
Embleme Vishnus zeigt ein alter Vishnualtar der Sammlung, s. ebd. S. 30 und Fig. 5.

61) Ueber die Garudafiguren der Indiensammlung s. ebd. S. 35 f.
n-) Bauer, Die Kyrossage (Denkschriften der Wiener Akademie 1882); John

M. Robertson, Christianity and Mythology, 1900, S. 183 f. Ein historischer
Zusammenhang der Krishnalegende mit der Kyrussage wurde angenommen von G. Hüsing,
Orientalistische Literaturzeitung 1905, S. 224, und ähnlich äußerte sich Windisch,
Buddhas Geburt S. 208. Auch die antike Sage kennt die Kindsvertauschung im Fall
von Priamus' Sohn Polydorus, den seine Mutter gleich nach der Geburt mit ihrem
eigenen Sohn Diiphilus vertauscht; doch hat dies dann zur Folge, daß dieser getötet
wird. Motiv und Folgen der Vertauschung sind somit hier ganz andere.



44 Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

In der Nacht von Krishnas Geburt läßt Bhäsa in seinem Drama
(Beginn des II. Aktes) den König Kansa von unheilverkündenden Erscheinungen
heimgesucht werden. Es ist eine dramatisch höchst wirkungsvolle Szene, die

in der gesamten dramatischen Literatur der Inder kein Seitenstück und

auch in den Puränas keine genaue Entsprechung hat, also wohl dem Dichter
zuzuschreiben sein wird. Schwarzgekleidete Chändälaweiber stürmen auf
den König ein und fordern ihn auf, mit ihnen Hochzeit zu halten63); sie

tragen symbolisch bedeutsame Namen wie Alakshmi «Unglück», Käla-

rätri «Schwarze Nacht», d. h. die Brahmannacht beim Weltuntergang,
Mahänidrä « Todesschlaf»; eine wird als Kahlköpfige, die andere als Rot-

äugige bezeichnet, beides Eigenschaften, die im Traume wie in Wirklichkeit
Unheil bringen 64). Sie bilden das Gefolge des « Fluches », der ebenfalls als

Chändäla auftritt, mißgestaltet und grausig, mit einem Kranz von
Totenschädeln und buntem Gewand. Er ruft die Chändälaweiber zu sich, um mit
ihnen ins Innere des Palastes einzudringen; vergeblich stellt sich ihnen die

Glücksgöttin des Königs, die Räjashri, entgegen; der « Fluch » erklärt ihr,
daß die Chändälas auf Vishnus Geheiß gekommen seien, nimmt Besitz von
dem Palast und verkündet Kansa den Untergang. Der König, durch diese

Spukgestalten und andere üble Vorzeichen (Erdbeben, Sturm, Flammenregen)

beunruhigt, läßt den Astrologen und den Hauspriester befragen, was
diese Gesichte und Zeichen bedeuten. Diese lassen ihn wissen, es seien dies

Anzeichen dafür, daß ein göttliches Wesen in der Menschenwelt geboren
sei65). Kansa erfährt dann, daß in der Nacht Devaki ein Töchterchen
geboren habe; die Wächter wurden durch das Schreien des Kindes darauf
aufmerksam gemacht. Nun läßt der König Vasudeva rufen und fragt ihn,
was für ein Kind ihm geboren worden sei, und dieser entschließt sich schweren

Herzens zu der Lüge, daß es ein Mädchen sei. « Sei's Mädchen oder
Knabe », ruft der König aus, « auf jeden Fall soll es getötet werden; ich
will durch Menschentat das Schicksal überlisten, und ich werd' es. »

Vergebens sind die Bitten Vasudevas und Devakis, das Leben des Kindes zu

schonen; die Amme bringt es herbei, Kansa ergreift es an den Füßen und
schleudert es gegen einen Felsen, so daß es zerschmettert wird. Diese Szene

ist wiedergegeben in der Ausgabe des Bhägavata-Puräna von Murädäbäd,
s. Fig. 1, drittes Bild. In Mathurä wird der « Kansafeisen » heute noch ge-

«3) Begegnung mit Angehörigen niedriger Kaste und vollends Begattung mit
solchen bedeutet in der indischen Traummantik Unglück; vgl. v. Negelein, Der
Traumschlüssel des Jagaddeva, 1912, S. 327.

«4) /. d. Negelein, a. a. O. S. 269 und 295.
65) Dies widerspricht freilich den Angaben über die Friedlichkeit der Natur bei

der Geburt Krishnas.



Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest 45

zeigt80). Aber nach dem Fall erhebt sich das Kind in der Gestalt der furchtbaren

Göttin Kärtyäyani, mit blitzenden Waffen in den acht Händen67) zum

Himmel, ist es doch niemand anders als die Göttin Yoganidrä, die sich in
dem Töchterchen des Nanda verkörpert hat. Zugleich mit ihr erscheinen

ihre Diener Kundodara « Topfbauch », Shüla « Speer », Nila « Dunkelblau »

und Manojava « Gedankenschnell »; diese erklären, daß sie zur Vernichtung
Kansas bestimmt seien. Sie alle wollen mit Kärtyäyani in Hirtengestalt nach

dem Gokula hinabsteigen, um an dem Kindheitsleben Krishnas teilzunehmen.

Die Göttin selbst erhebt nach dem Vishnu-Puräna ein lautes Gelächter und

spricht zu Kansa: Was hilft es dir, daß du mich zu Boden geschmettert
hast? Schon ist derjenige geboren, der dich töten wird, der Mächtigste unter
den Göttern, der schon in der Vorzeit dich vernichtet hat. Dann verschwindet

sie als strahlende Lichterscheinung im Himmel.
Durch diese neuen Unheilsverkündungen erschreckt, befragt der König

wiederum seine Ratgeber. Er läßt darauf Vasudeva und Devaki in Freiheit
setzen und gibt Befehl, alle Neugebomen in der Umgegend von Mathurä zu
töten. Nach dem Brahma- und Vishnu-Puräna beschränkt er den Befehl zur
Tötung auf solche Kinder, die Zeichen außergewöhnlicher Stärke zeigen.
Nach dem Agni-Puräna läßt Kansa den Kindermord durch Pütanä und
andere weibliche Dämonen ausführen; dies sind Personifikationen der
gefährlichen Mächte, die nach indischem Glauben das Leben der Neugebomen
überhaupt bedrohen und durch mannigfachen Abwehrzauber von ihnen
femgehalten werden. Inzwischen ist Krishna bei seinen Pflegeeltern unter den

Hirten gut aufgehoben. Nanda betrachtet ihn als seinen Sohn und vollzieht
für ihn die nach den brahmanischen Rechtsbüchern vorgeschriebenen
Geburtsbräuche (jätakarman) und die Zeremonie der Namengebung (näma-
karana) °8). Nach einigen Quellen geschieht dies heimlich durch den

Hauspriester des Yädava-Stammes, dem Krishna angehört. Nach dem Devibhä-
gavata wurde Kansa durch seine Geheimagenten von diesen Festlichkeiten
in Kenntnis gesetzt; infolgedessen unternimmt er alle möglichen Versuche,
dem Kinde durch dämonische Wesen den Untergang zu bringen, zuerst durch
die schon genannte Pütanä, die sich Krishna als Amme naht, aber von ihm
getötet wird (s. Fig. 1, viertes Bild).

Die Tötung der Neugebomen in Mathurä durch König Kansa erinnert
an den bethlehemitischen Kindermord, kann aber aus bereits angeführten

e6) Es ist das sog. Yog-Ghät; s. v. Glasenapp, Heilige Stätten Indiens S. 26.
67) Es ist die bekannte vielarmige Schreckgestalt der Kali, wie sie eine bemalte

Plakette der Zürcher Indiensammlung darstellt; s. I.-S. S. 85.
°8) Hillebrandt, Ritualliteratur S. 45 f.; Jolly, Recht und Sitte S. 152 f.



46 Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

Gründen (vorchristliches Alter der Krishnalegende, Fehlen einer Verbreitung

des Krishnaismus außerhalb Indiens) damit nicht historisch zusammenhängen.

Das Motiv des Kindermordes kennt auch die ceylonesische Sage69);

es ist die Geschichte von der Prinzessin Ummädachittä, die im Schlosse

gefangen gehalten wird, weil geweissagt wurde, daß ihr Sohn die Brüder ihrer
Mutter töten und die Krone an sich reißen werde. Trotz aller Wachsamkeit

gelingt es ihrem Liebhaber, zu ihr zu dringen; den Knaben, der dieser
Verbindung entspringt, bringt sie in Sicherheit. Später erfahren ihre Oheime

von seiner Existenz, und lassen deshalb alle Knaben des Dorfes, in dem er
aufwächst, töten; allein der Sohn der Prinzessin hat sich versteckt und
entgeht so dem Blutbad. — Das Motiv ist auch außerhalb Indiens weit verbreitet,

man denke nur an die Geschichte von Moses. Auch die iranische Sage
kennt das Motiv vom Kindermord in Verbindung mit der Zarathustra-
legende70). Eine ägyptische Parallele enthält der Papyrus Westcar: ein

Zauberer erzählt dem Pharao von drei Kindern, die noch nicht geboren sind,
aber dereinst das Haus des Cheops stürzen werden. Der König versucht
dann, die Kinder ausfindig zu machen und zu beseitigen 71). Das Motiv vom
bösen kindertötenden Oheim ist auch bei Naturvölkern verbreitet, so bei den

Tlinkit-Indianern. Die Mutter Jelchs, des Kulturheros der Tlinkit, hatte zehn

Söhne. Sie alle -wurden von ihrem Bruder, einem mächtigen Häuptling,
getötet; nur Jelch bleibt am Leben, aber der Oheim trachtet ihm auf alle mögliche

Art nach dem Leben, ohne daß es ihm gelingt, den Unverwundbaren
und Listigen zu töten 72).

Neben der Darstellung von Krishnas Geburt und der Feier derselben

in der Hirtenstation (Gokula) des Nanda enthalten die Puränas ausführliche

Angaben darüber, in welcher Form Krishnas Geburtstag alljährlich zu feiern
sei. Es wird gelegentlich auch gesagt, daß Krishna selbst die Form der Feier

festgesetzt habe, und zwar für alle Kasten, auch für die Shüdras, worin der
Krishnaismus eine bemerkenswerte Freiheit von der brahmanischen
Kastenordnung zeigt. Das Fest fällt — wie nach der Legende Krishnas Geburt —
auf den achten lunaren Tag (tithi) der « dunklen » Hälfte, d. h. der Zeit des

abnehmenden Mondes des Monats Shrävana oder Bhädrapada, heute Bhä-
don (Juli/August), während der Mond im Nakshatra (Mondhaus, Sternbild

69) W. Geiger, Dipavansa und Mahävansa und die geschichtliche Ueberlieferung
in Ceylon, 1905, S. 25 f.

70) Jackson, Zoroaster, the Prophet of Ancient Iran S. 24 f.
71) M. Pieper, Aegyptische Märchen. Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen

Gesellschaft 1929, S. 146.
72) Breysig, Die Entstehung des Gottesgedankens und der Heilbringer S. 10.



Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest 47

des lunaren Zodiaks) Rohini (Aldebaran) steht73). Da die Feier auf den

achten Tag der dunklen Monatshälfte fällt, heißt sie Krishnajanmäshtami,
« der achte Tag, (der) von Krishnas Geburt». Sie ist das einzige Geburtsfest
eines Ävatära, das auf die dunkle Monatshälfte fällt, was damit zusammenhängen

wird, daß in der indischen Benennung Krishnapaksha für die Zeit
des abnehmenden Mondes der Name Krishnas enthalten zu sein scheint74).

Wenn wir die Feier von Krishnas Geburt hier als das indische
Weihnachtsfest bezeichnen, so geschieht es, weil es wie die christliche Weihnacht
die Geburt des Gottmenschen feiert; das unserm Weihnachtsfest zeitlich
entsprechende indische Fest ist die Makarasankränti, heute Pongal genannt, zur
Zeit der Wintersonnenwende75). Eine sehr ausführliche, freilich allzusehr in
Einzelheiten sich verlierende Darstellung der Festfeier nach den Puränas
und den an sie sich anschließenden späten Ritualtexten hat schon vor
geraumer Zeit Albrecht Weber gegeben 76).

Nach dem Bhavishya-Puräna, dem die folgende Zusammenfassung im

wesentlichen sich anschließt, beginnt die Feier bei Anbruch des achten Tages

der Monatshälfte nach der vorgeschriebenen Zahnreinigung mit der Ueber-

nähme des Fastengelübdes "). Um Mittag ist ein Bad in fließendem Wasser

zu nehmen, da nur solches entsühnende Kraft hat. Dann ist für Devaki ein

Wöchnerinnenhaus (sütikä-griha) zu errichten, wie es die Ritualtexte und
die Lehrbücher der Medizin für die wirkliche Wöchnerin vorschreiben 78).

Wenn eine Frau ihrer Niederkunft entgegensieht, wird für sie eine besondere

Hütte erstellt, acht Hasta (zu 1 )4 engl. Fuß) lang und vier Hasta breit.
Dieselbe soll je nach der Kaste der Frau aus verschiedenen Holzarten
errichtet werden; die Türe soll nach Osten oder Süden gelegen sein. Die Hütte
ist mit Kränzen zu behängen, und es sind mit Wasser gefüllte Krüge und
blanke Waffen in dieselbe zu verbringen, alles glückbringende, die Dämonen
abwehrende Gegenstände. Zur Verscheuchung der bösen Geister, die die

Gebärende und ihr Kind bedrohen, soll an der Türe ein Feuer entzündet wer-

73) Die altindische Astronomie kennt nur die lunaren Zodiakalbilder (Naksha-
tras); über diese s. Thibaut, Astronomie (Grundriß der indo-arischen Philologie, 1899),
S. 13 f.; Kirfel, Kosmographie der Inder, 1920, S. 34 und 138.

74) Underhill, The Hindu Religious Year, Calcutta 1921, S. 80.
75) v. Glasenapp, Der Hinduismus, 1922, S. 353; Underhill a. a. 0. S. 38 f.
7a) Albr. Weber, Krishnajanmäshtami. Abhandlungen der Berliner Akademie 1867

S. 217—366. Die meisten der von Weber nur handschriftlich und z. T. fragmentarisch
benutzten Texte liegen jetzt in guten Druckausgaben vor.

") Diese Vorschrift hängt zusammen mit der Angabe der Puränas, daß Vasudeva

und Devaki vor der Empfängnis Krishnas ein Fastengelübde auf sich genommen

hatten, was dann Vishnu bestimmte, als ihr Kind geboren zu werden.
78) Hillebrandt, Ritualliteratur S. 44; Jolly, Medizin S. 56; /. /. Meyer, Das Weib

im indischen Epos S. 294 f.



48 Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

den 79). In diese Hütte verbringe man die Schwangere im neunten Monat.
Nach der Geburt hat sie zehn Tage — so lange dauert die durch die Geburt

verursachte Unreinheit80) — dort zu verweilen. Diese Absonderung der

Wöchnerin wurzelt in der aus der Völkerkunde bekannten Auffassung, daß

die Gebärende — wie auch die Menstruierende — unrein sei81). Das bei der

Krishnafeier zu errichtende Wöchnerinnenhaus soll mit Schmuck aller Art,
insbesondere aber mit unheilabwehrenden Amuletten versehen sein und nach

Art eines Hirtenhauses (gokula) erstellt werden 82). In der Mitte desselben

ist auf einem Ruhebett (paryanka) ein Bild der Devaki aufzustellen, das sie

als soeben Entbundene, noch Schlummernde darstellt, mit dem ebenfalls

schlafenden Säugling an der Brust83). Auch Yashödä, die Gattin des Hirten

Nanda und Pflegemutter Krishnas ist darzustellen als eben von einem

schönen Mädchen Entbundene; daneben sind Bilder von Göttern und Genien

anzubringen, die in der Luft schweben. Auch Krishnas Vater Vasudeva, zur
Abwehr der das Kind bedrohenden bösen Mächte mit Schwert und Schild
bewaffnet, steht dabei. Femer sind die in Schlal versunkenen Wächter Kansas

darzustellen (vgl. den farbigen Druck Fig. 2 und das Gemälde Fig. 3),
sowie die verschiedenen dämonischen Wesen, die Krishna als Knabe besiegt

hat, besonders die Schlange Käliya in der Yamunä. Es folgt nun die

Verehrung (püjä, ein Drävidawort) der Devaki mit Räucherwerk, Süßigkeiten
und Blumen, unter Hersagen bestimmter Sprüche (Mantrams), die nur dann

wegfallen, wenn die Feier von Shüdrafrauen begangen wird. Daran knüpft
sich beim Mondaufgang eine Ehrengabe (arghya) an den Mond mit einem

Weihespruch, der ihn in Gemeinschaft mit dem Sternbild Rohini nennt, das

als seine Lieblingsgattin gilt und unter dem Krishna geboren ist. Es mag
dabei auch hereinspielen, daß Krishna dem «Mondgeschlecht» (Soma-
vansha) angehört, das die Genealogien der Puränas neben dem

Sonnengeschlecht (Süryavansha) annehmen, dem Räma und Buddha entstammen.

79) So noch heute nach Shib Chunder Böse, The Hindoos as they are, 1883,
S. 22; Grierson, Bihar Peasant Life, Patna 1921, S. 389.

80) Gesetzbuch des Manu VI 217.
81) Schurtz, Urgeschichte der Kultur, 1912, S. 188 f.; O. Stoll, Das Geschlechtsleben

in der Völkerpsychologie, 1908, S. 836 f.; Hartland, Encyclopaedia of Religion
and Ethics II S. 636 f. (Birth).

82) Auch im altägyptischen Horuskult wird ein « Zimmer der Entbindung » für
die Göttin Isis, die Mutter des Horus, hergerichtet; s. Brugsch-Bey, Drei ägyptische
Festkalender, 1877, S. 25; Ed. Norden, Die Geburt des Kindes, 1924, S. 74.

83) Ein Steinrelief des Britischen Museums (Bridge Collection 1872), eine
ruhende Frau mit Säugling an der Brust darstellend, wurde früher als Devaki mit
Krishna bestimmt, wird aber jetzt als Muttergottheit aufgefaßt, und ebenso kann eine
Bronzefigur der Zürcher fndiensammlung beurteilt werden, die eine Mutter mit
Kind auf dem Arme darstellt; vgl. I.-S. S. 58.



Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest 49

Es werden dabei Figuren Krishnas, seiner Eltern, Nandas und Yashodäs
sowie Balarämas aufgestellt und verehrt. Bei Gesang, Musik und Tanz werden

die Legenden von Krishnas Geburt und Kindheit vorgetragen. Ein Text
erwähnt auch Schaustücke in der Volkssprache, also kultische Dramen,
Mysterienspiele nach Art der bengalischen Yäträs, die ebenfalls die
Jugendgeschichte Krishnas behandeln 84). Um Mitternacht, als dem Zeitpunkt von
Krishnas Geburt, wird eine Spende von zerlassener Butter (ghi)
dargebracht, woran sich das Geburtsritual anschließt, das genau dem wirklichen
nachgebildet ist, wie es die « Hausregeln » (Grihyasütras) und Gesetzbücher

(Dharmashästras) vorschreiben85). Im Zusammenhang damit erfolgt die

Verehrung der Göttin Shashthi, der Schutzgottheit des sechsten, für Neu-

geborne besonders kritischen Tages8e), und ebenfalls noch während der
Nacht die Zeremonie des Abschneidens der Nabelschnur und der Namen-

gebung. Bei Tagesanbruch ist dann für Devaki ein großes Fest zu
feiern, verbunden mit reichlicher Speisung und Beschenkung von
Brahmanen, die darauf unter Gebeten an Krishna zu entlassen sind. Den Schluß
des Festes bilden hohe Verheißungen für alle diejenigen, welche die Mutter
und ihren göttlichen Sohn in der angegebenen Weise zu feiern verstehen,
und das Geburtsfest Krishnas entweder in ihrem eigenen Hause begehen
oder sich fremder Begehung desselben anschließen.

Das komplizierte Ritual der alten Krishnafeier ist in neuerer Zeit
weitgehend vereinfacht, aber anderseits auch mit neuen Zügen ausgestattet worden.

Sonnerat87) beschreibt die Begehung des Festes im damaligen
Südindien wie folgt: «Am Atschemi (ashtami) nach dem Paruwen (parvan,
dem absteigenden Mondknoten) oder am achten Tag nach dem Vollmond ist
das Fest Urikati-Tirumal. Dies ist der Geburtstag des Quischena (Krishna),
den man in den Tempeln des Wischenu feiert. Während den neun Tagen,
die das Fest dauert8S), führt man diesen Gott in einer Prozession durch die
Straßen. Vor allen andern feiern die Hirten dasselbe, zum Andeuten, daß

Quischena unter ihnen erzogen ward. Man richtet dabei vor den Türen
der Tempel und an den Kreuzstraßen Hallen aus Baumästen und Leinwand
auf. Im Mittelpunkt dieser Hallen hängt man eine Kokosnuß auf, in welcher
ein Fanon (eine Silbermünze, die sechs französische Sols gilt) steckt. Diese
Kokosnuß hängt an einem Faden, dessen Ende an dem äußeren Teil der

84) Nisikanta Chattopadhyaya. The Yäträs or Populär Dramas of Bengal S. 12.
85) Hülebrandt, Ritualliteratur S. 45; Jolly, Recht und Sitte S. 152.
<">) H. v. Glasenapp, Der Hinduismus, 1922, S. 137.
87) Sonnerat, Reise nach Ostindien und China I S. 195.
88) Dies beruht offenbar auf einem Mißverständnis der Angabe, daß das Fest

am neunten Tage der Monatshälfte seinen Höhepunkt erreicht.



50 Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

Laube festgemacht ist, und zwar so, daß man damit die Nuß nach Belieben

in die Höhe ziehen und wieder niederlassen kann. Der Stamm der Hirten,
oder doch jene, die noch ihren ursprünglichen Stand beibehalten haben,
ziehen miteinander durch die Gassen; und wenn sie zu den Hallen kommen,
müssen sie, ehe sie weiter gehen dürfen, mit ihren Stöcken die aufgehangene
Kokosnuß zerschlagen, welches man ihnen aber so viel als möglich zu
erschweren sucht, indem man durch schnelles Aufziehen und Niedersenken
dieselbe stets ihren Streichen entzieht. Ohne Zweifel hat dieses Spiel seinen

Grund, den aber jetzt niemand mehr anzugeben weiß. » Ebenfalls für die

Begehung des Festes in Südindien liegt ein Zeugnis Bartholomäus Ziegenbalgs

vor, der im 18. Jahrhundert als Missionar in Tranquebar wirkte89):
« Die Wischtnupaddikarer (Vishnuverehrer) haben einen allgemeinen Fasttag,

Tschiendi (Sanskrit Jayanti, eine Abart der Ashtami) genannt, welcher
des Kischtnens Geburtstag sein soll. Dieser fällt in ihren Augusti Monat
und wird sehr heilig gehalten. An diesem Fasttage pflegen sie vier Bäume

auf der Straßen in die Erde zu stecken, und oben Kokosnüsse zu hängen.
Da denn ein Hirte kommt und die Kokosnüsse mit einer Behendigkeit

herunterschlägt. Oben aber ist einer, der ihn mit Wasser begießet, welchem

Wasser er durch Geschwindigkeit zu entrinnen sucht. Dieses tun sie

deswegen, weil Kischtnen in eines Hirten Hause geboren worden ist und in
selbigem Butter gestohlen hat.»

Aus moderner Zeit schildert das Fest in Südindien J. E. Padfield90).
Danach wird es von allen Kasten und Bekenntnissen mit Ausnahme der

Lingäyats (Lingamverehrer) gefeiert und dauert zwei Tage. Es ist eines der

volkstümlichsten Feste und mit allgemeiner Belustigung verbunden. Während

der Nacht wird Krishna sowohl in den Tempeln als in den

Privathäusern verehrt, und es werden Preisgesänge auf ihn unter Musikbegleitung
vorgetragen. Manche Hindus fasten vom Abend des siebenten bis zum Morgen

des neunten Tages. An diesem erreichen die Lustbarkeiten ihren
Höhepunkt; die Götterbilder werden in Prozession umhergetragen und von
tanzenden Bayaderen begleitet, welche Lieder zum Preise Krishnas singen,
während Pandits Mantrams sprechen. Eine besondere Belustigung bezieht

sich auf den kleinen Krishna als Milch- und Butterdieb. Es werden auf

öffentlichen Plätzen zwei Stangen aufgestellt, die oben mit Laub, Blumen und

Fahnen geschmückt und mit einer Querstange verbunden sind. An dieser

8B) Ziegenbalg, Malabarisches Heidentum, herausgegeben von Caland, Verhandlungen

der Akademie von Amsterdam, 1926, Heft 3, S. 88.
00) Padfield, The Hindus at Home. Being Sketches of Hindu Daily Life.

Madras 1896, S. 181 f.



Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest 51

ist eine Rolle befestigt, durch die ein Seil gezogen wird. Daran wird ein

irdener Topf hochgezogen, der Milch und ein paar Münzen enthält und mit
einer Kokosnußschale bedeckt ist. Jemand zieht den Topf auf und nieder.

Junge Burschen, gewöhnlich aus der Kaste der Milchmänner (golta) springen

in die Höhe und suchen den Topf zu erhaschen; wem dies gelingt, der

erhält seinen Inhalt als Preis. Dabei werden die Knaben mit gefärbtem Wasser

(vasantam) besprengt. Auch mit Oel eingefettete Stangen werden

aufgerichtet, an deren Spitze der Milchtopf befestigt ist, der dem erfolgreichen
Kletterer als Preis winkt. Nach den Angaben von B. A. Gupte91) wird das

Fest von Krishnas Geburt an weiter Verbreitung nur durch dasjenige der

Göttin Durgä übertroffen; es unterscheidet sich aber von letzterem durch
das gänzliche Fehlen von Tieropfern. Es werden dazu oft 100—150

Brahmanen geladen, und während der drei Festtage steigt die Zahl der Bewirteten

manchmal bis auf 500; dazu werden Bettler aller Art oft zu Tausenden

gespeist. In der Nacht des achten Tages werden Legenden vorgetragen,
nach Gupte aus dem Mahäbhärata, aber doch wohl eher aus dem

Bhägavata-Puräna, denn das Epos enthält die eigentliche Krishnalegende noch

nicht; dann werden in Uebereinstimmung mit den Puränas die Geburtszeremonien

vollzogen. In der neunten Nacht wird eine Reihe unglasierter92)
irdener Töpfe mit saurer Milch an einer Stange aufgehängt und zerbrochen,
wiederum eine Reminiszenz an lose Streiche des kleinen Krishna, der einmal

beim Naschen den Milchtopf zerschlug, worauf er von seiner Pflegemutter

Yashödä mit dem Stock gezüchtigt wurde93). Darunter springt und
tanzt Jung und Alt in Nachahmung der fröhlichen Spiele Krishnas unter den

Hirten des Vrindävana. Nach Natesha Sastri94) wird um Mitternacht des

achten Monatstages in jedem Hinduhaus ein Bild Krishnas aus Ton in der
Gestalt eines Säuglings hergestellt; es wird ihm Verehrung erwiesen, und

Süßigkeiten werden ihm dargebracht, die nachher von den Hausgenossen
verzehrt werden, weswegen das Fest unter den Hindukindern sich besonderer

Beliebtheit erfreut. Nach dem Fest werden die Tonbilder ins Wasser

geworfen, wie dies nach den indischen Festen überhaupt geschieht °5). Weil
Krishna, der unter dem Sternbild Rohini geboren wurde, den Tod seines

91) B. A. Gupte, Hindu Holidays and Ceremonies, Calcutta 1916, S. 93.
92) Sehr oft werden im Kultus Geräte verwendet, die auf altertümliche, einer

früheren Kulturstufe entsprechende Art hergestellt sind, so etwa Tongefäße, die
nicht mit der Töpferscheibe angefertigt werden dürfen, oder, wie im römischen Kultus,

Holzlanzen mit angebrannter Spitze und Steinmesser.
93) Die entsprechende Szene der Legende ist wiedergegeben in dem Holzschnitt

aus dem Bhägavata-Puräna Fig. 1, letztes Bild.
94) Natesha Sastri, Hindu Feasts, Fasts and Ceremonies, Madras 1903, S. 97.
96) d. Glasenapp, Der Hinduismus S. 355.



52 Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

mütterlichen Oheims verursachte, herrscht nach Natesha Sastri unter den

Hindus der Aberglaube, daß die Geburt eines Knaben unter diesem Gestirn
seinem Mutterbruder Unheil bringe, und es soll deshalb in früherer Zeit

vorgekommen sein, daß solche Kinder getötet wurden: also eine tatsächliche

Ausführung des in der Legende erzählten Kindermordes zum selben Zweck.
Doch ist, wie der Gewährsmann versichert, dieser Aberglaube heute im
Aussterben begriffen. — Aus der kurzen Darstellung des Krishnafestes, die

Underhill gegeben hat96), verdient herausgehoben zu werden, daß das Fest
heute noch nach dem lunaren Kalender abgehalten wird, der nach Tithis,
nicht nach solaren Tagen rechnet, und deshalb von der im praktischen
Leben geltenden Zeiteinteilung oft stark abweicht97).

Nach dem Vorbild von Krishnas Geburtstag wurde dann auch derjenige
Rämas gefeiert, und zwar am neunten Tag der lichten Hälfte des Monates

Chaitra (März/April), die Rämanavami. Seine Geburt wird im Epos Rämäyana

I 18 erzählt. Dagegen werden die Geburtstage anderer Avatäras nur
von den ganz Strenggläubigen begangen98).

Vergleicht man nun im einzelnen die Begehung von Krishnas Geburtsfest

mit den Angaben der Legende, so ergibt sich, daß die Kulthandlungen
in allen wesentlichen Zügen aus dieser stammen; es zeigen sich aber doch

einige bedeutsame Abweichungen. Während nämlich nach den Puränas
Krishna im Gefängnis geboren und gleich nach der Geburt seiner Mutter

weggenommen wird, soll das «Wöchnerinnenhaus» nach Art eines

Kuhstalles errichtet werden, als ob Krishna unter den Hirten des Gokula zur
Welt gekommen wäre, und es wird darin Devaki mit dem Neugebomen,
umgeben von den übrigen Figuren der Legende aufgestellt. Dies friedliche Bild
paßt wenig zu der schweren Not und Bedrängnis, unter der Krishnas
Geburt nach der Legende erfolgt. Auch wenn in Mathurä die Wiege Krishnas

gezeigt wird "), so läßt sich dies mit der Legende kaum vereinbaren. Man

hat deshalb längst vermutet, daß in der Begehung von Krishnas Geburtsfest

sich Einflüsse des christlichen Weihnachtsfestes geltend machen 10°).

Während eine Einwirkung der Geburtsgeschichte Christi auf die alte Krishna-

»») Underhill, The Hindu Religious Year, Calcutta 1921, S. 81 f.

°7) Ueber die im indischen Kultus heute noch festgehaltene Tithi-Rechnung und
ihr Verhältnis zum solaren Kalender s. Thibaut, Astronomie, Astrologie und Mathematik

(Grundriß der indo-arischen Philologie, 1899), S. 25; Underhill, a. a. O. S. 13.

98) Underhill a. a. O. S. 75.

••) o. Glasenapp, Heilige Stätten Indiens S. 28.

ioo) /libr, Weber in der genannten Abhandlung S. 217 ff.; Hopkins, Religions
of India, 1895, S. 465 f.; India Old and New, 1902, S. 162 f.; Rieh. Garbe, Indien und
das Christentum, 1914, S. 254 f.; v. Glasenapp, Der Hinduismus, S. 354.



Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest 53
•

legende, wie wir sahen, aus chronologischen Gründen nicht in Betracht

kommt, ist eine solche auf deren jüngste Formen und insbesondere auf den

Kultus sehr wohl möglich; es ergibt sich dies schon aus der allgemeinen

Erwägung, daß äußere Kultbräuche leichter von Volk zu Volk wandern als

die ihnen zugrundeliegenden Legenden. Die erste historisch erfaßbare

Einwirkung des Christentums in Nordindien erfolgte durch die Nestorianer im

7. Jahrhundert101). Die erste christliche Mission wurde im Jahre 639 am

Hofe des Königs Shiläditya von Kanauj empfangen. Daß schon die sogenannten

Thomaschristen seit dem 3. Jahrhundert die Uebermittler des christlichen

Weihnachtsfestes gewesen seien, ist schon deshalb unwahrscheinlich, weil

diese im Süden Indiens wirkten, fern von den Zentren der Krishnaver-

ehrung. Bei ihnen ist dann umgekehrt der Marienkult unter indischem Einfluß

bis zur Unkenntlichkeit entstellt worden 102). Noch viel weniger kommt
eine christliche Einwirkung über Alexandria in Betracht, wie sie früher

angenommen worden ist.

Daß die beiden Geburtsfeiern, die christliche und die krishnaitische,
voneinander unabhängig entstanden sind, zeigt schon die Verschiedenheit ihrer
Datierung; auch die früheren Ansätze des christlichen Weihnachtsfestes im

März, April, Mai103) lassen es nicht mit dem Fest von Krishnas Geburt

zusammenfallen, das zwar auch zu verschiedenen Zeiten, aber doch immer
zwischen Juni und September geleiert worden ist1<H). Aber die Darstellungen

der Devaki mit dem kleinen Krishna, wie sie die jüngere indische Kunst

hervorgebracht hat, und wie sie auch gewisse Ritualtexte für die Krishna-
feier vorschreiben, zeigen unverkennbare Einwirkung der christlichen
Madonna lactans. Nach einer Quelle des 17. Jahrhunderts ist an Krishnas
Geburtstag ein goldenes Bild von ihm aufzustellen, welches ihn darstellt, wie

er an der Brust seiner Mutter trinkt, die Brustspitze mit der Hand drückt
und liebevoll zum Antlitz der Mutter emporblickt. Ein bei Creutzer105),
Moor10") und Weber (Taf. 2) wiedergegebenes Gemälde aus dem 18. Jahrh.
(Fig. 7) zeigt Devaki mit dem kleinen Krishna an der Brust, ganz nach Art

101) Grierson, Modern Hmduism and its Debt to the Nestorians. Journal of the
Royal Asiatic Society 1907, S. 311 f.; Garbe, Indien und das Christentum S. 181 f.

102) Garbe a. a. O. S. 145 f.; Schomerus, Indien und das Christentum, II, 1932,
S. 4 ff.; Lemke. Die Reisen des Venezianers Marco Polo, 1908, S. 463.

103) H. Usener, Geburt und Kindheit Christi (Vorträge und Aufsätze, 1907)
S. 162 f.; Das Weihnachtsfest, 1911, S. 8; Arnold Meyer, Das Weihnachtsfest, seine
Entstehung und Entwicklung, 1913, S. 6.

104) Weber a. a. O. S. 338.
195) Creutzer, Symbolik, 1837, I. Tafel 6.
10«) Moor, Hindu Pantheon, 1894, Plate 35.



54 Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

der Madonna lactans, beide mit Heiligenschein nach christlicher Art107);
neben der Gottesmutter eine aufwartende Freundin oder Dienerin. Vor dem

Ruhebett der Devaki findet sich am Boden eine sechseckige flache Schüssel,

angefüllt mit kleinen Tierfiguren (Pferd, Stier, Elefant, Löwe, Kamel), die

sogenannte « Wesenmodellenschüssel», die schon die alten Symboliker
beschäftigt hat. Creutzer 108) glaubte, die Tiere sollten Krishna als künftigen
Hirten kennzeichnen, doch sind es ja keineswegs nur Herdentiere; Niklas
MüllerXM) bezog das Bild auf den indischen Liebesgott Käma und seine

Mutter, der jedoch nie in dieser Weise dargestellt wurde; noch andere

glaubten darin den jungen Buddha mit seiner Mutter Mäyä zu erkennen.
Wahrscheinlich stellen diese Tierfiguren nicht bloßes Spielzeug des Krishna-
knaben dar, sondern sie sollen ihn als Schöpfer der Wesen bezeichnen, was

er ja als Gott Vishnu auch wirklich ist. Möglicherweise aber geht diese

Wesenmodellenschüssel, die in der Krishnalegende keine Entsprechung hat,
auf Erzählungen apokrypher Evangelien von der Kindheit Jesu zurück,
wonach der kleine Jesus Tierfiguren, insbesondere Vögel, aus Lehm bildet
und sie belebt110), eine Vorstellung, die noch im Koran (Sure 3, Vers 43)
eine Spur zurückgelassen hat. Doch kennt auch die Krishnalegende ein
ähnliches Motiv; das Bhägavata-Puräna (X 13) erzählt, daß Krishna, als ihm
Brahma seine Herden entführt hatte, mittels der ihm als Gott zukommenden
Wunderkraft andere Rinder hervorbrachte. Etwas der christlichen Erzählung
näher Vergleichbares berichtet die indische Sage von dem ins 1. Jahrh. n.
Chr. versetzten König Shälivähana, der als Knabe Elefanten, Pferde und

Reiter aus Ton bildete und dann belebte m).
Eine moderne Darstellung der Devaki mit dem kleinen Krishna 112) zeigt

107) Doch wird schon auf einer Inschrift des Königs Kumäragupta (413—435
n. Chr.) «der von goldenen Strahlen umgebene Krishna, der die Devaki ehrte»
genannt (Lassen, Indische Altertumskunde2 II S. 1127). Der Heiligenschein der
religiösen Kunst Indiens scheint von den iranischen Gestirngöttern zu stammen.

108) Creutzer, Symbolik I S. 422.
io») Niklas Müller, Glauben, Kunst und Wissenschaft der Hindu, 1822, S. 553.
110) Thomasevangelium Kap. 4; Arabisches Evangelium von der Kindheit Christi

Kap. 36 (Tischendorf, Evangelia apocrypha2 S. 167 und 200); vgl. auch E.
Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen in deutscher Uebersetzung, 1924, S. 83 und
93 f.; hier wird freilich umgekehrt Herkunft gewisser Motive der apokryphen Evangelien

aus Indien angenommen, aber es käme dann aus schon genannten Gründen
nur die buddhistische Literatur als Quelle in Betracht; s. auch Garbe, Indien und das
Christentum S. 70 f.

ul) So in dem späten Erzählungswerk Vikramacharita, das auch unter dem Titel
« Die 32 Throngeschichten » bekannt ist und unter Kaiser Akbar ins Neupersische
übersetzt wurde; s. Lassen, Indische Altertumskunde2 II S. 880; Winternitz,
Geschichte der indischen Literatur III, 1920, S. 336 f.

112) Sarasvati, Sachitra Masika Patrika, «Illustrierte Monatsschrift», Prayäga
(Allahabad), Jan. 1916.



Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest 55

statt der Schüssel mit den Tierfiguren ein flaches sechseckiges Gefäß, aus
dem Flämmchen emporsteigen, und zwar nicht vor, sondern unter dem

Ruhebette der Devaki. Offenbar handelt es sich hier um ein Feuerbecken.

Wie mir Prof. Keshava Prabhakar Rode aus Benares mitteilt, ist es in Indien

Sitte, einer Wöchnerin in der kühlen Jahreszeit ein Wärmebecken unter das

Bett zu stellen, und da Krishnas Geburt nach der Legende in der Regenzeit

erfolgte, ist dieses Detail in der Darstellung der Devaki wohl begründet.
Auch an das für ein Wöchnerinnenhaus vorgesehene Feuer (s. o. S. 47)
kann gedacht werden. — Soweit die der Madonna lactans entsprechende
Figur als Devaki bezeichnet wird, ist unzweifelhaft christlicher Einfluß im

Spiel, denn nach der indischen Legende kann es sich nur um Yashödä,
Krishnas Pflegemutter handeln. Wenn aber unter den Figuren oder Bildern,
die bei der Krishnafeier zu verwenden sind, auch ein Esel genannt wird,
so braucht dies nicht auf der christlichen Ueberlieferung zu beruhen, die

Ochs und Esel das Christkind anbeten läßt113), sondern es handelt sich
dabei offenbar um jenen Dämon in Eselsgestalt (Pralamba), den Balaräma
als Gefährte Krishnas bezwang (Bhägavata-Puräna X 18).

Eine Einwirkung der neutestamentlichen Erzählung auf die spätere
Krishnalegende ist nur für einige einzelne Züge vermutet worden114), von
denen aber nur ein einziger der Geburtslegende angehört. Das Vishnu-
Puräna (V 3, 19) und das Bhägavata-Puräna (X 5, 19), sowie das Jaimini-
Bhärata, ein ganz später, die Lebensgeschichte Krishnas behandelnder Text,
erzählen, daß der Hirte Nanda, der Pflegevater Krishnas, mit seinem jungen

Weibe nach Mathurä aufbrach, um dem König seine Abgaben zu
entrichten, was an die Erzählung des Lukasevangeliums von der Reise der
Eltern Christi nach Jerusalem zu der von Kaiser Augustus angeordneten
Steuereinschätzung erinnert; doch ist die Parallele in verschiedener
Hinsicht nicht genau. Wenn dann aber der Franzose Bernier, der Indien im
17. Jahrhundert bereiste, in seiner offenbar auf mündlichen Mitteilungen
beruhenden Wiedergabe der Krishnalegende115) angibt, Krishna sei von einer

Jungfrau geboren worden, so handelt es sich hier ebensogut um eine Einwirkung

der christlichen Legende, wie wenn im späteren Buddhismus von
Mäyä, der Mutter des Buddha, das selbe behauptet wurde, denn beide
Angaben stehen in offenem Widerspruch zur altindischen Ueberlieferung.

113) Evangelia apocrypha ed. Tischendorf2 S. 80.
114) Garbe, Indien und das Christentum S. 261 f.
115) Bernier, Travels in the Mogul Empire AD 1656—1668, Oxford 1916, S. 330.

Der Versuch von Hopkins (India Old and New S. 159), die jungfräuliche Geburt
Krishnas in der indischen Ueberlieferung nachzuweisen, beruht auf krassem
Mißverständnis der Texte; vgl. Garbe a. a. O. S. 201.



56 Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

Die unleugbaren Abhängigkeiten der indischen Krishnafeier vom christlichen

Weihnachtsfest haben vielfach zu der Annahme geführt, daß auch die

Verehrung des Krishnakindes selbst in Indien aus dem Christentum stamme;
doch geht der Kult des Knaben Krishna, wie schon das Drama Bhäsas

zeigt, in so alte Zeit zurück, daß eine solche Einwirkung nicht in Frage
kommt. Auch allgemeine Gründe sprechen dafür, daß die Verehrung des

Krishnakindes in Indien autochthon ist116). Es kommt darin die Vorliebe
für kleine Kinder, insbesondere für Knaben zum Ausdruck, die in Indien

zu allen Zeiten gehegt wurde117). Auch der kleine Räma, dessen Legende
tief in vorchristliche Zeit zurückgeht, ist von jeher Gegenstand inniger
Verehrung gewesen, die besonders in dem in Hindi verfaßten Räma-Epos des

Tulsidäs (1532—1624) zum schönen Ausdruck kommt, und noch Rabin-
dranath Tagores Kinderlieder (The Crescent Moon) sind ganz von diesem

Gefühl getragen ns). So gehörte auch die Verehrung des Krishnakindes schon
in vorchristlicher Zeit zu den wesentlichen Inhalten der indischen Religiosität.

Wenn in späteren Jahrhunderten dann Berührungen des Krishnakultes,
ja in vereinzelten Zügen sogar der Krishnalegende mit dem Christentum
sich ergaben, so wurde dies ohne Zweifel auch durch die Aehnlichkeit der
Namen Krishna und Christus mitbedingt. Wenn sie auch etymologisch und

sachlich nicht das geringste miteinander zu tun haben — Krishna ist ein

Sanskritwort und bedeutet, wie schon gesagt, « der Schwarze», während
Christus die griechische Uebersetzung des hebräischen Meshiah « der
Gesalbte » ist — so konnten sie doch vom natürlichen Sprachempfinden leicht
in eins gesetzt werden, um so eher, als der Name Krishna in manchen
Dialekten Indiens Krishta lautet. Aber auch abgesehen von dieser sprachlichen
Gleichsetzung der beiden Namen sind in Indien vielfache Versuche gemacht
worden, Krishna und Christus in eine innere Beziehung zueinander zu setzen,
und zwar so, daß Christus als ein Ävatära Vishnus betrachtet wurde, so von
Keshab Chandra Sen, dem Erneuerer des Brähma-Samäj119). Es wiederholt

«») Garbe, Indien und das Christentum S. 255; Sten Konow in Chantepie de la
Saussayes Lehrbuch der Religionsgeschichte 4 II S. 181. Die Ansicht Kennedys (The
Child Krishna, Christianity and the Gujars, Journal of the Royal Asiatic Society
1907 S. 989 f.), daß der Kult des Krishnakindes von christlichen Nomaden aus
Zentralasien nach Indien gebracht worden sei, ist nicht überzeugend.

117) Garbe, a. a. O. S. 254.
us) Wenn Tagore seinen Kinderliedern den Titel « Der wachsende Mond » gab,

so hängt dies damit zusammen, daß in den Tropen die untergehende Mondsichel die
Stellung einer Wiege hat; aber auch die der Sanskritpoesie vertraute Vergleichung
des Kindes im Mutterleib mit dem wachsenden Mond, z. B. in der Legende von
Sävitri (Mahäbhärata III, Vs 16637) dürfte dabei anklingen.

119) Sten Konow a. a. O. S. 185; v. Glasenapp, Religiöse Reformbewegungen im
heutigen Indien, 1928, S. 5 f.



Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest 57

sich darin jenes Verfahren, das die Vishnuverehrer schon bald dazu
geführt hat, auch in Buddha eine Inkarnation ihres Gottes zu sehen, in diesem
Falle mit der Absicht, so den Buddhismus wieder in den Hinduismus
hineinzuziehen, was, wie der Mahäyäna-Buddhismus und der Lamaismus mit ihren
hinduistischen Gottheiten zeigen, auch weitgehend gelungen ist. Eine
ähnliche, wenn auch mehr in die Tiefe gehende Auffassung hat der Heilige
Rämakrishna vertreten, wenn er sagt 12°): « Es ist ein und derselbe Ävatära,
der in das Meer des Lebens sich stürzt, an einer Stelle heraufkommt und als
Krishna bekannt wird, und, wiederum tauchend, an einer anderen Stelle
heraufkommt und Christus heißt. »

12°) F. O. Schrader, Religionsgeschichtliches Lesebuch: von Bertholet, Heft 14,
Der Hinduismus, 1930, S. 82, nach Max Müller, Rämakrishna, his Life and Sayings,
London 1898.



Leere Seite
Blank page
Page vide



TAFEL I

JL

E ^raumT
W*X>#y>>>TC

-•T.W Ä VW

7TW

wr
HM

4 tW ^
AI

MiÜ^I

V -fTDT

K

?wr^2Ö rKBTHST

r^
Fig. 1. Szenen aus der Krishnalegende
(Bhägavata-Puräna). 1. König Kansa
als Führer des Hochzeitswagens mit
Vasudeva und Devaki. 2. Vasudeva
trägt den neugebomen Krishna, über
den der Schlangendämon Änanta seine
fünf Kopie hält, hinweg. Im Hause
Devaki. 3. Kansa schleudert das Mädchen
des Hirten Nanda, das mit Krishna
vertauscht worden ist, auf einen Stein;
es erhebt sich dann als vielarmige Göttin

in die Luft. Kansa gegenüber
Devaki mit bittender Gebärde. 4. Krishna
von der Dämonin Pütanä gesäugt, der
er den Tod bringt. 5. Krishna auf Schaukel,

hebt mit einem Fuß einen Wagen
in die Höhe. 6. Krishna hat einen Milchtopf

zerschlagen und wird von seiner
Pflegemutter Yashödä gezüchtigt.

(Zu S. 36, 40, 44 f., 51.)

Fig. 2. Krishna erscheint seinem Vater
Vasudeva im Gefängnis. Er trägt
Muschel, Diskus und Keule und macht mit
der vordem linken Hand die Gebärde
der Sicherheitsgewährung (Äbhaya-
Mudrä). Hinter dem geöffneten Gittertor

der schlafende Wächter, am Boden
die abgefallenen Ketten. Moderner
farbiger Druck. (Zu S. 40.)

r

V

F
'¦*

v\A

"AT



TAFEL
-. ¦

33ra« c. -j

--:-,

1
A

-

Fig. 3. Vasudeva trägt den neugebor-
nen Krishna durch die Yamunä. Im
Hause zu Mathurä (rechts oben) der
vierarmige Krishna mit Lotus, heiligem
Text und Schwert; links Wächter mit
Schild. Links unten, auf dem andern
Ufer der Yamunä, Yashödä, die Frau
des Hirten Nanda, mit ihrem
neugebomen Mädchen, das dann mit Krishna
vertauscht wird. Altes Gemälde.

(Zu S. 40.)

Fig. 4. Vasudeva trägt den neugebor-
nen Krishna durch die Yamunä.
Moderner farbiger Druck. (Zu S. 40.)

r

*r?



TAFEL III

„ f
-::

Fig. 5. Vasudeva trägt den neugebomen Krishna durch die Yamunä.

Das Kind wird durch den hier siebenköpiigen Schlangendämon Änanta

oder Shesha vor dem Unwetter geschützt. Moderner farbiger Druck.

(Zu S. 40.)

/

Fig. 6. Krishna-Becher, darstellend Vasudeva,

der den neugebomen Krishna durch
die Yamunä trägt. (Zu S. 40.)



TAFEL IV

i r

7

:¦".
F-.j.

$

EA tv-
£

ä^.

Fig. 7. Devaki mit Krishna. Gemälde aus dem 18. Jahrh.
(Zu S. 53.)


	Krishnas Geburt und das indische Weihnachtsfest

