
Zeitschrift: Mitteilungen der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft Zürich

Band: 36 (1935-1936)

Artikel: Afrikanische Plastik in der Sammlung für Völkerkunde der Universität
Zürich

Autor: Leuzinger, Elsy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-26959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-26959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Afrikanische Plastik in der Sammlung
für Völkerkunde der Universität Zürich.

Von ELSY LEUZINGER, Konservatorin.

Die Sammlung für Völkerkunde der Universität1) besitzt eine schöne

Gruppe afrikanischer Plastiken, in der, dank guten Ergänzungen in den

letzten Jahren, die Hauptstilgebiete vertreten sind. Im Wunsche, sie einem
weitern Interessentenkreis bekannt zu machen, möchten wir im folgenden
eine Uebersicht über die plastische Bildnerei von Afrika geben. Da die
Kunst der Neger, wie die Forschung bis heute ergeben hat, ursprünglich
und im wesentlichen ihrem religiösen Empfinden entspringt, gehen wir aus
vom Ahnen- und Zauberglauben im allgemeinen und stellen anschließend die
in der Sammlung gezeigten Plastiken in diesen Zusammenhang.

Ahnen- und Zauberglauben.

Die Neger in ihrer Gesamtheit verehren ein höchstes Wesen, den

Schöpfer. Diese Gottheit ist aber so erhaben und der Welt entrückt, daß

sie nur selten, in besondern Fällen, angerufen wird. Die beständigen Ehr-
und Sühnebezeugungen gelten vielmehr einem Heer von Geistern und
magischen Kräften. Die Seele, die der Neger z. B. im Schatten oder im
Hauch des Menschen zu sehen glaubt, wird nach dem Tode zu einem solchen
Geist. «Tod bedeutet nicht Vernichtung, sondern Wechsel der Existenzform

» (Vatter). Ist eine prominente Persönlichkeit, der Stammvater oder
ein Häuptling, gestorben, so wird der Körper unter großen Feierlichkeiten
und mit Maskentänzen begraben oder im Walde ausgesetzt. Der herumirrende

Geist wird in eine Holzfigur gelockt, die dem Toten ähnlich sieht,
und im Glauben, es sei sein Körper, wird er in ihr wohnen. Die
hervorragenden Eigenschaften des Toten bleiben damit der Sippe erhalten. Für
den täglichen Existenzkampf, gegen Feinde, die Schrecken von Urwald und
Steppe und das Grauen vor der Dunkelheit, sucht sich der Neger diese

*) Hauptgebäude (Kollegiengebäude) der Universität, II. Stock, Zimmer 217.
Besuchszeit: bei freiem Eintritt: Montag und Mittwoch 14—17 (im Winter

14—16), sowie am letzten Sonntag im Monat 10—12 Uhr;
übrige Zeit Eintrittsgebühr von Fr. 1.—. (Für die Mitglieder
der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft Eintritt frei.)



166 Afrikanische Plastik

II

Fig. 1 Fig. 2 Fig. 3 Fig. 4

Fig. 1. Pangwe, Französisch-Äequatorial- Fig. 3. Baule, Elfenbeinküste, 48 cm. •

afrika, 47 cm. Fig. 4. Fanti, Goldküste, 55 cm.
Fig. 2. „Sibiti", Lualaba-Kasai, 33 cm.

übernatürlichen Kräfte nutzbar zu machen. Die vom Ahnengeist bewohnte

Figur wird Mittelpunkt des Kultes. Sie wird geschmückt, gesalbt, man stellt

sie unter das wohltätige Licht des Mondes, bestreicht sie mit weißem Ton,
der Geisterfarbe (Fig. 17), man bringt ihr Geschenke und, als Höhepunkt,
das Opfer: sie wird mit dem Blute des Opfertieres — bis vor kurzem kamen

auch Menschenopfer vor — bespritzt, oder man spendet ihr Speisen:
Maniok, Taro oder Hirsebier. Zum Dank dafür begleitet der Verstorbene den

Menschen als Schutzgeist, erscheint ihm ratend oder drohend im Traume,

bringt den fruchtbaren Regen und deckt Verbrechen auf durch die Stimme

des Orakels. Dagegen muß alles vermieden werden, was seine Ungnade
erwirken könnte; denn böse Folgen stellen sich ein: Dürre, Krankheit, Seuche,

ja der Tod gehen von ihm aus. Für den Neger ist der Tod nicht das

Unabwendbare, das jeden ereilt; er ist ein böser Zauber, dem man mit tausend

Äbwehrmaßnahmen begegnen, dem man vermehrte Opfer bringen muß. —

Solche Ähnenfiguren stehen in unserer Sammlung: der Lualabachef (Fig. 2)

und der Häuptling der Bena Lulua von Belgisch-Kongo (Fig. 21), sowie

Statuetten von der Elfenbeinküste und der Goldküste (Fig. 3 und 4). Weibliche

Figuren stellen die Urmutter dar, die die Reinheit des Blutes verbürgt.

Eng verbunden mit dem Ahnenkult ist der Schädelkult. In der

Vorstellung, daß der Kopf der Sitz der magischen Kräfte sei, werden die Schädel



Ahnen- und Zauberglauben 167

Fig. 5.

Kopffüßerfigur, Ogowe,
78 cm.

und Gebeine der Verstorbenen präpariert, als

Kraftspeicher aufbewahrt und mit Ähnenfiguren
gekrönt. Als solche Figuren sind die Statuette
der Pangwe (Fig. 1) und die Kopffüßerfigur
vom Ogowe (Fig. 5) anzusehen. Auch die fein

geschnitzten Kopfbecher der Bakuba (Fig. 22),
in welche Weihegaben gelegt wurden, sind wohl

aus dem Schädelkult entstanden.

Neben den Ähnengeistern sind unzählige
magische Kräfte tätig; von allen Seiten fühlt sich
der Eingeborene bedroht; alle Gegenstände und
Oertlichkeiten seiner Umgebung, die Tiere, die

Gewässer, vor allem Wald und Busch, sind von
ihnen erfüllt und werden besonders nachts
gefährlich. Alle Dinge sind mit zauberhaften Kräften

ausgestattet: z. B. der Speer- tötet, weil in
ihm ein Dämon sitzt, der tötet. Ist jemand krank,
und die gewöhnliche. Medizin hilft nicht, oder es scheint die Angelegenheit

rätselhaft, so wird auf eine geheimnisvolle Kraft als Urheberin geschlossen,
die im Betroffenen als böser Geist sitzt. Dieser Geist muß ausgetrieben

werden; dafür ist der Zauberer oder Medizinmann da, der vermeint oder

vorgibt, durch okkulte Handlungen diese Kräfte lenken und zu seinen Diensten

zwingen zu können; er wird als allvermögend gefürchtet. Der
Zauberer verschreibt seinen Patienten die Anwendung von Idolen und Zauberfiguren,

denen eine besondere Kraft innewohnt. Diese Statuetten werden im
Hause aufgestellt; es wird z. B. die Kopfplastik von Französisch-Guinea

unserer Sammlung im Dachsparren aufgesteckt, um schädliche Einflüsse

abzuwehren; die Frauenfigur der Baga wird zum Schutze gegen
Viehkrankheiten errichtet; am Tore aufgestellte Figuren sollen Diebe abwehren;
Geisterhütten stehen im Felde als Schutz der Saat, und niemand würde es

wagen, einen so geschützten Besitz zu berühren; er würde eines qualvollen
Todes sterben.

Oft müssen die Figuren erst durch besondern Zauber wirksam gemacht
werden. Der Fetischmann behängt sie mit zauberkräftigen Dingen, z. B.

mit Zähnen, Knochen, Krallen, Schlangenhaut, oder kleinen Säckchen und

Hörnchen, die mit widerwärtigen Dingen, wie Menschen- oder Löwenblut,
Kot oder Leichengift, angefüllt sind. Und mit solchen Kräften geladen, helfen

sie je nach ihrer Bestimmung. Diese Bedeutung kommt den Figuren von



168 Afrikanische Plastik

R

£

|

¦^

Fig. 6 Fig. 7

Fig. 6. Belgisch-Kongo, 104 cm.

Fig. 7. Nagelfetisch, Loango, 69 cm.

Fig. 8 Fig. 9

Fig. 8. Spiegelfetisch, Loango, 26 cm.
Fig. 9. Fetisch mit Amuletten, Bayaka

(Belgisch-Kongo), 36 cm.

Belgisch-Kongo (Fig. 6 und 9) zu. Sind die Fetische nicht erfolgreich,

so werden sie geschlagen oder vernichtet; man beschafft sich andere,

wirkungsvollere. Weitere Figuren sind Äbwehrmittel gegen Dämonen;
ihr Leib ist z. B. mit Wurzeln oder Rinden, die dem Geist zuwider sind,

gefüllt und mit einem Spiegel verschlossen; der soll den Dämon, der

sein eigenes grausiges Bild darin erblickt, so erschrecken, daß er die Flucht

ergreift (Fig. 8). Eine andere Deutung dieser Spiegel ist die, daß der
Zauberer bei der Beschwörung in ihnen den gesuchten Uebeltäter sehe. — Die

Zauberkraft wird auch durch das Einschlagen von erhitzten Nägeln und

Eisenteilen erhöht; so entstehen die merkwürdigen Nagelfetische aus Loango

(Fig. 7). Wer mit einem Wunsche zum Zauberer kommt, schlägt — gegen

reichliche Bezahlung — einen Nagel in die Figur ein, um damit sich und

den Wunsch unter die Zauberkraft des Geistes zu stellen. Die Nagelfetische

dienen auch zur Ermittlung von Verbrechern; jeder muß unter Eid und

feierlichen Zeremonien einen Nagel einschlagen; der Schuldige wird das in
seiner Geisterfurcht nicht wagen.

Ueber die Vielgestaltigkeit der Fetische in Loango berichtet uns Pechuel-

Loesche2) anschaulich: «Es gibt deren, die dem Händler zu guten

Geschäften, dem Wanderer zu behaglicher Unterkunft, dem Fischer und Jäger

a) Pechuel-Loesche: Volkskunde von Loango. Stuttgart 1907, S. 361.



Die Geheimbünde 169

zu reicher Beute, kinderlosen Eheleuten zu Nachkommen verhelfen. Es gibt

andere, die das Absondern der Muttermilch, die Geburt, das Zahnen der

Kinder, die Treue der Weiber, der Männer, das Eierlegen der Hühner, die

Vermehrung der Ziegen und Schafe, das Gedeihen der Pflanzungen, den

guten Ausgang einer Liebeswerbung, eines Rechtshandels, den Erfolg im

Kriege, das Gesunden von einer Krankheit befördern. Von andern erwartet

man, daß sie Fesseln sprengen, Hörige anlocken, das Gewicht von Traglasten

erleichtern, Beine stärken, Äugen schärfen, Handelswege öffnen,

Ausblicke in die Zukunft geben, zweifelhafte Fälle entscheiden, daß sie

Regenwolken vom Lagerplatz ablenken, Ungeziefer vertilgen, Nahrung besorgen,

äußeres Ungemach, Leiden, überhaupt Schädigungen des Leibes verhindern,

Hexen, Gespenster, wilde Tiere abwehren... Dem Äengstlichen genügt es

nicht, einen Fetisch gegen Kriegsgefahr im allgemeinen zu besitzen, er muß

einen Fetisch haben, der ihn gegen Geschoße, einen zweiten, der ihn gegen

Keulenschläge schützt; wer einen Handelszug unternimmt, der kann

besondere Fetische brauchen für den Einkauf von Palmkernen, von Palmöl,

Kautschuk, Marschfähigkeit, gegen Sandflöhe, Irregehen, schlechte Wege,

gegen Diebe und habgierige Erdherren. Wer heiratet, braucht erst recht

mancherlei Fetische, wie sie nötig sind, um vor der Frau gut zu bestehen,

um sich gleich anfangs als starken Herrn zu zeigen, um im rechten Äugenblick

das Einschlüpfen böser Seelen zu verhüten.»
Es würde zu weit führen, auf die Unzahl von Amuletten einzugehen,

die die Neger auf dem Körper tragen, um sich gegen schädliche Einflüsse

zu wappnen oder um Kräfte anderer, auch von Tieren, für sich zu gewinnen.

Löwenkrallen, Elefantenhaare, Knochen, Zähne genügen, um die

Eigenschaften des betreffenden Tieres auf sich zu übertragen3). Und fragt man

einen Eingeborenen, warum er dies tue, so lautet die einfache Antwort:

« Unsere Väter haben das so gemacht», somit muß es gut sein!

Die Geheimbünde.

Viele der in Westafrika so weit verbreiteten Masken stehen in engster

Beziehung zum Wesen der Geheimbünde. Die meisten Geheimbünde sind

Organisationen der alten Männer eines Stammes, welche in Verbindung mit

den Ähnengeistern stehen und damit die religiöse und politische Macht
innehaben. Ihre Hauptaufgabe besteht in der Ausbildung und Initiation der

Jünglinge. Unter Führung eines Alten leben die Knaben eine Zeitlang im

3) Vgl. Pultvitrine 3 der Sammlung für Völkerkunde.



170 Afrikanische Plastik

Busch, wo sie in der Kunst der Jagd und Kriegsführung, im Gebrauch der

Waffen, in den Tänzen und der Geheimsprache unterrichtet und in die
Geheimnisse des Bundes und Weltbildes eingeführt werden. Durch
Entbehrungen und schmerzvolle Prüfungen — z. B. Aufbrennen oder
Einschneiden der Stammesabzeichen auf die Haut, was ohne Klage ertragen
werden muß — sollen sie gestählt und widerstandsfähig gemacht werden:
man denkt unwillkürlich an die spartanische Erziehung! Den Abschluß
dieser Prüfungszeit bildet die zeremonielle Verschlingüng und
Wiedererweckung der Jünglinge durch den Geist, verbunden mit der Beschneidung.
Dann tanzen sie als Neugeborene, mit neuen Namen, durch Maskenanzüge
unkenntlich gemacht, unter Geheul und schauriger Musik aus dem Walde
hervor. Solche Maskenträger, riesengroß, unter dem fahlen Mondlicht,
müssen eine phantastische Wirkung ausüben; zum Trommelklang tanzen
und wirbeln sie durcheinander bis zur höchsten Ekstase. Diese Tänze finden

vor allem bei den Mannbarkeitsfeiern statt, ferner auch bei Bestattung und

vor Kriegszügen, verbunden mit Opfern. Plünderung und Raub, wie auch
Kannibalismus geschehen auf das Gebot der Geister; Morde, Grausamkeiten
und der Gebrauch gefährlicher Heihnittel sind meist auf magische Vorstellungen

zurückzuführen. Von diesen Männerbünden gehen aber auch die
staatliche Obrigkeit, Gesetz und Ordnung aus. Als Wächter der Sicherheit
macht ein Maskenträger nachts die Runde, und wehe, wenn nicht jedermann
in der Hütte weilt! Weigert einer die Zahlung seiner Schuld, so sucht ihn
ein Vermummter heim, der das Gehöft ausraubt. Der Bund übt willkürliche
Fehmgerichte: mit unheimlicher Promptheit wird der Verurteilte oder ein
Feind in den Wald geholt: der Geist hat ihn verschlungen! Ein weithin
berüchtigter Bund ist der « Purrah» in Sierra Leone. Äehnliche Organisationen

bilden auch die Frauen; als bekanntestes Beispiel nennen wir die

gefürchtete Bundu-Gesellschaft der Mendi im Hinterland von Sierra Leone,
die die schwarzen Stülpmasken (Fig. 10) verwendet. Der Hauptzweck dieses

weiblichen Geheimbundes ist die Ausbildung der Mädchen; in der
Abgeschiedenheit werden sie auf den zukünftigen Beruf als Gattin und Mutter
vorbereitet und in die Gebräuche des Stammes eingeführt. Die Bundufrauen
wirken als Medizinfrauen; ihren Heilmitteln wird eine übernatürliche
Wirkung zugeschrieben.

Die Masken.

Die Maske, die besonders in Westairika und im Kongobecken weit
verbreitet ist, wird als Gesichtsmaske (Fig. 29) oder Stülpmaske (Fig. 11)



Die Masken 171

*8m
£>5£

Fig. 10. Bundu-Maske, Sierra
Leone, 39 cm.

Fig. 11. Kamerun, 49 cm.

getragen oder als Tanzkopf (Fig. 12) auf dem Kopfe befestigt. Man denke

sich die Maske durch ein Kostüm aus Palmblättern, Federn u. a.

vervollständigt, das den Träger ganz verdeckt. Die Züge der Maske gleichen dem

völlig erstarrten und verzerrten Gesichtsausdruck der bis zur Ekstase

tanzenden und brüllenden Männer. Durch ihre starre Ausdruckskraft,
verbunden mit den ruckartigen Bewegungen des Tänzers, löst die Maske eine

dämonische, grauenerregende Wirkung aus. Durch sie und den Zustand

der Bewußtseinstrübung wird der Träger vom Geist besessen; er fühlt sich

in die überirdische Welt gehoben und glaubt die Stimme des Geistes zu

vernehmen. — Bei verschiedenen festlichen Anlässen, z. B. bei Saat- und

Erntefeiern, oder wenn der neue Mond wieder scheint, werden Maskentänze

mit heiterm Charakter als eine Art Volksbelustigung aufgeführt, mit

lärmendem Umzug. Alles — in höchstem Schmuck und schönster Bemalung

prangend, berauscht vom reichlich genossenen Palmwein — gebärdet sich

in höchster Ausgelassenheit. — In diese Gruppe gehören folgende Masken

in unserer Sammlung: die Dahome-Masken (Fig. 28), deren Träger als

übernatürliche Richter bei den Festen erscheinen; die unerhört ausdrucksvollen,

mit Tierhaut — früher Menschenhaut — überzogenen Tanzköpfe

vom Kreuzfluß, für die Darstellung des Juju-Totengeistes (Fig. 12); ferner

die Konde-Masken von Ostafrika mit dem charakteristischen Lippenpflock,

welche bei den Pubertätsfeiern getragen werden, und die Stülpmasken der

Bambala und Bajaka (Fig. 25 und 26) für die Jünglingsweihen; über die



172 Afrikanische Plastik

*fe

Fig. 12. Ekoi, Kreuzfluß,
25 cm.

(Leihgabe Baron v. d. Heydt.)

Maske der Guro (Fig. 29) wird das Blut eines
Huhnes gegossen, damit der Geist des Zamlö
in sie hineingeht; die Basonge-Maske vom
östlichen Kongo (Fig. 24) wird durch einen alten,
blutigen Kult besonders zauberkräftig gemacht:
zu ihrer Einweihung muß ein Mensch geopfert
werden, ohne das wäre sie wirkungslos; diese
Maske wird aber nur bei schweren Fällen
angewendet; dann tanzt sie bei Mondschein, unter
ohrenbetäubendem Geschrei.

Die Tiermasken.

Um die Tiermasken zu verstehen, muß man
sich die Beziehungen des Eingeborenen zum
Tier vorstellen. Die Tiere, ganz besonders die

gefährlichen, die dem Neger Furcht einjagen,
sind überlegene Wesen. Das Krokodil, das im Fluß seinem Opfer auflauert,
der Löwe oder Schakal, deren Gebrüll in der Nacht die Gemüter erregt,
und die Schlange, vor allem aber der Vogel, der in den Himmel zu den
Geistern fliegt und zwischen ihnen und den Menschen eine Verbindung
schafft, werden Gegenstand des Kultes. Die Tiere stehen mit den Ahnen
in engster Verbindung, ja, sie treten manchmal an
deren Stelle; sie werden zum Totem- oder Sippentier

und gewähren dem Stamme Schutz und
besondere Kräfte. Um diese Tiere günstig zu stimmen,
werden Tänze mit Tiermasken aufgeführt. Man
findet alle Uebergänge von der stilisierten
Tiermaske zum menschlichen Gesicht. Raubtiermasken
dienen als Schreckmittel zur Erzwingung von
Gehorsam und Ruhe (Fig. 13). — Wie Ankermann
ausführte, besteht im Hinterland der Elfenbeinküste
der Glaube, daß die Seele nach dem Tode in ein
Tier der Totemgattung eingehe, das sich wiederum
in einen Menschen der betreffenden Sippe
verwandle.

Wir sind nur allzu schnell geneigt, mit einer
gewissen Ueberheblichkeit auf die primitive Art pjg 13 ßekom
des Negers hinabzusehen, und wir vergessen leicht, (Kamerun), 67 cm.

:*

1



Die künstlerische Bedeutung der Negerplastik und ihre Form 173

daß auch in unserm Lande noch Reste solcher Schreckgebräuche bestehen;

der Aberglauben wurzelt fest im Volke. Die Sammlung für Völkerkunde der

Universität Zürich birgt eine interessante Gruppe grotesker und porträtartiger

Masken aus der Schweiz; sie sind auf dem Hintergrund altüberlieferter

Gebräuche, wie z. B. Dämonenaustreibung, entstanden.

Die künstlerische Bedeutung der Negerplastik und ihre Form.

Es blieb unserer Zeit vorbehalten, die Bedeutung der Negerkunst zu

entdecken. Beim künstlerischen Umbruch der Neuzeit, auf der Suche nach

der Wurzel der Kunst überhaupt, haben wir — ähnlich wie eine vergangene
Zeit ihr Vorbild in Griechenland suchte — bewußt auf Äegypten und weiter

in die Vorzeit zurückgegriffen, um von dort aus künstlerische Anregungen

zu finden. So hat sich das Interesse Europas der sogenannten primitiven
Kunst zugewandt, stamme sie aus dem Bereich der Prähistorie oder der

Naturvölker von heute. Es ist überraschend, wie europäische Kunst
revolutionärster Art stilistisch und formal sich der Negerkunst auffallend nähert,

ohne aber die überzeugende Intensität ihres innern Ausdrucks zu erreichen.

Gerade diese Beseelung der afrikanischen Kunst muß uns davon überzeugen,

daß Negerkunst mehr ist als ungeschickte Spielerei. Sie bedeutet
schöpferisches Gestalten und ist den Anforderungen, die unsere Zeit an die Kunst

stellt, in ihrer Unbefangenheit näher gekommen, als viele künstlerische

Leistungen moderner europäischer Kultur. Mögen wir die religiösen und magischen

Hintergründe der afrikanischen Plastik auf einem niedrigen Niveau

der Weltanschauung sehen, so können wir die Form der Kunstwerke keinesfalls

mehr als primitiv bezeichnen. Wie liegt doch in den Bildwerken ein ungemein

plastisches Sehen und Raumfühlen, eine stilistische Kraft und doch wieder

stärkster Realismus, dazu eine Äusdrucksgewalt, die nur tief religiösem
Grund entspringen kann! Der Künstler arbeitet als Diener der Gottheit; in

Ehrfurcht gestaltet er ihre in uralter Tradition gegebene Form, das Dogma

zu erfüllen; es wäre Vermessenheit, wollte er seinen eigenen Willen über

jenen höhern stellen. Eine Äenderung im Stil erscheint nur, wo die alte

Religion verlassen wird. Die Mischung der Völker und ihrer Vorstellungen,
wie das in Afrika immer und immer wieder geschah, führte zum
Verschmelzen der künstlerischen Formen; das bedeutet für uns eine wesentliche

Erschwerung im Bestimmen der Stilarten. Dem Eindringen der

europäischen Zivilisation folgt der Zusammenbruch der alten Eingeborenenkunst
auf dem Fuße. Die Eigenart der afrikanischen Plastik liegt in der Betonung



174 Afrikanische Plastik

&
n

der Senkrechten, die durch Scheitel, Nase und Glieder gegeben wird. Die
Figur entsteht aus einem Stück Holz, dem Baumstamm, der die gebundene

Form der Vertikalen bedingt; verbindet man die
Außenflächen, so erkennt man den ehemaligen Block (z. B.

Fig. 14). Diese Kunstwerke, in der Feierlichkeit ihrer
Vertikalen starr und streng, wirken bei tieferer Einfühlung über-.

aus eindrucksvoll; es geht eine sakrale, überirdische Ruhe

von ihnen aus; sie sind darin der ägyptischen und
altgriechischen Kunst vergleichbar (Fig. 2). Durch einige für uns

nur schwer verständliche Details, z. B. durch die Betonung
einzelner Körperteile oder Gesten, wird die Figur für den

Neger zum beseelten Gut. So kommt es, daß der Kopf, als

Sitz der magischen Kräfte, meist übergroß, die Beine oft zu

kurz, als unwichtige Stümpfe erscheinen. Die Ähnenfiguren

werden vielfach geschmückt; sei es mit Perlketten,
Ohr- oder Lippenpflöcken, Tatauierung als Stammesabzeichen,

oder Bemalung, wie man sie an den Eingeborenen
bei den Festlichkeiten sieht. Der Neger, der oft im Dunkeln

vor der Ähnenfigur, erfüllt von ihrer Mystik, seinen

Kult ausübt, achtet nicht auf die ästhetische Wirkung des

Kunstwerkes; es kommt nur darauf an, ob es magisch
wirksam oder unwirksam ist. — Der Neger hat auch ausgezeichnete

Leistungen im Kunstgewerbe hervorgebracht. Er verbindet die

Gebrauchsgegenstände mit Figuren und Gesichtern, oft, um die magischen Kräfte her-
beizuzaubern. Glaubt er vielleicht, vor bösen Träumen geschützt zu sein,

wenn sein Kopf auf der feinen Nackenstütze ruht, die von einer weiblichen

Figur getragen wird (Fig. 19)?, oder vermeint er, daß die mit der Schale

verbundene Skulptur die Mäuse abhalte, von den darin aufbewahrten
Palmkernen zu naschen? Wenn diese Kunst heute auch vielenorts verflacht ist,

so liegt ihr doch eine frühere ernste tiefe Bedeutung zugrunde. Unsere

Sammlung besitzt eine Reihe prächtig dekorierter Becher, Kopfstützen,
Schalen, Löffel, Kämme, Pfeifen usw. — Doch darf man nicht allem einen

magischen Grund beimessen; viele Gebrauchsgegenstände zeigen Dekorationen

profaner Art, z. B. die Webstuhlhalter von der Elfenbeinküste mit feinen

Köpfchen als künstlerischem Motiv. Hans Himmelheber hat von der
Elfenbeinküste Objekte gebracht, die nach seiner Auffassung als « Kunst um der

Kunst willen » (« L'art pour l'art») entstanden sind. Es sind Schnitzereien,

die ohne jeglichen Gebrauchszweck, nur für sich selbst existieren. Der Neger

Fig. 14. Baga
(Franz.-Guinea),

43 cm.



Benin-Bronzen 175

erklärt sie damit, daß er sie bei Festlichkeiten hervorhole, um sich daran

zu freuen. Es werden z. B. Schwertgriffe mit feinsten Ornamenten hergestellt;

aber es fehlt die Vertiefung, in die man die Klinge stecken könnte.

Die Gegenstände der einzelnen Stilgebiete in der Sammlung

für Völkerkunde Zürich4).

Begeben wir uns nun in Gedanken auf

einen kleinen Rundgang durch die Sammlung

für Völkerkunde in Zürich. Es liegt
nahe, mit dem einst mächtigen Beninreich im

heutigen Nigeria, das Höchstleistungen im

Bronzeguß hervorbrachte, zu beginnen. Benin

muß eine grausame Despotie gewesen sein,

die festummauerte Residenz eine Stätte des

Blutes durch unzählige Menschenopfer; der

König, umgeben von prunkvollem Hofstaat und

von Sklaven, übte eine willkürliche Herrschaft

aus. In diesem Staat fanden die Engländer,
bei ihren Eroberungszügen 1897, aus Bronze

gegossene Reliefplatten, welche die

Palastmauern schmückten, Köpfe und Tierfiguren,
die eine immense Verfeinerung, Naturalis tik,
und höchste Vollendung in der Technik des Gußverfahrens zeigen. Unsere

Bronzeplatte (Fig. 15) stellt einen Krieger mit Helm und Halsringen und

erhobenem Zeremonialschwert dar; neben ihm stehen zwei kleine Figuren;
die eine bläst ein Hörn, die andere schlägt zwei Glocken; den Hintergrund
füllt ein Blattornament aus, das vielleicht eine Stilisierung der Landschaft

bedeutet. Die Platte ist in verlorener Form gegossen: über einem Wachsmodell

wurde eine Tonform angelegt; in die nach dern Ausschmelzen des

Wachses entstandene Oeffnung wurde das Metall gegossen; nach dessen

Abkühlung mußte die Tonform zerschlagen werden und so ging sie jedesmal

«verloren». Aus Benin stammen auch große, mit reichem Relief geschmückte
Elefantenzähne.

Von foruba, Benin benachbart, brachte Frobenius die wundervollen

Fig. 15. Bronzeplatte, Benin,
50 cm.

*) Saal I, Schränke 8—10.



176 Afrikanische Plastik

i

porträtartigen, mit Leben erfüllten Terrakottaköpfe, die ebenfalls von einer
alten Hochkultur zeugen. Nachbildungen sind in unserer Sammlung zu

sehen (Fig. 16); primitiver wirken hingegen
die neuern Holzfiguren, die Geräte zum Kulte
des Donnergottes Schango und die Wahrsagebretter

mit Reliefrand.

Im Kameruner Grasland trifft man wieder

große, plastisch durchgebildete Formen. Hier
herrscht eine bäurisch-robuste Kunst von
seltsamer Phantastik. Einige Beispiele: die
groteske Stülpmaske mit den kugeligen Backen

(Fig. 11), das Stühlchen, das eine ganze
Gruppe komischer, rundlicher Wesen ziert,
eine mächtige Stiermaske der Bekom (Fig. 13).
Ein anderes Hauptzentrum Kameruns ist das

Kreuzflußgebiet, von dem die höchst naturalistischen,

mit gelber Haut überzogenen Tanzköpfe

kommen (Fig. 12), sowie die beiden

doppelgesichtigen Stülpmasken, die in ergreifender

Weise das Gesicht des Lebens hell, das

des Todes schwarz darstellen; von demselben Ort stammt auch ein Tanzkleid

mit kleiner geschnitzter Maske.

Aus Französisch-Aequatorialafrika treten drei gänzlich verschiedene

Stilgruppen hervor: 1. die weibliche Ähnenfigur der Pangwe, merkwürdig
stilisiert, mit keilförmig vorspringendem Kinn und wurstähnlichen
Gliedmaßen (Fig. 1); 2. von den Balumbo in Gabun die ausdrucksvollen, zarten,
beseelten Masken, mit weißer Farbe überdeckt (Fig. 17); auch primitivere
stammen aus demselben Gebiet; 3. die flachen, eigenartig stilisierten
Kopffüßerfiguren aus dem Ogowe-Gebiet, die mit Kupferblech überzogen sind;
ihre halbmond- und zapfenartigen Ansätze und Blechstreifen sind wohl eine

Umstilisierung der Gesichtsbemalung und der Haartracht der Eingeborenen
(Fig. 5).

Die Nagelfetische aus Loango wurden bereits genannt. In unserer
Sammlung stehen drei interessante Stücke: eines ist völlig roh, die andern
zeigen plastisch durchgebildete Köpfe (Fig. 7). Ist hier wohl an eine
entfernte Ideenverwandtschaft zu denken mit dem Vernageln eines Menschen
im schweizerischen Aberglauben? Um einen Menschen, dem man
übelgesinnt ist, magisch zu schädigen, wird ein langer, rostiger Nagel um

Fig. 16. Terrakotta-Plastik
(Nachbildung, Original in
Berlin), Joruba, 13 cm.



Plastik des Kongo-Gebietes 177

SK

l
¦**

Fig. 17. Balumbo, Gabun, 35 cm.

Mitternacht in einen Baum getrieben; so

wie der benagelte Baum stirbt, wird auch

der also „vernagelte" Mensch sterben6).

In Afrika sind Figurengruppen selten.

Einzig die Darstellung von Mutter und

Kind trifft man öfters, vor allem in
Angola, im Kongo-Gebiet, Loango und
Gabun (Fig. 18). In den küstennahen
Gebieten können fremde Einflüsse wirksam

sein, da schon seit dem 14. Jahrhundert

Berührung mit europäischen Völkern
besteht.

Das Kongo-Kasai-Gebiet überrascht

durch seine reiche Mannigfaltigkeit der

Formen; jeder Stamm hat seine besondern

Kennzeichen: von den Bambala

kommen die ruhigen weißen Masken mit Antilope und Vogel als Totem-

tieren (Fig. 25). Von den Bayaka, die fast alle Figuren und Masken mit

aufwärtsgestülpten Nasen zieren: die Maske mit Leopard (Fig. 26), eine

sitzende Frau, die ihr Kind stillt, und andere Figuren und Geräte. Die

Bapende-Masken zeigen breite Stirne, große Augenlider

und ein spitz zulaufendes Kinn (Fig. 27); im gleichen Stil

sind kleine Elfenbeinmasken gehalten, die als Amulette um
den Hals getragen werden. Von den Bakuba haben wir

prachtvoll geschnitzte Becher, viele mit menschlichem

Kopf oder zum Becher umstilisierten Figuren (Fig. 22),

andere mit den typischen geometrischen Ornamenten, die

auch Trommeln und andere Geräte zieren. In den Masken

herrscht hier freiere Phantasie: bei den einen treten die

Äugen wie Kegel hervor, andere sind bunt bemalt und

mit Perlen und Kaurimuscheln besetzt (Fig. 23).

Südöstlich davon kommen wir in das f/raa-Gebiet; von
seiner vielseitigen, plastischen Gestaltungskraft zeugen

stillverträumte Frauenfiguren in harmonischer Verbindung
mit Schalen, Nackenstützen und Häuptlingsstäben oder

als Amulette aus Flußpferdzahn; sie sind meist mit der

typischen Kreuzfigur, einem quer über den Kopf lau-

m

Fig. 18. Gabun,
32 cm.

Otto Stoll: Zur Kenntnis des Zauberglaubens, der Volksmagie und Volks¬
medizin in der Schweiz. Zürich 1909.



9«S tf%

*ji^•»
(SS

m

*i_.dfiL P
es

^%t
Sk«3

rt!

&*#I

3

33
o
B
wo

Fig. 19.

Fig. 20.
Fig. 21.

Nackenstütze, Urua, 19 cm. Fig. 22.
Urua, 30 cm. Fig. 23.
Häuptlingsfigur, BenaLulua, 23 cm. Fig. 24.

Kopfbecher, Bakuba, 19 cm.
Bakuba, 43 cm.
Basonge (Leihgabe v. d. Heydt), 40 cm.

Fig. 25. Bambala, 55 cm.
Fig. 26. Bayaka, 50 cm.
Fig. 27. Bapende, 35 cm.



Westafrikanische Plastik 179

fenden Band, geschmückt (Fig. 19 und 20). Südlich von Urua^treffen wir

die Basonge-Masken, deren Gesichtsflächen mit eingeritzten Linien bedeckt

sind; die in der Sammlung gezeigte Maske (Fig. 24) ist eine Leihgabe von
Dr. Baron Ed. von der Heydt, Ascona. In der kraftvollen Geschlossenheit und

dem ruhigen, überlegenen Ausdruck mutet uns die Häuptlingsfigur — von
Guillaume Munro als Fetisch « Sibiti » von Luälaba bezeichnet — ägyptisch

an; dieser Eindruck wird noch erhöht durch den angebundenen Kinnbart,

der — den Bantu-Völkern fremd — in

Äegypten als Hoheitszeichen galt (Fig. 2).

Die kleine Holzfigur von ßena Lulua,
ein Krieger mit Tatauierung und

seltsamem spitzem Kopfaufsatz, stellt einen

großen Führer von übernatürlicher
Herkunft dar, der göttliche Verehrung genoß

(Fig. 21). Angola ist bei uns nur durch

ein geschnitztes Stühlchen vertreten. —

Nördlich von Joruba und Benin zeigen

die grell bemalten Werke von Dahome
eine verflachte Kunst. Wir besitzen eine

Figur mit grünbemaltem Kind und einige

Masken; ein Unikum dieser Art ist die

Maske, auf der ein Missionar mit Rosenkranz

thront (Fig. 28); dachte der Neger

wohl, auf diese Weise dem christlichen
Gott oder der Zauberkraft des Missionars

— um ja nichts zu versäumen tM seine Ehrerbietung zu erweisen? Kleine

Messingfiguren — in verlorener Form gegossen — stellen den Zug eines

Negerkönigs und Szenen aus dem täglichen Leben dar. Von der Goldküste

haben wir eine Tonfigur vom Grabe eines Häuptlings, ein stilisiertes Idol

und eine gute Statuette der Fanti (Fig. 4). Im Hinterland der Elfenbeinküste

wurde in den letzten Jahrzehnten ein hervorragendes. Kraistzentrum

entdeckt: die edlen Figuren, Masken und Webspulhalter der Baule-Guro,

mit der langen feinen Nase und meist kleinem Mund, scheinen uns nicht
dem Negertypus zu entsprechen; sie sind stark stilisiert; und doch sollen

sie von den Eingeborenen als Porträts bestimmter Persönlichkeiten erkannt

werden (Fig. 3). Mit besonderer Liebe sind die komplizierte Haartracht und die

Tatauierung eingeschnitzt; oft sind sie von Tierhörnern und Vögeln
gekrönt (Fig. 29). Äehnlicher Art ist die Maske der Senufo mit strahlenförmig

angeordneten stilisierten Beinchen und Ansätzen rings um das Gesicht

Fig. 28. Maske mit Missionar,
Dahome, 55 cm.



180 Afrikanische Plastik

Fig. 29—32 Elfenbeinküste

Ff**rr+m
W

ä
«/

f&

Ä

Fig. 29 Guro, 36 cm. Fig. 30 Senufo, 37 cm. Fig. 31 Dan, 25 cm. Fig. 32 Liberia, 30 cm.

(Fig. 30). In dieses Gebiet gehören auch die Stiermasken von Odiene u. a.
Die kleinen, fein ornamentierten Objekte, die nur zum Beschauen geschaffen
werden, haben wir schon erwähnt. Solche mit aller Liebe und Feinheit, ohne
Berücksichtigung der langen Arbeitszeit geschnitzten Werke werden nur
noch da gefunden, wo der Handel mit Europäern unbekannt ist; denn dieser
bringt eine inhaltslose, flüchtige Bearbeitung der Werke mit sich. — Ein
ganz anderer Stil entspringt dem Man-Gebiet im Nordwestteil der Elfenbeinküste.

Es sind porträtartige Gesichtsmasken, mit Lack überzogen, teils mit
runden, teils geschlitzten Äugen, die Lippen leicht aufgeworfen, weich
modelliert, « ohne Grenzen wie ein Hauch», in fast klassischer Einfachheit
(Fig. 31). Diese Stilart ins Naturalistisch-Groteske gewendet, bildet den

Uebergang zu den sogenannten Liberia- oder Gorilla-Masken (Fig. 32); diese
wirken mit ihren häßlichen menschlichen Zügen, vermischt mit tierischen,
und den hervorquellenden Äugen und Hörnern als Schreckmittel. — Im
Zusammenhang mit den Geheimbünden wurden bereits die Bundu-Masken
von Sierra Leone genannt, von denen eine Reihe mit verschiedenen
Kopfaufsätzen in unserer Sammlung stehen (z. B. Fig. 10). Daneben haben wir
Holzstatuetten; ihr ringförmiger Hals deutet Schmuckringe an; das Hörnchen

an der Frauenfigur enthält die gefürchtete Bundu-Medizin. In Sherbro,
dem Hinterland von Sierra Leone, wurden eigenartige Steinfiguren aus
Talksteatit in Feldhügeln und alten Kultstätten aufgefunden; die heutigen
Eingeborenen haben zu ihnen keine Beziehungen. Es sind merkwürdig ab-



Afrikanische Plastik 181

gegriffene oder verwitterte Figuren und Köpfe, die
ein hohes Älter vermuten lassen. Die rohen und

unproportionierten Körper, der ausgeprägte Negertypus,

sind Kunst primitivster Art (Fig. 33). — Der
nördlichste Ausläufer des Maskengebietes ist Fran-
zösisch-Guinea: die mächtige, bunte Maske vom
Stamme der Nalon tritt jeweils in Funktion, wenn
die Tanzenden berauscht und in gehobener
Stimmung sind. Der Stamm der Baga hat als typisches
Merkmal die mächtig gebogene Nase, die bei Fig. 14

fast raubtierartig wirkt. Eine andere Plastik zeigt
die menschliche Figur in Verbindung mit der Trommel,

die zum Kulte gehört. — Mit dem prachtvoll
stilisierten Äntilopenaufsatz für die Erntezeremonie

von Obersenegal verlassen wir den eigentlichen
westafrikanischen Kunstbereich, der sich von Angola
bis Senegal und übers ganze Kongobecken erstreckt.
— In Süd- und Ostafrika und im Sudan wird die Kunst spärlicher,
unbeholfener, ungefüger, fast zyklopisch. Von Ostafrika besitzen wir nur die
Konde-Masken mit den Lippenpflöcken, eine Maske eines ßaro/se-Zauberers,
sowie eine ungeschlachte Maske und zwei seltene, merkwürdig plumpe

äff

Fig. 33. Talksteinfigur
von Sherbro (Sierra

Leone), 27 cm.

*
*ä

ni#SS«i

w*.
Fig. 34. Usambara-Gebirge

(Ostafrika), 42 cm.
Fig. 35. Usambara-Gebirge,

45 cm.



182 Afrikanische Plastik

Figuren aus dem Usambara-Gebirge (Fig. 34 und 35); wie ursprünglich
muten uns diese an! Die Sudan-Maske ist gerade durch ihre kubische

Einfachheit so wirksam.

Längst ist der Gedanke überwunden, daß die Negerkunst nur etwas

Sensationelles oder Barbarisches bedeute. Die vorliegenden Ausführungen
möchten mithelfen, dem Leser den Zugang zur Geistigkeit der afrikanischen

Skulptur zu erleichtern und ihn zum Besuche unserer Sammlung anregen.

Hauptsächlich benützte Literatur.

B. Ankermann: Totenkult und Seelenglaube bei afrikanischen Völkern. Zeitschr.
f. Ethnologie, 1918.

C.Einstein: Afrikanische Plastik (Orbis Pictus, Bd. 7). Berlin.

C. Einstein: Negerplastik. Leipzig 1915.

L. Frobenius: Die Masken und Geheimbünde Afrikas. Halle 1898.

H. Himmelheber: NegerkünsÜer. Stuttgart 1935.

Pechuel-Loesche: Volkskunde von Loango. Stuttgart 1907.

L. Rütimeyer: Ueber westafrikanische Steinidole. Int. Archiv f. Ethnogr., 1901.

E. v. Sydow: Handbuch der afrikanischen Plastik. Berlin 1930.

E. Vatter: Religiöse Plastik der Naturvölker. Frankfurt 1926.



Stämme und Landschaften 183

A.
Ctunf

Käs«

Kmturu

Kam

Coan

una

Baga 1

Bakuba 22
Baluba 24
Balumbo 17

Bambala 19

Bapende 20
Barotse 26

Basonge 25
Baule 8

Bayaka 18

Stämme und Landschaften

Bekom 15

Bena Lulua 21

Benin 12

Dan 5
Ekoi 13

Fanti 10

Grasland 14

Guro 7

Joruba 11

Konde 27

Man-Gebiet
Mendi
Nalon
Odiene

5

3

2
6

Pangwe
Senufo
Sherbro

16

9

4
Urua 23
Usambara 28



Leere Seite
Blank page
Page vide


	Afrikanische Plastik in der Sammlung für Völkerkunde der Universität Zürich

