
Zeitschrift: Mitteilungen der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft Zürich

Band: 35 (1934-1935)

Artikel: Die Indiensammlung der Universität Zürich

Autor: Abegg, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-26294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-26294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE

INDIENSÄMMLUNG
DER

UNIVERSITÄT ZÜRICH

VON

PROF. DR. EMIL ÄBEGG



Inhalt.

Seite

Einleitung 3

Erster Teil: Hinduismus

I. Der Kult der Götterbilder im Hinduismus 7

II. Kleinere Götter 11

III. Vishnu und seine Verkörperungen 26

IV. Shiva und sein Kreis 69

V. Kultgegenstände 95

Zweiter Teil: Buddhismus 122

Namen- und Sachregister 165

Verzeichnis der Abbildungen 172



Einleitung.

Die Zürcher Indiensammlung, die seit 1931 der Sammlung für Völkerkunde

der Universität Zürich angegliedert ist, verdankt ihre Entstehung in

der Hauptsache der Indienreise, die der Direktor der Sammlung für Völkerkunde

und des Geographischen Institutes der Universität, Prof. Hans
J. W e h r 1 i, im Verein mit Dr. MartinHürlimann,im Winter 1926/27

ausführte. Schon auf seinen frühern Reisen in Vorder- und Hinterindien in

den Jahren 1896/97 und 1904/05 hatte Prof. Wehrli die Begründung einer

Sammlung von Gegenständen aus dem Bereich der indischen Kultur,
insbesondere aus der religiösen Sphäre, ins Äuge gefaßt, und auf jenen Reisen

sind die Hauptbestandteile der buddhistischen Sammlung, besonders die aus
Hinterindien stammenden, erworben worden, während die hinduistische
Abteilung größtenteils auf seinen dritten Aufenthalt in Indien zurückgeht; die

Gegenstände aus Nepal wurden im Frühjahr 1927 von Dr. Hürlimann
gesammelt. Dieser letzten Indienreise Prof. Wehrlis gingen im Hinblick auf die

zu schaffende Sammlung eingehende Vorarbeiten voraus, die vor allem den

Zweck verfolgten, einen Kreis von Gegenständen abzugrenzen, deren Erwerbung

wünschbar war, um ein möglichst umfassendes Bild der hinduistischen
Kultur zu gewinnen.

Es liegt in der Natur der Sache, daß dabei Objekte aus dem religiösen
Gebiet, Götterbilder und sonstige Kultgegenstände, im Vordergrunde standen,

ist doch die ganze Kulturentwicklung Indiens von religiösen
Voraussetzungen durchsetzt und getragen. Bei der Aufstellung dieses Planes haben

die Vorschläge des Verfassers der vorliegenden Bearbeitung weitgehende

Berücksichtigung gefunden. Der ethnographisch-kulturgeschichtliche Zweck
der Sammlung ließ bei der Wahl der Objekte nicht in erster Linie auf den

Kunst- oder Altertumswert, sondern auf das Charakteristische, in
irgendwelcher Hinsicht Typische sehen, was freilich nicht ausschloß, daß Stücke

von hervorragender Schönheit in der Sammlung Aufnahme fanden. Auch
aus jüngerer Zeit Stammendes wurde nicht verschmäht, wenn es nur nach
alten Vorbildern gearbeitet war und der Vervollständigung des Gesamtbildes

dienen konnte; denn solche Stücke sind, wenn sie Typisches veranschaulichen,

oft lehrreicher als Gegenstände, die durch ihr Älter für die Archäologie

oder durch ihre Ausführung für die Kunstgeschichte von Wert sein

mögen, aber im übrigen nur nebensächliche Bedeutung haben. Wenn auch
der Sammlung aus äußern Gründen Grenzen gezogen waren, so bietet sie

doch manches seltene Objekt, das auch in den reichhaltigsten Indiensamm-



4 Einleitung

lungen nicht zu finden ist. Daß gewisse religionsgeschichtlich sehr wichtige
Gegenstände, besonders die beim vedischen Opferritual verwendeten
Geräte (heilige Feuerhölzer u. dgl.), heute in Indien nur sehr schwer
aufzutreiben sind, ist jedem Kundigen bekannt.

Die Mittel zur Erwerbung der Indiensammlung sind von der Stiftung für
wissenschaftliche Forschung an der Universität Zürich, von der

Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft und deren Gönnern, vom Hochschulfonds

sowie von Verwandten und Freunden Prof. Wehrlis zur Verfügung
gestellt worden. Der Verfasser hatte im Frühjahr 1950 Gelegenheit, in den

indischen Sammlungen von Paris (Musee Guimet) und London (Britisches
Museum und Kensington Museum) Studien zu machen, die ihm für seine

Bearbeitung der Sammlung und ihre Beschriftung von höchstem Werte

waren; er erstattet auch an dieser Stelle dem Kuratorium der Stiftung für
wissenschaftliche Forschung, das ihm diesen Studienaufenthalt ermöglichte,
ehrerbietigen Dank. Vor allem aber sei Herrn Professor Wehrli für seine

nie versagende Hilfsbereitschaft gedankt, mit der er, aus seiner reichen und

lebendigen Kenntnis Indiens heraus, dem Verfasser bei seiner Arbeit zur
Seite stand. Prof. Wehrli ist auch die Wahl der Abbildungen zu verdanken;
die Aufnahmen hat Frl. E. Leuzinger ausgeführt. Diese Zusammenarbeit des

Ethnologen und des Indologen hat auch über ihren nächsten Zweck hinaus
Früchte getragen, denn der Indiensammlung Prof. Wehrlis verdankt der
indologische Unterricht an der Universität Zürich wertvollste Förderung, indem
die Vorlesungen des Verfassers über indische Literatur-, Kultur- und
Religionsgeschichte durch Vorführung dieses mannigfachen und instruktiven
Anschauungsmaterials erst wahres Leben gewannen. Und daß auch die

indologische Forschung aus dieser Sammlung Gewinn zu ziehen vermag, wird auf
den folgenden Blättern zu zeigen versucht.

Die Anordnung der Sammlungsgegenstände konnte naturgemäß keine

streng chronologische sein, da die großen Religionsbewegungen Indiens
einander nicht im Verlaufe der Zeit abgelöst haben, sondern nebeneinander,

zum Teil sogar ineinander, in wechselseitiger Durchdringung erwachsen
sind. So hat der Buddhismus den Brahmanismus nie ganz verdrängt,
sondern hat seine Blütezeit neben ihm gehabt und ist schließlich, wenigstens in

Vorderindien, wieder in ihm aufgegangen; gerade für den so entstandenen
buddhistisch-hinduistischen Synkretismus bietet die Sammlung einige
außerordentlich lehrreiche Belege. Und auch zwischen dem in der Religion des

Veda (seit dem zweiten vorchristlichen Jahrtausend) wurzelnden Brahmanismus

und dem daraus hervorgegangenen Hinduismus ist eine scharfe Grenze

nicht zu ziehen, gehen doch gerade die zwei großen Götter des spätem



Einleitung 5

Volksglaubens, Vishnu und Shiva, auf vedische Göttergestalten zurück. Die

Hauptgliederung in Hinduismus und Buddhismus war die

gegebene; der buddhistischen Abteilung, umfassend die Vitrinen 78, 82, 83, 89

und 90 sowie die Fenstervitrine 7 und die Tischvitrine 12, sind auch einige

Figuren der J a i n a -Religion in Vitrine 85 angegliedert. Die hinduistische

Abteilung zerfällt in einen vishnuitischen Teil, mit dem auch einige
Götter des altern Hinduismus, wie Sürya, Indra und Brahma verbunden
sind (Vitrine 86 und 87 sowie die Fenstervitrine 10), und einen shivaiti-
sehen (Vitrine 88); Kultgegenstände aus beiden Bereichen enthalten die

Vitrinen 84, 85 bis 88 und die Fenstervitrine 9.*)

*) In indischen Wörtern ist ch wie tsch, j wie dsch, n wie nj zu lesen; h vor
Konsonant wie in Brahma, Prahläda wird von uns wie deutsches ch gesprochen.
Sanskritwörter auf -a sind Maskulina oder Neutra, solche auf -ä meist Feminina.



Leere Seite
Blank page
Page vide



Erster Teil.

Hinduismus.

I. Der Kult der Götterbilder im Hinduismus.

Während in den primitiven Religionen Indiens das Götterbild oft noch
den Charakter eines Fetisches zeigt, so besonders in den südindischen

Dorfkulten, ist es für den gebildeten Inder lediglich ein « Antlitz » (Pratika),
durch welches die an sich körperlose Gottheit in die Welt blickt, dem Gläubigen

sich darbietet, oder eine Pratimä, ein Spiegelbild Gottes; es dient als

Stützpunkt der religiösen Betrachtung für ein weniger entwickeltes Bewußtsein,

während es auf den höchsten Stufen der Religiosität nicht mehr nötig
ist. Die Inder betrachten das Kultbild genau so als die Manifestation eines

Gottes wie seine Inkarnationen und sonstigen Offenbarungsformen. « Obwohl
Vishnu die innere Seele von allem ist, erniedrigt er sich doch dazu, in ein

Kultbild einzugehen, kraft der Macht der Mantras und der Macht des Guru

(des geistlichen Lehrers), der dieses erstellt.» Fromme betrachten es als

verdienstliches Werk, solche Bilder verfertigen zu lassen und einem Tempel

zu weihen. Die künstlich angefertigten Götterbilder müssen, im
Gegensatz zu den von der Natur geschaffenen Göttersymbolen (Svayambhü,
über solche s. u. S. 94), von den Brahmanen konsekriert werden durch
die Zeremonie Pränapratishthä, « das Erfüllen mit Leben », d. h. mit dem

Leben des Gottes, den die Figur darstellt. Solche Bilder dienen dann besonders

als Votivgaben, die in den Vorhöfen und Galerien der Tempel aufgestellt

werden (nach einem besondern Ritus, der Pratishthä), oder auf
Hausaltären oder unter heiligen Bäumen. Die Verehrung von Idolen wurde von
manchen religiösen Reformern bekämpft, zum Teil unter dem Einfluß des

Islams, so von Kabir und von Nanak, dem Stifter der Sikh-Religion im 16.

Jahrhundert, dann besonders vom Begründer des Brähma-Samäj, Rämmo-
han Ray, und von Dayänand Sarasvati, dem Urheber des Ärya-Samäj.
Gandhi erklärt in seinem Glaubensbekenntnis, daß er den Kult der Idole
nicht mißbillige. « Nicht daß ein solches Abbild des Göttlichen irgendein
Gefühl der Ehrfurcht in mir erweckte, aber ich glaube, daß die Bilderverehrung

untrennbar zum Menschen gehört. Wir haben alle ein Verlangen
nach Sinnbildern. Bilder sind gleichsam eine Brücke für das anbetende Ge-



8 Hinduismus I. Kuli der Götterbilder

fühl. Kein Hindu glaubt, daß ein solches Abbild Gott selbst sei. Ich halte
deshalb die Bilderverehrung nicht für Sünde. » Gandhi teilt also die

Auffassung jener, die im Götterbild lediglich einen Stützpunkt der Meditalion
sehen. Aber irgendwelche Begeisterung für den Bilderkult spricht nicht aus

seinen Worten; auch betont er gern, daß die älteste Gottesverehrung der
Inder bilderfrei gewesen sei, und in der Tat scheinen die vedischen Hymnen
noch keine Götterbilder zu kennen. Einzig ein jüngeres Lied des Rig-Veda
nimmt Bezug auf ein solches, wenn der Dichter sagt: «Wer kauft mir diesen

Indra ab um den Preis von zehn Kühen? Wenn er die Feinde vernichtet

hat, nehme ich ihn wieder zurück. » Im übrigen treten Idole erst in der

spätvedischen Periode auf und sind wohl teilweise unter dravidischem Einfluß

entstanden oder von den Äboriginern übernommen worden, so Krishna,
« der Schwarze», gewisse Formen der Kali, der Äffengott Hanumän oder
das phallische Symbol des Lingam. Auch die den Götterbildern gewidmeten

Kulthandlungen sind im wesentlichen dravidischen Ursprungs; schon
deren sprachliche Bezeichnung (Püjä) ist ein Dravida-Wort.*) Die Götterbilder

in den Tempeln werden wie lebende Wesen, und zwar wie Fürstlichkeiten
behandelt; das ihnen gewidmete komplizierte Zeremoniell heißt deshalb

Räja-Upachära. Sie werden des Morgens geweckt, gebadet, geschmückt,
dann mit Speise und Trank gelabt und des Abends zur Ruhe gebracht. Die
Verehrungsbezeugungen (Upacharas), die vor dem Idol vorgenommen werden,

bestehen in Meditation (Dhyäna) über den Gott, dem Herbeirufen
desselben (Ävähana), dem Herrichten eines Sitzes (Äsana) für ihn, dem
Darbieten von Fußwasser (Ärghya), von Wasser zum Mundausspülen (Ächa-
maniya), von Honigspeise (Madhuparka), in dem Waschen des Götterbildes

mit fünf köstlichen Ingredienzen, dem sogenannten Panchämrita, in dem
Baden und Bekleiden mit neuen Gewändern (Vastra) und Anlegen der
Opferschnur (Yajnopavita), im Schmücken mit Zieraten, Salben mit San-
del (Chandana), Darbringen von mit Safran übergossenem Reis (Kunku-
mäkshata) und von Blumen.

Die kleinen transportablen Idole zerfallen in solche, die im Hause verehrt

und täglich mit frischen Blumen geschmückt werden und solche, die
bei festlichen Gelegenheiten in Prozession (Yäträ) umhergetragen werden.
Die großen, in Tempeln aufgestellten Götterbilder heißen Sthänaka, Äsana
oder Shayana, je nachdem sie den Gott stehend, sitzend oder liegend
darstellen. Die Idole werden verehrt entweder zum Zwecke der Meditation
(Yoga), wobei die Seele des Andächtigen sich mit der Gottheit vereinigt, zu

») Charpentier, Begriff und Etymologie von Püjä. Beiträge zur
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte Indiens. Festgabe für H. Jacobi, 1926, S. 276 f.



Die fünf Hausgötter 9

ihr wird (Sädhanä der Tantra-Religion), oder zur Erlangung von Lebensglück,

Körperkraft und Tapferkeit, oder zur Ausübung verderblichen Zaubers

(Äbhichära). Man unterscheidet friedliche, freundliche (shänta) und

schreckliche, unheilbringende (ugra, ghöra) Erscheinungsformen (Mürtis)
von Göttern. Die Shänta-Formen zeigen gütigen Ausdruck und werden zur
Erreichung friedlicher Zwecke verehrt. Es soll in der Mitte des Dorfes eine

Shäntamürti aufgestellt werden, denn eine solche gewährt den Bewohnern

Glück, langes Leben und Gesundheit, und dem König Sieg und Gedeihen.

Die Ugra-Formen zeigen lange Zähne und Krallen, eine große Zahl Hände

mit verschiedenartigen Waffen, runde, weitaufgerissene Äugen, Flammen um
den Kopf und tragen oft menschliche Schädel und Knochen. Solche Ugra-
mürtis sind im Hinduismus Vishnu als Mannlöwe (Narasingha, s. S. 42)
und die meisten Formen der Kali, im Lamaismus Yamäri oder Yamäntaka,
eine Form des Bodhisattva Manjushri, sowie gewisse Erscheinungsweisen des

Vajrapäni. Sie werden vor der Ausführung von Gewalttaten verehrt; ihr
Anblick bringt Unheil und ihre Tempel befinden sich außerhalb der Städte

und Dörfer; nur im Nordosten können sie ohne Schaden aufgestellt werden,
sie bewirken dann Wohlstand und Kindersegen. Wenn eine Ugramürti sich

in einem Dorf befindet, so muß eine Shäntamürti davor aufgestellt werden,

um ihre üblen Wirkungen aufzuheben, oder es muß zum mindesten vor dem

Tempel ein Teich angelegt werden, der den zornigen Gott besänftigt (vgl.
die glückliche Bedeutung des Wassers in der indischen Mantik).

Der wichtigste Teil des häuslichen Götterkultes ist die Panchä-
yatana-Püjä, d. h. die Verehrung der fünf Hausgötter Vishnu, Shiva,
Devi (Shakti), GanSsha und Sürya, die in einem besondern Raum, dem Man-
dira, vollzogen wird. In Zentral- und Südindien und im Maräthenland sind
die Götter durch Symbole vertreten: Vishnu durch einen schwarzen Stein

(Shälagräma, s. S. 98), Shiva durch einen hellen (Bäna-Lingam, s. u.
S. 94), die D§vi durch ein Erzstück, Ganesha durch einen roten Stein und
der Sonnengott Sürya durch einen Kristall. Alle fünf Symbole werden auf

eine runde Metallplatte (Panchäyatana) gelegt und je nach der Bevorzugung
eines bestimmten Gottes bei der Zeremonie angeordnet. Auf der einen Seite
des Panchäyatana liegt eine kleine Glocke, auf der andern eine Muschel,
daneben ein Wassergefäß (Kalasha, Äbhishekapätra) mit einer kleinen
Oeffnung im Boden, durch die das Wasser beim Besprengen der Idole fließt;
auch durchbohrte Muscheln werden zu diesem Zweck verwendet. Neben der

Metallplatte mit den fünf Idolen befindet sich eine andere, auf welche Tulsi-
Blätter (vom Basilienkraut, Ocymum sanctum, Sanskrit Tulasi, das dem

Vishnu heilig ist), und Bilva-Blätter (vom Bel-Baum, Aegle Marmelos) ge-



10 Hinduismus 1. Kult der Götterbilder

legt werden, auch Blumen, Wohlgerüche u. dgl. Im Hofe seines Hauses läßt
der Hindu eine Tulsi-Pflanze wachsen und verehrt sie durch feierliche
Umwandlung nach rechts (Pradakshinä), wobei er spricht: «In deren Wurzeln
alle heiligen Stätten (Tirtha), in deren Mitte alle Götter wohnen, in deren

Krone alle Veden sind, die heilige Tulsi, die verehre ich. » Es wird auch
etwa die symbolische Verheiratung einer Tulsi-Pflanze mit einem Shäla-

gräma vollzogen. Die Heiligkeit des Basilienkrautes im Vishnu-Glauben hängt
mit Krishnas Jugendleben im Vrindävana zusammen, der seinen Namen

von vrinda — Tulsi hat; vana Wald. Die Verehrung der fünf Götter

erfolgt in 16 Akten (Upachära), bei denen die 16 Strophen des Purusha-
Liedes (Rig-Veda X 90) gesprochen werden. Zuerst vollzieht der Andächtige
das Schlürfen von Wasser und Atemübungen (Pränäyäma); dann folgt die

Verehrung Ganeshas, darauf die verehrende Berührung der verschiedenen

Körperteile und die Verehrung von Wassergefäß, Muschel und Glocke. Dann
erst beginnt die eigentliche Püjä: Anrufung der Götter, Bereitung eines

Ehrensitzes für sie aus Tulsi-Blättern, Darreichung von Fußwasser, Reis,

Wasser zum Schlürfen; Waschen und Besprengen der Idole mit Milch,
zerlassener Butter (Ghi, Sanskrit ghrita), Honig; ihre Bekleidung mit
Tulsi-Blättern, Darreichen von Wohlgerüchen, besonders Sandel, Blumen,
Räucherwerk (Dhüpa), das Schwingen von Lampen (Dipä), das siebenmalige

Umwandeln der Götterbilder rechtsherum. Das Schlußgebet lautet:
« Verehrung dem unendlichen und ewigen Weltgeist (Purusha), der tausend
Namen, tausend Gestalten und tausend Glieder hat. Vergib mir den Mangel
an Einsicht in den rechten Weg deiner Verehrung. Jeden Tag, jede Nacht
begehe ich tausend Fehler; vergib mir, da ich dein Diener bin. Es gibt
keinen andern Schutz als durch dich, du allein bist meine Zuflucht; behüte
mich durch deine Gnade. Ich spende dir Blumen mit Gebeten. Laß die

fünf Götter, deren erster der große Vishnu ist, von meiner Verehrung
befriedigt sein. Laß all dies dem höchsten Wesen dargebracht sein.» Dann
schlürft der Beter nochmals Wasser, indem er spricht: «Ich nehme in meinen

Leib auf das heilige Wasser, das aus den Füßen Vishnus fließt, das

vorzeitigen Tod abwehrt und alle Leiden heilt.» Es wird also Wasser aus
dem Ganges verwendet, von dem man glaubt, daß er aus Vishnus Füßen

entspringe (s. u. S. 19). Damit schließt die Panchäyatana-Püjä, wie sie im
Maräthenland und mit geringen Abweichungen überall vollzogen wird. In

gewissen Gegenden, wo Shiva verehrt wird, tritt an deren Stelle eine Shiva-
Püjä, und es werden zwei Rudra-Hymnen aus dem Yajur-Veda rezitiert.



Der Sonnengott Sürya 11

II. Kleinere Götter.

In die Zeit der alt-arischen Naturverehrung führt das Bild des

Sonnengottes Sürya zurück (Vitrine 86, Fig. 1). Die schön gearbeitete

Marmorfigur zeigt den Gott auf zweirädrigem Wagen, gezogen von sieben

Pferden, die über Wolkenhaufen setzen; diese stellen die Morgenwolken
dar, über denen die Sonne emporsteigt. Der Rig-Veda läßt Sürya auf einem

einrädrigen Wagen am Himmel dahinfahren; das Rad ist das Sonnenrad,
das auch in der Hand Vishnus als Wurfscheibe (Chakra) erscheint.
Bemerkenswert ist an unserer Figur die Befestigung des Rades am Wagen:
die Achse wird von einem in der Mitte gebogenen Balken gehalten, der

beidseitig an einem Pflock des Wagenkastens aufgehängt ist. Schon im
Veda sind die Riemen genannt, mit denen der Wagenkasten des

Streitwagens (Sanskrit ratha lat. rota) an der Achse festgebunden war. Daß

der Wagen des Sürya ein Streitwagen ist, erinnert an die spätere
Auffassung, daß der Sonnengott der Kriegerkaste, den Kshatriyas angehöre;
er gilt besonders als Oberherr des Kalinga-Landes. Die Zürcher Sürya-
Figur ist vierarmig, worin eine Ängleichung an Vishnu zu erblicken ist;
Sürya wird auch in hinduistischen Legendentexten gelegentlich vierarmig
genannt. Er sitzt in Meditationsstellung (Dhyäna-Äsana, mit untergeschlagenen

Beinen). In beiden hintern Händen hält er Lotusblüte (Utpala) und
Muschelhorn (Shankha), in der vordem rechten Hand Rosenkranz (Aksha-
oder Japamälä), in der Linken das Wassergefäß der Asketen (Kamandalu).
Er trägt eine fünfteilige Krone (Kirita-Mukuta); der Kopf ist umgeben von
einem gezackten Sonnenkreis (Prabhävali oder Käntimandala), der
wahrscheinlich von der Strahlenkrone der iranischen Gestirngötter stammt. Auf
der Brust trägt er ein Chakra (Sonnenrad) von der Form eines

aufgeblühten Lotus. Die Rosse werden gelenkt vom Wagenlenker Aruna, der
als Personifikation des Morgensterns gilt. Er muß der aufgehenden Sonne

vorangehen, um die Welt vor allzu großer Hitze zu bewahren. Seine
Gestalt wird oft verkrüppelt (arm- oder beinlos) dargestellt, was vielleicht
auf das Erbleichen des Morgensterns vor der aufgehenden Sonne deuten

soll. Er ist der Bruder des Sonnenvogels Garuda, der als Reittier Vishnus
erscheint (s. u. S. 35). Die sieben Sonnenpferde werden als die sieben

Planeten gedeutet; die alten Inder kannten freilich nur deren fünf und

rechneten auch Sonne und Mond dazu. Oder sie gelten als die sieben

Farben des Sonnenlichtes, und naturwissenschaftlich gebildete Inder, die

glauben, daß auch die neuesten Kenntnisse in den heiligen Büchern des

Hinduismus enthalten seien, sehen in ihnen ein Symbol für die sieben Far-



12 Hinduismus IL Kleinere Götter

ben des Spektrums. Auch die siebenfache Flamme, die « sieben Hände»
des Feuergottes Agni sind verglichen worden, oder — uns schwer
verständlich — die sieben Versmaße des Veda. Am Weltende (Pralaya) wird
sich Sürya in sieben Sonnen teilen und Welt und Menschheit verbrennen.
Da auch Vishnu ein Sonnengott war, wurde Sürya in jüngerer Zeit vielfach
mit ihm identifiziert (als Sürya-Näräyana), und trägt dann auch

Embleme, die sonst nur Vishnu zukommen (Chakra, Shankha); auch
unsere Figur wurde in Indien als Vishnu bezeichnet. Daß sie neben Lotus und
Muschel auch Rosenkranz und Wassertopf zeigt, erinnert an gewisse Formen

des Sonnengottes, die auch Züge Brahmas und Shivas mit umfassen. —
Als menschlicher Kopf unter Baldachin auf Wagen, dem ein Pferd
vorgespannt ist, das von einem Lenker angetrieben wird, ist der Sonnengott
dargestellt auf einer Lötä (Wassergefäß aus Bronze) in Vitrine 84.

An Sürya in der Form S a v i t a r s des « Erregers », « Antreibers »,
richtet sich schon das heiligste Gebet des Veda, die Sävitri oder Gäyatri,
Rig-Veda III 62, 10: «Mögen wir erlangen den herrlichen Glanz des Gottes
Savitar! Er soll unsere Andacht fördern. » Eine spirituelle Deutung dieses
Gebetes gibt Tagore, Sädhanä, deutsche Uebersetzung S. 14. Diese Formel
wird heute noch bei Sonnenaufgang von den Angehörigen der drei obern
Kasten, insbesondere von den Brahmanen, gesprochen, und geht auch
allen andern Gebeten voran. Unsere Skulptur erinnert an die Schilderung
des Sonnengottes im Rig-Veda: « Unermüdlich fahren Süryas Rosse am
Himmel einher; an einem Tag umeilen sie den Lichtraum. Empor steigt,
überallhin seine Blicke richtend, der segensreiche Sürya, der alle Menschen
erhält, der Gott, der wie ein Fell die Finsternisse zusammengewickelt hat.

Empor steigt, die Menschen belebend, der gewaltige, wogengleiche Strahl
der Sonne, um das Rad zu drehen, das der Renner Etasha zieht, in die
Deichseln gespannt. Leuchtend steigt er empor aus dem Schoß der Morgenröten,

begleitet von dem Jubel der Sänger. Des Himmels weithinblickende
Scheibe steigt empor; fern liegt ihr Ziel, leuchtend eilt sie dahin. Mögen
die Menschen, von Sürya getrieben, jetzt an ihre Bestimmung gehen und
ihre Arbeit tun. Dort, wo die Unsterblichen ihm den Pfad bereiten, eilt er,
wie ein Adler fliegend, seinen Weg entlang. » Das Sonnenroß ist, wie die

Wunschkuh Surabhi (s. den farbigen Druck an der Seitenwand der Fenstervitrine

9) und Indras Elefant Airävata, eine der bei der Quirlung des Milchmeers

gewonnenen vierzehn Kostbarkeiten (Ratna).
Der Kultus des alt-arischen Sonnengottes ist in Indien schon

frühzeitig zurückgetreten und von demjenigen Vishnus verdrängt worden; doch
gehört Sürya immer noch zu den fünf Hausgöttern, deren Idole auf keinem



A/
J

Im*

* 4V

4 it

x,

Fig. 1. Der Sonnengott Sürya. (*/«) Fig. 2. Brahma. (Vs)

\

r *
*.

<J
<̂

Fig. 3. Vishnu als Eber. Fig. 4. Vishnu als Mannlöwe. (A



14 Hinduismus II. Kleinere Götter

Hausaltar fehlen (s. o. S. 9). Als symbolischer Vertreter Süryas dient dort
ein runder Süryakänta-Stein, eine Art Adular, dessen Name bedeutet « der

vom Sonnengott Geliebte », oder, wie schon bemerkt, ein Bergkristall. Die

Sürya-Verehrer (Sauras) tragen ein rotes Stirnzeichen (Tilaka), brennen
sich die Sonnenscheibe auf Brust und Arme ein und bekränzen sich mit
roten Blumen. Von den Hindumädchen des östlichen Bengalen wird heute

noch ein Gelübde zu Ehren Süryas vollzogen, das Mahämandala-Vrata. Es

wird von ganz jungen Mädchen im Monat Mägha (Januar/Februar)
ausgeführt und fünf Jahre lang fortgesetzt. Die Kinder erheben sich vor
Sonnenaufgang und ersteigen die Ghäts des nächsten Teiches; dort setzen

sie sich ans Ufer, mit Blumen in den Händen und singen unter Leitung
eines altern Mädchens Lieder, die die Jugend des Sürya schildern (die
Zeremonie wird ja kurz nach der Wintersonnenwende vollzogen), sein

Heranwachsen, seine Heirat und die Geburt seines Sohnes Yama, worein
die eigenen Hoffnungen der Mädchen sich verweben. Im Innenhof des

Hauses wird dann ein Kreis gezogen (ein Mandala, wonach das Gelübde
benannt ist), der die Sonne bezeichnet, und daneben ein Bild des

Halbmonds angebracht. Jedes Jahr wird ein neuer Kreis gezogen und
verschieden gefärbt, bis deren fünf sind. Dann hat das Kind Süßigkeiten zu

essen, die eine symbolische Beziehung zur Sonne haben und deren Reste

ihm über den Kopf geworfen und von den andern Mädchen aufgelesen
werden. Das Ganze, dessen Sinn dem Bewußtsein des Volkes längst
entschwunden ist, wird heute lediglich als eine Dressur zum Frühaufstehen
im Winter betrachtet.

Bilder Süryas sind am häufigsten im östlichen Bengalen. Für die hohe

Bedeutung des Sonnengottes in älterer Zeit spricht der Umstand, daß in
einigen Formen der hinduistischen Götterdreiheit (Trimürti, Traipurusha),
besonders im Telugu- und Canara-Land, Sürya die Stelle Brahmas, des

Schöpfergottes einnimmt. Wahrscheinlich ist der Sürya-Kult von Iran her
aufs neue in Indien eingeführt worden, und zwar von den Maga-Brahmanen,
deren Name für ihre Beziehungen zu den iranischen « Magiern » spricht;
auch in deren Kultus steht Sürya an Stelle Brahmas. Inschriftliche Belege
für den Sonnenkult in Indien sind aus der Zeit der Gupta-Dynastie (320
bis 528 n. Chr.) bekannt, so die Mandasore-Inschrift von 437 und diejenige

von Gwalior aus der Regierungszeit des Hunnenkönigs Mihirakula, der
528 gestürzt wurde, und in dessen Namen das persische mihr (Sonne)
steckt. Auch der König Harsha von Kanyäkubja (heute Kanauj), der im
7. Jahrhundert lebte, war ein Sonnenverehrer; der chinesische Buddhapilger

Hsüan Thsang, der an seinem Hof weilte, erwähnt den großen Tem-



Sonnenverehrung 15

pel des Sonnengottes in Kanauj. Sonnentempel (Ädityagrihas) werden dann
im 8. und 9. Jahrhundert inschriftlich genannt. Das berühmteste Bild des

Sürya war das in Multän, das schon im 5. Jahrhundert auf Münzen
erscheint. Zur Zeit des Philosophen Shankara (8. Jahrh.) existierte eine Sekte

der Sonnenverehrer (Sauras), die sich in sechs Untergruppen teilte, je nachdem

ihre Anhänger die aufgehende Sonne als Brahma, die kulminierende als

Shiva, die untergehende als Vishnu, alle drei als Trimürti, die Sonne als

Purusha (Weltgeist) oder als Meditationsobjekt verehrten. Obgleich heute

die Sekte der Sonnenverehrer als solche verschwunden ist, verehrt jeder
Hindu die aufgehende Sonne in der «Dämmerungsandacht» (Sandhyä-
Püjä), die z. B. bei den Brahmanen im Maräthenland in folgender Weise

ausgeführt wird (in andern Landesteilen mit geringen Abweichungen):
Zuerst wird Wasser geschlürft, dann werden Atemübungen (Pränäyäma)
vorgenommen, die nach der Lehre des Yoga der geistigen Sammlung dienen.

Es wird die heilige Silbe Öm gemurmelt, deren drei Laute (a, u, m) die Drei-
heit der Götter Brahma, Vishnu und Shiva symbolisieren, sodann die

Namen der drei Welten (Erde, Luftraum, Himmel). Dann wird, gen Osten

gewandt, die Sävitri gesprochen. Daran schließen sich, nach einer Besprengung
mit geweihtem Wasser, die vedischen Gebetsworte: «Möge die Sonne alle

meine Sünden in Gedanken, Worten und Werken hinwegnehmen. In dein

unsterbliches Licht, o strahlende Sonne, opfere ich mich und meine Sünde. »

Beim Aufgang der Sonne wird ihr eine Wasserspende (Ärghya)
dargebracht, wie es die vedischen Hausregeln für einen Gast vorschreiben; das

Wasser wird aus den zusammengelegten hohlen Händen (Änjali-Stellung)
in die Luft geschleudert. Dann werden Finger und Hände auf bestimmte

Körperteile und Organe gelegt, zur Verehrung der in ihnen wohnend
gedachten Götter, und es werden durch bestimmte Fingerstellungen (Mudräs)
gewisse Verkörperungen Vishnus (Fisch, Schildkröte, Eber, Löwe) oder

Wagen, Schlinge, Knoten nachgeahmt. Es folgt die Anrufung des

altarischen Sonnengottes Mitra und der Göttin der Morgenröte, Ushäs. « Mitra
trägt Himmel und Erde. Er überwacht, ohne die Augen zu schließen, die

Menschen. Wer ihm dient wird nicht erschlagen noch bezwungen; nicht
erreicht ihn Bedrängnis aus Nähe und Ferne. Frei von Krankheit, mit festem

Knie auf der Erdenwelt möchten wir in Mitras Wohlwollen leben.» Auch
beim Mittagsgottesdienst wird ein vedischer Hymnus auf Sürya gesprochen.
Beim Opfer für alle Götter (Vaishvadeva) wird an erster Stelle Sürya
angerufen. Horoskope beginnen mit einer Anrufung der Sonne, und das dem

Sonnengott gewidmete Lied Rig-Veda X 85 wird beim Hochzeitsritual
verwendet.



16 Hinduismus II. Kleinere Götter

Bei K 6 n ä r a k (Konärka, von Sanskrit arka «Sonne»), einem Dorfe etwa

30 km östlich von Puri in Orissa, finden sich die Ruinen eines großen

Sonnentempels, der jahrhundertelang ein berühmter Wallfahrtsort (Tirtha)
war. Er wurde errichtet von Narasingha Deva I. aus der Ganga-Dynastie
im 15. Jahrhundert. Die Skulpturen an demselben gehören zu den schönsten

Werken der indischen Kunst. Die hinter der Figur des Sürya angebrachte

Photographie zeigt einen Teil eines der reich ornamentierten, achtspeichigen
Räder des Sonnenwagens vom Osttor des Tempels (Medaillons auf Speichen

und Nabe; Verzierungen des Radkranzes; unten Elefantenfries). An
den Wänden des Sonnentempels finden sich auch die bekannten erotischen

Skulpturen, deren Zusammenhang mit dem Sonnenkult immer noch nicht
aufgeklärt ist; vielleicht sollen sie die Freuden im Paradiese Vishnus
darstellen, dessen ursprüngliche Sonnennatur auch darin hervorträte.
Möglicherweise liegt auch ein Einfluß der Urbevölkerung vor; es sei daran
erinnert, daß bei den Gönds das Fest des Sonnengottes mit ausschweifenden
Bräuchen verbunden ist. An das Sürya-Heiligtum von Könärak knüpft sich
die Legende, nach der Samba, ein Sohn des Krishna und der Jämbavati (der
Tochter des Bärenkönigs Jämbavat), durch die Gnade des Sonnengottes

vom Aussatz geheilt wurde, den er sich durch einen Fluch Krishnas
zugezogen hatte, da er dessen Frauen im Bade belauschte. Sürya verhieß ihm,
er werde ein Heiligtum gründen, das allen Besuchern wunderbare Heilung
bringen werde. Samba fand dann im Chandrabhäga-Fluß ein vom
Götterkünstler Vishvakarman geschaffenes Steinbild Süryas und errichtete
diesem einen Tempel an der Stelle, wo heute die « Schwarze Pagode» sich
erhebt. Eine ähnliche Ueberlieferung knüpft sich an das Sürya-Bild von
Multän. Auch die Verehrung des Jagannäth in Puri (über diesen s. u. S. 61)
soll mit einem alten Sonnenkult zusammenhängen, und das Götterbild soll
eine primitive Nachbildung des Sonnenkreises sein. Dazu würde stimmen,
daß das Wagenfest des Jagannäth in seinem ganzen Verlauf übereinstimmt
mit dem Dienst des Sonnengottes in Mathurä und Sämbapura (Multän).
Schon der Rig-Veda verspricht dem Sürya-Verehrer Befreiung von allen

körperlichen und seelischen Leiden.

Der einzige heute ausschließlich dem Sonnengott geweihte größere
Tempel ist der Suriyanakoyel im Distrikt Tanjore; kleinere Heiligtümer des

Gottes finden sich in Taxila, Gwalior, Jaipur; Benares besitzt ein Sürya-
Bild, das den Gott auf einem Wagen, von sieben Pferden gezogen, darstellt.
Ein dem Sürya geheiligter Teich findet sich in brahmanisch Gayä, wo aber
kein Bild des Gottes vorhanden ist; es werden nur rohe Nachbildungen der
Sonnenscheibe aus rot gefärbter Baumwolle an den Wänden des Heiligtums



Indra 17

und über dem Torweg angebracht. Neben dem Chakra ist ein mystisches
Emblem des Sürya, das S v a s t i k a oder Hakenkreuz (von Sanskrit
svasti aus su asti, « es ist gut»). Es stellt die Sonne auf ihrem Laufe über
den Himmel dar und ist deshalb nach rechts gerichtet. Es ist ein
Glückszeichen, das alles Unheil abwehrt. Der Kaufmann malt es auf das Vorblatt
seines Hauptbuches; wer Kinder oder Tiere hat, die dem bösen Blick
ausgesetzt sein könnten, bringt ein Svastika an der Hausmauer neben dem

Türpfosten an; in Gujarät wird es bei Hochzeiten auf die glatt geschorenen

Köpfe der Kinder gemalt; ein roter Kreis mit einem Svastika in der Mitte
wird auch in der Nähe von Götterbildern gemalt. Die Yogins kennen eine

Sitzart, bei der die Glieder ein Svastika nachbilden (Svastika-Äsana). Ein
Svastika aus Silber, im Kreis, enthält die Fenstervitrine 9. Der Kreis erinnert

an den Radkranz, der schon im vedischen Opferkult als Sonnensymbol
verwendet wurde.*)

Eine zweite bis in die vedische Zeit zurückgehende und damals im
Vordergrund der religiösen Verehrung stehende Gottheit ist Indra, der

Götterkönig, der Gewittergott des Veda, der mit seinem Donnerkeil (Vajra) die

Wolkenwasser befreit; ursprünglich wohl ein Frühlingsgott, der die Wasser

aus ihren Eisfesseln befreite, was dann beim Vordringen der Arier ins

eigentliche Hindustan infolge des Wechsels der klimatischen Verhältnisse
umgedeutet wurde. Immer wieder wird im Rig-Veda diese Großtat Indras
gepriesen; daneben erschlägt er Drachen und Dämonen und bricht die starken

Burgen der Ureinwohner (Dasyus), deren einstiges Vorhandensein
durch die Ausgrabungen von Harappä im südlichen Panjäb und Mohenjo
Daro in Sindh bestätigt worden ist. Indras Reittier ist der weiße Elefant

Äirävata, der nach späterm Mythus mit andern Kostbarkeiten (Wunschkuh,
Sonnenpferd) bei der Quirlung des Milchmeers durch Götter und Dämonen

entstand. Als Reittier Indras ist er Symbol seiner königlichen Macht und

zugleich einer der vier Weltelefanten, und zwar derjenige der östlichen

Himmelsgegend, wie Indra selbst der Welthüter (Lökapäla) des Ostens ist. Die
Erde ruht auf diesen Weltelefanten; wenn einer von ihnen sich schüttelt,
erfolgt ein Erdbeben. Eine alte Bronze in Vitrine 86 zeigt Indra mit hoher
Krone (Mukuta), die ihn als Gott kennzeichnet:'), und über die Knie gelegtem
Stab, der die Stelle des Donnerkeils vertritt, auf seinem Elefanten reitend.

1) Das Hakenkreuz findet sich bereits in dem buddhistischen Stüpa von Piprävä
(P i s c h e 1, Leben und Lehre des Buddha, S. 45) und war schon der vorarischen
Induskultur des 3. Jahrtausends v. Chr. bekannt; s. Marshall, Mohenjo Daro and
the Indus Civilization, 1931, S. 190 und Taf. CXLIII.

2) Solche kronenartigen Aufsätze zeigen schon die Götterfiguren der
Induskultur; M a r s h a 11, Taf. XCV.



18 Hinduismus II. Kleinere Götter

In der bildenden Kunst Indiens begegnet uns der auf dem Elefanten reitende

Indra nur selten, so in einer Nische am östlichen Torturm (Gopura) des

Tempels von Chidambaram; er trägt dort dieselben Embleme wie Subrah-

manya (Kumära, Skanda), der Shiva-Sohn, dem er später angeglichen
wurde.

In den Kreis der alten Naturgötter gehört auch die Göttin G a n g ä,
eine Personifikation des Gangesstroms, die als Äckerbau- und Fruchtbarkeitsgöttin

verehrt wird. Eine Marmorfigur in Vitrine 86 stellt sie dar,
stehend, vierarmig, wie gewisse, freilich seltene Darstellungen der Lakshmi,
mit der sie gelegentlich von Vishnu-Verehrern identifiziert wird, mit
fünfteiliger Krone, die oben einen halbkugeligen Aufsatz trägt; in der rechten

vordem Hand hält sie einen Rosenkranz (Akshamälä), die linke vordere

macht die Gebärde des Wasserschöpfens; vorn hängt eine Lotusblüte

herab. Am Sockel ist ein Alligator (Makara), das Reittier der Göttin,
angedeutet. Eine bemalte Älabasterfigur stellt die Gangä auf dem Makara
stehend dar, dessen Kopf und Schwanz sie mit den Händen faßt. Sie

ist ebenfalls vierarmig, trägt fünfteilige Krone und auf der Stirn ein

eigentümliches Tilaka 1): oben drei horizontale Streifen, die für sich allein das

shivaitische Tilaka bilden (wozu zu vergleichen ist, daß die Gangä auch als

eine Gattin Shivas betrachtet wird, s. u. S. 22), darunter eine parallel dazu

laufende Punktreihe, dann unten in der Mitte ein kleiner Kreis (sonst das

Zeichen von Frauen, deren Gatte lebt, auch besonders das der Lakshmi),
und zuunterst ein kleines Dreieck mit der Spitze nach unten (im Tantrismus
das Symbol des weiblichen Elementes). An der Nase trägt die Göttin ein

Schmuckstück, wie man es bei den bengalischen Frauen häufig sieht. Mit
der linken hintern Hand hält sie eine Lotusknospe, mit der rechten einen

nicht sicher bestimmbaren Gegenstand, vielleicht die Frucht des heiligen
Lotus (Padma, Nelumbium speciosum), mit der linken vordem ein
Pflanzenblatt (oder ein Büschel des heiligen Kusha- oder Darbha-Grases, Poa

Cynosuroides), das bei allen heiligen Bräuchen auf den Boden gestreut oder

um den Finger gewickelt wird, mit der rechten vordem einen Rosenkranz.

— Eine ähnliche weiße Älabasterfigur der Gangä mit hellgrünen und roten
Verzierungen enthält die Fenstervitrine 10. Auch diese Figur ist vierarmig,
mit fünfteiliger Krone, und hält in der rechten vordem Hand einen Rosenkranz,

in der linken ein heiliges Manuskript (Pustaka, Hindi pölhak, ein

Wort iranischer Herkunft, wie die Sanskritausdrücke für Schrift und Schrei-

1) Der Ausdruck Tilaka für die auf Stirn und andern Körperteilen mit weißer
oder farbiger Tonerde oder mit Asche aufgetragenen Sektenzeichen hängt wohl mit
Sanskrit tila, der Bezeichnung des heiligen Sesamöls zusammen.



Die Göttin Gangä 19

ben; das Original eines solchen, ein zwischen Brettern verschnürtes
Palmblattmanuskript, findet sich unten in der Vitrine 86); in der linken hintern

Hand hält die Göttin einen Lotus, in der rechten einen flaschenähnlichen

Gegenstand (offenbar identisch mit dem unbestimmten Emblem der andern

bemalten Figur). Das Tilaka auf der Stirn besteht hier in einem waagrechten
Strich, wohl aus der dreifachen Linie vereinfacht, darunter in der Mittellinie
zwei Punkte; an der Nase rechts ist ein Nasenring aufgemalt. Die Göttin
steht auf einem hellgrünen Makara mit dunkelgrünen Tupfen. — Äehnlich
wie die Gangä wird auch die Yamunä, die Personifikation der Jumna,

dargestellt; statt auf Makara steht sie auf einer Schildkröte, da diese

in der Jumna besonders häufig ist. So stellt sie eine Messingfigur dar, in
der rechten Hand Lotusknospe, den linken Arm frei herabhängend (Löla-
hasta, Ärmstellung «nach Art des Kuhschwanzes»). In Mathurä (heute

Muttra) werden die Schildkröten in der Jumna als heilig verehrt und von
den Pilgern gefüttert. Statuen beider Flußgottheiten bewachen den Toreingang

der Tempel aus der Zeit der Gupta-Dynastie (520—528 n. Chr.); beide

werden oft zusammen angerufen, und ihre Bilder werden etwa zur Verzierung

von Türpfosten verwendet.

Die kultische Verehrung bestimmter Flüsse Indiens stammt, wie

diejenige von Bergen und heiligen Plätzen (Tirthas), aus dem Glauben der

Ureinwohner, doch haben die in Vorderindien einwandernden Arier nach dem

Zeugnis der vergleichenden Religionsgeschichte der indogermanischen Völker

den Glauben, daß fließendes Wasser heilbringend und entsühnend sei,

bereits besessen; das große Epos Mahäbhärata läßt Götter mit dem Wasser

von Flüssen Tote auferwecken. Offenbar wurde die Heiligkeit dieser Flüsse

erst nachträglich an arische Gottheiten geknüpft. Die Göttin Gangä hat
zahlreiche Tempel und Heiligtümer am Ufer des Ganges; die berühmtesten
in Hardvär (Hara-Dvära, «Tor Shivas», von den Vishnuiten als Hari-
Dvära, « Tor Vishnus », aufgefaßt), wo der Fluß aus dem Gebirge in die
Ebene tritt, in Prayäga bei Allahäbäd, wo er sich mit der Jumna vereinigt,
und wo sicher schon eine heilige Stätte der Dravidas bestand (Prayäga
bedeutet « Opferstätte), in Benares und an seiner Mündung, wo die Göttin
Gangä sich mit dem Gott des Ozeans (Sagara) vermählt. Eine geheiligte
Stätte ist natürlich auch die Gangesquelle (Gangodbhava), wo nach der mythischen

Erdbeschreibung der Inder die Gangä aus einem Kuhmaul (Gömukhi)
hervorfließen soll; offenbar ist damit das enge Felsentor gemeint, das sie

unweit der Quelle passiert. Die Legendendichtungen der spätem Zeit (Pu-
ränas) lassen die Gangä aus Vishnus rechtem Fuße fließen, sie heißt
deshalb auch Vishnupadi. Von den Tirthas am Ganges gilt Prayäga als beson-



20 Hinduismus II. Kleinere Götter

ders heilig und entsühnend; ein Bad im Ganges zu Prayäga bringt größern
Segen als alle Vedas. Der Festtag der Göttin Gangä ist der siebente Tag des

Monats Vaishäkha (Mai/Juni), der durch allgemeines Baden im Ganges
gefeiert wird. Mit Gangeswasser sich zu besprengen oder es zu trinken tilgt
alle Sünden; es wird deshalb flaschenweise in alle Gegenden Indiens
versandt, auch zum Gebrauch bei Opfern und zur Besprengung von
Götterbildern, selbst nach so entfernten Tempeln wie demjenigen zu Rämessaram;
bei Gangeswasser werden Eide geschworen, es wird als Heilmittel gegen alle

möglichen Leiden verwendet und den Sterbenden gereicht. Gangä Mai,
«Mutter Gangä», gehört zu den meist angerufenen heilbringenden
Gottheiten Indiens.

Die berühmteste an die Göttin Gangä sich knüpfende Legende, die in

Dichtung und bildender Kunst vielfach gestaltet wurde, ist die von ihrer
Herabkunft (Ävatarana) vom Himmel zur Erde und in die Unterwelt, die

Sagara-Sage des Epos Rämäyana. Sagara, der König von Äyödhyä, dem

heutigen Oudh, der wie Räma dem Sonnengeschlecht (Süryavansha)
entstammte, hatte zwei Frauen, war aber kinderlos. Als Lohn seiner Askese

(Tapas) verhieß ihm der weise Bhrigu, ein Einsiedler im Himälaya, daß

die eine seiner Frauen einen Stammhalter, die andere aber 60,000 Söhne

gebären werde. Die Königin Sumati bringt diese in einem Kürbis zur Welt,
und sie werden mit flüssiger Butter ernährt. Der Ähnherr der Dynastie von
Äyödhyä hieß Ikshväku, was im Sanskrit auch den Flaschenkürbis bezeichnet;

daraus mag die seltsame Sage von der Geburt der Sagariden
herausgesponnen sein. Sagara vollzog dann ein Pferdeopfer (Ashvamedha); das

Opferpferd, das nach alter Vorschrift zunächst ein Jahr frei umherschweifen

mußte, wurde aber von Indra in Gestalt eines Riesen (Räkshasa) geraubt,
weil er sich durch des Königs Opfer in seiner Macht bedroht fühlte. Darauf

schickte Sagara seine Söhne aus, um das Pferd zu suchen. Diese

durchgruben die Erde und fanden es schließlich in der Nähe des Weisen

Kapila; in der Meinung, er habe es entführt, schmähten sie ihn, er aber

verbrannte sie in seinem Zorn zu Äsche. Nur durch das Wasser der
himmlischen Gangä (Äkäsha-Gangä), die im Äether fließt und von den Indern
in der Milchstraße gesehen wird, konnten sie entsühnt werden, und

Bhagiratha, ein Nachkomme des Sagara, erreichte dies durch sein Tapas

von Brahma. Aber der Gott verkündete ihm zugleich, daß Shiva die Gangä

auffangen müsse, weil die Erde die Wucht ihres Niederfalls nicht aushalten

könnte, und Shiva erklärte sich dazu bereit. Er stand auf dem höchsten

Schneegipfel des Himälaya und bat die Gangä, vom Himmel zur Erde
niederzusteigen. In gewaltigem Sturze, riesengroß fiel sie auf sein Haupt herab.



Die Herabkunft der Gangä 21

« Er ruft mich », schrie sie zornerfüllt, « und meine ganze Flut soll ihn in die

Tiefen der Unterwelt reißen. » Er aber fing den Strom auf und ließ die Gangä

zur Strafe jahrtausendelang in seinen Haarflechten umherirren, die dicht
und undurchdringlich sind wie die Bergwälder des Himälaya, und sie fand

nirgends den Weg zur Erde.J) Schließlich ließ Shiva sich durch Bhagirathas
Buße erbitten, sie zur Erde zu entlassen, und in sieben Strömen, deren
südlichster der Ganges ist, floß sie nieder (als westlichster gilt der Indus,

Sindhu). Zugleich mit ihr stürzten glitzernde Fische und Delphine in die

Tiefe. Die himmlischen Sänger (Gandharvas) und Nymphen (Äpsaras)
scharten sich um den Strom, um seine Herabkunft vom Himmel mitanzusehen;

selbst die Götter kamen aus allen Weltbezirken auf ihren goldenen

Wagen und den Weltelefanten herbei, um das Wunder zu schauen und sich
in den heiligen Fluten zu entsühnen. Dies Ereignis wird am indischen

Neujahrsfest, dem 12. Januar gefeiert, zur Zeit der Makara-Sankränti, da die

Sonne ins Sternbild des Makara (Alligator oder Delphin, unserm Steinbock

entsprechend) tritt; in den Städten am Ganges, besonders in Prayäga, werden

zu dieser Zeit große Badefeste veranstaltet. Der Niederfall der Gangä
auf das Haupt Shivas wird etwa von shivaitischen Sädhus dadurch
symbolisch nachgeahmt, daß sie aus einem Topf mit durchbohrtem Boden Wasser

auf ihren Scheitel fließen lassen.

Die Herabkunft der Gangä ist dargestellt auf dem großen Felsrelief

aus dem 7. Jahrhundert zu Mahäbalipur (Mavalipuram), südlich von
Madras, das immer noch etwa unrichtig als « Buße des Arjuna » bezeichnet

wird.'-') Das Relief enthält etwa 150 Einzelfiguren. Den Mittelpunkt des Ganzen

bildet eine Felsspalte, durch die der Strom herabstürzend gedacht ist,
symbolisch angedeutet durch die herabgleitenden Schlangendämonen (Nä-
gas). Die Photographie hinter den Gangä-Figuren zeigt als Detail aus dem

Felsrelief einen weiblichen Schlangendämon (Nägi oder Nägini), einen
weiblichen Oberleib mit anbetend zusammengelegten Händen (Änjali), überragt
von einer dreiteiligen Schlangenhaube, und nach unten in einen sich ringelnden

Schlangenleib ausgehend; das Original zeigt mehrere solche Gestalten

übereinander. Die Nägas sind halb menschliche, halb tierische Wesen, nicht

') Vgl. die Bronze mit der Gestalt der Gangä in Shivas Haarflechten Vitrine 88.
Der Kopf der Gangä erscheint gelegentlich auch in Shivas Kopfschmuck, so an der
Marmorfigur von Shiva und Pärvati, ebenda (Fig. 26).

2) Dieser Irrtum wurde wahrscheinlich verursacht durch die Büßergestalt im
Vordergrund, in der man Arjuna, den aus dem Epos Mahäbhärata bekannten Pändu-
Prinzen zu erkennen glaubte; es ist aber der obengenannte Bhagiratha. Die richtige
Auffassung des Reliefs haben Goloubew und Jouveau-Dubreuil begründet.

Gesamt- und Teilansichten des Reliefs geben Cohn, Indische Plastik, Taf. 91,
93 und 94; D i e z Indische Kunst, S. 128.



22 Hinduismus II. Kleinere Götter

immer böse, sondern oft gütig und hilfreich; sie sind zwar im Besitze eines

tödlichen Giftes, aber auch des Lebenselixirs, das seine Wirkung aufhebt.

Die Schlange ist sowohl Symbol des Todes als auch der Ewigkeit. Man

glaubt, daß die Nägas auf dem Grunde des Weltmeers oder in der Tiefe von
Flüssen und Seen weilen, aber auch in der Unterwelt (Pätäla), die nach

ihnen Nägaloka heißt, mit ihrer Hauptstadt Bhögavati, der « Schlangenreichen

». Ihr König ist Shesha (Ädishesha, Änanta), die Weltschlange, auf

der Vishnu ruht, s. u. S. 33. Das Fest der Nägas, die Nägapanchami, wird

am fünften Tag der lichten Hälfte (d. h. in der Zeit des zunehmenden Mondes)

des Shrävana (Juli/August) gefeiert. Der Schlangenkult ist besonders

an der Westküste der Präsidentschaft Madras verbreitet, wo eine Ecke des

Hauses oder des Ackers immer der Kobra eingeräumt ist. Auf einem der

höchsten Berge der südlichen Canara-Ghäts, der nach Shivas Sohn Subrah-

manya benannt ist, befindet sich ein vielbesuchter Näga-Tempel, zu welchem

die Verehrer nach Schlangenart hinaufkriechen. In Tempeln oder unter Bäumen,

besonders unter Pipal-Bäumen (Ashvattha, Ficus religiosa) werden

Schlangensteine aufgestellt, zumal von Frauen, die sich Kinder wünschen,
denn die Gunst der Nägas bewirkt Kindersegen. Unfruchtbarkeit der Frau
wird auf die Tötung einer Kobra in früherm Dasein zurückgeführt, und die

Errichtung eines Schlangensteins (Nägapratishthä) ist eine Sühnzeremonie
dafür. Die Verbindung von Schlangenstein und Pipal-Baum ist ein Rest

uralter Baum- und Schlangenverehrung x) dravidischen Ursprungs, und für
die Herkunft des Schlangenkultes aus dem Glauben der Ureinwohner spricht
es auch, daß in Näga-Tempeln nie Brahmanen als Priester amten, sondern

nur Männer niedriger Kaste. Bei den Gönds wird ein jährliches Schlangenfest

gefeiert, dessen Riten geheim gehalten werden und die wahrscheinlich
phallischen Charakters sind.

Von den Shivaiten wird die Göttin Gangä als eine Gemahlin Shivas
aufgefaßt, neben Gauri oder Umä, denen sie gelegentlich gleichgesetzt wird;
das vom Ganges angeblich mitgeführte Gold wird als Same des Gottes

betrachtet. Da die Gangä auf Bitte des Asketen Bhagiratha zur Erde
gelassen wurde und bei ihrem Sturz in seinen Schoß fiel, gilt sie als seine

Tochter und heißt als solche Bhägirathi, während sie die leibliche Tochter
des Himälaya ist (Haimavati). Sie ist die Mutter Skandas, des Anführers
der Götterheere im Dämonenkampf, den eine Elfenbeinfigur der Fenstervitrine

9 darstellt, und des Helden Bhima im großen Epos, dem sie im
Kampfe gegen Parashu-Räma (s. u. S. 46) beisteht, indem sie seinen Streit-

') Vgl. Fergusson, Tree- and Serpent-Worship, 2d ed. 1873; Vogel, In-
dian Serpentlore, 1926.



Der Schöpfungs- und Weisheitsgott Brahma 23

wagen lenkt. Wenn die Gangä auch als Tochter Jahnus bezeichnet wird, so

liegt dem die Legende zugrunde, daß der Weise Jahnu, durch die Gangä bei

ihrer Herabkunft in seiner Meditation gestört, den Fluß austrank, ihn dann

aber wieder aus seinem Ohr ausströmen ließ, so daß die Gangä als seine

«Tochter» gelten konnte; als solche heißt sie Jähnavi. Die Verehrung der

Gangä (Gangä-Püjä) vollzieht sich folgendermaßen: Der Verehrer tritt knietief

in den Strom, gießt sich mit der Rechten etwas Wasser über den Kopf,
dann hält er Wasser in der hohlen Hand und ruft Vishnu und Shiva an.

Darauf taucht er mehrmals und wascht seine Glieder ab, indem er wiederholt

den Lobpreis der Gangä (Gangä-Stötra) hersagt. Dann setzt er sich

andächtig auf die Erde, die Rechte mit einem Tuch bedeckend, und wiederholt

das Gäyatri-Gebet im Geiste, wobei er mit der bedeckten Hand
bestimmte symbolische Fingerstellungen (Mudräs) ausführt.

An das Sürya-Bild in Vitrine 86 schließt sich eine Älabasterfigur,
darstellend Brahma, den Gott der Schöpfung und der Weisheit (Fig. 2).
Er zeigt vier bärtige Gesichter, hohe Haarflechten (Jatämukula), auf der

Stirn einen halbkugeligen Auswuchs, dem Ushnisha der Buddhafiguren
entsprechend; dasselbe Kennzeichen trägt eine Brahmä-Figur in Kumba-
könam. Er ist vierarmig und hält mit den hintern Händen Veda-Manuskripte
(Pustaka), mit der rechten vordem Hand den Rosenkranz (Äkshamälä), mit
der linken den Wassertopf der Asketen (Kamandalu), der zu rituellen
Waschungen dient. Er sitzt in Meditationsstellung (Dhyäna-Äsana) auf

Lotusthron (Padma-Pitha) und ist von einem Lotusstengel umschlungen.
Vor dem Lotusthron steht ein Flamingo (Hansa), Brahmas Reittier
(Vähana) und Emblem. — Eine bemalte Älabasterfigur Brahmas mit vier
Gesichtern und vier Armen, in Meditationsstellung auf Lotus, findet sich
auch unten in derselben Vitrine; sie trägt eine Blumenkette (Vanamälä)
über die Brust, aber keine deutlichen Embleme.

Brahma als persönlicher Gott der Schöpfung ist wohl zu unterscheiden

von dem Brahman sächlichen Geschlechts, dem das All durchdringenden
Weltgeist, dessen spätere Personifikation er ist. Seine Funktion als Schöpfer
wurde dann im Hinduismus auf Vishnu übertragen (vgl. die Bronze: Vishnu
auf den Urwassern in Vitrine 87, Fig. 6). Die vier Gesichter Brahmas
werden teils auf die vier Veden gedeutet, die Brahma verkündete, was
aber eine junge Vorstellung ist, da die älteste Zeit nur drei Veden kannte,
teils auf die vier Weltzeitalter (Yuga) oder die vier Kasten (Varna).
Wahrscheinlich sollen sie lediglich seine Allwissenheit versinnlichen. Nach den

Puränas besaß Brahma ursprünglich fünf Köpfe; er hatte sich diese wachsen

lassen, um seine Tochter Sandhyä oder Sarasvati, in die er verliebt



24 Hinduismus II. Kleinere Götter

war, von allen Seiten betrachten zu können, aber Shiva hieb ihm den

fünften ab, als ihn Brahma im Wettstreit um den Vorrang betrügen wollte.
Diese Szene ist dargestellt auf einem Basrelief des Kailäsanätha-Tempels in

Conjeeveram, dem alten Känchipuram. Brahmas Reittier, der Flamingo,
gilt in Indien als besonders kluges Tier, das z. B. imstande sein soll, aus
einem Gemisch von Milch und Wasser die Milch herauszuziehen. Als
Heimat des Hansa gilt der Mänasa-See auf dem Kailäsa, dem er, von
Heimweh geplagt, zustrebt. Er wird als Vorbild der Wanderasketen

(Sannyäsins) betrachtet, deren höchste Klasse den Ehrentitel Parama-Hansa

trägt, wie er unter andern Rämkrishna verliehen wurde. Bei den kolarischen
Stämmen der Santäls in Westbengalen ist der Flamingo ein Totem-Tier, und

es ist auch eine Inkarnation (Avatära) des Gottes Vishnu als Hansa
bekannt (s. den farbigen Druck mit den 24 Ävatäras an der Seitenwand der

Fenstervitrine 9, und dazu u. S. 67). Brahma genießt nur an sehr wenigen
Orten einen selbständigen Kult; nach einer alten Tradition wegen eines

Fluches der Möhini, einer weiblichen Form Vishnus, oder wegen der

Verwünschung durch einen Heiligen, den er nicht genügend geehrt hatte;
manche lassen ihn dadurch in Mißachtung fallen, daß er seine eigene Tochter

heiratete, oder weil er von Shiva nach der oben angeführten Legende
des Lügens überführt wurde. Heute wird Brahma nur noch am Pushkara-
Teich (Pökhar) bei Äjmir verehrt, der seinen Namen vom Lotus (Sanskrit
pushkara) trägt, der dem Brahma heilig ist, sowie in Bithur im Döäb;
sonst wird ihm nur im Verein mit den andern großen Hindugöttern eine

Verehrung (Püjä) erwiesen, aber zu den fünf allgemein verehrten Hauptgöttern
(Panchäyatana) gehört er nicht. Sein Bild wird an der Nordwand des

Hauptheiligtums von Vishnu- und Shiva-Tempeln aufgestellt. Zu seinen Ehren
vollziehen die südindischen Brahmanen die Zeremonie Sandipana, wobei

Lampen verwendet werden. Nach ihm benannt sind die Tirthas Brahmä-
varta und Hansatirtha; ein von Pilgern besuchter Brahmä-See findet sich
in brahmanisch Gayä, wo auch ein Fußabdruck Brahmas gezeigt wird. —
Die Bezeichnung « Brahmanismus » bezieht sich nicht auf die Verehrung
Brahmas als obersten Gottes, sondern auf die Anerkennung der Brahmanen

(Brähmanas) als Lehrer der religiösen Wahrheit.

Brahma der Schöpfer wird mit Vishnu dem Erhalter und Shiva dem

Zerstörer zu der hinduistischen Götterdreiheit, der Trimürti,
zusammengefaßt, womit die drei wesentlichen Funktionen der Gottheit ihren
Ausdruck finden. Aber wenn schon der Gott Brahma nie eine Gestalt des

lebendigen Volksglaubens gewesen ist, so war es die Trimürti noch viel
weniger, und manche bis vor kurzem so gedeuteten Figuren werden jetzt



Die Götterdreiheit (Trimürti) 25

anders erklärt. So verhält es sich mit dem Kolossalbild in den Höhlentempeln

von Elephanta, einer Insel bei Bombay *), deren Photographie an

der Wand der Vitrine 86 angebracht ist, und deren Nachbildung die
davorstehende Älabasterfigur ist. Sie stellt nicht die Dreiheit Brahmä-Vishnu-
Shiva dar, sondern, wie indische Forscher (Äiyar, Gopinath Rao) gezeigt
haben, drei Aspekte Shivas. Dafür spricht schon der Umstand, daß die

Höhlentempel von Elephanta auch sonst ausschließlich dem Shiva-Dienst
gewidmet sind; noch heute wird dort alljährlich von den Bombayer
Shivaiten das große Fest ihres Gottes, die Shivarätri, gefeiert. Die

Deutung der Figur von Elephanta als Trimürti Brahmä-Vishnu-Shiva wird
in der Tat durch eine genauere Prüfung der drei Gesichter als unhaltbar

erwiesen. Keine der Figuren kann Brahma, keine Vishnu sein, und das

Ganze stimmt nicht zu den Angaben der Puräna- und Ritualliteratur über
Trimürti. In echten Trimürti-Figuren, wie z. B. der Ekapäda-Trimürti
von Tiruvottiyur, erscheint Brahma, wie auch sonst in allen Fällen,
vierköpfig, desgleichen in derjenigen von Tiruvanaikkaval. Alle drei Köpfe tragen

die als Jatämukuta bezeichnete Haartracht, die nur Shiva (und Brahma),
aber niemals Vishnu zukommt, der Kiritamukuta trägt; also kann keine der

drei Figuren Vishnu sein. Das Gesicht zur Linken zeigt einen grausamen
Ausdruck, die Haarflechten seines Jatämukuta sind von Schlangen umwunden;

ein Schädel ist auf ihm sichtbar. Das Ohr trägt einen Schmuck in

Schlangenform (Sarpakundala, von Sanskrit sarpa, serpens) mit sichtbarer
Kobrahaube. Dies ist offenbar Shiva Äghöramürti, der freilich in selbständiger

Darstellung gewöhnlich acht Arme und das dritte Äuge hat. Das mittlere

Gesicht ist ruhig und würdevoll; es trägt Ohrschmuck mit Alligatormotiv

(Makara-Kundala) und auf der Brust das Fünfedelstein-Halsband, das

die fünf Elemente symbolisiert; vielleicht stellt es Shiva Sadyöjäta, die shi-
vaitische Entsprechung Brahmas dar. Auch das Gesicht zur Rechten ist

ruhig und friedlich; es stellt Shiva als Erhalter dar und entspricht insofern
Vishnu. Somit wäre das Ganze doch eine Zusammenfassung des göttlichen
Wesens als Schöpfer, Erhalter und Zerstörer, aber in rein shivaitischem
Sinne. Die ganze Gruppe weist sechs Arme auf, so daß auf jeden Kopf
deren zwei entfallen. Eine der rechten Hände trägt eine Kobra mit
aufgerichteter Haube; die Hand selbst zeigt den Schlangengestus (Sarpa-Mudrä),
welcher nur Shiva zukommt; eine andere Hand scheint die Gebärde der

Schutzgewährung (Äbhaya-Mudrä, s. u. S. 27) ausgeführt oder einen

Rosenkranz getragen zu haben (sie ist größtenteils abgebrochen); eine vor-

x) Der Name Elephanta stammt von den Portugiesen, nach einem früher dort
befindlichen Steinelefanten; die Inder selbst nennen die Felseninsel Ghäräpuri.



26 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

dere linke Hand hält einen runden Gegenstand, der entweder als eine Schale

aus Menschenschädel oder als Frucht (Zitrone, Mätulunga) bestimmt wird.
Die von den andern Händen gehaltenen Objekte sind nicht mehr erkennbar.

Gopinath Rao 1) bestimmt die Trimürti von Elephanta als Shiva Mahesha-

mürti, wofür die zentrale Stellung sprechen kann, welche die Skulptur in

den Höhlentempeln einnimmt, gegenüber den andern Manifestationen Shivas,

z. B. Ärdhanärishvara, seine mannweibliche Form, oder Gangädhara, die

Gangä mit dem Haupte auffangend, die ihn umgeben. Für diese Auffassung

spricht auch die Skulptur von Chitorgarh in Marvär (Udaipur), wo alle

drei Gesichter das dritte Äuge tragen und damit als shivaitisch erwiesen

werden. Auch dort zeigen zwei der Gesichter einen friedlichen Ausdruck

(shänta), das dritte einen schrecklichen (ugra, ghöra); alle tragen Jatä-

mukutas, auf denen Schlangen und Schädel angebracht sind. Auch die

Trimürti im Kailäsa-Tempel von Ellora ist als dreifache Erscheinungsform
Shivas zu deuten; keiner ihrer Köpfe trägt ein Emblem Vishnus oder Brahmas.

Das weibliche Gegenstück zum dreifachen Shiva ist die Devi mit drei
Gesichtern.

III. Vishnu und seine Verkörperungen.

Vitrine 87 und der obere Teil der Fenstervitrine 10 sind dem Vishnuis-
mus gewidmet. Vishnu ist ein alter Sonnengott, aber sein Name bezeichnet

ihn allgemein als den Wirkenden, Schaffenden, und in der brahmani-
schen Götterdreiheit (Trimürti) Brahmä-Vishnu-Shiva ist er der Erhalter,

gegenüber Brahma dem Schöpfer und Shiva (Rudra) dem Zerstörer.
Schon der Rig-Veda weiß von seiner Wundertat zu berichten, daß er mit
drei Schritten den Weltraum, Erde, Luft und Himmelswelt durchmaß: ein

Bild des Sonnenlaufs vom Aufgang zur Kulmination; in einer seiner

Verkörperungen (als Zwerg, Vämana) lebt dieser Mythus fort (s. u. S. 45).
Vishnu wurde schon in vorchristlicher Zeit zum größten Gott des Hinduismus,

dem außer der Erhaltung der Welt auch deren Schöpfung zugeschrieben

wird, wobei Brahma zu seinem Gehilfen herabsinkt (vgl. die Bronze
Vishnu auf Shesha in Vitrine 87, Fig. 6); nur Shiva nimmt annähernd den

gleichen Rang ein. Vishnu ist ein gütiger, hilfreicher Gott, der in seinem

Paradiese Vaikuntha thront, wohin seine Verehrer nach dem Tode gelangen,
und das auf dem Weltberge Meru gedacht ist. Der Tempel von Shrirangam

]) Elements of Hindu Iconography II 2, S. 362 ff.; vgl. noch Jouveau-
Dubreuil, Archäologie du sud de l'Inde, II, S. 23, der die Figurengruppe als
Trimukha-Shiva bestimmt; D i e z Indische Kunst, S. 124 f.



Vishnu der Erhalter 27

in Trichinopoly soll ein Abbild des Vaikuntha sein. Aber Vishnu ist auch

die das Weltall durchdringende Kraft, der Ällgeist, wodurch er an die Stelle

des alten unpersönlichen Brahman tritt.
Die Photographie in Vitrine 87 (Mitte) gibt die berühmte Vishnu-Bronze

im Museum von Madras wieder.J) Der Gott ist stehend dargestellt (Sama-

padasthänaka), auf Lotus (Padmapitha), mit hohem Kopfschmuck (Kirita-
Mukuta) und langen, auf den Schultern aufliegenden Ohrgehängen (Kun-
dala). Er ist vierarmig (Chaturbhuja), hält mit der rechten hintern Hand,
und zwar auf dem emporgerichteten Zeige- und Mittelfinger (die Mudrä

Kartari-Mukha, «Scherenkopf»), den Diskus (Chakra) Sudarshana, mit
der linken hintern Hand, in derselben Fingerstellung, die Muschel (Shankha)
Pänchajanya, die von einem Tuch umwickelt ist, dessen vier Zipfel herausstehen

und den Anschein eines geflammten Chakra (s. u. S. 28) erwecken

können. Diese tuchumhüllte Muschel ist ein besonderes Kennzeichen der
südindischen Vishnu-Bilder. Die rechte vordere Hand zeigt den Gestus der

Sicherheitsgewährung (Äbhaya-Mudrä, die Hand emporgehoben mit der
Fläche nach vorn), die linke vordere Hand hält die auf den Boden gestützte
Keule (Gada, Musala) Kaumödaki. Der Gott trägt die Brahmanenschnur

(Yajnopavita) über der linken Schulter, Perlenketten um den Hals; dagegen
ist das Kleinod Kaustubha und die Haarlocke Shrivatsa auf seiner Brust
nicht sichtbar. An den Armen trägt er je drei flache Ringe (Keyüra). Auf
dem Gürtel (Udarabandha) erscheint ein Fratzengesicht (Kirtimukha). Nur
der Unterleib ist mit einem Hüfttuch (Dhoti) bekleidet. Diesem Bild von
Madras entspricht im wesentlichen die davor aufgestellte goldverzierte
Marmorfigur (Titelbild, V7)- Sie zeigt Vishnu stehend, vierarmig, mit dem

Vishnu-Tilaka auf der Stirn 2), flachen Chakras auf Brust und Armen,
Brahmanenschnur über der linken Schulter. In der rechten hintern Hand trägt
er die Lotusknospe (Utpala), in der linken das Muschelhorn, in der rechten
vordem Hand die Keule, in der linken die Wurfscheibe. Das Chakra gleicht
einem aufgeblühten Lotus. Unten zu beiden Seiten (kleiner) stehen zwei
Verehrer des Gottes mit Vishnu-Tilaka, Muschelhörner blasend; vielleicht stellen

sie Vishnus Diener Jaya (Sieg) und Vijaya (Triumph) dar.

Das Vishnu-Tilaka (Ordhva-Pundra, Nämam, in Südindien

Tirunämam) wird mit einer weißen Tonerde auf die Stirn der Vaishnavas

•) Nach M. Hürlimann, Indien 1928, Taf. I, wird dieser Vishnu von Madras
als Varadaräja bezeichnet, doch zeigt er kein Emblem, das auf diesen und die an ihn
sich knüpfende Legende deutet, wie ihn der farbige Druck an der Fenstervitrine 9
(S. 68) darstellt.

2) Das vishnuitische Zeichen erscheint an Götterbildern erst seit dem 15.
Jahrhundert.



28 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

aufgetragen, die Gopichandana heißt; sie wird in einem Teich bei Dväraka
(Baroda) gefunden, wo Krishnas Freundinnen, die Hirtenmädchen (Göpis)
von Vrindävana, sich aus Schmerz über seinen Tod ertränkt haben sollen.
Dies Tilaka wird auch, wie Diskus und Muschel, an den Außenwänden der

Vishnu-Tempel angebracht. Das Vishnu-Tilaka, das die Form eines unten

abgestumpften V hat, stellt Vishnus Füße dar, über diese s. u. S. 97. Es

dient nicht nur als Zeichen der Zugehörigkeit seines Trägers zum Vishnu-
Glauben, sondern auch als Amulett zur Abwehr bösen Zaubers. Die Vada-
galais, die zu den Anhängern Rämänujas gehören, tragen das Tilaka mit
dem Symbol der Lakshmi, einem karminroten Kreis verbunden, die Ten-

galais, die sich ebenfalls zu Rämänuja bekennen, führen ein kompliziertes,
einem Dreizack ähnliches Zeichen, das beide Füße Vishnus, Lakshmi und
ihren Lotusthron darstellen soll. *) — Die Wurfscheibe (Chakra) ist die

Sonnenscheibe, die Vishnu als alten Sonnengott kennzeichnet; sie heißt Su-

darshana, «von schönem Anblick» oder Vajranäbha. Sie ist als
Wurfscheibe mit messerscharfem Rande gedacht, die der Gott als Waffe
gebraucht. Vishnu-Krishna köpft damit seinen Gegner Shishupäla, erlegt die

Dämonen Shambhala und Naraka, und haut dem Asura Mura seine fünf
Köpfe ab, und auf gleiche Weise tötet Vishnu als Eber (Varäha) den

Dämonenkönig Hiranyäksha (s. u. S. 41). Auf den Reliefs von Mavalipuram
erscheint das Chakra noch durchaus ungeflammt, desgleichen im Tempel
Kailäsanätha in Conjeeveram. Erst einige Jahrhunderte später versah man
es mit Flammen, und so wird es dann auch gesondert dargestellt (vgl. das

geflammte Chakra aus Bronze in Vitrine 87, Fig. 32). Mit der feurigen
Wurfscheibe, die ein Geschenk des Feuergottes Agni war, verbrannte Vishnu-
Krishna die Stadt Benares. In südindischen Tempeln wird dem Chakra als
einer besondern Gottheit unter dem Namen Chakra-Perumäl ein Kult
gewidmet; ihm ist z. B. der berühmte Chakrapäni-Tempel in Kumbakönam
geweiht. Man schreibt dieser Chakra-Gottheit die Wirkung zu, alle Feinde
derer zu vernichten, die ihr Verehrung erweisen, und das auf den Arm
aufgetragene oder eingebrannte Chakra (s. die Metallstempel in der Fenstervitrine

9) gilt als Glückszeichen. Die spätere Symbolik sieht in Vishnus
Chakra das Zeitrad, dessen reißenden Umschwung die Flammen andeuten
sollen. Oder es soll den Gedanken Brahmas symbolisieren, als er sich
entschloß, räumlich-körperlich zu werden und die Welt zu schaffen. Vishnus
Chakra lebt fort in den eisernen quoits der Sikh-Fakire.

Das Muschelhorn Pänchajanya diente Vishnu in seiner Krishna-
Verkörperung als Kriegstrompete in der großen Schlacht, die zwischen den

]) Es erscheint auch auf dem Sikh-Gebetsteppich in Vitrine 85, s. u. S. 108.



Vishnus Embleme 29

beiden feindlichen Familien des Bhärata-Geschlechtes auf dem Kuru-Felde,
unweit des heutigen Delhi, ausgefochten wurde, wie sie das nationale Epos
der Inder, das Mahäbhärata schildert. Krishna war damals der Wagenlenker

(Särathi) des Pändu-Prinzen Arjuna, und als Pärtha-Särathi, als

Wagenlenker des Prithu-Sohnes, wird er besonders in Madras verehrt.

Pänchajanya, nach dem die Muschel den Namen trägt, war ein Dämon, der

im Meere in Gestalt eines riesigen Muscheltieres lebte. Er raubte den Sohn
des Sandipani, unter dem Krishna das Waffenhandwerk gelernt hatte;
Krishna rettete den Knaben, tötete den Dämon und gebrauchte von da an

seine Muschel als Kriegstrompete, deren Ton seine Feinde mit Schrecken
erfüllt. Nach einer andern Ueberlieferung war die Muschel als eine der
Kostbarkeiten (Ratna) bei der Quirlung des Milchmeers durch Götter und

Dämonen entstanden. — Das Muschelhorn ist eines der häufigsten Embleme
Vishnus und findet auch im Tempelkult Verwendung, wo es geblasen wird
um den Gott zu wecken und während er sein tägliches Mahl empfängt, auch

etwa um umherschwärmende böse Geister zu vertreiben, woraus sich u. a.

sein Gebrauch im Hochzeitszeremoniell erklärt; vgl. auch die beiden das

Muschelhorn blasenden Gestalten zur Seite der eben beschriebenen Vishnu-
Figur. In der Symbolik bedeutet Shankha den unendlichen Weltraum

(Äkäsha), was sowohl den Raum als das feine Element, das ihn erfüllt, den

Aether bezeichnet; dies hängt mit der Lehre der indischen Naturphilosophie
zusammen, nach der nicht die Luft, sondern der Aether Träger des Schalles
ist. Chakra und Shankha als die wichtigsten Embleme Vishnus finden sich

auch als Metallstempel zum Aufbrennen auf die Haut in der Fenstervitrine 9

und als Ornament auf den Gebetsteppichen in Vitrine 84.

Die Keule (Gada, Musala) Vishnus heißt Kaumodaki; sie wurde von
ihm in seiner Menschwerdung als Krishna im Kampf gegen seine Feinde

getragen und ist benannt nach Kumödaka, einem Beinamen Krishnas. Sie

war ihm vom Gotte Varuna geschenkt worden. Shankha und Gada erscheinen

häufig als Personen (Äyudha-Purushas) in der Umgebung Vishnus, so

an dem gleich zu besprechenden Altar.
Die Mitte von Vitrine 87 wird eingenommen von einem Vishnu-

Altar (alte Bronze), Fig. 5. Seine Zentralfigur bildet Vishnu, vierarmig,
auf Lotus stehend. Er hält mit der rechten hintern Hand das Chakra, die

linke ist abgebrochen. Die rechte vordere Hand zeigt einen Gestus, wobei

Daumen und Zeigefinger einen Kreis bilden (Chakra-Mudrä, sonst nur an

Buddha- und Bödhisattva-Figuren zu treffen, als Darstellung des « Rades

der Lehre », das aber wahrscheinlich auf Vishnus Chakra zurückgeht). Die

linke vordere Hand stützt sich auf eine Keule, die in ihrem obern Teil einer



30 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

Ärmstütze gleicht, wie sie die Sädhus zu tragen pflegen; das Original einer
solchen zeigt Vitrine 84. Im Hintergrund die durchbrochene Sonnenscheibe,
rechts und links Chauri-Träger, von Lotus umschlungen (vgl. die Älabasterfigur

in Vitrine 86, Fig. 55), außen zwei sich bäumende Fabeltiere (Shär-
düla, Leogryphen), über der Mittelfigur kreisförmiger Baldachin, rechts und

links davon Elefanten; darunter seitlich je zwei kniende Figuren mit
Lotusstengeln, außerhalb zwei gleiche stehende. Unten in der Mitte kleiner Näga

(die Weltschlange Shesha mit Haube) von Elefanten flankiert, daran sich

anschließend ein Fabeltier (Sharabha). Äußerhalb je eine Figur, links
männlich, rechts weiblich, in Ärdhaparyanka-Äsana (sitzend, das eine Bein

untergeschlagen); es sind wahrscheinlich die beiden Äyudha-Purushas
Shankha und Gada. Zuunterst eine weibliche Gestalt, ebenfalls in Ärdha-
paryanka, darüber Chakra. Unten seitlich zwei Figuren mit verehrender
Gebärde (Anjali), links männlich, rechts weiblich; in der Mitte eine weibliche,

vierarmige, in Ärdhaparyanka-Stellung, wahrscheinlich Lakshmi.
Auch die untern Seitenfiguren sind wohl Personifikationen von Waffen

Vishnus (Chakra Sudarshana, Keule Kaumödaki, Bogen Shärnga), die in
einem Krishna-Drama des Bhäsa (s. u. S. 55) als Diener Krishnas
auftreten. Dagegen befinden sich unter den Nebenfiguren keine Verkörperungen
Vishnus (Ävatäras). Auf der Rückseite des Altars ist eine Stiftungsinschrift
in Devanägari-Charakteren angebracht mit der Jahreszahl Saka-Aera 1581,

was 1659 der christlichen Zeitrechnung entspricht.
Eine Bronzefigur Vishnus findet sich noch zuunterst in Vitrine 87. Der

Gott ist stehend dargestellt, hält mit der rechten hintern Hand Lotus, mit
der linken Chakra; die rechte vordere Hand zeigt Varada-Mudrä (Gestus
der Gunstgewährung: die Hand gesenkt, mit der Fläche nach vorn), die
linke ist anscheinend ohne Emblem. Unten seitlich zwei Verehrer, vielleicht
Vishnus Diener Jaya und Vijaya, mit anbetend zusammengelegten Händen.
Dieselben Merkmale zeigt eine holzgeschnitzte Figur in der vordem Reihe,

nur ist hier die linke Vorderhand an die Hüfte gehalten (Katiga-Mudrä).
Einige Vishnu-Figuren enthält auch die Fenstervitrine 10. Eine rot,

grün und golden bemalte Älabasterfigur mit fünfteiliger Krone (Mukuta),
vierarmig, die hintern Hände an die Ohren gelegt, Arme und Brust mit
Chakra geschmückt; die linke vordere Hand hält das Muschelhorn, an der
rechten ist ein Chakra angebracht; der Gott sitzt in Meditationsstellung
(Dhyäna- oder Padma-Äsana). Unten ist der Adler Garuda, Vishnus Reittier

angedeutet. Rechts und links anbetende Gestalten, wahrscheinlich
Vishnus beide Gattinnen Shridevi (Lakshmi) und Bhüdevi oder Medinidevi,
die Erdgöttin. Alle drei Figuren tragen großen, scheibenförmigen Ohr-



1
2>*AV

^sdä« *¦»;

Ä
CS

<^r

-? -*
A *

Fig. 5. Vishnu-Altar. (Vi)

\K%

Fig. 6. Vishnu auf der Weltschlange. (V«)



32 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

schmuck (Kundala), wie er an den Bildern der Pallava-Kunst in Südindien

seit dem 7. Jahrhundert erscheint; sie haben das Vishnu-Tilaka auf der

Stirn und stehen auf Lotus. Vishnu in Verbindung mit Shridevi und

Bhüdevi heißt Bhögasthänaka-Mürti. Eine rechts davon aufgestellte

Älabasterfigur zeigt auf Lotus Vishnu, sitzend in Älidha-Äsana oder

Mahäräja-Lilä (das eine Bein aufgestützt, das andere herabhangend); er

trägt das Tilaka, ist vierarmig und hält in der rechten hintern Hand die

Lotusknospe (Utpala), in der rechten vordem den Diskus, mit dem linken

Vorderarm umfaßt er die auf seinem Schenkel sitzende Lakshmi, seine

Shakti (diese Form Vishnus heißt Lakshmi-Näräyana); unten sein Adler
Garuda. Nach Ausweis der Embleme ist auch eine Bronze in Vitrine 10

als Darstellung Vishnus zu bestimmen: eine männliche, stehende Figur,

von Flammenkreis (Prabhävali) umgeben, wie er sonst nur Shiva und den

um ihn sich gruppierenden Gottheiten zukommt. Er ist vierarmig und hält

Wurfscheibe, Muschel, Keule und Lotus. Die rechts und links laufenden,

eine Frucht tragenden Äffen können auf Vishnus Verkörperung als Räma

weisen, während die Hunde sonst als Begleiter Balarämas, des altern
Bruders Krishnas erscheinen, aber auch gewissen Formen Shivas (Khan-
döbä) zugesellt sind. Vorn unten befindet sich ein eiförmiger Gegenstand

unbekannter Bedeutung (Bäna-Lingam?, s. u. S. 94). Eine sich daran
anschließende Bronze zeigt den vierarmigen Vishnu, die rechte Vorderhand

mit Varada-Mudrä; er ist überragt von der fünfköpfigen
Weltschlange Shesha. Rechts Shridevi, links Bhüdevi, beide tragen in der

einen Hand Lotus, während die andere frei herabhängt (Lolahasta). Die
als Bhüdevi bestimmte Göttin wird oft auch als Satyabhämä bezeichnet,

die eine Gattin Krishnas war. Vorn Garuda und der Äffe Hanumän in
verehrender Haltung (Änjali). Durch die Beiziehung Hanumäns zeigt diese

Gruppe, wie die vorangehende, Beziehungen zu Vishnus Verkörperung als

Räma. — Einen Vishnu auf Lotus in Meditationsstellung stellen zwei

Elfenbeinminiaturen in der Fenstervitrine 9 dar. Eine Vishnu-Figur
(Lakshmi-Näräyana) ist offenbar auch die alte Bronze in Vitrine 87: eine

roh geformte männliche Gestalt, von Prabhävali umgeben; sie hält beide

Hände vor die Brust mit den Flächen nach vorn und nach aufwärts, nach

Art der Äbhaya-Mudrä; die Arme sind mit Ringen geschmückt. Im linken

Arm ruht der Kopf einer weiblichen Gestalt (Lakshmi als Shakti Vishnus).
Beide Figuren tragen hohes Mukuta. Auf dem Boden ist in erhabener

Ausführung eine Herstellermarke angebracht, wie sie auch die danebenstehende,

ebenfalls roh gearbeitete Bronzefigur aufweist; diese steht unter Prabhävali
und trägt kurzes Schwert und Schild, mit welchen in späterer Zeit auch



Vishnu auf der Weltschlange 33

Vishnu oft dargestellt wird, besonders in seiner achtarmigen Form; vgl.
auch die Ävatära-Figuren in der Fenstervitrine 10 und auf dem unten S. 67

besprochenen farbigen Druck an der Seitenwand der Vitrine 9. Eine Vishnu-
Darstellung scheint auch die Bronze in der Fenstervitrine 10 zu sein, doch
könnte der neben ihr angebrachte Hund für eine Form Shivas (Khandobä
oder Bhairava) sprechen. — Als Vishnu-Krishna wurde in Puri (Orissa)
bezeichnet die Messingfigur in Vitrine 87 vorn, in Meditationsstellung auf
Lotus sitzend, vierarmig, mit Diskus, Lotus, Muschelhorn und Keule. Sie

trägt die Brahmanenschnur und auf dem Nabel das Änunäsika-Zeichen
(Halbkreis mit Punkt), das bei der Schreibung des heiligen Lautes dm
verwendet wird; dieses Öm-Zeichen ist auf der Spitze des Weltmodells in der
Fenstervitrine 9 angebracht.

Auf eine kosmogonische Episode des Vishnu-Mythus bezieht sich
die alte Bronze in Schrank 87: Vishnu auf der Weltschlange
Ädishesha oder Änanta, der «Unendlichen», im Weltmeer ruhend

(Vishnu Sheshashäyin, Änantashäyi-Näräyana, Bhogashayana-Mürti,
Figur 6), der einzige Hindu-Gott, der liegend dargestellt wird. Die fünffache
Haube der Schlange überragt das Haupt Vishnus wie ein Baldachin. Der
Gott ist vierarmig, hält Diskus, Muschel, Keule und Lotus und trägt eine

fünfteilige Krone mit hohem Aufsatz (Kirita-Mukuta). Zu seinen Füßen kauert

Lakshmi, ihm die Knie reibend; andere Darstellungen lassen sie ihm
die Füße reiben, was beides ein in Indien sehr geschätzter Liebesdienst sein

soll. Aus dem Nabel Vishnus erhebt sich eine Lotuspflanze, auf deren
geöffneter Blüte Brahma sitzt, in Dhyäna-Äsana, mit vier Gesichtern und vier
Armen (vgl. die Älabasterfigur in Schrank 86, Fig. 2), mit Rosenkranz

(Akshamälä), während die übrigen Embleme nicht bestimmbar sind. Diese

Form Vishnus heißt auch Padmanäbha, « Lotusnabel».L) — Am Anfang
einer Weltperiode (Kalpa) ruht Vishnu auf den Wassern des Weltmeers; aus
seinem Nabel erwächst der Lotus, auf dem Brahma, der Schöpfer, ruht. Hier
ist also Vishnu selbst der Schöpfer geworden, der die Welt aus den Ur-
wassern hervorgehen läßt, während Brahma, der ursprüngliche Schöpfergott,
zu seinem Diener, zum bloßen Demiurgen herabsinkt: die vishnuitische Um-

deutung des altbrahmanischen Schöpfungsmythus. Die Schlange Änanta ist
das Sinnbild der Unendlichkeit des Weltalls; in der indischen Naturphilosophie

symbolisiert sie die Urmaterie (Prakriti). Der Lotus, auf dem Brahma

ruht, wird von den Indern als Symbol der Erde gefaßt; seine sieben Blütenblätter

stellen die sieben Weltkontinente (Dvipas) dar. Eine Darstellung des

*) Eine hinterindische Bronzedarstellung des auf der Weltschlange ruhenden
Vishnu enthält die Fenstervitrine 7.



34 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

auf der Weltschlange ruhenden Vishnu findet sich auf einer Lotä in
Vitrine 84. Die schönsten Gestaltungen des Motivs in der bildenden Kunst
enthalten die Reliefs im Tempel von Deogarh (Lalitpur im Jhänsi-Distrikt),
aus der Blütezeit der Gupta-Dynastie um 500 n. Chr.1), und in der Durgä-
Höhle von Mavalipur.

Vishnus Gattin ist Lakshmi oder Shri, Shridevi, die Göttin des

Glücks und der Schönheit, auch Kamalä oder Padmä genannt, nach dem

Lotus, auf dem sie steht oder den sie in der Hand trägt. Sie entstieg als

eine der vierzehn Kostbarkeiten dem Milchmeer bei dessen Quirlung durch
Götter und Dämonen, deshalb heißt sie auch Jaladhijä, die « Meergeborne »;
unter wechselnden Namen begleitet sie Vishnu durch alle seine

Verkörperungen. Ihre Verehrung bringt Wohlstand; wem sie lächelt, der bekommt
Weib und Kind, Freunde, reiche Ernte, und sie wird als Spenderin des

Reichtums öfter angerufen als der Reichtumsgott Kubera. Sie wird aber auch
bei den Totenzeremonien (Shräddhas) verehrt, wobei ihr eine Milchkuh als

Vertreterin der göttlichen Wunschkuh Kämadhenu oder Surabhi geopfert
wird, die gleich ihr bei der Quirlung des Milchmeers entstand. Zu Ehren
der Lakshmi wird im Monat Äshvina (Äugust/September) das Lampenfest
(Divali aus Dipavali) gefeiert, das mehrere Tage und Nächte dauert, wobei
Straßen und Flüsse mit Lampen (dipä) beleuchtet werden und ein ausgelassenes

Treiben herrscht; während dieser Zeit sind Glücksspiele von Staats

wegen erlaubt. Dieses Lampenfest wird besonders glänzend vollzogen in
Benares, wo es jedoch der Pärvati, der Gattin Shivas gewidmet ist, die sich
auch in der bildlichen Darstellung mit Lakshmi vielfach berührt; die meisten

der im folgenden zu beschreibenden Lakshmi-Figuren werden von den Shi-
vaiten als Pärvati bezeichnet. Nach Lakshmi (Shri, Bhaväni) benannt sind

z. B. Srinagar und Bhavänipur. -)

Eine Lakshmi ist die Messingfigur in Vitrine 87; sie erscheint hier in
Meditationsstellung, sitzend, vierarmig, und hält mit den hintern Armen zwei

Elefanten, die sie bespritzen (Gaja-Lakshmi; vgl. die unten S. 96 besprochene

Kultlampe in Vitrine 86. Die rechte Vorderhand zeigt Varada-, die
linke Äbhaya-Mudrä. Die von Elefanten bespritzte Lakshmi heißt auch

Sämänya-Lakshmi. Die Szene ist z. B. auf einem Relief der Varäha-Höhle
von Mavalipur dargestellt, das der Pallava-Kunst des 7. Jahrhunderts
entstammt; dort bringen Dienerinnen Gefäße mit Wasser, und zwei Elefanten,

») C o h n Indische Plastik, Taf. 25.
2) Ueber Bedeutung, Namen, Wirken und Ursprung der Lakshmi, ihr Verhältnis

zu Vishnu und ihre bildliche Darstellung handelt G. Hartmann, Beiträge zur
Geschichte der Göttin Lakshmi. 1933.



Lakshmi. Garuda 35

die diese mit den Rüsseln fassen, gießen der Göttin das Wasser auf die

Schultern. Schon die altbuddhistischen Skulpturen am Stüpa von Sänchi
(3. Jahrh. v. Chr.) zeigen eine weibliche Gestalt zwischen Elefanten, in
welcher wahrscheinlich Mäyä, die Mutter des Buddha, zu erblicken ist, von der
die Buddhalegende berichtet, daß sie nach der Geburt des Buddha von
Nägas aus der Luft mit kaltem und warmem Wasser begossen wurde; Näga
bedeutet aber sowohl Schlangendämon als Elefant. Auch eine Form der Kali
(Chandi) wird gelegentlich so dargestellt. — Als Lakshmi ist auch die

Messingfigur neben dem Vishnu-Altar in Vitrine 87 zu bestimmen.

Einige Lakshmi-Figuren enthält auch die Fenstervitrine 10, so eine

Bronze, die sie in Ärdhaparyanka-Stellung zeigt. Sie trägt hohen Kopfputz,
hinter dem Kopf runden Heiligenschein (Prabhä-Mandala). Auf der Stirn
trägt sie den kleinen Kreis, das Tilaka der verheirateten Frauen. Die Linke
hat Varada-Mudrä, die Rechte hält eine Lotusknospe. Auch die rechts davon
befindliche Bronze stellt Lakshmi, auf Lotus stehend, dar. Sie trägt gleichfalls

das kreisförmige Tilaka, der rechte Arm hängt frei herab

(«Kuhschwanzstellung », Lölahasta), die Linke trägt Lotus. Auch diese Figur zeigt

kreisförmigen Heiligenschein hinter dem Kopf. — Als Lakshmi wurde in

Indien auch der auf ein Pferd gesetzte Kopf in Vitrine 88 bezeichnet; es

dürfte sich aber eher um eine südindische Form Shivas handeln, vielleicht
Khandöbä, auf den auch das vorn angebrachte Hündchen weisen könnte.
Auch die südindische Göttin Mariätal wird in Gestalt eines bloßen Kopfes
verehrt. — Vishnu mit Lakshmi (Lakshmi-Näräyana) zeigt die Bronze in

Vitrine 87 rechts hinten. Der Gott hält Lakshmi auf dem linken Knie; beide

sitzen auf dem Adler Garuda, der sie mit ausgebreiteten Flügeln trägt.
Vishnu hat fünfteilige Krone (Kirita-Mukuta); er ist vierarmig und hält
Wurfscheibe, kleine Keule, Lotus und Muschel. Lakshmi ist zweiarmig; die

rechte Hand zeigt Varada-Mudrä, die linke Äbhaya-Mudrä (Fig. 8).

G a r u d a ist der König der Vögel, das Reittier (Vähana) Vishnus. Der
Gott wählte ihn als solches, nachdem er in hartem Kampfe den Unsterblichkeitstrank,

das Ämrita für ihn gewonnen hatte, das als eine der 14 Kostbarkeiten

bei der Quirlung des Milchmeers entstanden war. Er heißt auch Su-

parna, der Schönbeflügelte, und ist ursprünglich der Sonnenvogel und somit
eine theriomorphe Dublette des Gottes selbst. l) Sein Urbild ist der in
Südindien verbreitete Falco Pondicerianus, der heiligste der Vögel, der als

glückbringend betrachtet wird. Garuda gilt als Sohn des Kashyapa, eines

1) L. v. Schroeder, Arische Religion II, 1916, S. 77. Im Epos wird Garuda
gelegentlich als eins mit Vishnu aufgefaßt, oder Vishnu-Krishna trägt sein Bild im
Banner.



36 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

Enkels Brahmas, und des göttlichen Adlerweibchens Vinatä, weshalb er
auch Vainateya heißt, und ist der Bruder Ärunas, des Wagenlenkers Süryas

(s. o. S. 11). Ihm verkündigte Vishnu das Garuda-Puräna, dessen

Anhang sich auf den Totenkult bezieht und heute noch bei Leichenbegängnissen

vorgetragen wird.l) Gewöhnlich wird Garuda dargestellt mit Menschenkörper

und Adlernase, Flügeln und Ädlerklauen, oft aber auch, wie in unserer

Gruppe, in fast reiner Vogelsgestalt. Wenn er vor Vishnu steht oder

kniet, zeigt er den Gestus der anbetenden Verehrung; so wird er in Vishnu-
Tempeln dem Hauptheiligtum gegenüber aufgestellt. Ein kniender Garuda
dient als Ständer des Shälagräma in Vitrine 86 (Fig. 30); einen
solchen zeigt auch eine Kultglocke ebenda am Griff, und eine kleine Figur in
87 stellt ebenfalls einen Garuda dar. Diese Haltung Garudas wird
nachgeahmt von den Yogins im Garuda-Äsana. In kniender Stellung zeigt
Garuda auch die Messingfigur in der Fenstervitrine 10; er hat vielfach
geteilte Krone, darüber einen Aufsatz in Form von zwei übereinanderliegenden

Kugeln; zuoberst, ganz klein, ist eine Schlangenhaube angebracht. Ein
anderer Garuda in derselben Vitrine hält ein Gefäß in den Händen, offenbar

den Unsterblichkeitstrank enthaltend, den er für Vishnu gewonnen hat; an

seinem linken Bein ringelt sich eine Schlange empor. Einen aus Holz
geschnitzten Garuda von der Insel Bali enthält die Vitrine 38 der Sammlung
für Völkerkunde; ebenda finden sich Darstellungen Vishnus auf Garuda in
Stein und Holz. — Garuda gilt als grimmigster Feind der Schlangen
(Nägas), deren ganzes Geschlecht er vertilgte, bis auf eine, die er sich als

Schmuck um den Nacken legte. Im Kampf mit den Schlangen ist Garuda
dargestellt in den Höhlentempeln von Elephanta. Oft trägt er acht
Edelsteine als Symbol der acht Schlangenkönige, die er besiegt hat. Als Schlan-

gentöter ist Garuda der Schutzgott gegen Schlangenbiß. In gewissen Gegenden

Indiens wird er deshalb allabendlich vor dem Schlafengehen zum Schutz

vor den Schlangen angerufen, und nach dem Volksglauben verlieren die

Schlangen ihr Gift, wenn er sich nähert. Besonders in Südindien wird ihm

Verehrung zuteil, vor allem in Conjeeveram. Auch der Buddhismus hat
Garuda als Schlangenfeind übernommen; vgl. die Bronze aus Nepal in
Vitrine 89 und die darauf bezügliche Legende S. 129.

Von Vishnu wird im großen Epos und in den spätem Legendendichtungen

(Puränas) gelehrt, daß er im Laufe der großen Weltperioden (Yugas)
schon mehrfach Menschen- oder Tiergestalt angenommen habe, um die Welt

J) Dieser Text ist vom Verfasser übersetzt und erklärt worden: Der Pretakalpa
des Garuda-Puräna, eine Darstellung des hinduistischen Totenkultes und
Jenseitsglaubens. Berlin 1921.



Die Lehre von den Avatäras 37

^

Fig. 7. Vishnu als Fisch. (Vs) Fig. 8. Vishnu mit Lakshmi auf Garuda. (2/t)

aus irgendeiner Bedrängnis zu retten. In dem religiös-philosophischen
Gedicht Bhagavad-Gitä, das Vishnu in Krishnas Gestalt dem Pändu-Prinzen

Arjuna vor der großen Schlacht auf dem Kuru-Felde verkündet und das eine

Episode des Mahäbhärata bildet, sagt er von sich selbst: « Immer wenn das

Recht (Dharma) hinfällig geworden ist und das Unrecht überhandnimmt,
erschaffe ich mich selbst; zur Rettung der Guten und zur Vernichtung der

Bösen werde ich in jedem Weltenalter geboren. » Diese Verkörperungen Vishnus

heißen Avatäras, « Herabkünfte » des Gottes aus seinem übersinnlichen

Dasein in die Menschenwelt. In den theriomorphen Avatäras mögen
totemistische Anschauungen fortleben, und auch das in den Mythenerzählungen

der Primitiven und der Kulturvölker weitverbreitete Motiv der hilfreichen

Tiere spielt herein, das in der indischen Erzählungsliteratur vielfach
begegnet. Auch der Gestaltwandel der Götter, wie er im Veda besonders dem

Indra zugeschrieben wird, kann bei der Ausbildung dieser Vorstellung
mitgewirkt haben. In den menschlichen Avatäras können Erinnerungen an

wirkliche Persönlichkeiten fortleben. Es werden gewöhnlich zehn Avatäras
Vishnus angenommen, deren letzter erst in der Zukunft zu erwarten ist,
oft auch deren 22 oder 24 (so auf dem farbigen Druck mit dem neugebor-
nen Krishna seitlich von der Fenstervitrine 9), oder man nahm an, daß

Vishnu sich unzählige Male auf Erden inkamiert habe. Noch in neuerer
Zeit haben sich gelegentlich Sektenstifter als Avatäras erklärt oder von
ihren Anhängern als solche erklären lassen, so Rämkrishna Paramahansa.

Auch Keshab Chunder Sen, der Reformator des Brähma-Samäj, war diesem

Glauben nicht abgeneigt, indem er lehrte, daß Gott sich in den großen Männern

der Geschichte offenbare. Gandhi hat die Avatära-Lehre in sein Glau-



38 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

bensbekenntnis aufgenommen, dagegen wurde sie von Debendranäth Tagore
dem Maharshi, dem Vater des Dichters, abgelehnt.1) — Die Zürcher Sammlung

besitzt verschiedenartige Darstellungen einzelner Avatäras, wobei der

meistverehrte, Krishna, an den sich auch die zahlreichsten Legenden

knüpfen, am reichsten vertreten ist. Neben diese Einzelfiguren in Bronze,

Marmor, Terrakotta in Vitrine 87 tritt ergänzend eine Serie von bemalten

Holzstatuetten in der Fenstervitrine 10, welche die zehn Haupt-Avatäras
umfaßt.

Die erste Verkörperung Vishnus erfolgte im ersten Zeitalter der

gegenwärtigen Weltperiode, im Krita-Yuga, der Goldenen Zeit. Damals nahm

Vishnu die Gestalt eines riesigen Fisches (Matsya) an, um Brahma den

Veda, der ihm von dem Dämon Hayagriva (« Pferdenacken ») geraubt und
in die Tiefe des Weltmeers versenkt worden war, zurückzubringen. Der
Kampf Vishnus als Fisch mit dem Dämon Hayagriva ist in einem Medaillon
des farbigen Druckes mit Krishna und den 24 Avatäras an der Fenstervitrine

9 dargestellt, der unten S. 67 beschrieben ist.2) Eine weitere Aufgabe
der Fischinkarnation Vishnus war es, den Urvater der Menschheit und Sohn
des Sonnengottes, den Weisen Manu aus der großen Flut zu retten. Schon
ein vedischer Text erzählt, wie Manu eines Morgens beim Waschen ein

Fischlein auf die Hand bekam, das ihn um Schonung und Pflege bat und
ihm versprach, ihn aus der kommenden Flut zu retten, die alle Geschöpfe

vertilgen werde. Manu verbrachte den Fisch zuerst in einen Krug, dann,
als er immer größer wurde, in eine Grube und schließlich ins Meer. Der
Fisch wies ihn dann an, ein Schiff zu erbauen und es bei Eintritt der Flut
zu besteigen. Dies geschah, und der Fisch zog das an seinem Hörn
befestigte Schiff durch die Flut zu einem hohen Berg, der allein noch daraus

hervorragte; dort band es Manu an einem Baume fest und stieg dann mit
der allmählich zurückweichenden Flut zu Tal. Diese altindische Flutsage
stammt nicht aus der alttestamentlichen, da sie älter ist als jene; wohl aber
kann sie von der babylonischen beeinflußt sein, wie sie das Gilgamesh-Epos
aufbewahrt hat. Mesopotamische Einflüsse im ältesten Indien sind durch die

neuen Funde in Harappä und Mohenjo-Daro mehr als bisher in den Bereich
der Möglichkeit gerückt worden. Die in der spätem Legendenliteratur
enthaltene indische Flutsage zeigt dann freilich unverkennbare Entlehnungen
aus der semitischen, so vor allem den Zug, daß Manu nach Anweisung des

Fisches Samen aller Wesen auf das Schiff verbringt. Der Berg im Norden,

1) Ueber Grundlagen und Entwicklung des Ävatära-Glaubens handelt der
Verfasser, Der Messiasglaube in Indien und Iran, 1928, S. 39 ff.

2) Ueber die Entsprechung Hayagrivas im Lamaismus s. u. S. 148.



Vishnu als Fisch 39

nach dem das Schiff geschleppt wird, heißt hier Naubandhanam «

Schiffsanbindung ». *) Der Fisch-Ävatära Vishnus geht vielleicht auf ein Fisch-
Totem zurück; für das Vorhandensein eines solchen in Indien zeugt der

Stammesname Matsya, «Fische». Der Fisch wird an manchen Orten
Indiens als heilig verehrt, so an der Mahänadi, in Hardvär, Mathurä, Benares.
Nach dem Matsya-Ävatära ist der Wallfahrtsort (Tirtha) Matsyadesha bei

Jaipur benannt. Abbilder von Fischen an Hauswänden dienen als Abwehr-
zauber, was mit der uralten phallischen Bedeutung des Fisches zusammenhängen

mag. In Tibet werden Fische aus Messingblech aufgehängt, die im
Winde ertönen und einem ähnlichen Zwecke dienen. Schon in den zu Pi-
prävä im nepalesischen Terai gefundenen Buddhareliquien aus dem 4.

Jahrhundert v. Chr. befindet sich der Fisch als glückbringendes Symbol am

Griff einer Steatiturne2), und er ist auch eines der Glückszeichen (Mangala)
auf den Darstellungen von Buddhas Fußsohle im nördlichen Buddhismus.

— Bei der Morgenandacht zur Verehrung der aufgehenden Sonne (Sandhyä)
machen die Anhänger des Tantra-Glaubens mit den Fingern eine Mudrä,
die den Fisch als Ävatära Vishnus nachahmt.

Die Fisch-Inkarnation zeigt eine Bronze in Vitrine 87 (Fig. 7). Der
Gott ist vierarmig, sein Oberkörper ragt aus dem geöffneten Rachen des

Fisches heraus. In einer Hand hält er eine Lotusblüte mit Oese zum
Einstecken von Blumen, in der andern einen flachen, viereckigen Gegenstand,
der an die quadratischen Symboltäfelchen der Holzstatuetten in der Fenstervitrine

10 erinnert; die dritte Hand hält anscheinend ein Wassergefäß, das

aber nur sehr selten unter den Emblemen Vishnus erscheint, vielmehr
Brahma zukommt; es ist aber daran zu erinnern, daß nach ältester
Auffassung der Fisch eine Verkörperung Brahmas als Prajäpati (Schöpfergott)

war. Die vierte Hand ist abgebrochen. Die bemalte Holzstatuette
in der Fenstervitrine 10 stellt Vishnu ebenfalls mit menschlichem
Oberkörper dar, der in einen Fischleib ausgeht, mit Schwert (Khadga), Schild

(Kheta), Wurfscheibe und Muschel, letztere beiden Embleme auf viereckigen
Täfelchen schematisch abgebildet.3) Schwert und Schild zeigen sonst nur

') Alle Fassungen der indischen Flutsage in ihrem Zusammenhang mit Vishnus
erstem Avatära behandelt Hohenberger, Die indische Flutsage und das Matsya-
puräna. Ein Beitrag zur Geschichte der Vishnu-Verehrung. 1930. Zu den weitern
ethnologischen und religionsgeschichtlichen Zusammenhängen vgl. Andree, Die
Sintflutsagen, ethnographisch betrachtet, 1891; Usener, Die Sintflutsagen, 1899;

Winternitz, Die Flutsagen des Altertums und der Naturvölker, Mitt. d.
Anthropologischen Ges. Wien, Bd. 31, 1901.

2) Abgebildet in P i s c h e 1, Leben und Lehre des Buddha, S. 44.
3) Auch buddhistische, insbesondere lamaistische Götterbilder halten gelegentlich
Täfelchen mit der Abbildung von Emblemen statt dieser selbst.



40 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

die Vishnu-Figuren mit acht Armen (Ashtabhuja), z. B. diejenige von
Conjeeveram; vgl. auch die Avatäras um Krishna auf dem farbigen Druck
an der Fenstervitrine 9. Die Holzfigur des Matsya-Ävatära trägt ein hohes,
in einen Knauf ausgehendes Mukuta, und auf der Stirn das Vishnu-Tilaka,
bestehend in einem weißen, U-förmig gekrümmten Balken (Vishnus Füßepaar)

und einer roten Mittellinie, welche Lakshmi repräsentiert.
Der zweite Ävatära Vishnus ist die Schildkröte (Kürma), an

die sich folgender Mythus knüpft: Im Goldenen Zeitalter (Krita-Yuga)
hatten die Götter und Dämonen (Äsuras) beschlossen, das Milchmeer zu

quirlen, um daraus die 14 wunderbaren Kostbarkeiten (chaturdasha ratna,
Hindi chaudaratni) zu gewinnen; dabei bedienten sie sich der Weltschlange
Väsuki als Strick und des Berges Mandara als Quirlstock. Vishnu tauchte
als Schildkröte auf den Grund des Milchmeers, um dem Berge Mandara
als Stütze zu dienen. Diese Szene ist häufig dargestellt, so auf den Reliefs

von Conjeeveram. Aus der Quirlung ging der Unsterblichkeitstrank
(Ämrita) hervor, ferner Lakshmi, die Wunschkuh Kämadhenu, Indras Elefant

Äirävata, der Edelstein Kaustubha, den Vishnu auf der Brust trägt
u. a. m. Nach einer andern Auffassung hatte Vishnu in Gestalt einer
Schildkröte die Erde gestützt, die als flache Scheibe auf dem Weltmeer
schwimmend gedacht war. Die bemalte Holzstatuette in der Fenstervitrine

10 stellt Vishnu als Schildkröte mit menschlichem Oberkörper dar,
vierarmig, mit Vishnu-Tilaka auf der Stirn, im übrigen mit denselben

Emblemen wie sie der Matsya-Ävatära zeigt. Der Oberkörper ruht auf dem

Leib einer Schildkröle. Die primitive Nachbildung einer solchen treffen wir
an einem bronzenen Shankha-Ständer in Vitrine 86 (s. u. S. 98). Auch die

Schildkröte gilt als heiliges Tier und wird von manchen Stämmen als

Totem verehrt, besonders von Kolariern, wie Garos und Kassos; die Khar-
vars und Manjhis von Mirzapur stellen Tonbilder derselben in den Häusern
auf. Ein nach dem Kürma-Ävatära benanntes Tirtha ist Kumaon (aus
Kürmasthäna, « Schildkrötenstätte »). Auf totemistische Anschauungen, die
sich an die Schildkröte knüpften, weist der Gentilname Käshyapa, von
Sanskrit käshyapa, « Schildkröte ».

Der dritte Ävatära ist Vishnu als Eber (Varäha). Der auf ihn
bezügliche Mythus lautet: Der Dämonenkönig Hiranyäksha («Goldauge»),
der im Krita-Yuga lebte, übte Askese (Tapas) zu Ehren Brahmas, worauf
ihm dieser die Erfüllung eines Wunsches gewährte. Er begehrte Weltkönig
zu werden und gegen alle Tiere gefeit zu sein; dabei zählte er alle gefährlichen

Tiere auf, vergaß aber den Eber (ein verbreitetes Märchenmotiv).
Sobald ihm dies gewährt war, wurde Hiranyäksha übermütig und gewalt-



Vishnu als Schildkröte und Eber 41

tätig und versenkte schließlich die Erde im Weltmeer. Nach einer andern

Version wurde sie von der Ueberzahl der Geschöpfe in die Tiefe gedrückt.
Darauf nahm Vishnu, auf Bitten der bedrängten Erdgöttin Prithivi, die

Gestalt eines riesigen Ebers von hundert Meilen (Yöjanas) Höhe an und
tauchte in den Abgrund; nach tausendjährigem schrecklichem Kampfe
erschlug er den Dämon mit seinem Chakra. « Da sah der Dämon (Äsura), die

Äugen zorngerötet, den göttlichen Näräyana (Vishnu) in Gestalt eines Ebers
erscheinen. Dieser erhob Chakra und Muschelhorn und wuchs gleich einer

gewaltigen Wolke an. Da eilten die Äsuras herbei und schwangen ihre
Waffen, aber Hari (Vishnu) regte sich so wenig wie ein Berg. Hiranyäksha
schleuderte einen Feuerpfeil nach seiner Brust, aber dieser prallte wirkungslos

zurück. Da griff der göttliche Eber, der Herr aller Götter, den

Hiranyäksha an, ergriff sein Chakra, das sonnengleiche (ein deutlicher Hinweis

auf die solare Bedeutung dieses Emblems), und schleuderte es an den

Kopf des Dämonenkönigs; dieser rollte zur Erde wie einer der goldenen

Gipfel des Weltbergs Meru, der vom Blitz getroffen wurde.» Dann brachte
Vishnu die Erde auf der Spitze seines Hauers wieder an die Oberfläche des

Weltmeers. — Deshalb ist jeder Eber, der mit Erde auf dem Kopf aus dem

Wasser emportaucht, als Vishnu zu verehren. Das Ereignis soll sich in

Baghgra zugetragen haben, und dieser Ort ist voll wilder Eber, die dort
als heilige Tiere gelten und nicht getötet werden dürfen; es heißt, daß

jeder, der dort einen Eber töte, baldigem Tod verfalle. Sonst wird der Eber-
Ävatära auch nach Kurukshetra, in die Gegend des heutigen Delhi, verlegt.
Der Varäha-Mythus beruht auf uralten kosmogonischen Vorstellungen von
der Entstehung der Erde aus dem Wasser und erinnert an die Erdfischungs-
sagen der Polynesier, anderseits aber führt er auf totemistische Vorstellungen

zurück. Mit solchen wird es auch zusammenhängen, wenn die

Prabhüs in Bombay einmal im Jahr bei einem religiösen Feste Eberfleisch
genießen. Der Kampf Vishnus als Eber mit Hiranyäksha ist dargestellt an
den Skulpturen der Höhle zu Udayagiri in Bhöpal (Gwalior) aus dem

4. Jahrhundert n. Chr., und auf dem Felsrelief von Mavalipur aus dem

7. Jahrhundert.x) Dort trägt er die Erdgöttin (Bhü- oder Prithivi-Devi), die

er aus der Flut gerettet hat und die als seine" zweite Gemahlin gilt, auf dem

Knie; über die rechte Schulter ist ein riesiger Kranz (Upavita) geschlungen;

mit dem Fuß tritt er auf den besiegten Hiranyäksha. Ein schönes Bild
Varähas mit der Erdgöttin enthält der Chälukya-Felsentempel in Badämi,
wie denn der Varäha-Ävatära bei den westlichen Chälukya-Königen der
ersten nachchristlichen Jahrhunderte sehr beliebt war. Später wurde er be-

0 C o h n Indische Plastik, Taf. 22, 23 und 89.



42 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

sonders von den Fürsten von Vijayanagara (Bijanagar) verehrt, die den

Eber in ihrem Wappen trugen. Ein Tempel des Varäha findet sich in Tiru-
vadandai bei Mavalipur, ein ihm geweihtes Tirtha ist Varäha- oder Sü-

karakshetra nordöstlich von Etah (United Provinces). Varäha gehört neben

Krishna, Räma und Narasingha zu den meistverehrten Avatäras. Bei der

Morgenandacht der Tantra-Gläubigen wird auch der Eber durch eine

Fingerstellung (Mudrä) nachgeahmt.

Die Marmorfigur in Vitrine 87 (Fig. 3) zeigt Varäha mit Eberkopf,
vierarmig; er hält Lotus, Muschelhorn und Keule, mit der vierten Hand faßt

er den am Boden liegenden Hiranyäksha, über den er hinwegschreitet, am

Haarschopf. Die bemalte Holzstatuette in der Fenstervitrine 10 zeigt einen

menschlichen Körper mit Eberkopf, vierarmig, mit denselben Emblemen wie

Matsya und Kürma.

Vishnus vierter Ävatära ist der Mannlöwe (Narasingha oder

Nrisingha)*), an den sich in den Puränas folgender Mythus knüpft: Der
König der Daityas, eines Dämonengeschlechts, mit dem Namen Hiranya-
kashipu, « Goldkleid », der im zweiten Weltzeitalter, dem Tretä-Yuga lebte,

hatte als Lohn strenger Bußübungen von Brahma die Oberherrschaft über
die Welt erhalten, und zudem war ihm verheißen, daß er weder bei Tage
noch bei Nacht, weder von einem Gotte (ein Puräna fügt hinzu: außer von
Vishnu), noch einem Menschen, noch einem Tiere getötet werden könne.

Durch seine Macht übermütig geworden, wollte sich Hiranyakashipu von
den Menschen als Gott anbeten lassen und beanspruchte alle Opfer für
sich; deshalb flohen die Götter den Himmel und wandelten in Menschengestalt

unerkannt auf Erden. Nur der Sohn des Königs, Prahläda,
verweigerte ihm die Verehrung und bekannte sich zum Glauben an Vishnu als

einzigen Gott. Da veranlaßte der König die Daityas, alle ihre Waffen gegen
seinen Sohn zu schleudern, um ihn zu verderben; aber Prahläda erlitt
dadurch nicht den geringsten Schaden, da er immer neue Kraft aus seinem

Glauben zog. Dann wurden Giftschlangen gegen ihn gehetzt, die sich
umsonst ihre Zähne an ihm ausbissen; die Weltelefanten, gewaltig wie
Berggipfel, fielen über ihn her, schleuderten ihn vom Himmel zur Erde und
wollten ihn mit ihren Stoßzähnen durchbohren, aber diese zersplitterten an
seiner Brust. Auf Geheiß des Königs umgaben ihn die Dämonen mit einem

Holzstoß, setzten diesen in Brand und ließen gewaltige Winde die Flammen
entfachen, aber Prahläda erklärte: das Feuer brennt mich nicht; rings um

') Zu sprechen sing-ha oder noch genauer mit nasaliertem i; die wissenschaftliche
Transkription ist sim/ia. Das Wort steckt in Singapur, « Löwenstadt », Singhala-

Dvipa, « Löweninsel », woraus Ceylon und Singhalese.



Vishnu als Mannlöwe 43

mich sehe ich reinen Himmel, kühl und von Lotusblüten duftend. Nach
diesen vergeblichen Versuchen gab Hiranyakashipu seinen Köchen

Anweisung, seinem Sohn ein tödliches Gift in die Speisen zu mischen, aber

auch dies konnte ihm nichts anhaben, und ebensowenig die Beschwörungen
und Zaubersprüche der königlichen Brahmanen, die durch magische Prozeduren

ein feuriges Weib erzeugten, das ihn mit glühendem Dreizack auf

die Brust schlug, wobei die Waffe zersplitterte und das Phantom sich
verderbenbringend gegen seine eigenen Erzeuger wandte; nur des Prinzen

Fürsprache bei Vishnu rettete sie. Auch Shambaras, des mächtigen
Zauberers Künste wurden an ihm zuschanden. Schließlich versenkten ihn die

Dämonen, mit unzerreißbaren Banden gefesselt, in die Tiefe des Weltmeers.
Da wallte das Meer hoch empor und drohte die Erde zu überschwemmen;
man häufte Felsblöcke über ihn, damit er, auf den Meeresgrund
niedergedrückt, zugrunde gehe. Aber auch dort rettete ihn sein Gebet an Vishnu:
seine Fesseln sprangen, der Ozean hob sich empor und alle Ungeheuer der
Tiefe wurden aufgestört; die Erde mit ihren Wäldern und Gebirgen
erzitterte und der Jüngling entstieg unversehrt dem Meere. Wenn auch
Prahläda Vishnus Gnade für seinen Vater erflehte, so fiel dieser schließlich
doch seiner Ueberhebung zum Opfer. Als nämlich Prahläda die Ueber-

zeugung äußerte, Vishnu sei überall zugegen, da rief der König erzürnt
aus: « Wo ist der, den du den Weltherrscher nennst, als ob es einen andern

gäbe außer mir? Wenn er überall ist, warum erscheint er nicht aus dieser
Säule? » Und wütend erhob sich der König von seinem Thron, schlug die
Säule mit der Faust und wollte seinen Sohn töten. Da ertönt ein schreckliches

Gebrüll aus dem Innern des Palastpfeilers, er spaltet sich und der
Gott bricht daraus hervor in der Gestalt eines Mannlöwen und stürzt sich
auf den Frevler. Seine Äugen sind gerötet wie im Feuer geglühtes Gold;
eine dichte Mähne umwallt sein Gesicht; er hat gewaltige Fangzähne, eine

messerscharfe Zunge, die sich gleich einem Dolche bewegt, starr
emporstehende Ohren, einen Rachen, tief wie eine Höhle, weit geöffnete Nüstern
und Kiefer. Er ragt bis zum Himmel empor, sein Leib ist mit gelblichen
Haaren bedeckt, seine zahlreichen Arme entfalten sich um ihn wie Kriegsheere,

seine Krallen sind gleich scharfen Waffen. So erscheint der Gott,
unnahbar, und jagt die Dämonenheere, die dem König zu Hilfe kommen,

vor sich her. Da stürzt sich Hiranyakashipu unter lautem Geschrei auf ihn,
aber Narasingha greift ihn wie Garuda eine Riesenschlange. Der König
entwindet sich seinen Griffen und setzt sich mit Schwert und Schild zur
Wehr. Da packt ihn der Gott, ein gellendes Lachen ausstoßend, und
zerreißt ihn, wie Garuda eine Giftschlange zerreißt. Er rollt seine zorn-



44 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

glühenden Augen, leckt sich mit der Zunge das bluttriefende Maul. So findet

Hiranyakashipu den Tod, «weder bei Tage noch bei Nacht», da der

Kampf in der Dämmerung erfolgte, und «weder durch einen Gott, noch
durch Mensch oder Tier », da Narasingha keines dieser dreie ist, so daß die

Prophezeiung Brahmas sich an ihm erfüllt hat. Der Dämon Hiranyakashipu
wurde später als Verkörperung des Irrtums (Avidyä) gedeutet, der von
Vishnu überwunden wird; im großen Epos vertritt er den Shiva-Glauben,
und in seinem Kampf mit Narasingha soll sich der Widerstreit zwischen

Shivaismus und Vishnuismus spiegeln. Der Jüngling Prahläda gilt in Indien
als Ideal unerschütterlicher Glaubenstreue, die alle Leiden standhaft

erträgt, i)
Der Kampf zwischen Narasingha und Hiranyakashipu ist dargestellt

an den Tempeln von Kailäsanätha und Vaikundaperumäl. Ein Tempel des

Narasingha befindet sich in Narsinghnäth, einem Wallfahrtsort in der Nähe

der Quelle der Päpahärini Nalä im Distrikt Sambhalpur in Orissa; Nar-
singhpur heißen viele moderne Tirthas. Dem Narasingha besonders geweihte
Plätze sind Singhächalam («Löwenberg») im Vizagapatan-Distrikt und

Nämakkal in Trichinopoly; ein Monolith von 12 m Höhe ist ihm in Vijaya-
nagar (Besnagar) errichtet. Es gab schon in der ausgehenden Veda-Zeit eine

freilich wenig verbreitete Sekte, die ihn verehrte und auf die eine Upanishad
zurückgeführt wird. Ihm ist eine magische Formel mit dem Titel Mantraräja
(« König der Mantras ») gewidmet, die lautet: « Den furchtbaren, heldenhaften,

nach allen Seiten flammenden Nrisingha, den großen Vishnu verehre
ich, den schrecklichen und doch segenbringenden, den Tod des Todes.»
Viele Brahmanenfamilien Südindiens haben Narasingha als Schutzgottheit
(Ishta-Devatä), weshalb Narasingha dort häufig als Personenname
gebraucht wird. Bei der Morgenandacht der Tantra-Gläubigen wird u. a. eine

Fingerstellung ausgeführt, die einen Löwen darstellt, die Narasingha-Mudrä.
Bilder von Varäha sind heute im Kultus stark zurückgetreten, während alte

Indienfahrer, wie Pietro della Valle im 17. Jahrhundert, ihnen noch häufig
begegneten. Narasingha, der den Hiranyakashipu zerreißt, ist eine Ugramürti
(über solche s. o. S. 9) und gilt als unglückbringendes Bild, er soll
deshalb nicht in Stadttempeln aufgestellt werden, sondern in solchen der weitem

Umgebung. Man glaubt, daß er Dorfbrände verursache oder sonst Unheil

über die Bevölkerung bringe, wenn er nicht in richtiger Form verehrt
wird.

Eine Marmorfigur in Vitrine 87 (Fig. 4) stellt Vishnu als Narasingha

') Vgl. z. B. die Äeußerung Gandhis in C. F. Andrews, Mahatma Gandhis
Lehre und Tat, übersetzt von Lerbs, S. 104.



Vishnu als Zwerg 45

dar, mit Löwenhaupt, fünfteiliger Krone, auf Lotus sitzend (Padma-Äsana).
Er ist vierarmig und hält mit der rechten hintern Hand die Wurfscheibe,
mit der linken das Muschelhorn. Mit den vordem Händen wühlt er in den

Eingeweiden des Dämonenkönigs, der auf seinen Knien liegt und in der

herabhängenden Hand ein Schwert hält, mit der linken, emporgestreckten
den Schild. Ueber dem Kopf ist der auseinanderberstende Palastpfeiler
angedeutet. Rechts unten ist die kleine Figur seines Sohnes Prahläda angebracht,
mit verehrend zusammengelegten Händen (Änjali). Darstellungen, die den

Mannlöwen aus dem Pfeiler herausbrechen lassen, heißen Sthauna-Narasingha
(von sthüna, Pfeiler); eine solche findet sich auch unter den 24 den neugebor-
nen Krishna umgebenden Avatäras auf dem farbigen Druck, der u. S. 67

beschrieben ist. Den Mannlöwen (mit menschlichem Antlitz und Schnurrbart),
der Hiranyakashipu zerreißt, zeigt ferner die Avatära-Serie auf zwei Lötäs
in Vitrine 84. Eine besonders schöne Darstellung des Sthauna-Narasingha
findet sich in Ahobalam im Kumool-Distrikt. Die bemalte Holzstatuette
in der Fenslervitrine 10 zeigt Narasingha mit Löwenkopf und denselben

Emblemen wie Matsya und Kürma (das Chakra-Täfelchen ist abgefallen);

Hiranyakashipu fehlt hier, desgleichen der berstende Pfeiler. Neben

der Ugra-Mürti Narasinghas gibt es auch eine friedliche (Shänta-Mürti),
die ihn in der Meditation (Yöga-Äsana), als Yogin zeigt (Yöga-Narasingha);
in dieser Form wird er gelegentlich an der Rückseite eines Sudarshana-
Chakra (über dieses s. o. S. 28) angebracht, mit aus der Krone dringenden
Flammen (Jväla-Nrisingha).

Der fünfte Ävatära Vishnus ist der Zwerg (Vämana). Im zweiten

Weltzeitalter (Tretä-Yuga) herrschte der König Bali, ein Enkel Prahlädas,
über die Dreiwelt und bedrohte sogar die Götter durch seine Macht. Um
diese zu retten, erscheint Vishnu vor dem König in Gestalt eines

Brahmanen von zwerghaftem Wuchs mit Sonnenschirm (Chattra) und Wassergefäß

(Lötä), oder als junger Brahmanenschüler (Brahmachärin), mit dem

Stab in der Hand und dem Fell der schwarzen Antilope (Krishnäjina, dem

Abzeichen des Brahmanentums) über dem Rücken. Er bittet den König um
so viel Raum, als er mit drei Schritten durchmessen könne. Dieser willfahrt
seiner Bitte und gießt ihm Wasser über die Hand, eine bei Schenkungen
übliche Symbolhandlung, die auch auf Inschriften häufig genannt wird.')
Da wird Vishnu plötzlich riesengroß und durchmißt mit drei Schritten Erde,
Luftraum und Himmel, womit die ganze Dreiwelt ihm Untertan wird. Dem
Bali überläßt er die Unterwelt als Herrschaftsbereich; er wird gebunden

*) J o 11 y, Recht und Sitte (in Bühlers Grundriß der indo-arischen Philologie
und Altertumskunde), 1896, S. 112.



46 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

dorthin gebracht, und die « Fesselung Balis » (Balibandhana) ist schon in

alter Zeit, seit dem 3. vorchristlichen Jahrhundert, ein beliebtes Motiv
volkstümlicher dramatischer Aufführungen gewesen. Ein Fest zu Ehren Balis

wird in Malabar mit dem Erntefest verbunden, wobei eine Tonfigur des

Königs verehrt wird. Man nimmt dabei an, daß Vishnu dem Bali einmal im

Jahre erlaube, an die Oberwelt zu kommen und das einst von ihm beherrschte
Menschenvolk zu besuchen. Die drei Schritte als Großtat Vishnus, die
wahrscheinlich auf einen alten Sonnenmythus zurückgehen, werden schon im

Rig-Veda erwähnt (s. o. S. 26); sie sind auch in der bildenden Kunst häufig

dargestellt (Trivikrama-Vishnu), so auf den Reliefs im Varäha-Mandapa
von Mahäbalipur1), am Kailäsa-Tempel von Conjeeveram und in Tirukkoyilur
im südlichen Ärcol-Distrikt. Die Figur Vämanas bringt Glück; sie wurde,
mit Wassertopf und Sonnenschirm, noch im 19. Jahrhundert häufig bei

Grenzsteinen aufgestellt, was mit den drei weltdurchmessenden Schritten
zusammenhängt. Anderseits ist in dem Motiv von dem Kleinen, der auf einmal

groß wird, eine phallische Nebenbedeutung unverkennbar. Die Art, wie
Vämana den Bali überlistet, ist ein weitverbreitetes Märchenmotiv (vgl. den

«dummen Teufel» in der deutschen Volkssage). — Die bemalte
Holzstatuette von Vämana in der Fenstervitrine 10 zeigt ihn kahlköpfig, mit
rotem Punkt auf der Stirn (hier als Siegeszeichen), zweiarmig, mit Sonnenschirm.

Die Szene zwischen König Bali und dem Zwerg ist dargestellt auf
zwei Lötäs in Vitrine 84; der König hebt hier ein Gefäß empor, um die
symbolische Wasserspende zu vollziehen.

Der sechste Ävatära Vishnus ist Parashu-Räma (Räma mit der

Streitaxt) oder Räma Jämadagnya (Sohn des Jamadagni). Räma, der Sohn
des Weisen (Rishi) Jamadagni, vernichtete 21mal die Kshatriya-Kaste, da sein

Vater vom König Kärtavirya beleidigt worden war; die Kshatriya-Frauen
erzeugten dann mit Brahmanen ein neues Kriegergeschlecht. Hierin liegt
offenbar eine Reminiszenz an alte Kämpfe zwischen der Brahmanen- und der

Kshatriya-Kaste. Parashu-Räma trägt die Axt (Sanskrit parashu, ein aus
dem sumerisch-babylonischen Kulturkreis stammendes Wort), mit der er
auf Befehl seines Vaters seine Mutter, die sich vergangen hatte, erschlug.
Infolgedessen mit der unsühnbaren Sünde des Brahmanenmordes befleckt,
gab er seine ganze Habe als Almosen und zog sich auf den Berg Gökarna

an der Malabarküste, nach andern auf den Mahendra in Orissa zurück, wo
er heute noch als Mahätmä im Verborgenen leben soll. Die Puränas wissen

von Begegnungen Parashu-Rämas mit spätem Avatäras Vishnus, so mit
Räma, dem Sohn des Dasharatha, und besonders mit Vishnus zukünftiger

l) C o h n Indische Plastik, Taf. 90.



Vishnu als Räma mit der Streitaxt 47

Verkörperung als Kalki, dessen geistlicher Lehrer er sein wird. Auf Parashu-
Räma bezieht sich auch die Sage, daß der Meergott Varuna ihm auf seine

Bitte so viel Land gewährte, als sein Pfeil überfliegen würde. Der göttliche
Weise Närada warnte den Gott, daß Parashu-Räma kein anderer sei als

Vishnu, und daß sein Pfeil unermeßlich weit fliegen werde. Erschrocken bat
Varuna den Yama, den Todesgott und Beherrscher des Südens, um Hilfe.
Dieser verwandelte sich in eine weiße Ameise und zernagte die Sehne von
Rämas Bogen so weit, daß sie eben noch gespannt bleiben konnte ohne zu
zerreißen. Der Pfeil überflog dann die Küstengegend von Malabar. Diese

Sage spiegelt die Kolonisation von Malabar durch die brahmanischen Arier;
sie findet sich schon bei Sonnerat und ist von da in Herders « Ideen »

aufgenommen worden. *) Es wird in den Puränas ausdrücklich überliefert, daß

Parashu-Räma Brahmanen aus dem Norden nach Malabar verpflanzt habe.

Es wird auch von ihm erzählt, er habe mit seiner Axt Spalten in die West-

ghäts gehauen, die heute noch zu sehen sind, wie auch sonst merkwürdige
Gebirgsformen gerne auf ihn zurückgeführt werden. Er soll auch die
Steinhaufen auf den Bergen von Travancore errichtet und überall kleine
Goldmünzen auf den Boden gestreut haben; irdene Gefäße mit Münzen, die etwa

ausgegraben werden, sollen daher stammen. Parashu-Räma hat in Malabar
und Konkan viele Verehrer; in Malabar wird noch eine Zeitrechnung
verwendet, die mit dem Jahre 1176 v. Chr. beginnt und auf ihn zurückgeführt
wird. — Die bemalte Holzstatuette in der Fenstervitrine 10 stellt ihn
zweiarmig dar, mit Streitaxt und Vishnu-Tilaka auf der Stirn. Sein Kampf mit
König Kärtavirya ist auf einer Lötä in Vitrine 84 (s. u. S. 117)
wiedergegeben; er erscheint hier mit erhobener Streitaxt und Schild, gegen einen

achtarmigen Feind kämpfend, der Schwerter und eine Keule schwingt. Auch
der farbige Druck an der Fenstervitrine 9 stellt den Kampf Parashu-Rämas
mit Kärtavirya dar.

Als siebenter Ävatära Vishnus gilt Räma, der Sohn des Königs
Dasharatha von Äyödhyä, dem heutigen Oudh, welcher der Sonnendynastie
(Sürya-Vansha) angehörte und im dritten Weltzeitalter (Dväpara-Yuga)
gelebt haben soll. Er heißt auch Räma-Chandra, « Räma-Mond », wird aber

gewöhnlich einfach Räma genannt. Durch die Bogenprobe gewann er die

Tochter des Königs Janaka von Videha, Sita, die der Äckerfurche entstiegen

war, als Janaka pflügte, und von ihm an Kindesstatt angenommen wurde;
sie ist eine alte Äckerbaugöttin, wie schon ihr Name sagt, denn silä
bedeutet im Sanskrit die Äckerfurche. Durch eine Intrige der zweiten Gattin

») Sonnerat, Reise nach Ostindien und China. Deutsche Uebersetzung.
Zürich 1783. Herders ausgew. Werke, Ausgabe von Suphan, IV 403.



48 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

Dasharathas wurde Räma auf vierzehn Jahre in den Urwald verbannt, wohin

ihn Sita und sein Bruder Lakshmana begleiteten. Dort gelang es

Rävana, dem zehnköpfigen Riesenkönig von Lanka, einer mythischen Insel

weit draußen im Weltmeer, die später mit Ceylon (Singhala-Dvipa, Tämra-

parni) identifiziert wurde, Sita zu entführen. Um sie zurückzugewinnen,
verband sich Räma mit dem Äffenkönig Sugriva und seinem klugen und

mächtigen Minister Hanumän. Dieser erkundete den Aufenthalt Sitäs auf

Lanka, worauf Sugrivas Äffenheer eine Brücke von Südindien nach Lanka

erbaute, als deren Reste die Klippen zwischen Rämeshvaram (Rämessaram)
und Ceylon betrachtet und die deswegen von den Indern Rämas Brücke

genannt werden. Den Brückenbau (Räma-Setubandha) durch das Äffenheer

stellt ein holzgeschnitztes Relief dar, das zwischen Vitrine S6 und 87

angebracht ist (Fig. 9). Die Äffen, teils herzueilend, teils durch die Luft
fliegend, tragen Felsblöcke herbei; nach der Sage hätten sich diese nach
dem Ton der Musik von selbst zur Brücke geformt, was an die griechische
Ueberlieferung vom Bau der Stadtmauern von Theben durch König
Amphion erinnert, nach dessen Saitenspiel sich die Steine zusammenfügten.
Ein Aufseher in menschlicher Gestalt, aber anscheinend geschwänzt, sitzt
dabei und gibt Anweisungen. Ein Äffe mit hohem Mukuta empfängt die

Blöcke, vielleicht ist es Nala, der Sohn des göttlichen Baumeisters Vishva-
karman, der den Bau der Brücke übernommen hat. Das Rämäyana, das der

Räma-Sage gewidmete Kunstepos Välmikis, erzählt darüber: Räma
entschließt sich, über den Ozean nach Lanka zu ziehen; er bittet und beschwört
den Meergott Sagara, ihm mit dem Äffenheer den Uebergang zu gewähren.
Schließlich bedroht er ihn mit seinem Flammenpfeil, der das Meer
austrocknen soll. Da erhebt sich die Meeresflut, Sagara steigt aus ihr empor
und mit ihm alle Fabeltiere der Tiefe, auch Gangä und Sindhu (der Indus)
und alle andern sagenberühmten Ströme. Sagara weigert sich, Räma den

Uebergang zu gewähren, da ihm die Natur dies versage. Aber er weist
ihn an Nala, der ihm eine Brücke über das Meer erstellen soll. Dieser
anerbietet sich dazu, denn er hat von seinem Vater Vishvakarman die dazu

erforderlichen wunderbaren Kräfte bekommen. Auf Rämas Geheiß eilen die

Äffen in die Wälder, reißen Bäume aus und schleppen die Stämme an den

Meeresstrand. Palmbäume werden niedergelegt, Äsoka- und Säl-Bäume und
hohe Bambusstauden gefällt. Mit gewaltigen Maschinen werden Pfeiler vom
Felsen losgebrochen, ja ganze Felshäupter niedergelegt. Daraus wird die

gewaltige Brücke erbaut. Felsen, riesig wie herbstliche Wolken werden mit
Stricken zusammengebunden und ins Meer versenkt, dazu Bäume, an denen

noch die Blüten hängen; unter gewaltigem Getöse stürzen sie ins Meer. Vor



Vishnu als Räma, Prinz von Äyödhyä 49

Sonnenuntergang des ersten Tages war der Bau schon vierzehn Meilen weit
gediehen, und am fünften Tag, als die Sonne sank, war das ganze staunenswerte

Werk vollendet, und das Äffenvolk eilte wie auf einer breiten Straße

hinüber; nach heftigen Kämpfen wird Lanka erstürmt, Rävana von Räma

getötet und Sita zurückgewonnen. Um sich vom Verdacht zu reinigen, als

hätte sie in Rävanas Gefangenschaft Räma die Treue nicht gehalten, unterzieht

sich Sita dem Feuerordal. Wenn Räma und Sita zusammensitzend

dargestellt werden, so bezieht sich dies zumeist auf das Gespräch, in dem

Räma der Sita mitteilt, daß sie sich einem Gottesurteil unterziehen müsse,

um die Beschuldigung der Untreue abzuwenden; dies Motiv ist auch dem

nepalesischen Buddhismus bekannt, wie die Bronze in Vitrine 89 zeigt
(s. u. S. 130). Als sich später nochmals üble Nachrede über Sita erhob, da

legte sie vor allem Volk von ihrer Reinheit Zeugnis ab und bat die

Erdgöttin, sie wieder in ihren Schoß aufzunehmen, aus dem sie einst
emporgestiegen war. *)

Räma ist einer der meistverehrten Avatäras, und seine Taten und
Schicksale sind oft besungen worden, vor allem in dem Epos Rämäyana
und dessen Hindi-Bearbeitung (Rämcharit-Mänas) des Tulsidäs (1532 bis

1623). Er wird besonders in Äyödhyä, dem Stammsitz der Sonnendynastie
verehrt. Nach ihm benannte heilige Plätze sind zahlreich (Rämpur, Räm-

garh, Rämnagar). Sein Geburtstag, die Räma-Navami, wird am neunten

Tage der lichten Hälfte des Monats Chaitra (März/April) gefeiert. Die

Tempel Rämas werden dann beleuchtet, seine Bilder mit köstlichem Schmuck

behängt. In den Tempeln wird das Rämäyana vorgetragen und es werden

von den Tempelbayaderen (Devadäsis) Tänze aufgeführt. Sita wird von
den indischen Frauen als Ideal der Gattentreue verehrt, gleich Sävitri und

Damayanti. In vielen südindischen Tempeln sind Szenen aus dem Rämäyana
als Gemälde oder Reliefs an den Außenwänden angebracht, so im Räma-

svämin-Tempel von Kumbhakönam, im Tennapuram-Tempel von Chandragiri
(Distrikt Chitor). In einigen Gegenden wird zu der Zeit, da in Bengalen die

Durgä-Feier begangen wird, die Räm-Lilä vollzogen, eine dramatische
Darstellung der Entführung Sitäs durch Rävana, endend mit dem Tod des

Riesenkönigs. An Rämas Bogen erinnert der heilige Platz Thanushkodi (aus
Dhanushköti, von Sanskrit dhanush, « Bogen ») bei Rämeshvaram, wo Räma

auf seiner Rückkehr von Ceylon geweilt haben soll; auch in die Legende des

Shiva-Tempels von Rämessaram spielt die Räma-Sage hinein (s. u. S. 77).

') Eine deutsche Uebersetzung der Haupterzählung des Rämäyana gab A.
Holtzmann (neu herausgegeben von Winternitz), Indische Sagen, 1913;
genaue Inhaltsangabe des Ganzen von H. Jacobi, Das Rämäyana, 1893.



50 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

Die bemalte Holzstatuette der Fenstervitrine 10 zeigt Räma zweiarmig,
mit dem Vishnu-Tilaka auf der Stirn; er trägt den Bogen Shärnga (von
Sanskrit shringa, « Hörn ») mit dem er Sita gewann und der ein Geschenk

Brahmas oder Parashu-Rämas war und auch den Namen Ködanda führt,
sowie ein Kurzschwert. Nach einer andern Ueberlieferung schenkte der Heilige
Ägastya dem Räma den Bogen Vishnus mit seinem an Pfeilen unerschöpflichen

Köcher. Zwei Alabasterfiguren mit goldenen Verzierungen in Vitrine 87

stellen Räma und Sita dar; Räma weist hier dieselben Kennzeichen auf
wie die genannte Holzfigur, Sita macht mit der Rechten den Gestus der

Sicherheitsgewährung (Äbhaya-Mudrä), die Linke hält eine Lotusknospe. Sie

trägt auf der Stirn einen roten Kreis, das Tilaka der Frauen, deren Gatte lebt,
besonders dasjenige Lakshmis, als deren Verkörperung Sita gilt. Am Nasenflügel

ist ein Schmuckstück angedeutet, ähnlich demjenigen der Göttin
Gangä (86). Räma und Sita stellen auch zwei bemalte Terrakottafiguren in
87 dar. Räma ist blauschwarz und trägt den Bogen; Sita zeigt Varada- und

Äbhaya-Mudrä. Eine zweite Terrakottafigur Rämas ist blaugrün, ohne

Embleme oder Mudräs; unten links ist, viel kleiner, Hanumän angebracht,
mit rötlichem Leibe und schwarzem Gesicht, während er sonst gewöhnlich mit
rotem Gesicht dargestellt wird, vgl. die Figur in Vitrine 87. Eine Messingfigur
aus Puri in Orissa zeigt Räma stehend mit hohem, dreiteiligem Kopfputz
und Brahmanenschnur über der linken Schulter. Die daneben stehende,
ähnlich gearbeitete weibliche Figur, auf Lotus, mit einem nicht genauer
bestimmbaren rundlichen Gegenstand in der Hand (Bilva-Frucht, Shriphala,
Aegle Marmelos?) wurde in Puri als Sita bezeichnet, kann aber auch
Rädhä, die Hirtengeliebte Krishnas sein, vgl. die entsprechende Messing-
Hgur in 87. Räma mit Sita und seinem Bruder Lakshmana stellt eine

Sandsteinplakette in der Fenstervitrine 10 dar. Alle drei tragen dreiteiligen
Kopfputz mit kugelförmigem Aufsatz. Räma macht mit der Rechten die
Gebärde der Schutzgewährung und sitzt in Ärdhaparyanka-Stellung. Auf
der Stirn trägt er das Vishnu-Tilaka in der Form eines unten abgestumpften

V. Lakshmana macht die Gebärde der Verehrung; Sita trägt das

kreisförmige Lakshmi-Tilaka auf der Stirn. Alle drei Gestalten sind von
Lotusstengeln umschlungen. Wahrscheinlich stellt auch die bemalte Älabastergruppe
in Vitrine 10 Räma, Lakshmana und Sita dar; die männlichen Figuren
tragen Schnurrbart, die weibliche einen Nasenring; über jeder Gestalt wölbt
sich ein Lotusbaldachin. Räma, Sita und Lakshmana auf Wagen, von eilendem

Pferd gezogen, das von Hanumän angetrieben wird, sind auf einer

Lötä in 84 dargestellt. Als Sita wurde in Kathiävär, wo die Figur erworben
wurde, auch die stehende weibliche Gestalt in Vitrine 10 (alte Bronze) mit



Räma und Sita 51

All'.' LH r,< .ujj-\. " -f.: ti.%%w,.*, ..«..'*..•......«
?^««««SäKISS>2«5«|ay^^,^^.rc,ri.v<,^.t;?.v-:-vr:-.i-.$-4-.;'.j<^ '-/ **M.—.,:ri

I ^i>
K>

>-
AI •;;¦\SA $'<¦

_^2 ^^..rt^i.i-i^ <-^.Ä.^i «S**gg»$aftÜg^^gg^g&av$,:r ;!--:-i:'•;:'.

tu

Fig. 9. Brückenbau durch das Affenheer, ('/:>)

j
A*/i^

«(4

V
7 a

CT*
ri <»-O 3 J

>,D-,
>, \V C¦'*ff»Ä ¦3

Fig. 10 (3/-), 11 (3/.3), 12 (2/:i). Hanumän.



52 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

langem Rock bezeichnet; sie hält in der rechten Hand einen Papagei, in

der linken einen Lotus und stimmt insofern mit gewissen Formen Lakshmis

überein.

Eine besonders in Südindien sehr beliebte Gestalt der Räma-Sage ist

Hanumän. Seine Verehrung wurzelt in einem Äffenkult der Ureinwohner

Indiens, der sich in der Literatur bis in den Rig-Veda zurückverfolgen
läßt, wo ein Äffe Vrishäkapi als Hausgenosse einer Brahmanenfamilie
genannt wird. Die Affen erfreuen sich in ganz Indien großer Beliebtheit; die

Languren, auch Hanumän genannt, werden wie Götter verehrt, man bringt
ihnen tägliche Opfer an Früchten und läßt sich willig von ihnen bestehlen

und belästigen. Oft bewohnen solche Äffen die obern Stockwerke menschlicher

Behausungen. So ist denn Hanumän als Äffengott eine Lieblingsgestalt
des Volkes. Wahrscheinlich geht sein Name auf ein dravidisches Äng-mandi
zurück1), das dem Vrishäkapi des Veda der Bedeutung nach entspräche;
die Deutung des Namens aus dem Sanskrit («mit großer Kinnbacke»)
scheint eine Volksetymologie zu sein. Heute ist Hanumän ein weit
verbreiteter Dorfgott, dessen rohe, mit roter Farbe (Sindüra) und Oel

bestrichene Idole als wohltätige Gottheiten verehrt werden, die bösen Zauber

abwehren. In Poona befindet sich ein uraltes Bild Hanumäns von dieser

Art. Der Hanumän der Räma-Sage gilt als Sohn oder Inkarnation des

Windgottes Väyu oder Väta, daher seine wunderbare Schnelligkeit, die

derjenigen Garudas gleichkommt. Es werden ihm auch sonst allerlei
übermenschliche Kräfte und Fähigkeiten zugeschrieben. Kaum daß er geboren

war, soll er nach der Sonne gegriffen haben, um sie zu verschlingen, da er
sie für eine Frucht hielt; nach andern Berichten hätte er sie tatsächlich
verschlungen. Er kann nach Belieben jede Gestalt annehmen, sich winzig klein
oder riesengroß machen, durch die Luft fahren, Wolken ergreifen, Felsen

wälzen, Berge wegheben. Seine übermenschliche Stärke verdankt er nach

weitverbreitetem Glauben seiner Keuschheit (Brahmacharya), und man

glaubt auch, daß seine Verehrung Wunderkräfte verleihe. Gelegentlich tritt
er als Yogin auf, der einen Kreis von Schülern in der Philosophie unterweist,

und das Rämäyana zeigt ihn als untadeligen Kenner des Sanskrit.

Hanumän wird bald ganz als Äffe, bald mehr oder weniger menschenähnlich

dargestellt, wohl auch etwa mit gespaltenem Gesicht; Indra hat ihn
einmal mit seinem Donnerkeil (Vajra) getroffen, ihm dann aber als

Entschädigung einen magischen Gürtel (Langüti) geschenkt, der ihn nach

*) So Pargiter, Journal of the Royal Asiatic Society, 1913, S. 398; vgl. auch
Hopkins, Epic Mythology (Bühlers Grundriß der indo-arischen Philologie und
Altertumskunde), S. 15.



Der Äffe Hanumän 53

Wunsch unsichtbar macht. Die Bilder zeigen Hanumän entweder mit
anbetender Gebärde vor Räma und Sita stehend, oder in eiligem Laufe, Räma

Botschaft von Sita bringend, insbesondere die Nachricht, sie habe das

Gottesurteil glücklich bestanden; oder er bringt den Gipfel des Berges

Mahödaya, dargestellt durch eine oder mehrere Kugeln — eine konventionelle

Wiedergabe von Bergen, die auch aus der chinesischen und
japanischen Kunst bekannt ist —, oder das dort wachsende Heilkraut Sanjiva,
das die vor Lanka ermatteten oder gefallenen Äffenkrieger erquicken bzw.

wieder zum Leben erwecken soll. Hanumän hatte sich bereit erklärt, es zu
holen, und seine Stelle sollte durch ein Licht gekennzeichnet sein; aber als

Hanumän den Mahödaya erreichte, fand er überall Lichter, die Indra
böswilligerweise angebracht hatte, um das Auffinden des Heilkrautes zu
verhindern. Deshalb riß Hanumän den ganzen Gipfel weg und überbrachte ihn
Räma. Als er damit durch die Luft flog, entfiel ihm ein Stück desselben,

woraus der Berg Maniparbat bei Äyödhyä entstanden sein soll. — Eine

Messingfigur in Vitrine 87 zeigt Hanumän, den Berg Mahödaya in
Form aufeinandergeschichteter Kugeln tragend, sowie das Heilkraut, das

er dort gefunden; er ist eilig ausschreitend dargestellt (so zeigt ihn auch
die Sandsteinplakette in der Fenstervitrine 10). Eine Bronze rechts davon

(Fig. 12) läßt ihn ebenfalls Kugeln halten, aber in kniender Stellung. Eine
weiße Älabasterfigur in der Fenstervitrine 10 zeigt ihn mit roten und
goldenen Verzierungen, dunkelrotem Gesicht, goldenem Vishnu-Tilaka,
fünfteiliger Krone, die ihn als göttliches Wesen kennzeichnet. In der linken
Hand trägt er eine ananasähnliche Frucht, die das vom Mahödaya gebrachte
Heilkraut vertritt, in der rechten eine Lotusknospe. Ueber die Brust ist eine

Blumenkette (Vanamälä) gespannt, und mit dem Fuß tritt er auf einen

Berggipfel. Den laufenden Hanumän, der Räma Botschaft von Sita bringt, von
einer Pflanzenranke umschlungen, stellt eine Bronze dar, desgleichen eine

Bronzeplakette (Fig. 10 u. 11); hier erscheint über ihm eine dreiköpfige
Schlange (Näga), ein an ihm sonst nicht vorkommendes Emblem. Den
laufenden Hanumän zeigt auch ein Silberdöschen und ein runder Anhänger in
der Fenstervitrine 9, den stehenden stellt eine Älabasterfigur in 87 dar, mit
dunkelrotem Gesicht, fünfteiliger goldener Krone, Chakra auf Brust und
Armen, da er im Dienst Vishnus in seiner Inkarnation als Räma steht. Er
macht mit den Händen den Gestus der Verehrung, mit dem er Räma
gegenübertritt. In der gleichen Stellung zeigt ihn eine Kultglocke in 86 am Griff,
und die Elfenbeinminiatur in der Fenstervitrine 9 (mit herabhängender
Blumenkette). — Hanumän wurde wegen seiner wunderbaren Taten und
seiner treuen Ergebenheit für Räma und Sita von jeher als Musterbild der



54 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

Tapferkeit und Treue verehrt. Ein Gemälde im Besitz des Kensington-
Museums in London gibt seinem Treuverhältnis zu Herr und Herrin schönen

symbolischen Ausdruck, indem es ihn mit geöffneter Brust zeigt, wo Räma

und Sita in seinem Herzen sichtbar sind. Sogar von den Mohammedanern,
die seine Eigenschaften wohl zu schätzen wußten, wurde ihm Verehrung
erwiesen, und sie brachten sein Bild gern an den Toren ihrer Festungen an,

um das Volk zur Treue zu ermahnen. Auch am Eingang von Hindugebäuden
erscheint er, so am Durbar von Kathmandu, der Hauptstadt Nepals.
Besondere Verehrung genießt er in Äyödhyä, der Heimat Rämas; er ist aber

auch die Schutzgottheit von Bijanagar, dem alten Vijayanagara.

Als achter Ävatära Vishnus gilt vielfach B a 1 a r ä m a, der ältere

Bruder Krishnas, der aber von manchen als eine Inkarnation der

Weltschlange Shesha oder Änanta betrachtet wird; das große Epos erzählt, daß

in seiner Sterbestunde eine Schlange aus seinem Munde kroch und zum
Ozean enteilte. Balaräma trägt eine Pflugschar (Hala), die er auch als

Waffe gebraucht, deshalb heißt er auch Haläyudha, Halabhrit. Er ist ein

alter Ackerbaugott und trägt als solcher auch den Namen Längalin,
« Pflüger », oder Sankarshana, « der (den Äckerboden) Aufreißende». Er
war der Gefährte des jungen Krishna bei seinen Spielen und Krafttaten; als

solcher tötetete er die Dämonen (Äsuras) Dhenuka und Pralamba sowie den

Äffen Dvivida; mit seiner Pflugschar grub er einen Kanal zur Ableitung der

Yamunä (Jumna). Er wird gelegentlich mit einem bis zur Scheitelhöhe
reichenden Stab in der Linken dargestellt, oder mit Keule und Mörserstößel,

von zwei Hunden begleitet. Einzelbilder von ihm scheinen kaum vorzukommen,

er erscheint nur in Darstellungen sämtlicher zehn Avatäras, so als

bemalte Holzstatuette in der Fenstervitrine 10, zweiarmig, mit der Pflugschar

in der Rechten und dem Vishnu-Tilaka auf der Stirn. — Unter dem

Namen Balabhadra figuriert Balaräma mit Krishna und seiner Schwester

Subhadrä zusammen im Jagannäth-Tempel von Puri in Orissa, s. u.
S. 61. Meistens wird jedoch Krishna als achter Ävatära betrachtet und
Buddha als neunter, wobei Balaräma ausscheidet. Den Buddha als Inkarnation

Vishnus zu bezeichnen, war ein Versuch des Vishnuismus, den

Buddhismus in seinen eigenen Kreis hinüberzuziehen, und tatsächlich ist ja
der Buddhismus in Vorderindien vom Hinduismus wieder aufgesogen worden.

Die Begründung dafür, daß Buddha eine Verkörperung Vishnus
gewesen sei, wird etwa damit gegeben, daß er die blutigen Tieropfer
abgeschafft habe; häufiger aber wird gelehrt, Vishnu habe die Gestalt Buddhas

angenommen, um in der Welt Irrlehren zu verbreiten und dadurch die



Vishnu als Krishna 55

Bösen, die Ketzer (Nästikas), von den Guten, d. h. den frommen Vaishnavas,

zu sondern und sie erst recht ins Verderben zu führen.1)
Krishna ist ein alter Hirtengott nordwestindischer Stämme, mit dem

sich jedoch schon früh eine dravidische Göttergestalt verschmolzen zu

haben scheint; Krishna bedeutet «der Schwarze». Er ist der Sohn des

Vasudeva und der Devaki, und lebte unmittelbar vor dem Anbruch des

letzten, schlechtesten Weltzeitalters (Kali-Yuga). Um vor den Nachstellungen

seines Oheims, des Königs Kansa von Mathurä (dem heutigen
Muttra an der Jumna), geschützt zu sein, der sich zufolge einer Weissagung
durch das achte Kind der Devaki bedroht sieht, wurde der Neugeborene
mit dem Töchterchen des Hirten Nanda vertauscht und von dessen Frau
Yashödä aufgezogen. Schon als Knabe verrichtet er wunderbare Krafttaten
und allerlei lose Streiche. Noch in der Wiege tötet er die vogelgestaltige
Dämonin Pütanä, die ihn als Amme säugen will, um ihn zu verderben; er
entwendet seiner Pflegemutter Butter und wird zur Strafe dafür an einen

schweren Mörser festgebunden, den er fortschleppt. Später besiegt er den

Schlangendämon Käliya, der in der Yamunä haust, und zwingt ihn mit
seinem ganzen Geschlecht zum Meere zu ziehen; der Teich an der Jumna
bei Muttra, in dem die Schlange lauerte, wird heute noch gezeigt. Dann hält

er einmal sieben Tage lang den Berg Gövardhana in die Höhe, damit die

Hirten mit ihren Herden vor einem Wolkenbruch darunter Schutz finden

(dargestellt auf einer Lötä in 84, s. u. S. 115). Als Jüngling ergötzt er sich
mit den Hirtinnen (Göpis) des Vrindävana (Brindäban), führt mit ihnen

Reigentänze auf und begleitet sie mit dem Spiel auf der Hirtenflöte; seine

Geliebte ist die Hirtin Rädhä. Einmal nimmt er badenden Hirtinnen die

Kleider weg und besteigt einen Punnai'-Baum, wo er die Flöte bläst (Göpi-
vasträpahäraka); auch diese Szene ist auf der genannten Lötä
wiedergegeben. Als ihm König Kansa später wiederum nach dem Leben trachtet,
indem er ihn zu einem Ringkampf nach Mathurä lockt, erschlägt er ihn und
seine Schergen, unterstützt von seinem Bruder Balaräma. Nach vielen weitern

Kämpfen und Abenteuern ergibt er sich im Walde der Meditation und

wird dabei von einem Jäger mit Namen Jaras (« das Älter »), der ihn für
eine Antilope hält, durch einen Pfeilschuß in die Ferse, seine einzige
verwundbare Stelle, getötet, worauf er wieder in Vishnus ewige Wesenheit
eingeht. 2) Im Epos Mahäbhärata erscheint Krishna als Freund und Helfer

') Buddha als Verkörperung Vishnus erscheint nur in Serien der zehn
Avatäras; Einzelbilder Buddhas werden nie als solche aufgefaßt.

2) Eine sehr schöne Nacherzählung der Krishna-Legende im Vishnu-Puräna
gibt. Ä. P aul, Krischnas Weltengang, München 1905; das Krishna-Drama des Bhäsa
hat übersetzt Hermann Weller. Die Abenteuer des Knaben Krischna. Leipzig 1922.



56 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

der Pändu-Prinzen und als Wagenlenker Ärjunas, dem er das Lehrgedicht
Bhagavadgitä vorträgt und sich ihm dabei als Menschwerdung Vishnus
offenbart. Es ist nicht ausgeschlossen, daß sich hierin die Erinnerung an

einen wirklichen Helden und Religionsstifter der indischen Vorzeit
erhalten hat. *)

Die hauptsächlichste Stätte der Krishna-Verehrung ist Mathurä

(Muttra), seine Geburtsstadt, wo sich auch hervorragende Skulpturen zur
Krishna-Legende finden.2) Sein Geburtsfest, die Krishnajanma-Äshtami, wird
am achten Tage der dunklen Hälfte des Monats Shrävana (Juli/August) oder

Bhadrapada (August/September) gefeiert, wobei bildliche Darstellungen
seiner Geburt verwendet werden, die, wie die spätere Geburtslegende
Krishnas selbst, durch die neutestamentliche Erzählung von Christi Geburt
beeinflußt sind. So widerspricht es der alten indischen Ueberlieferung, wenn
hier der neugeborne Krishna unter Hirten und Herden erscheint, denn er
wurde von Devaki im Gefängnis geboren, und die Anhänger Gandhis, die in

ihm eine Wiederkunft Krishnas sehen, weisen gerne darauf hin, daß auch

Krishna hinter Gefängnismauern gewesen sei. Auch die Erzählung später
Quellen von dem durch Kansa veranstalteten Kindermord stammt
wahrscheinlich aus der Herodessage.3) — Zu Ehren Krishnas wird dann um die

Vollmondszeit des Monats Phälguna (Februar/März) die Döläyäträ gefeiert,
wobei sein Bild geschaukelt wird (Sanskrit dölä bedeutet Schaukel), was
nach Ausweis lettischer Bräuche (Lihgo) eine ursprünglich dem Sonnengott
gewidmete Kulthandlung war.") Krishna ist der weitaus am meisten
verehrte Ävatära Vishnus, der vielfach nicht als bloße Teilerscheinung des

Gottes, sondern als Inbegriff seines ganzen Wesens gilt. Nach ihm sind
denn auch zahlreiche heilige Plätze (Tirthas) benannt, z. B. Krishnanagara,
Kishengarh, Väsudevapur.

Die Serie der bemalten Holzstatuetten in der Fenstervitrine 10 zeigt
Krishna vierarmig, mit Vishnu-Tilaka, Schwert und Schild tragend, welche

nicht seine gewöhnlichen Attribute sind, sondern ihm offenbar nach Analogie

der übrigen Figuren der Reihe gegeben wurden. Der eben geborene

') Ueber die Frage der Geschichtlichkeit Krishnas handelt Garbe in der
Einleitung seiner Uebersetzung der Bhagavadgitä, 2. Aufl. 1922.

2) Sie sind bearbeitet und reproduziert von J. Ph. Vogel, La sculpture de
Mathurä (Ars Asiatica XV, Paris 1930).

3) Das Fest von Krishnas Geburt ist behandelt von Albr. Weber, Abhandlungen

der Preuß. Akad., 1868; über die Beziehungen der Krishna-Legende zur
Geburtsgeschichte Christi s. Garbe, Indien und das Christentum, 1914, S. 254 f.

4) S. darüber Leopold v. Schroeder, Arische Religion, 1916, II, S. 71 f. und
107 f. Den auf der Schaukel sitzenden Krishna stellt eine Skulptur im Tempel von
Könärka dar (C o h n Indische Plastik, Taf. 76).



Der junge Krishna 57

Krishna, den sein Vater Vasudeva durch die hoch angeschwollene Yamunä

trägt, um ihn den Nachstellungen des Königs Kansa zu entziehen, wird in

Indien oft in einem Bronzebecher dargestellt. Die in dem Becher stehende,

ein Kind auf den Armen tragende männliche Figur enthält im Innern eine

Hebervorrichtung; wenn man den Becher mit Wasser füllt, bis es das Kind
erreicht, so entleert er sich automatisch, wodurch das wunderbare Zurückweichen

der Yamunä nachgeahmt werden soll, das es Vasudeva ermöglichte,
trockenen Fußes über den Fluß zu kommen. Die Engländer nannten diese

Vorrichtung unter gänzlicher Verkennung ihrer wahren Bedeutung « Tan-

talus-cup ». — Eine andere Auffassung des jungen Krishna liegt jenen
Darstellungen zugrunde, die den Säugling auf einem Banyan-Blatt (vom Nya-
grödha, Vata- oder Bar-Baum, Ficus Indica mit den Luftwurzeln) liegend,
auf dem Weltmeer schwimmend, wiedergeben. Hier ist er Vishnu
gleichgesetzt, der zu Beginn einer Weltperiode (Kalpa) geboren wird und auf den

Urwassern schwimmt, bis die Welt sich neu entfaltet; es ist dies eine

Anthropomorphose des auf den Urwassern schwimmenden goldenen Weltenkeims

Hiranyagarbha, aus dem nach der ältesten Kosmogonie Brahma
hervorging. Die Inder erklären den Namen Näräyana als « den aus den Wassern
Geborenen ». Als dann an Stelle jenes Welt-Eis Vishnu getreten war, ließ man
Brahma auf einem Lotus aus seinem Leibe herauswachsen, wie es die oben

S. 33 beschriebene Bronze in Vitrine 87 darstellt. Das Epos Mahäbhärata

erzählt, wie der ewig junge Weise Märkandeya nach einer Weltauflösung
(Pralaya) in der Welt umherirrt und schließlich zu einem Nyagrödha-
Baum gelangt, auf dessen Zweigen ein Knäblein ruht. Dieses fordert ihn auf,
in ihm auszuruhen und öffnet seinen Mund. Märkandeya gelangt durch ihn
in sein Inneres, worin er die ganze Welt erschaut mit ihren Flüssen, Bergen,
Göttern und Dämonen, ohne selbst in hundert Jahren ein Ende zu finden.
Dann entläßt ihn das Knäblein wieder aus seinem Munde und gibt sich ihm
als Vishnu-Näräyana, den Herrn der Welt, zu erkennen. Dieser Mythus von
dem Krishna-Knäblein, das in sich die Welt enthält, gibt der Lehre symbolischen

Ausdruck, daß Vishnu-Krishna eins sei mit dem Weltall. Die Krishna-
Legende variiert diesen Zug, wenn sie erzählt, daß Krishnas Pflegemutter
Yashödä, als er seinen Mund öffnet, darin die ganze Welt erblickt.

Den neugebomen Krishna auf dem Banyan-Blatt (Vatapattrashäyin)
stellen zwei Elfenbeinminiaturen in der Fenstervitrine 9 dar, sowie der

farbige Druck an der genannten Vitrine, der ihn auf dem Banyan-Blatt,
das auf dem Meere schwimmt, nach Säuglingsart die Zehe in den Mund
steckend zeigt. Er trägt das Vishnu-Tilaka in roter Farbe auf der Stirn und
Kränze von gelben Kugeln um Hals und Lende. Umgeben ist dieser Krishna



58 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

von 24 Avatäras Vishnus, die unten S. 67 besprochen sind. — Krishna
auf dem Arm seiner Pflegemutter Yashödä (Santäna-Göpäla) zeigt eine alte

Bronze in 87. Diese Figur wird in Indien oft als Devaki, Krishnas wirkliche
Mutter, bezeichnet, aber dies widerspricht der Legende, nach der Krishna

gleich nach der Geburt seiner im Kerker liegenden Mutter weggenommen
wurde. Darstellungen der Devaki mit dem neugebornen Krishna sind sehr

selten; das Britische Museum besitzt eine solche. Drei weitere Bronzen in

derselben Vitrine zeigen den kleinen Krishna mit dem Butterbällchen in der

Hand am Boden kriechend (Navanita-Gopäla, Fig. 15); in seiner Haltung
ist angedeutet, daß er mit einem Bein an den Mörser festgebunden ist. Diese

Stellung Krishnas wird von den Yogins nachgeahmt in der « Hirtenknabenpositur

» (Göpäla-Äsana). Yashödä, den kleinen Krishna am Mörser
festbindend, ist auf einer Lötä in 84 dargestellt (s. u. S. 116). In Südindien wird
Krishna oft wiedergegeben mit einem Buttertopf unter dem linken Arm und
einem Butterbällchen in der Hand, von dem er nascht. Doch wird diese

Form Krishnas in Tempeln nicht verehrt; einzig in Udipi (Süd-Canara)
befindet sich ein großer, dem Bäla-Krishna geweihter Tempel. In Mahäban bei

Mathurä wird noch Krishnas Wiege gezeigt, sowie das Butterfaß, aus dem

er seiner Pflegemutter Buttermilch zu naschen pflegte.

Den Kampf des jungen Krishna mit dem Schlangenungeheuer K ä 1 i y a

(Käliya-Mardana) zeigen zwei weitere Bronzen in Vitrine 87 (Fig. 14).

Dasselbe Motiv stellt eine Sandsteinplakette in der Fenslervitrine 10 dar:
Krishna mit dem Vishnu-Tilaka auf der Stirn tritt mit dem einen Fuß auf

die Haube der fünfköpfigen Schlange, mit dem andern steht er auf ihrem
Leib und hält mit der Linken ihren Schwanz fest. Eine rot und grün
bemalte Holzfigur (Fig. 15) zeigt ihn in gleicher Stellung. Das Gesicht

ist grün bemall, das Vishnu-Tilaka rot mit weißem Zwischenraum; auffällig
ist der große scheibenförmige Ohrschmuck, wie er besonders der Pallava-
Kunst eigen ist. Krishna auf der Haube Käliyas tanzend, von Hirtinnen und

Schlangendämonen (Nägas) umgeben, zeigt eine Lötä in 84, desgleichen eine

silberne Gürtelschnalle in der Fenstervitrine 9. Das Vishnu-Puräna schildert

Krishnas Kampf mit Käliya: Krishna ging einst mit den Hirten des

Vrindävana ans Gestade der Yamunä, um sich mit ihnen zu ergötzen. Auf
dem Grunde eines am Ufer des Flusses liegenden Teiches verborgen lauerte

Käliya, die furchtbare Schlange, aus deren Rachen feuriges Gift sprühte.
Rauch stieg aus den Gewässern auf, und die Bäume am Ufer waren davon

versengt; siedende Springfluten schössen auf und verbrühten die Vögel in
den Zweigen, so daß sie tot herabfielen. Da gedachte Krishna bei sich:
« Gewiß ist es Käliya, die schlimme, schreckliche Schlange, die da unten auf



Krishnas Kampf mit Käliya 59

Fig. 13. Krishna mit Butterbällchen. ('/¦<) Fig. 14 P/-0 u. 15 (Ve). Krishna mit Käliya
kämpfend. Fig. 16 u. 17. Krishna als Flötenbläser. (V-0

dem Grunde der Gewässer lauert und mit ihrem Geifer die Wasser der
reinen Yamunä, der Gattin des Ozeans, vergiftet, so daß weder Mensch noch

Tier hier getränkt werden kann. » Und er beschloß, das Unwesen von dort
zu vertreiben, damit die Bewohner wieder ohne Furcht zu den Wassergestaden

hinabsteigen könnten. Denn das Ziel, warum er auf Erden erschienen

— so überlegte er — war ja kein anderes, als die Feinde der Guten, alle

Widersacher der Gerechtigkeit zu bändigen und zu unterwerfen. Er schürzte
sein Gewand, bestieg einen am Flußufer stehenden Kadamba-Baum und

sprang kühn hinab in das Reich des Schlangenkönigs. Hoch spritzten die

Fluten auf, weithin über das Ufer hinaus; der giftige Gischt, der auf die

Bäume niederschäumte, ließ die Zweige augenblicklich aufflammen, und der

ganze Umkreis war in Rauch und lodernde Gluten gehüllt. Als Krishna am
Grund des Pfuhls Fuß gefaßt hatte, streckte er seine Arme herausfordernd

aus; und die Schlange, die seinen Sprung gehört, schoß wütend hervor. Ihre
Äugen funkelten rot wie glühendes Kupfer und ihre Haube war hoch
emporgerichtet. Hunderte von Nägas und Nägis folgten ihr, reich geschmückt mit
Edelsteinen, und ihr Geschmeide glitzerte im Wasser, während sich die

Schlangenleiber aufringelten. Sie umschlangen Krishna mit furchtbarer
Gewalt und bohrten ihre Zähne, aus denen feuriges Gift tropfte, tief in seine

Glieder. Die Hirten aber, die den Jüngling mitten in den Fluten sahen,
umwunden von Schlangen, liefen entsetzt ins Dorf zurück und bejammerten
sein Los. Nanda eilte ans Gestade um den Knaben zu befreien, und sprach
zu ihm: «Genug, o Gott der Götter! Du hast lange genug dich menschlich

gezeigt; weißt du nicht, daß du göttlich und ewig bist? Du bist ja der Inbe-



60 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

griff aller Wesenheit, der Kern dieser ganzen Welt, wie die Nabe im Rad!
Du hast dich als Mensch gezeigt, als Knabe dich kindlich ergötzt; laß nun
endlich diese schreckliche Schlange und ihr sengendes Gift bezwungen werden

» Also gemahnt, lächelte Krishna sanft und zog sich aus den

Schlangenwindungen heraus, griff rasch mit beiden Händen nach der gesträubten
Haube des Ungeheuers, streckte es nieder und setzte siegreich seinen Fuß

auf das Schlangenhaupt, das keiner je zuvor besiegt hatte. So oft die

Schlange versuchte ihr Haupt zu erheben, so oft mußte sie die Macht seiner

Tritte erdulden, und ihre Haube war in Streifen zerdrückt durch die gewaltigen

Zehen Krishnas. Immer wieder getreten, im eitlen Bemühen, sich auf

Krishna zu werfen, wogte ihr Leib auf und nieder in diesem Kampfe, der

wie ein Tanz erschien. Endlich aber fiel die Schlange ohnmächtig hin und

spie reichlich Blut aus. Als die Gattinnen Käliyas, die Nägis, dies sahen,

wanden sie sich zu den Füßen Krishnas und flehten um Gnade für ihren

Herrn, und auch dieser selbst pries seinen Besieger: « Kraftlos und ohne

Gewalt sieh mich, o Ewiger, gebändigt zu deinen Füßen! Laß mir das

Leben: einzig will ich fortan nur dir dienen! » Auf diese Worte Käliyas
sprach Krishna also: «Nicht darfst du hier weilen, in den Fluten der

Yamunä. Zieh fort von hier mit allen deinen Frauen und Dienern zum Meere

hin; Garuda, der Greif, der Feind der Schlangen, wird weder dich noch
die Deinen greifen, sieht er das Zeichen meiner Zehen auf deiner Krone.»
Also entließ der goldige Gott (Hari, Vishnu als Krishna) den Schlangenkönig.

Der beugte sich tief vor dem Herrn (Ishvara) und zog zum Meere;
mit seinen Weibern, Kindern und dem ganzen Gefolge sah man ihn mit den

Wellen hinabgleiten und entschwinden.

Krishna als Flötenbläser unter den Hirtinnen des Vrindävana (Gäna-
Göpäla, Madana-Göpäla, Venudhara, Muralidhara) zeigen die beiden Bronzefiguren

in Vitrine 87 (Fig. 17), desgleichen die ebenfalls dort aufgestellte
Holzschnitzerei (Fig. 16). Die Messingfiguren bilden die Flöte selbst nicht
nach, sondern bringen nur die Handstellung des Flötenbläsers zum Ausdruck.
Während alle bisher genannten Krishna-Darstellungen zweiarmig sind, zeigt
ihn eine bemalte Terrakottafigur vierarmig und kennzeichnet ihn dadurch
als Ävatära Vishnus. Auch eine Sandsteinplakette in der Fenstervitrine 10

stellt Krishna die Hirtenflöte blasend dar, mit Vishnu-Tilaka, in den hintern
Händen Blumen haltend, von einer Blumenkette (Vanamälä) umschlungen;
hinter ihm eine Kuh, die Rinderherden des Vrindävana andeutend. Ein
Opferiöffel mit dem flötenblasenden Krishna als Griff findet sich unter
den unten S. 99 besprochenen Kultgegenständen der Vitrine 86.



Krishna als Flötenbläser. Jagannäth 61

Eine der Gattinnen Krishnas, Satyabhämä, stellt die Bronze in der
Fenstervitrine 10 dar. Der Haarknoten ist oben nach links gezogen; auf der

Stirn ist das Tilaka der verheirateten Frauen angedeutet, auf der rechten
Schulter sitzt ein Papagei. Eine weibliche Bronzefigur, ebenfalls mit nach

links gezogenem Haarschopf, Nasenring, sehr großen Ohrgehängen enthält
dieselbe Vitrine; sie hält in der Linken ein Pflanzenblatt, die Rechte ist
abgebrochen; möglicherweise stellt sie Krishnas Hirtengeliebte R ä d h ä dar.
Auch eine weibliche Messingfigur in Vitrine 87, mit Spuren roter Bemalung,
stehend, mit einem Bällchen in der Hand, wurde in Indien als Rädhä oder
Rädhikä bezeichnet; das Bällchen ist vielleicht eine Bilva-Frucht (Aegle
Marmelos). Ebenfalls eine Bronze in 87 zeigt Rädhä, mit Papagei auf der

linken Schulter. Ueber drei weitere Figuren unter den Kultgegenständen
in Schrank 86, die allenfalls Rädhä darstellen, s. u. S. 96. Die Liebesspiele
Krishnas mit den Hirtinnen im Vrindävana sind am ausführlichsten
beschrieben im Bhägavata-Puräna und dessen Bearbeitungen in den

Volkssprachen, besonders im Premsägar, der in Hindi verfaßt ist. In der Mystik
des Krishnaismus bedeutet das Liebespaar Krishna-Rädhä Gott und Seele.

Beide werden oft zusammen angerufen, so in einem Mantra an einem

Metallstempel in der Fenstervitrine 7; s. u. S. 102.

In höchst eigentümlicher Form, unter dem Namen Jagannäth
« Weltenherr » (anglo-indisch Jaggernaut) wird Vishnu-Krishna zusammen
mit seinem Bruder Balaräma (auch Balabhadra, Baladeva) und seiner
Schwester Subhadrä in Puri (Orissa) verehrt. Es sind drei primitive
Idole, aus dem Holz des Nim-Baumes (Melia azadirachta) hergestellt, und

zwar je aus einem einzigen Block, nur die Ärmstummel sind aus gesonderten

Stücken angefügt; Äugen und Mund sind aufgemalt. Die rohe, gleichsam

unfertige Form der Kultbilder wird durch eine ätiologische Legende
erklärt: Der Götterkünstler Vishvakarman schuf sie auf Geheiß des Königs
Indradyumna für das Grab Krishnas. Da aber der König das Bild aus Neugier

sehen wollte, bevor es fertig war, ließ es der Künstler unvollendet.
Wahrscheinlich handelt es sich bei den Jagannäth-Bildern von Puri um uralte
Fetische, denen erst nachträglich menschliche Gestalt und eine Beziehung
zu Krishna gegeben wurde; über eine alte Verbindung derselben mit dem

Sonnenkult s. o. S. 16. Sie stehen nebeneinander auf einem steinernen

Thron, dem sogenannten Juwelenaltar (Ratnavedi). Vor ihnen befinden sich

gewöhnlich einige metallene Götterbilder, besonders Lakshmi und Bhüdevi,
die Erdgöttin. Der Kultus der Idole ist bis ins einzelnste festgesetzt, wobei
sie wie lebende Wesen von fürstlichem Rang behandelt werden (vgl. das

oben S. 8 über die Bilderverehrung im allgemeinen Gesagte). Ihre beiden



62 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

Hauptfeste sind das Badefest (Snäna-Yäträ), als Wiederkehr des Tages da

Vishnu als Jagannäth auf Erden erschien, und das Wagenfest (Ratha-Yäträ),
bei dem die Götterbilder auf riesigen Prunkwagen umhergeführt werden,
wobei oft im Gedränge einzelne überfahren wurden. Gelegentlich mochten

religiöse Fanatiker sich absichtlich unter den Wagen werfen, um in Vishnus
Paradies Vaikuntha einzugehen, das denen verheißen ist, die durch ihn
den Tod finden; doch ist die immer wieder nachgesprochene Angabe, daß

dies massenhaft geschehen sei, eine Uebertreibung. Das Allerheiligste des

Jagannäth-Tempels ist so dunkel, daß die Idole kaum zu erblicken sind,
zumal von den Pilgern, die zuvor im blendenden Sonnenschein den Tempel
dreimal umwandeln müssen; erst wenn sie sich an die Dunkelheit gewöhnt
haben, können sie die Bilder in undeutlichen Umrissen sehen, was dann als

deren Wunderwirkung ausgegeben wird.x)
Vitrine 87 enthält die Jagannäth-Gruppe von Puri in bemalten

Tonfiguren (Fig. 18); rechts Krishna mit schwarzem Gesicht (was zu seinem

Namen paßt, s. o. S. 55) und grünem Leib, das Vishnu-Tilaka auf der

Stirn; links Balaräma mit weißem Gesicht und blauem Leib; in der Mitte,
kleiner, Subhadrä mit gelbem Gesicht und dunkelbraunem Leib. Die weibliche

Figur der Jagannäth-Gruppe wird auch etwa als Yashödä, Krishnas

Pflegemutter, oder als Rädhä, seine Hirtengeliebte, bezeichnet; nach einer

andern Ueberlieferung soll sie Lakshmi sein, die sich jedoch nach der

gewöhnlichen Auffassung in der Königstochter Rukmini inkarnierte, die

Krishna gewaltsam entführte. Alle drei Idole zeigen Ärmstummel, die seitlich

aus dem Kopf heraustreten, eine äußerst primitive Darstellung nach

Art erster Kinderzeichnungen. Rechts von der ganzen Gruppe befindet sich

ein rot karierter schlanker Kegel, der nach Ausweis des Originalbildes oben

ein Chakra tragen sollte, was aber den Herstellern unseres Bildes offenbar

nicht mehr bekannt war. Zwei schwarz lackierte, rot verzierte, roh geformte

Köpfe (vorn) sollen Krishna und Balaräma darstellen, und ein Flachrelief

aus einer schwarzlackierten Masse ist eine Nachbildung des Jagannäth-

Tempels mit den Idolen. Die drei Götterfiguren von Puri sind auch auf einer
Lötä in Vitrine 84 (s. u. S. 113) dargestellt. Den Jagannäth-Tempel mit den

drei Göttern, umgeben von einer großen Zahl anderer Gestalten, zeigt ein

bemaltes Wachstuch, das an der Hinterwand von Vitrine 87 angebracht ist:
rechts Krishna mit schwarzem Gesicht und grünem Körper, links Balaräma
mit weißem Gesicht und blauem Leib, in der Mitte Subhadrä in halber

*) Die Kultstätten von Orissa und die sich an sie knüpfenden Legenden behandelt

v. Glasenapp, Heilige Stätten Indiens, S. 94 f., und G a n g u 1 y Orissa and
her remains, ancient and mediaeval.



Krishna als Jagannäth in Puri 63

ffB

^

Fig. 18. Jagannäth-Gruppe von Puri. (2/u)

Größe. Die beiden männlichen Götter sind mit weißen Ketten, offenbar
Blumenkränzen (Vanamälä) umwunden. Die gelblichen Arme sind
emporgestreckt. Ueber ihnen ist, weiß auf rotem Grund, das Chakra Vishnus zur
Hälfte angedeutet. Unter den drei Hauptfiguren sind drei rote Köpfe (der
mittlere kleiner) auf ganz kleinen Leibern gemalt, als Dubletten der Jagan-
näth-Idole. Zuunterst in der Mitte ein schwarzer Kopf, rechts und links
wegrennende weiße Tiere. Oben im Halbkreis Äffen mit der Gebärde der

Verehrung (die Äffen Sugrivas und Hanumäns in der Räma-Sage). Links
oben zwei wegstürmende Reiter auf blauem und weißem Pferd; vor ihnen
eine Gestalt mit Änjali. Links von den Hauptfiguren zwei rot gestreifte
Kugeln, oben mit dem Chakra versehen. Links unten Hanumän in
anbetender Haltung stehend, zuäußerst zwei Äffen in derselben Stellung,
vielleicht Sugriva und Välin, sein Verbündeter. Rechts oben Räma im Kampf
mit dem zehnköpiigen Riesenkönig Rävana, dessen schwarze Köpfe goldene
Kronen tragen; Räma trägt den Bogen, hinter ihm nochmals Hanumän.
Rechts unten eine vierköpfige Figur, offenbar Brahma, darunter nochmals
zwei weiße Kegel mit rot aufgemaltem Chakra. — Eine zwischen Vitrine 86

und 87 angebrachte Photographie zeigt den Tempelturm (Shikhara)
des Jagannäth-Tempels von Puri mit Chakra und Vishnu-Flagge. Der
Tempel wurde erbaut unter König Änantavarman Chölaganga zu Ende des

11. Jahrhunderts. Die an ihn sich knüpfende Legende erzählt von einem

blauen Wunderstein, der schon in vorarischer Zeit in jener Gegend verehrt

wurde. Eine Zeitlang scheint sich dann dort ein buddhistisches Heiligtum

befunden zu haben, wo der Zahn (Sanskrit danta, « dens ») Buddhas
aufbewahrt war, der später nach Ceylon verbracht wurde (danach hieß Puri
auch Dantapuri). Der geweihte Bezirk des Heiligtums, das mitten in der

Stadt auf einem Hügel liegt, ist durch eine hohe Mauer den Blicken des

Volkes entzogen. In dessen Hof findet sich die Tempelküche (Päkashäla), wo



64 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

die Pilger verpflegt werden. Der eigentliche Jagannäth-Tempel besteht aus

vier miteinander verbundenen Gebäulichkeiten, der großen Opferhalle

(Bhögamandapa), der Halle für musikalische und tänzerische Aufführungen
und dem Ällerheiligsten mit den Götterbildern.

Der zehnte, erst in der Zukunft zu erwartende Ävatära Vishnus, der

Messias des Hinduismus, ist K a 1 k i, dessen Name wahrscheinlich dravidi-
schen Ursprungs ist und nur volksetymologisch aus dem Sanskrit gedeutet

wurde. Am Ende des gegenwärtigen bösen Weltzeitalters (Kali-Yuga), das

mit Krishnas Tode begann, wird Vishnu als Sohn des Brahmanen Vishnu-

yashas in Shambhalagräma1) geboren werden. Er wird als streitbarer
Held Indien von seinen barbarischen Bedrückern (Mlecchas) befreien und
die altbrahmanischen Rechtsordnungen (Dharma) wieder einführen, wobei

er von zwei Königen der Vorzeit, Maru und Deväpi, unterstützt wird, die

gegenwärtig noch in einer Höhle des Himälaya als Mahatmas im Yoga-
Schlaf verharren, aber beim Erscheinen Kalkis in die Welt zurückkehren,

um ihm in seinem Kampfe zur Seite zu stehen. Die buddhistische Parallele

zu dieser Kyffhäusersage des Hinduismus ist die Ueberlieferung von dem

Buddhajünger Käshyapa, der im Kukkutapäda-Giri (« Hahnenfußberg ») bei

Gayä ruht, um dereinst dem Buddha der Zukunft, Maitreya, Ordenskleid
und Älmosenschale des Buddha Götama zu überreichen; auch die iranische
Eschatologie weist dieses Motiv auf in Keresaspa, der im Demavend

verborgen lebt, und Saoshyant, dem Messias des Parsismus, bei seinem
Heilswerke helfen wird. Die Prophezeiungen der Puränas geben ausführliche
Schilderungen des bösen Weltzeitalters, an dessen Ende Kalki erscheinen

wird. Gewaltige Naturkatastrophen, teils Ueberflutung weiter Länderstrecken,
teils Dürre und Hungersnot brechen herein. Körpergröße, Kraft und
Lebensdauer der Menschen nehmen ab; zuletzt sind sie von zwerghaftem
Wuchs und werden von vielen Krankheiten heimgesucht. Und mit der
leiblichen Entartung verbindet sich der sittliche Niedergang; das Sittengesetz,
der Dharma, wird mißachtet, die Gebote der Kasten (Varna, « Farbe ») werden

verletzt, der Unglaube nimmt überhand, und Lehren zügelloser Unmoral
gelangen zur Herrschaft. Die Menschen anerkennen keinerlei Rechtsordnung

mehr; ihr Sinn steht nur nach Besitz, den sie in schamloser Weise zu

erraffen suchen. Einer bettelt den andern an, betrügt und beraubt ihn (« eine

Hand bestiehlt die andere »). Waren werden unter betrügerischen Angaben
verkauft, Verträge und Eide nicht gehalten. Am verhängnisvollsten aber ist

J) Es ist fraglich, ob damit die heutige Stadt Sambhal im Distrikt Moradäbäd
gemeint ist; vielleicht eher Sambalpur an der Mahänadi in Orissa.



Vishnus künftige Verkörperung als Kalki 65

die Auflösung der Familie, denn sie beseitigt auch noch die letzten sittlichen
Bindungen. Mann und Frau sind in ihrem Wandel völlig frei und können
einander nicht ausstehen. Das altindische Frauenideal, das sich in Treue
und Opferwille vollendet, verschwindet aus der Welt. Die Frau versagt dem

Gatten den Gehorsam, das natürliche Verhältnis der Geschlechter verkehrt
sich in sein Gegenteil: eine Zeit der Frauenherrschaft bricht herein, die

Männer der Endzeit sind Weiberknechte. — Am Ende des Kali-Yuga, in seiner

Abenddämmerung, erfolgt unter entsetzlichen Verheerungen der
allgemeine Zusammenbruch, der ursprünglich als Weltuntergang gedacht war.
Nach der spätem indischen Kosmologie aber reiht sich an das Ende des

Kali-Yuga ein neues Goldenes Zeitalter, ein Krita-Yuga an, wie es am
Anfang des Äion bestand. Dieser Uebergang wird auf verschiedene Weise
erklärt. Nach der einen Auffassung tritt er von selbst, gemäß einer

Naturnotwendigkeit ein. Wenn diejenige Konstellation der Gestirne wieder
eintritt, die zu Anfang der Weltperiode herrschte, beginnt auch der Weltverlauf

aufs neue. Oder es wird versucht, die Wendung zum Bessern psychologisch

zu motivieren: wenn die Schlechtigkeit der Welt aufs höchste

gestiegen ist, werden die Menschen ihrer Verderbtheit überdrüssig, und der

Anblick der Weltleiden mahnt sie zur Einkehr. Gewöhnlich aber wird die

Wiederkehr der Goldenen Zeit an das Auftreten des künftigen Ävatära
Vishnus, Kalki, geknüpft. Da man von diesem vor allem die Befreiung
Indiens von fremdländischer Herrschaft erhofft, so läge es nahe, ihn zum
Exponenten der indischen Unabhängigkeitsbestrebungen (Svadeshi) zu

machen, und tatsächlich betrachten heute manche Inder Gandhi als den

Kalki. Aber dem steht entgegen, daß nach der Lehre der Puränas das

Erscheinen Kalkis erst in unausdenkbar ferner Zeit zu erwarten ist. Deshalb
erblicken die Anhänger Gandhis in ihrem Führer die Wiederkunft Krishnas,
der nach verbreiteter Ansicht nicht nur eine Teilverkörperung Vishnus, kein

gewöhnlicher Ävatära ist, sondern sein ganzes Wesen in sich faßt; vgl.
seine Darstellung im Mittelpunkt der 24 Avatäras in dem unten (S. 67)

besprochenen farbigen Druck. Durch diese Gleichsetzung mit Krishna wird
also Gandhi doch in den Zusammenhang der Avatäras gerückt. Manche
sehen freilich den Ävatära nicht in dem Menschen Gandhi, sondern in
seinem Werk, insbesondere in seiner Lehre vom Svadeshi.

Den Lebenslauf Kalkis, der in manchen Zügen der Krishna-Legende
nachgebildet ist, schildert am ausführlichsten das Kalki-Puräna. *) Da werden

beschrieben die Wunderzeichen bei seiner Geburt; seine Werbung um

*) Die gesamte Ueberlieferung von Kalki ist behandelt in dem Buche des
Verfassers: Der Messiasglaube in Indien und Iran, Berlin 1928, I. Teil.



66 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

die Königstochter PadmäJ) von Ceylon; sein Wandeln über das Meer,
eine Wundertat, die schon einem Heilbringer der Vorzeit, dem König
Prithu Vainya zugeschrieben wird, der unter den 24 Avatäras Vishnu-
Krishnas erscheint (s. u. S. 69); sein Abenteuer mit der Riesin (Räkshasi)
Kuthödari, die ihn samt seinem Heere verschlingt, worauf er sich mit
dem Schwert aus dem Ungeheuer befreit, nachdem er in dessen Bauche
ein Feuer entzündet hat2); seine Begegnung mit dem Giftmädchen (Visha-
Kanyä) der Schlangenstadt; seine Kämpfe mit Buddhisten und
Barbaren (Mlecchas), deren König den Namen Shashidhvaja, « den Mond im
Banner führend» trägt, womit vielleicht ein Mohammedaner gemeint ist.

Am Ende seines Lebens wird Kalki in der Meditation wieder in Vishnus
Wesenheit eingehen, wie dies auch von Krishna überliefert ist. — Kalki wird
gewöhnlich beritten dargestellt, oder seinem Pferd voranschreitend, es am

Zügel führen. So zeigt ihn die schöne Marmorfigur in Vitrine 87 (Fig. 19).

Er führt ein Flügelpferd mit reich verzierter Satteldecke und hält einen nicht

genauer bestimmbaren Gegenstand (Schwertknauf Lotusfrucht in der
Hand. Das Pferd hat den rechten Vorderfuß erhoben, und eine südindische

Legende, die schon Herder kannte, prophezeit, daß die Endzeit anbrechen

werde, wenn das Pferd den Fuß niedersetze.3) Das Pferd zeigt auf der

Stirn einen halbkugeligen Auswuchs, der Ürnä der Buddhafiguren gleichend.
Die ganze Gruppe entspricht genau einem Miniaturbild der Münchener

Mahäbhärata-Handschrift, die dem genannten Buche über den Messiasglauben

in Indien und Iran vorangestellt ist. Zwei Lötäs in Vitrine 84 zeigen

Kalki vor einem Flügelpferd mit Baldachin über dem Sattel; er hält
mit der einen Hand einen Lotus, und setzt den Fuß auf das erhobene Bein
des Pferdes bzw. in den Steigbügel. Das Motiv des Flügelpferdes stammt
wahrscheinlich aus Iran, und ist von dort auch in die chinesische Kunst
gedrungen. — Nach volkstümlichen Ueberlieferungen, mit denen die Angaben
alter Indienfahrer wie Abraham Roger, Ziegenbalg, Sonnerat übereinstimmen,

wird Vishnu am Ende der Zeiten in Gestalt eines Pferdes erscheinen,
worin eine Projektion des alten Pferde-Ävatära in die Zukunft zu erblicken

J) So heißt auch Lakshmi, die sich in der Gattin Kalkis inkarniert, s. o. S. 34.
2) Vgl. die zahlreichen Belege für dieses Motiv bei Frobenius, Das Zeitalter

des Sonnengottes, Berlin 1904.
3) In seinen « Ideen zu einer Philosophie der Geschichte der Menschheit » sagt

Herder in der ursprünglichen Fassung (Ausgewählte Werke, Ausgabe von Suphan,
IV 218) über die Hindus: Unter dem Schwert eurer Eroberer, im Zaum und Gebiß
der Europäer, endlich und schon von den frühesten Zeiten an im Joch eurer Priester
wahre Schlacht- oder Dienstschafe; und das weiße Roß eures Wistnu mit seinem
emporgehobenen Fuß zögert noch immer, euch zu erretten, euch zu helfen.



Die 24 Avatäras Vishnus 67

X
\
W

Fig. 19. Kalki. (2/n)

ist, der unter dem Namen Hayagriva begegnet, so als einer der 24 Avatäras

um Krishna. In Ängkor ist ein der Khmer-Kunst entstammender Vishnu
mit Pferdekopf gefunden worden, der sich jetzt im Musee Guimet in Paris
befindet und das Prototyp des Kalki darstellt. Die bemalte Holzstatuette in
der Fenstervitrine 10 zeigt Kalki mit Pferdekopf und den Emblemen Vishnus.

Neben der Reihe der zehn Haupt-Ävatäras sind, wie schon oben S. 37

bemerkt, auch deren 21 oder 24 bekannt. Der farbige Druck links von der
Fenstervitrine 9 zeigt den neugebornen Krishnaknaben auf dem Banyan-
Blatt (s. o. S. 57), das auf dem Weltmeer schwimmt, umgeben von 24 zum
Teil wenig bekannten Avatäras, die wie folgt zu bestimmen sind 1): Ueber
der Mittelfigur M a t s y a, Vishnu als Fisch, Diskus, Keule und Schwert
tragend, mit einem dunkelhäutigen Dämon kämpfend, der aus einer
schwimmenden Muschel hervorkommt und ebenfalls Schwert und Schild
trägt; es ist Hayagriva, der dem Brahma den Veda entwendet und in
der Meerestiefe versteckt hatte (s. o. S. 38). Vishnu faßt ihn am
Haarschopf. — K ü r m a, Vishnu als Schildkröte, faßt ebenfalls einen
schwärzlichen Dämon am Schopf. — Unter der Mittelfigur: Varäha,
Vishnu als Eber, in gleicher Weise dargestellt. — Narasingha,
der Mannlöwe, aus dem sich spaltenden Palastpfeiler hervorbrechend
(Sthauna), den auf seinen Knien liegenden Hiranyakashipu zerreißend.
— Im Kranz von oben nach rechts: VSda-Vyäsa, der sagenhafte

J) Sie stimmen im wesentlichen mit der im Agni- und Bhavishya-Puräna
gegebenen Reihe überein. Vishnu wird von den Brahmanen in ihrer täglichen Andacht
mit 24 Namen angerufen, die den Figuren dieses Bildes entsprechen.



68 Hinduismus III. Vishnu und seine Verkörperungen

Verfasser der Vedas und des Epos Mahäbhärata, mit gelbem Heiligenschein,

vor ihm in Meditationsstellung auf Äntilopenfell ein Brahmane;

möglicherweise ist aber die Asketenfigur Vyäsa, dem Vishnu den Veda

offenbart. — Parashu-Räma, mit Streitaxt und Bogen, gegen

einen vielarmigen Feind kämpfend, wahrscheinlich den König Kärtavirya
(s. o. S. 47); am Boden liegen einige abgehackte Hände desselben. — N ä -
r a d a, der Götterbote, eine Gestalt in Meditationsstellung, vorn und hinten

aufwartende Verehrer. — Dhanvantari, der Götterarzt, mit einem

Gefäß, welches den Unsterblichkeitstrank (Ämrita) enthält; vor ihm der

vierköplige Brahma und Shiva. — Hansa, Vishnu als weißer Flamingo,
links der vierköpfige Brahma, rechts fünf anbetende Gestalten. — V a r a -

daräja oder Karivarada: Vishnu (ganz klein) auf Garuda, kommt einem

Elefanten zu Hilfe, den ein Krokodil am Bein packt. Den Kampf der beiden

und die Rettung des Elefanten (Gajendra) durch Vishnu schildert das

Bhägavata-Puräna. Diese Form Vishnus wird besonders in Conjeeveram
verehrt und meist auf Garuda reitend dargestellt. Die Szene der Errettung
des Elefantenfürsten ist u. a. wiedergegeben im Tempel von Deogarh, in
einer um 500 n. Chr. entstandenen Skulptur *), sowie an einem Relief in

Mysore. — Vämana, Vishnu als Zwerg, der mit großem rotem Sonnenschirm

vor König Bali steht. — Hayagriva, Vishnu mit Pferdekopf, mit
einem tierköpfigen Feind kämpfend. Diese Form Vishnus ist nicht zu
verwechseln mit dem gleichnamigen Dämon, den Vishnu als Fisch bekämpfte,
und ebensowenig mit Kalki. Die Form des Hayagriva soll der Gott
angenommen haben, um jenen gleichnamigen Dämon zu bekämpfen und den von
ihm geraubten Veda zurückzugewinnen. — D h r u v a ursprünglich ein

Weiser (Rishi), der nach seinem Tode durch Vishnus Gunst zum Polarstern

(Dhruva, «der Feste») wurde; als Ävatära ist er sonst nicht bekannt. —

Vrishabha, ein anderer Name für Dharma, der Gott des religiösen
Gesetzes, der gelegentlich in Stiergestalt vorgestellt wird, deshalb hier

Vrishabha, « Stier», genannt. Unser Bild zeigt ihn in Meditationsstellung
sitzend, von zwei Bäumen flankiert. — Dattätreya, ein Brahmane, in dem

sich Brahma, Vishnu und Shiva verkörperten, deshalb ist er dreiköpfig mit
sechs Armen dargestellt und trägt die Embleme aller drei Götter: Rosenkranz,

Almosenschale und Wassergefäß Brahmas, Diskus und Muschel

Vishnus und den Dreizack (Trishüla) Shivas. — K a p i 1 a ein göttlicher
Weiser, der als Begründer der Sänkhya-Philosophie gilt, die den Buddhismus
entscheidend beeinflußt hat (nach ihm soll die Heimatstadt des Buddha,

Kapilavastu, den Namen tragen); vor Kapila ein Äsketenpaar. — Nara-
x) C o h n Indische Plastik, Taf. 24.



Vishnus 24 Avatäras. Shiva 69

Näräyana, zwei Weise der Vorzeit, in denen man später eine

Erscheinungsform Vishnus erblickte; sie werden aber auch mit Arjuna und Krishna
identifiziert. Beide sind vierarmig und tragen die Embleme Vishnus. —
Y a j n a, das Opfer, personifiziert und als Ävatära aufgefaßt und auch

Yajnamürti, Yajnesha genannt; er ist vierarmig, mit gelbgrünem Heiligenschein,

links ein Asket mit hochgetürmten Haarflechten (Jatä), rechts eine

Gestalt mit Vinä, dem indischen Saiteninstrument, von dem sich in Vitrine
73 und 84 Originale finden. — Sanaka (Sanatkumära): die vier geist-
gebornen Söhne Brahmas, vor ihrem Vater stehend; auch sie wurden später
als Verkörperungen Vishnus betrachtet. — Gövatsa: ein Mann, eine Kuh
fütternd, an der ein Kalb saugt; die Figur ist durch die darübergesetzten
Buchstaben Pri als Prithu zu deuten, der ein sagenhafter König und Kulturheros

war, von dem gerühmt wurde, daß er ein « Freund der Erde »

gewesen sei und sie als erster bebaut habe. Die Erde wird aber im indischen

Mythus oft als Kuh aufgefaßt, und es wird im Sanskrit für beides dasselbe

Wort verwendet; daraus erklärt sich der Name Govatsa, »Freund der
Kuh », und die ihm entsprechende Darstellung des Königs. — In den Ecken
des Bildes sind dargestellt: Krishna, die Hirtenflöte blasend (Gäna-
Göpäla); hinter ihm die Kühe des Vrindävan. — Räma und Sita, vor
ihnen Hanumän. — Buddha in Meditationsstellung, zur Seite zwei
Verehrer. — K a 1 k i, ein Pferd mit Baldachin über dem Sattel am Zaum
führend.

IV. Shiva und sein Kreis.

Vitrine 88 und die Fenstervitrine 10 (untere Hälfte) sind dem Shivais-
mus gewidmet; shivaitische Kultgegenstände, auf die zum Teil schon hier
Bezug genommen wird, enthalten auch die Schränke 9, 84 und 85. Neben

Brahma dem Schöpfer und Vishnu dem Erhalter steht als dritter großer
Gott des Hinduismus Shiva der Zerstörer, der « Gnädige» (shiva), wie er

von seinen Verehrern genannt wurde, oder der « Heilbringer » (Shankara);
dies sind euphemistische Benennungen des furchtbaren Gottes, die seinen

Zorn abwenden sollen. Aus demselben Grunde wird der unglückbringende
Schakal im Sanskrit shiva genannt. Als Gott des Schreckens ist Shiva der

Nachfolger des vedischen R u d r a eines Sturmgottes, der später als Gott
der verderblichen Sonnenhitze auch etwa mit dem Feuergott Agni identifiziert

wird.1) Als er zum großen Gott des Hinduismus geworden war, bekam

x) Ueber das vorarische Prototyp Shivas in der Induskultur des 3. vorchr.
Jahrtausends s. M a r s h a 11, Mohenjo-Daro I, S. 52 f.



70 Hinduismus IV. Shiva und sein Kreis

er den Namen 1 s h v a r a, « Herr », oder Mahädeva, « großer Gott ».

Shiva ist der Schutzherr aller derjenigen, deren Tätigkeit von Furcht und

Grauen umgeben ist, und die ein Leben außerhalb des gewöhnlichen führen:
Diebe und Räuber, fahrendes Volk, Sänger und Tänzer; sein Kult wird gern
auf Leichenstätten vollzogen, wo er von Leichendämonen (Pretas, Pishächas)

umgeben ist. Er ist anderseits auch der Gott der Yogins und wird selbst als

solcher gedacht. Dargestellt wird er entweder auf einem Tigerfell sitzend,
in tiefe Meditation (Dhyäna, Samädhi) versunken, oder als Tänzer (Nata-
räja). Beide Tätigkeiten symbolisieren seine kosmische Wirksamkeit: die

Meditation zeigt ihn durch Gedankenkraft das Weltall schaffend und

beherrschend; der Tanz stellt ihn dar als Urheber des großen Weltenrhythmus,
den Lenker alles Werdens und Vergehens. Sein Tanz symbolisiert seine fünf
kosmischen Tätigkeiten: Schöpfung, Erhaltung, Zerstörung, Verhüllung
(Mäyä) und Erlösung oder Gnade. Den wilden Tändava-Tanz wird er tanzen,

wenn die Welt, am Ende des gegenwärtigen Kalpa, der Vernichtung
anheimfällt und in Flut und Brand vergeht.l) Aber Shiva ist nicht nur der
Gott der Zerstörung, sondern auch des schöpferischen Lebens, der zeugenden

Kräfte; deshalb ist ihm der Phallus, das Lingam, geheiligt. Sein

Wohnsitz ist der Kailäsa im Himälaya, als dessen Nachbildung ein Teil der

Höhlentempel von Ellora gilt. Unzählige Wallfahrtsplätze sind nach Shiva
benannt, so Shivakänchi, Ishvaratirtha, Harakshetra, Rudraprayäg, Kedar-
näth, Deogarh; die Hauptsitze seiner Verehrung sind Benares und Madurä.

Die an der Hinterwand von Vitrine 88 angebrachte Photographie stellt
das berühmte Shiva-Bild des Tempels von Chidambaram dar. Es zeigt
den Gott als Tänzer (Nataräja, «König der Tänzer»), in der Nrittamürti
(« Tänzergestalt »), wie er besonders in Südindien dargestellt wird, während
in Nordindien Nataräja-Bilder sehr selten sind; nur im südöstlichen
Bengalen wurden einige gefunden. Die Haarflechten, mit denen Shiva nach

der Legende (s. o. S. 21) die Gangä auffing, flattern nach beiden Seiten.

Der Gott ist vierarmig und hält mit den hintern Händen Schädeltrommel

(Damaru, Dhakkä, im Tamil Udakkai) und Feuerflamme (Agni, Vahni); die

rechte Vorderhand zeigt den Gestus der Sicherheitsgewährung (Äbhaya-
Mudrä), der linke Vorderarm ist quer nach vorn gesenkt (Gajahasta,
« Elefantenstellung », d. h. er wird gleich dem Elefantenrüssel ausgestreckt).

x) Tändava ist nach Grün w edel wahrscheinlich ein Tamil-Name für Shiva
selbst, der ihn als Tänzer charakterisiert. Mythologie des Buddhismus, S. 97. Ueber
die Darstellungen von Shivas Tanz in der indischen Kunst s. Coomarasvamy,
The Dance of Shiva, New-York 1918, und Catalogue of the Indian Collection in the
Museum of Fine Arts, Boston 1923, S. 88 f. Eine Figur in der Stellung des Shiva
Nataräja ist in Harappä gefunden worden (M a r s h a 11, Plate XI).



Shiva als Tänzer 71

Shiva steht mit dem einen Bein auf einer zusammengekauerten Gestalt, während

das andere im Tanz erhoben ist. Diese Tanzform heißt Nädänta, im

Gegensatz zum Tändava, den z. B. der Shiva von Elephanta und Ellora
zeigt. Die flatternden Haarflechten deuten die schnelle Drehung des Tänzers
an. Die Schädeltrommel besteht aus zwei in der Scheitelgegend aneinander
befestigten, mit Membranen aus Menschenhaut überzogenen Menschenschädeln;

Originale enthält die buddhistische Abteilung der Sammlung
(Vitrine 78). Mit der Schädeltrommel schlägt Shiva wie mit einem Tamburin
den Takt zum Tanz. Die ersten englischen Ikonographen hielten die
Schädeltrommel für ein Stundenglas, mit dem sie in der Tat große Äehnlichkeit
hat, und sahen darin ein Symbol der alles zerstörenden Zeit (Kala), und
wirklich ist ja Shiva auch mit dem Zeit- und Todesgott Kala gleichgesetzt

worden; doch war das Stundenglas den alten Indern nicht bekannt.
Die Feuerflamme in der Hand Shivas deutet auf seine Beziehung zum
vedischen Feuergott Agni; in der Mythologie des großen Epos Mahäbhärata ist
das Feuer eine Erscheinungsform Shivas. Die Flamme symbolisiert die

Zerstörungskraft (Samhärashakti) Shivas, aber anderseits auch die Erleuchtung,

die nach der Zerreißung aller Bande der Körperlichkeit eintritt, welche
die Versenkung in Shivas ewiges Wesen bewirkt. — Auf dem Gipfel des

Kailäsa, vor seiner Gattin Pärvati, welche auf einem Juwelenthron sitzt,
tanzt Shiva des Abends, mit der Mondsichel auf der Krone (Chandra-
shekhara, s. u. S. 73). Alle Götter wohnen dem Tanze bei: Brahma spielt
auf der Zimbel, Vishnu auf einer Art Trommel (Pataha), Sarasvati, die

Göttin der Weisheit und der Musik, die Gattin Brahmas, auf der Vinä (über
diese s. u. S. 118), der Sonnen- und Mondgott auf Flöten; die Halbgötter
Tumburu und Närada singen und Shivas Söhne Nandi und Kumära schlagen

Pauken. — Am Torturm (Göpuram) des Nataräja-Tempels von Chid-
ambaram, den die Photographie in Vitrine 88 zeigt, sind die 108

Tanzformen dargestellt, welche das dem Bharata zugeschriebene altindische Lehrbuch

der Tanz- und Schauspielkunst behandelt. — Das Nakshatra Ärdrä,
ein Sternbild des lunaren Zodiaks, das in der lichten Hälfte des Monats

Märgali (Dezember/Januar) erscheint, ist dem Shiva Nataräja geweiht. Zu

dieser Zeit wird in allen Shiva-Tempeln ein Fest gefeiert, wobei ein Bild
des Shiva Nataräja in der Prozession (Yäträ) mitgeführt wird. Die Gründung

des Shiva-Tempels von Chidambaram geht auf die Pallava-Könige des

4. bis 8. Jahrhunderts zurück; wesentlich vergrößert wurde er unter den

Chöla-Königen des 10. und 11. Jahrhunderts. Die zusammengekauerte
Gestalt, auf welcher Shiva steht, ist der Äpasmära-Purusha, der Dämon
der Bewußtlosigkeit oder der Epilepsie, ein bösartiger Zwerg, den die Feinde



72 Hinduismus IV. Shiva und sein Kreis

des Gottes gegen ihn sandten, um ihn zu verderben. Shiva trat einst als

Wanderasket im Täruka-Walde in eine Versammlung von Heiligen (Rishis),
und als ihre Weiber für ihn entbrannten, versuchten die Männer ihn durch
böse Mantrams zu vernichten. Erst schufen sie aus dem Opferfeuer einen
wilden Tiger, den Shiva ergriff, abhäutete und dessen Haut er sich um die
Lenden schlang. Dann schufen sie eine Schlange, die der Gott sich um den

Nacken legte. Zuletzt sprang ein böser Geist in Gestalt eines Zwerges aus
dem Opferfeuer und stürzte sich auf ihn. Aber Shiva trat ihn unter seine

Füße und tanzte auf ihm. Wahrscheinlich bedeutet Shivas Sieg über den

Apasmära-Purusha die Ueberwindung aller dunklen Seelenzustände durch das

überhelle Bewußtsein (Pratibhä) des Yogin. Er wird auch als Symbol des

Irrtums (Ävidyä) aufgefaßt, den Shiva besiegt. Der Zwerg wird oft unrichtig
als Tripuräsura oder Täraka bezeichnet, der ein anderer von Shiva (oder
einem seiner Söhne) besiegter Dämon (Daitya) war, und eine Wolkenstadt
besaß. Als Besieger des Tripura (Tripuräntaka-Mürti) wird Shiva gewöhnlich

zu Wagen kämpfend dargestellt, meistens aber vertritt ihn dabei sein
Sohn Kumära oder Skanda. In Südindien heißt der Zwerg Musalagan, Muya-
laka oder Ässamanja; er wird auch etwa als Vyädhi (Krankheitsdämon)
bezeichnet. Der auf dem Zwerg stehende Shiva heißt auch Käläri-Mürti
(Feind des Todesgottes), was sich auf folgende Legende bezieht: Ein
berühmter Weiser (Rishi), der kinderlos war, bat Shiva, er möchte ihm zu
einem Sohn verhelfen. Shiva gab ihm die Wahl, entweder viele dumme
Söhne zu bekommen, oder einen außerordentlich klugen, der aber mit sechzehn

Jahren werde sterben müssen. Der Rishi erbat das letztere, und sein
Weib gebar ihm den weisen Märkandeya. Als dieser das Älter erreicht
hatte, in dem ihm der Tod bestimmt war, besuchte er alle heiligen Plätze
Shivas, zuletzt auch das Lingam von Tirukkadanur in Tanjore. Da sandte
der Todesgott Kala (Yama) seine Schergen, um ihn zu greifen. Sie
versuchten ihn mit der Schlinge zu fesseln, aber es gelang ihnen nicht, und
sie kehrten unverrichteter Dinge zu ihrem Gebieter zurück. Nun kam Kala
selber und wollte den Jüngling packen, während er zu Shiva betete. Da
brach Shiva zornig aus dem Lingam hervor (er wird gelegentlich so
dargestellt, was an den aus dem Palastpfeiler hervorbrechenden Narasingha
erinnert, s. o. S. 43), und trat mit seinem Lotusfuß den Kala bewußtlos zu
Boden. Als Belohnung für seine Ergebenheit begabte er den Märkandeya
mit ewiger Jugend; als ewig junger Weiser ist er ein Seitenstück zum Khizr
der mohammedanischen Sage. Zu dieser Auffassung des Apasmära-Purusha
als Kala würde es passen, daß er, wie die Bronze in Vitrine 88 zeigt, eine



Shiva als Tänzer 73

Schlange in der Hand hält, die ein Todessymbol ist und in dieser Bedeutung

auch dem Shiva selbst zukommt.
Ebenfalls auf dem Apasmära-Purusha stehend ist Shiva dargestellt auf

dem bedruckten Wandteppich an der Schmalseite von Vitrine 75/80. Er
zeigt die Ärmstellung eines Vinä-Spielers (Vinädharadakshinämürti), was
ihn als Schutzherrn der Künste und Wissenschaften kennzeichnet. Götterbildern

dieser Art wird bei gewissen festlichen Gelegenheiten eine Vinä
in die Hände gelegt. In allen Hindutempeln, sowohl shivaitischen als

vishnuitischen, ist Shiva Dakshinämürti in der Nische an der Südwand
des mittlem Heiligtums aufgestellt. Mit den zwei andern Händen hält er
Streitaxt (Parashu) und Antilope (Mriga). Die Handstellung, mit der er
die Streitaxt und das emporspringende Tier hält, heißt Kartarimukha
(« Scherenkopf»). Im Haarschmuck (Jatämukuta) ist der Halbmond und
der Kopf der Göttin Kali (oder der Gangä, s. u. S. 80) angebracht; manche

betrachten ihn als Totenkopf, der Shiva als König der Gespenster (Bhütas)
kennzeichnen würde. Der Kopf Shivas ist mit den trompetenförmigen
Blüten der Durdhura-Pflanze (Datura) geschmückt, die als todbringende
Giftpflanze ein Symbol Shivas ist; der Ohrschmuck hat die Form von
Schlangen (Sarpakundala). Die Körperhaltung ist die einmal gebogene

Äbhanga-Stellung. Die Antilope kennzeichnet Shiva als Herrn des wilden
Getiers (Pashu-Pati), wobei pashu, « Tier» später auf die Menschenseele

umgedeutet wurde, als deren Gebieter Shiva bezeichnet wird. Schon das

älteste bekannte Bild Shivas auf dem Lingam von Gudimallam trägt einen

Widder, der aber im Gegensatz zu unserer Darstellung den Kopf nach
unten hängen läßt. Als Herr des Getiers wird Shiva besonders in Nepal
verehrt, wo ihm ein Ort im östlichen Teil des Landes mit Namen Mrigasthali,
« Stätte der Antilope », geheiligt ist. Nach der Legende sollen die erzürnten
Rishis des Täruka-Waldes die Antilope als ein dämonisches Wesen gegen
Shiva gesandt haben, und er fing sie aus der Luft auf, desgleichen die

glühende Äxt, die sie gegen ihn schleuderten. Nach einer nepalesischen
Legende verwandelte sich Shiva einst selber in eine Antilope, als er sich,

um sich seinen Verschwörern in Benares zu entziehen, nach Nepal begeben

hatte; dies soll wohl die Angleichung des Shivaismus an einen nepalesischen

Tierkult symbolisieren. Die ältesten Münzen von Nepal zeigen Shiva
als Pashupati, mit seinem Stier Nandi und Dreizack.x)

Shiva als Tänzer stellt eine Bronze in Vitrine 88 dar (Fig. 20). Im

*) Der in Mohenjo-Daro gefundene Gott mit Äntilopenhörnern, umgeben von
Elefant, Tiger, Rhinozeros und Büffel (M a r s h a 11, Plate XII 17), ist offenbar eine
Vorstufe des Shiva Pashupati.



74 Hinduismus IV. Shiva und sein Kreis

Kopfschmuck trägt er den Kopf der Kali. Seine Haarflechten flattern nach

beiden Seiten, und auf ihrer rechten Seite ist zuäußerst eine kleine Nägi, ein

weiblicher Schlangendämon angebracht, deren Leib in einen Fischschwanz

ausgeht und welche die Gebärde der Verehrung macht. Diese Figur stellt
die Göttin Gangä dar, die Shiva mit seinem Haupte auffing und dann,
erzürnt über ihren gewaltigen Anprall, lange Zeit in seinen Haarflechten
umherirren ließ (s. o. S. 21). Die Nägi entspricht der Figur am Felsrelief

von Mahäbalipur, das die Herabkunft der Gangä darstellt (Photographie in

Vitrine 86). Links außen ist auf den Haarflechten der Halbmond angebracht.
Der Gott ist vierarmig; in der rechten Hinterhand hält er die Schädeltrommel

(Damaru), mit der linken die Feuerflamme (Agni); die rechte

vordere Hand zeigt den Gestus der Schutzgewährung, der rechte Arm ist

quer vor dem Leib nach unten gehalten (Gajahasta-Mudrä). Er steht mit dem

linken Fuß auf dem Apasmära-Purusha, welcher mit der Rechten ein Schwert,
mit der Linken eine Schlange hält. Rechts und links unten sind Fabeltiere

(geflügelte Elefanten) angebracht, wie sich solche in der frühbuddhistischen

Kunst, z. B. in Bödh-Gayä, aber auch an Jaina-Tirthankaras finden;
vgl. die Figur des Pärshva in 85. Das Ganze ist von Flammenkreis

(Prabhävali, Tamil Tiruväsi) umgeben.
Eine weitere Bronze in 88 zeigt Shiva vierarmig; er hält Diskus

(Chakra) und Muschel (Shankha), welche beide sonst nur Vishnu und
seinen Inkarnationen zukommen, Dreizack (Trishüla) und Schädeltrommel

(Damaru). Ueber seinem Haupt, im Mukuta, erscheint der Kopf einer
weiblichen Gottheit (Kali oder Gangä). Ueber ihm wölbt sich eine Näga-Haube,
ebenfalls ein sonst nur dem Vishnu zukommendes Emblem. Der Gott zeigt
auf der Stirn das dritte Auge, das Auge der Weisheit (Jnänanetra), das er
entstehen ließ, als seine Gattin Pärvati ihm zum Scherz beide Äugen
verdeckte und dadurch die Gefahr eines Vergehens der Welt heraufbeschwor.
Mit einem Strahl aus diesem Auge verbrannte Shiva den Liebesgott Käma,
der ihn in seinen asketischen Uebungen zu stören suchte, zu Äsche, weshalb

dieser von da an auch Ananga, « der Körperlose » hieß; wahrscheinlich

hat aber dieser Name ursprünglich eine ganz andere, obszöne

Bedeutung gehabtL), ist dann in der angegebenen Weise umgedeutet worden
und gab so die Veranlassung zu der Legende von der Verbrennung Kämas
durch Shiva. Auch manche Göttergestalten des Lamaismus zeigen das dritte
Auge (s. u. S. 133) und manche Shiva-Verehrer (Shaivas) tragen es als

Tilaka auf der Stirn. Das gewöhnliche Tilaka der Shiva-Verehrer besieht aus

') S. darüber Sten Konow, Ananga, the bodiless Cupid, in der Festgabe für
Jakob Wackernagel, 1923, S. 1—8.



*&

riu

-
:

-'

Fig. 20. Shiva als Tänzer. (Vs) Fig. 21. Pärvati. (2/it)

¦f

%T*Kifflii I VJ

Ä* *v ä&j

5«
W«5

-i

SWlj^A^ä»—

Fig. 22, 23, 24. Kali auf Ashvattha-Blatt, sitzend und als Siegesgöttin. (3/io)



76 Hinduismus IV. Shiva und sein Kreis

drei horizontalen Strichen (Tripundra, Tiryakpundra, Vibhüti), die mit
weißer Äsche aufgetragen werden. Diese wird in einem Säckchen mitgeführt.
Die drei Striche sollen die drei Funktionen Shivas als Schöpfer, Erhalter
und Zerstörer symbolisieren. Die Zeremonie des Äuftragens dieses Tilaka

(Bhasmadhärana, « Aschenauf tragen ») wird von den Shivaiten jeden Morgen

vorgenommen mit den Worten: « Ich verehre Shiva. Möge er mich
beschützen in jeglicher Geburt! Verehrung dem Urgrund alles Seins! » Manche

shivaitischen Asketen brennen sich das Tilaka in die Haut ein. Einen

solchen, in Meditationshaltung, stellt eine Messingfigur in der Fenstervitrine
10 dar; er zeigt das Tiryakpundra auf Stirn und Brust. Im Shivatempel von
Tanjore ist Bhringi dargestellt, ein frommer Verehrer Shivas, der durch
seine Askese so entkräftet wurde, daß ihm Shiva ein drittes Bein als Stütze

verlieh; auch unsere Figur zeigt alle Kennzeichen äußerster Abmagerung.
Ein mit dem shivaitischen Tilaka übereinstimmendes Tätowierungszeichen
ist unter dravidischen Stämmen weit verbreitet, und wahrscheinlich stammt
das Tripundra davon her.

Eine in Südindien verehrte Form des Shiva ist Khandöbä oder

Khanderäö. Er wird oft als bloßer Kopf mit abstehenden Ohren dargestellt,

und möglicherweise ist der Messingkopf in 88 aus Südindien als Khandöbä

zu bestimmen; er wurde freilich an Ort und Stelle als Kali bezeichnet,
aber auch die südindische Göttin Märiatäl wird in dieser Gestalt verehrt.
Khandöbä wird ferner als Reiter dargestellt, und vielleicht ist der Messingkopf

auf Pferd in Vitrine 87 so aufzufassen, worauf auch das begleitende
Hündchen deuten könnte, denn der Hund ist ein stehendes Attribut des

Shiva als Khandöbä wie als Bhairön. Nach der Legende erschien Shiva einst

im Maräthenlande als Räja Khandöbä und erlegte den Dämon Malläsura,
der die Gegend des heutigen Poona verheerte. Daher heißt er auch Malläri,
« Feind des (Äsura) Malla ». Zur Zeit des Philosophen Shankara (8. Jahrh.
n. Chr.)*) existierte noch eine Sekte, die Shiva in der Gestalt des Khandöbä
als Herrn der Hunde verehrte.

Die Photographie in Vitrine 88 zeigt die Pfeilerhalle des Shiva-
Tempels von Rämeshvaram (Rämessaram) auf der schmalen Insel
Pämban an der Ostküste Südindiens. Von hier nimmt jene Reihe von
Klippen ihren Anfang, in der die Inder die Ueberreste der von Räma mit
Hilfe des Äffenheeres erbauten Brücke erblicken (s. o. S. 48). Der Tempel

x) Die kleine Bronzefigur eines in Meditationsstellung sitzenden Mannes in der
Fenstervitrine 9, mit Anjali-Gestus und Axt im Arm, stellt einen südindischen
geistlichen Lehrer (Achärya) dar, möglicherweise Shankara, den die Axt als Shivaiten
kennzeichnet; vgl. Krishna Sastri, South Indian Gods, Fig. 159.



Der Shiva-Tempel von Rämessaram 77

ist eines der meistbesuchten Heiligtümer Shivas, und soll von Räma erbaut

worden sein, nachdem er den Riesenkönig Rävana von Lanka getötet hatte,

zur Sühne für den dadurch begangenen Brahmanenmord. Das Lingam des

Tempels wurde von Hanumän vom Kailäsa, Shivas Götterberg gebracht.
Der Tempel selbst entstammt dem 16. Jahrhundert, und ist eine der berühmtesten

Tempelbauten Südindiens, die täglich von Pilgerscharen nicht nur
aus Mysore und dem Dekhan, sondern auch aus Nordindien und Nepal
besucht wird. Er enthält Heiligtümer des Shiva Rämalingasvämin und seiner

Gattin Parvatavardhini Amman, sowie des Vishvanäthasvämin und der

Vishäläkshä Amman. Die Erbauung der ganzen Anlage zog sich durch
mehr als drei Jahrhunderte und wurde fast ausschließlich durch die Familie
der Setupati von Rämanätha (Rämnäd) ausgeführt. Das im Tempel von
Rämessaram gebräuchliche Ritual (Püjä) ist sehr bemerkenswert. Es dauert

von frühmorgens bis Mitternacht und beginnt mit dem Blasen eines Muschel-
horns vor dem Hanumän-Bilde. Dann begeben sich Priester und
Tempeltänzerinnen (Devadäsis) ins Hauptheiligtum (Mahämandapa), das durch

Lampen erleuchtet wird. Es wird der Gott geweckt und durch Opfergüsse
und Blumenspenden verehrt, wobei u. a. die Strophe rezitiert wird:
«Erwache, o Herr des Weltalls, Schöpfer alles Guten in der ganzen Welt! Und

empfange zum Wohle der Welt meine tägliche Verehrung! » Darauf wird
das goldene Götterbild in einem Palankin (Paryanka) umhergetragen. Bei

den weitern Zeremonien spielt das heilige Darbha- oder Kusha-Gras (Poa
cynosuroides) eine wichtige Rolle, indem es als kultisches Reinheitssymbol
(Pavitra) um den Finger gewickelt wird. Das Haupt-Lingam wird mit
Wasser aus einer heiligen Quelle beim unweit gelegenen Kati-Tirtha
begossen, oder mit Gangeswasser, das die Pilger mitbringen; es wird ihm das

shivaitische Tilaka mit Sandelpaste aufgetragen, und es werden silberne

Äugen daran befestigt. Dann wird eine Lampe darüber geschwungen und
dazu das vedische Gebet Gäyatri (s. o. S. 12) gemurmelt. Am Schluß der

ganzen Begehung spricht einer der Priester (der Pandäram) eine Strophe,
die sich auf die Legende von Rämessaram bezieht, wie sie schon im Rämäyana

enthalten ist: «Daß die Videha-Tochter (Sita), als sie die Gazelle sah,
sie verkannte und nicht wußte, daß es ein Räkshasa (Dämon) war, der sie

rauben wollte, nahm schließlich eine glückliche Wendung und machte den

Namen von Rämessaram für immer bekannt. »

Die Gattin Shivas wird unter sehr vielen Namen verehrt, was zeigt, daß

in ihrer Gestalt verschiedene Göttinnen zusammengeflossen sind. Einer ihrer
ältesten Namen ist Pärvati, die Bergestochter, denn sie ist die Tochter
des Himälaya; daneben heißt sie auch Gauri, «die Erhabene» (mit dem



78 Hinduismus IV. Shiva und sein Kreis

Namen Shivas, Shankara, verbunden zu Gauri-Sankar), oder U m ä Ä m b a

Ä m b i k ä « Mutter ». Mit ihr verschmolz schon früh eine Schreckgöttin
der Äboriginer, Kali, «die Schwarze», auch euphemistisch Bhadrakäli,
« die gnädige Kali », genannt, oder D u r g ä «die Schwerzugängliche ».

Pärvati ist eine der fünf Hausgottheiten (Panchäyatana) des Hinduismus
(s. o. S. 9). Die Gestalt der Pärvati oder einfach Devi, « Göttin », wird
vielfach mit der Lakshmi identisch dargestellt; so kann die Bronzestatue
neben der nepalesischen Tischvitrine sowohl als Lakshmi wie als Pärvati
bestimmt werden, und dasselbe gilt für die Lakshmi-Figürchen in Vitrine 87.

Das genannte Standbild (Fig. 21) stellt Pärvati mit hohem Kopfschmuck
und spiralig gewundenen Haarlocken (Karanda-Mukuta) dar. Sie trägt reich
geschmückte Ohrringe (Manikundala) und einen Juwelengürtel um die

Hüften. Hinter dem Kopf ist ein Heiligenschein (Prabhächakra oder Shi-
rashchakra) angebracht. Die rechte Hand zeigt die « Löwenohr »-Stellung
(Singhakarna- oder Kataka-Mudrä), zum Einstecken von Opferblumen, der
linke Arm hängt frei herab (Lölahasta). Die Gestalt hat zwiefach gebogene

Körperhaltung (Dvibhanga) und steht auf Lotus (Padma). Von den Vish-
nuiten wird diese Figur als Lakshmi betrachtet, und auch nach shivaitischer
Lehre gilt Lakshmi als eine der vielen Erscheinungsformen der Devi.
Lakshmi wie Devi verkörpern das weibliche Schönheitsideal der Inder.

Oft wird Pärvati zusammen mit Shiva dargestellt, so durch die alte
Bronze aus Hyderabad in Vitrine 88. Es sind primitive, roh gearbeitete
Figuren; der untere Teil des Leibes ist nur rudimentär angedeutet. Beide

tragen hohen Kopfschmuck (Jatä-Mukuta); Shiva hält eine stabförmige
Keule (Gada, Musala). Unten ist Shivas Stier Nandi angebracht, vor ihm
Lingam und Yöni; links eine Näga-Haube, rechts eine nicht genauer
bestimmbare Figur, vielleicht ein Schlangengeist (Näga). Eine weitere
altertümliche Bronze in 88 zeigt ebenfalls Shiva und Pärvati, vom Flammenkreis
(Prabhävali) überwölbt. Ueber Shivas Kopf ist ein Heiligenschein
angebracht. Shiva ist vierarmig, er hält in der rechten hintern Hand die Keule,
hier von altertümlicher Form mit dickem, rundlichem Kolben und
kleiner Schneide, in der linken hintern Hand die Antilope (Mriga); der
rechte Vorderarm zeigt den Elefantenrüsselgestus (Gajahasta), die linke
Vorderhand ist an die Hüfte gelegt (Katiga-Mudrä). Der Gott steht auf Lotus.
Pärvati ist zweiarmig, trägt in der rechten Hand Lotus, der linke Arm
hängt frei herab. Auch sie steht auf Lotus. Nach diesem Emblem wird sie

auch Padmä oder Kamalä genannt, wie Lakshmi. — Die schön gearbeitete
Marmorfigur in 88 (Fig. 26) stellt Shiva und Pärvati mit ihren Emblemen

Lingam und Yöni dar. Shiva trägt in seiner hohen Krone den Kopf der



2
"

I

V

-^J

J
*

\ > *-K>

Fig. 25. Kali auf Löwe, ('/i
Fig. 27. GanSsha. (2/n)

Fig. 26. Shiva und Pärvati mit Lingam und Yöni. (2;is

Fig. 28. Shivas Stier Nandi. (V«)



80 Hinduismus IV. Shiva und sein Kreis

Göttin Gangä; dieser wird vielfach als derjenige der Kali bezeichnet, was in
diesem Falle jedoch ausgeschlossen ist, da Shiva hier zusammen mit seiner
Gattin erscheint. In Südindien betrachtet man ihn auch etwa als den fünften

Kopf Brahmas, den Shiva abgehauen hat; die darauf bezügliche Legende

s. o. S. 24. Shiva ist vierarmig, er steht auf der Yöni und hält mit einer
Hand eine Schlange; es ist die von den erzürnten Rishis des Täruka-Waldes

gegen ihn losgelassene (s. o. S. 72), und als Emblem Shivas ein

Todessymbol. Eine Hand legt Shiva auf das Haupt der Pärvati, eine auf das

Lingam. Pärvati, kniend, umfaßt das Lingam mit den Armen. Aus dem

obern Teil des Lingam scheint eine Flamme hervorzubrechen, was mit der

Vorstellung zusammenhängen dürfte, daß das Lingam sich erhitze und

deswegen durch Gangeswasser oder Bilva-Blätter (von Aegle Marmelos)
gekühlt werden müsse. Die Gruppe stellt die Vereinigung der männlichen und

weiblichen Zeugungskraft in Shiva und seiner weiblichen Entsprechung
(Shakti) dar, denen Lingam und Yöni als Symbole entsprechen. Das Haupt-
Lingam eines Shiva-Tempels soll immer mit Shiva-Pärvati versehen sein,

und sehr oft wird Pärvati das Lingam verehrend dargestellt, so z. B. auf

einem Basrelief in Benares, häufig auch in Miniaturgemälden.

Die besonders in Bengalen meistverehrte Gattin Shivas ist Kali, in

welcher, wie schon bemerkt, eine Schreckgottheit der Aboriginer fortlebt;
darauf deutet schon ihr Name « die Schwarze ». Früher wurden ihr
Menschenopfer dargebracht, und als besonders beliebte Opfergabe galt das

Blut des Opferers selbst; es sind auch obszöne Kulte mit ihr verbunden. Das

Fest der Kali oder Durgä in Bengalen wird in einer Nacht der dunklen

Hälfte (d. h. der Zeit des abnehmenden Mondes) des Monats Kärttika
(Oktober/November) abgehalten. Der bekannte Tempel in Käli-Ghät bei
Kalkutta und andere Heiligtümer der Göttin werden in dieser Nacht mit dem

Blute von Ziegen, Schafen und Büffeln bestrichen, die ihr zu Ehren
geschlachtet worden sind. Sonst ist auch die lichte Hälfte des Monats Äshvina

(September/Oktober) der Kali geweiht. Die ersten neun Nächte (Navarätri)
werden ihrem Schmucke gewidmet, die fünfte ihrer Bekleidung, in der
sechsten wird sie geweckt, in der siebenten in eine Laube gebracht, die aus

Bilva-Blättern besteht; der Hauptteil des Festes vollzieht sich vom siebenten

bis zum neunten Tag, da die Opfertiere geschlachtet werden. Dann wird die

Göttin entlassen und ihr Bild in den Ganges geworfen. Dies Fest heißt Dur-
götsava oder Dasahra und soll an den Kampf der Kali mit dem Stierdämon
Mahishäsura erinnern (über diesen s. u. S. 83). Am 15. Tag des Äshvina
verbringen die Käli-Verehrer die Nacht mit Spielen und Belustigungen aller

Art; in dieser Nacht zu schlafen bringt Unglück, denn in ihr erhob der



Shivas Gattin Kalt 81

Dämon Nikumbha seine Waffen gegen Kali, und Lakshmi steigt dann vom
Himmel und bringt den Wachenden Glück.

Eine Marmorfigur in Vitrine 88 (Fig. 25) zeigt Kali in Ärdhaparyanka-
Äsana (das eine Bein untergeschlagen, das andere frei herabhängend) auf

Löwe sitzend. Sie ist vierarmig; die rechte hintere Hand hält das Schwert

(Khadga), die linke den Dreizack (Trishüla, das Emblem Shivas), die rechte

vordere eine Schale (Kalasha, Pätra), die mit Blut gefüllt gedacht ist (Rakta-
pätra); manchmal ist sie durch einen menschlichen Schädel (Kapäla) vertreten.

Die linke vordere Hand der Göttin hält eine Schädeltrommel (Damaru).
Die der Kali eigentümliche Haartracht heißt Karanda-Mukuta. — Dieselben

Embleme zeigte eine Bronzefigur der Kali in 88 (Fig. 25). Ueber ihrem Kopf
ist eine Schlangenhaube (Näga) angebracht, wie sie sonst Vishnu-Krishna
zukommt, aber gelegentlich auch an Figuren des Shiva-Kreises erscheint.
Sie sitzt im Dhyäna-Äsana. Einen fünfteiligen Näga über dem Haupt zeigt
eine weitere, in Ärdhaparyanka-Stellung auf Lotus sitzende Kali (Bronze);
über dem Näga erscheint hier ein Fratzengesicht (Kirtimukha), das uns auch

an lamaistischen Figuren wieder begegnen wird. Hinter dieser Kali ist ein

Flammenbogen (Prabhämandala) angebracht. An Stelle der Schale hält
diese Figur einen kugeligen Gegenstand (Bilva-Frucht?). Eine Kali mit
Schädeltrommel findet sich noch in der Fenstervitrine 10, eine solche mit
Schwert (Bronze) ebenda. Eine besondere südindische Form der Kali zeigt
die neben der genannten Marmorfigur aufgestellte Bronze, welche sie stehend

darstellt, zweiarmig, in der rechten Hand die auf den Boden gestützte Keule.

Die sich daran anschließende gleichartige Figur hält in der rechten Hand
das Schwert, in der linken eine Schale; sie wurde in Indien als Durgä
bezeichnet. Daran schließt sich eine Darstellung der Kali zu Pferd (Ashvä-
rüdha-Devi), als Siegesgöttin (Bronze, Fig. 24). Diese Form der Göttin hält
gewöhnlich eine Lanze, die an unserer Figur fehlt. Unter den Vorderfüßen
des sich bäumenden Pferdes kauert eine Gestalt, einen von der Göttin
besiegten dämonischen Feind darstellend. Das Motiv des Reiters, dessen Pferd
die Vorderfüße auf eine menschliche Gestalt setzt, findet sich vielfach in der
bildenden Kunst, so an den Skulpturen in der Pfeilerhalle (Mandapa) von Sri-
rangam und Könärak, sowie am Mukteshvara-Tempel von Bhubaneshvar.L)
Von den Räjputen-Dynastien und insbesondere dem Herrscherhaus von
Mysore wurde diese Form der Kali als Kriegs- und Siegesgöttin verehrt. Sie

verleiht den Kämpfern Sieg, und wenn ein Mann das ihrem Lobpreis gewidmete

Gedicht (das Devi-Mähätmya, ein Teil des Märkandeya-Puräna)
anhört, wird ihm Furchtlosigkeit zuteil. Aus diesem Grunde ließ Gövind Singh,

i) Cohn, Indische Plastik, Taf. 55 und 101.



82 Hinduismus IV. Shiva und sein Kreis

der zehnte Guru der Sikhs und Reformator ihrer Religion (f 1708), das

Devi-Mähätmya in die Hindi-Sprache übersetzen. In diesem heiligsten Buch
der Käli-Verehrer sagt die Göttin: «Wer in einem Walde oder einer Steppe

von einem Brande sich umgeben sieht, oder von Räubern umzingelt oder von
Feinden ergriffen worden ist, oder von einem Löwen oder einem Tiger oder

von wilden Elefanten verfolgt wird oder auf Befehl eines erzürnten Königs
getötet werden soll oder ins Gefängnis geworfen worden ist, oder wer, in
einem Schiffe auf weiter See fahrend, vom Winde umhergewirbelt wird, oder

wer inmitten fallender Geschosse in einer verzweifelten Schlacht sich befindet,

oder wer immer von Beschwerden oder Schmerzen gequält wird, —
alle diese werden, wenn sie sich der Geschichte meiner Taten erinnern, aus

ihrer Bedrängnis erlöst. Durch meine Macht fliehen schon von ferne Löwen
und andere wilde Tiere, Räuber und Feinde vor einem, der die Geschichte

meiner Taten sich vergegenwärtigt. »

Eine holzgeschnitzte Figur in 87 zeigt Kali auf einer Eule reitend, vom
Flammenbogen umgeben. Die Eule gilt im indischen Volksglauben als
unheilverkündendes Tier, weswegen sie gelegentlich als Reittier (Vähana) der Kali
erscheint. Diese wird auch etwa mit einem Geier — ebenfalls einem

unheilbringenden Vogel — im Wappen dargestellt. — Eine alte Bronze in 88

(Fig. 22) zeigt Kali vierarmig, auf herzförmigem Äshvattha-Blatt (Ficus
religiosa, Pipal-Baum) stehend, das auf drei Füßen in Gestalt von
Skorpionen ruht.x) Sie hält mit der einen Hand einen am Ende eines Stabes

angebrachten Räuchernapf in die Höhe, mit der andern ein Schwert; mit der

dritten hält sie den Kopf eines erschlagenen Feindes am dreiteiligen
Haarschopf empor.2)

Eine Kali mit dem Haupt eines Dämons auf Äshvattha-Blatt zeigt auch die

Fenstervitrine 10. Diese Figur bezieht sich wahrscheinlich auf den Kampf der

Kali mit dem Dämon (Äsura oder Daitya) Chanda, den das Devi-Mähätmya
beschreibt. Zunächst wird da geschildert, wie Käü die ganze Heeresmacht
der Äsuras vernichtet. «Als nun Chanda die ganze Streitmacht der

Äsuras vernichtet sah, stürmte er heran gegen Kali, die überaus Schreckliche.

Da lachte Kali entsetzlich in wildem Zorn, fürchterlich brüllend, während

in ihrem greulichen Maul ihre blendend weißen Zähne aufblitzten. Und

mit ihrem gewaltigen Löwen erhob sich die Göttin und rannte auf Chanda

*) Auch Kala oder Yama, der Todesgott des Hinduismus, erscheint gelegentlich
mit Skorpion, den er an der Brust trägt; s. Fergusson, The Cave-Temples of
India, Plate 72.

2) Von dieser Figur kaum zu unterscheiden sind manche Darstellungen
Virabhadras, einer Form Shivas, mit dem Haupte Dakshas, wie er auf einer Lotä in
Vitrine 84 dargestellt ist (unten S. 114).



Kalis Kampf mit dem Stierdämon 83

zu, ergriff ihn bei den Haaren und schlug ihm mit dem Schwert das Haupt
ab. » Neben Chanda besiegt Kali in gleicher Weise den Äsura Munda, und eine

Benennung ihrer Schreckgestalt, Chämundä, wird als Zusammenfügung
der beiden Dämonennamen erklärt; dabei soll Chanda den Tod, Munda die

Schlange bedeuten. — Eine Elfenbeinschnitzerei in der Fenstervitrine 10 zeigt
Kali als Chämundä. vierarmig, mit fünfteiliger Krone (Karanda-Mukuta), mit
herausgestreckler Zunge und vorn tief herabhängender Schädelkette (Kapäla-
oder Mundamälä); sie schreitet über eine am Boden liegende bärtige Äs-
ketengestalt mit Haarknoten (Jatä), dem Abzeichen der Asketen (Täpasa);
hinten ist ein Flammenkreis angedeutet. Kali als Shakti (Energie) ist hier
das aktive Prinzip gegenüber Shiva als reinem Geist oder Bewußtsein, wie
nach der dem Yoga zugrunde liegenden Sänkhya-Philosophie die Prakriti,
die Materie oder Natur das schöpferische Prinzip ist, während Purusha,
der reine Geist untätig bleibt. Die Auffassung von Shiva als Leichnam
wurde durch die Äehnlichkeit des Sanskritwortes shava, « Leichnam », mit
Shiva begünstigt. Auch im Lamaismus wird eine Göttin (Kurukullä) auf
einer liegenden Gestalt tanzend dargestellt. Wahrscheinlich bildete der auf
dem Apasmära-Purusha tanzende Shiva das Vorbild dieser Gruppe. Es

mögen auch die gynäkokratischen Elemente des Käli-Kultes, die von den

Äboriginern stammen und durchaus unarischer Art sind, dabei mitgewirkt
haben. Die Verehrung der Kali in ihrer Schreckgestalt als Chämundä soll
die Kinder vor Krankheit bewahren. Figuren von ihr werden auch oft an

Wagen angebracht, die an Festtagen durch die Straßen gezogen werden.
Eine Beschreibung der Kali als Chämundä und ihres wilden Tanzes gibt
Kälidäsas Drama Mälati und Mädhava (übersetzt von Ludw. Fritze, S. 62);
der Name des Dichters bedeutet « Knecht der Kali ».

Eine besonders in Bengalen vielverehrte Form der Kali ist die Göttin
als Besiegerin des stiergestaltigen Dämons Mahishäsura (mahisha Büffel,
asura Dämon). Als solche heißt sie Mahishäsura-Mardini, auch
C h a n d i k ä, « die Wilde », oder Kätyäyani, aber auch ihr Name
Chämundä wird auf dieses Ereignis bezogen, besonders in Südindien. Der
Kampf Kalis mit Mahishäsura wird in den hinduistischen Legendendichtungen

(Puränas) ausführlich geschildert, besonders im Devi-Mähätmya.
Kali entstand aus dem Zorn der Götter über den sie bedrängenden
Mahishäsura, der sich aller drei Welten bemächtigt hatte. Die Götter ließen
Zorneskräfte aus sich hervorgehen, die sich zu einer furchtbaren weiblichen
Gestalt, der Kali, verdichteten.x) « Aus ihren zusammengezogenen Äugen-

l) Eine bildliche Darstellung dieser Szene gibt H. v. Glasenapp, Der
Hinduismus, S. 136, nach einer Handschrift des DSvimähätmya.



84 Hinduismus IV. Shiva und sein Kreis

brauen sprang eine Göttin hervor, schwarz und düster, mit gezogenem
Schwert und Wurfschlinge, ein Khatvänga (Stab mit Menschenschädeln)

tragend, mit einem Halsband aus Schädeln, in ein Tigerfell gekleidet,
ausgemergelt, mit aufgerissenem Maul und herausgestreckter Zunge. Ihre

Äugen waren rot und eingesunken, und sie erhob ein gräßliches, die ganze
Welt erfüllendes Gebrüll. » Sie hatte zehn Arme und trug in jeder Hand
eine Waffe. Kali wurde nun von den Göttern gegen Mahishäsura entsandt;
sie bestieg ihren Löwen, eine Gabe des Himälaya, und griff das Ungeheuer

an, das beständig seine Gestalt wechselte und die Angriffe der Göttin auf

alle mögliche Weise unwirksam zu machen suchte. Während des Kampfes
erzitterten Erde und Weltmeer. Selbst als sie mit der ihr vom Gotte Varuna
verliehenen Schlinge seine Hörner und Hufe fesselte, entriß er sich ihr,
und als sie den Donnerkeil (Vajra) Indras gegen ihn schleuderte, ließ er
diesen durch seine Zaubermacht (Mäyä) ganz klein werden, so daß er ihn

nicht verletzen konnte. Zuletzt stieg Kali von ihrem Löwen, sprang auf den

Rücken Mahishäsuras und trat sein Haupt mit den Füßen, worauf sie es

mit dem Schwert abhieb. Da erscheint aus dem Nacken des enthaupteten
Stiers unter bewundernden Ausrufen der Götter ein menschlicher
Oberkörper, der in dem Stier wohnende Dämon, der Kali zu töten sucht; er
wird aber von dem Löwen mit der Pranke weggeschlagen und von Kali
mit der Lanze ins Herz getroffen.

Der Kampf Kalis mit Mahishäsura wird symbolisch als Kampf des

höhern Wissens mit Unwissenheit und Irrtum gedeutet, ähnlich wie die

Kämpfe Shivas und Vishnus mit verschiedenartigen dämonischen Feinden.

Der Irrtum (Ävidyä) wird von der Macht der Erkenntnis (Jnäna-Shakti)
vernichtet, wobei shakti im Sanskrit sowohl Kraft als Lanze bedeutet.
Vielleicht ist der Kampf aber auch eine symbolische Einkleidung des Sieges
des Käli-Kultes über einen uralten Büffelkult, der mit einem Stier-Totem
der Äboriginer zusammenhing. Bei den Chamärs nennt sich eine

Volksgruppe (Göt, Sanskrit götra) nach dem Büffel. — Zur Erinnerung an den

Kampf Kalis mit Mahishäsura wird das Fest Durgä-Püjä oder Navarätri
(s. o. S. 80) gefeiert. Es wird dabei neun Tage lang den Bildern Verehrung
erwiesen, die den Kampf darstellen; dann werden sie in den Ganges
geworfen. In Bengalen wird an diesen Tagen das Bild der Kali mit blutigen
Tieropfern verehrt. Kali als Besiegerin Mahishäsuras wird besonders von
denen verehrt, die ihre Feinde vernichten wollen. Die Besiegung des

Stierdämons durch Kali ist ein sehr beliebtes Motiv der bildenden Kunst;
Darstellungen desselben finden sich z. B. im Kailäsa-Tempel von Ellora und



Kälts Kampf mit dem Stierdämon 85

in der Yamapuri-Höhle in Mahäbalipur.') — Eine bemalte Tonplakette
in Vitrine 88 stellt Kali Mahishäsura-Mardini dar. Die Göttin ist zehn-

armig (Dashabhujä), aber ohne erkennbare Embleme; diese wären: Stock,

Schwert, Schädeltrommel, Menschenknochen, Schild, Glocke, Khatvänga,
Dreizack, die zwei Enden einer Elefantenhaut. Sie hält eine dunkelblaue
Gestalt am Haarschopf, die von einem Löwen angefallen wird, und stößt

ihr mit der rechten Hand die Lanze in den Leib. Rechts und links stehen

Gestalten ohne Embleme, vielleicht Chanda und Munda, die beiden andern

von Kali besiegten Dämonen, oder Verehrer der Göttin. Links vom Löwen

ist der elefantenköpfige Ganesha, Shivas Sohn, dargestellt, vierarmig,
mit Rosenkranz und Schädelkette; er sitzt in Ärdhaparyanka-Äsana (über
diese Stellung s. o. S. 81); unten sind zwei Stierköpfe von verschiedener

Größe angebracht, der eine ist wohl der abgeschlagene Kopf
Mahishäsuras, dazwischen anscheinend ein Lingam. Diese zehnarmige Form der

Kali heißt Siddha-Chämundä. — An diese Plakette schließen sich zwei

Bronzedarstellungen der mit dem Stierdämon kämpfenden Kali. Beide zeigen
die Göttin vierarmig; die erste trägt Schwert und Schild; Kali stößt dem

Mahishäsura, dessen ganzer menschlicher Körper aus dem enthaupteten
Stier heraustritt, die Lanze in den Leib und hält ihn am Haarschopf fest.

Mit dem rechten Fuß tritt sie auf den Löwen. Auch Mahishäsura trägt
Schwert und Schild. Die zweite Bronzefigur hält Wurfscheibe (Chakra) und

Lotus, zwei Embleme, die sonst Vishnu zukommen; nach der Legende lieh
Vishnu der Kali seine Waffen für den Kampf mit Mahishäsura, deshalb

finden sich vishnuitische Embleme nur an der Kali als Mahishäsura-
Mardini, die vielfach auch von Vaishnavas verehrt wird und dann als weibliche

Erscheinungsform Vishnus oder als seine Schwester gilt. Kali mit
Vishnus Chakra und Shankha ist dargestellt z. B. in der Mahishäsura-
Skulptur der Yamapuri-Höhle von Mahäbalipur. Die genannte Bronze-Käli
tritt mit dem rechten Fuß auf Mahishäsura, dessen menschlicher Kopf aus
dem Stier heraustritt, welcher hier seinen eigenen Kopf behält, während dieser
sonst gewöhnlich abgeschlagen, am Boden liegend dargestellt wird, wie an der
eben besprochenen Tonplakette. — Auch die Fenstervitrine 10 enthält eine

Darstellung der Kali im Kampf mit dem Stierdämon (Bronze). Die Göttin ist
hier vierarmig (der hintere Arm ist abgebrochen) und trägt große runde
Ohrgehänge (Karnika, Karnapüra) in Form von Blüten. Sie hält mit der
linken vordem Hand den Dämon am Schopf, der in vollständiger menschlicher

Gestalt aus dem Hals des Stieres heraustritt und mit Schwert und
Schild bewaffnet ist; mit der Linken hält sie einen runden Schild (nach

*) C o h n Indische Plastik, Taf. 38.



86 Hinduismus IV. Shiva und sein Kreis

hinten gerichtet) sowie Bogen und Pfeil. Mit der rechten vordem Hand

macht sie eine Mudrä (Daumen und Zeigefinger einen Kreis bildend), die
vielleicht zum Einstecken einer Waffe bestimmt ist (vgl. die « Löwenohrsteilung »

an der Pärvati S. 78). Sie tritt mit dem rechten Fuß auf den Stier. Das

dritte Äuge auf der Stirn kennzeichnet sie als shivaitische Gottheit. —
Darstellungen der Kali enthalten auch die Kultgegenstände in Vitrine 8 und 85

sowie die Fenstervitrine 9. Der Kampf mit Mahishäsura findet sich z. B. auf

einem Medaillon der großen Messingkanne in 8; Kali auf Pferd auf einer

Silberplakette in Vitrine 9. — In den Kreis der Käli-Verehrung gehört auch
das Fabeltier mit der Pflanzenranke im Maul in der Fenstervitrine 10; es

wird in Indien als « Löwe der Durgä » oder als « Jaly-Löwe» bezeichnet.
Solche finden sich z. B. an den Pfeilern des Kalyäna-Mandapam in Vellora.
Große, grell bemalte und vergoldete Jaly-Löwen, aus Holz geschnitzt, werden

beim Tempelfest in Conjeeveram (Känchipuram) benutzt.
Als Gattin Shivas gilt auch M i n ä k s h i, «die Fischäugige »,

ursprünglich eine Tochter des Königs von Madurä, die aber eigentlich eine
Tochter des Reichtumsgottes Kubera und somit eine Yakshini war, eines

jener halbgöttlichen Wesen, die sich in der Umgebung Kuberas befinden.1)
Shiva heiratete sie in der Gestalt des Sundareshvara. Sie ist die Schutzgöttin

von Madurä, ihr ist der große Tempel des Shiva Sundareshvara
geweiht, und ihre Hochzeit mit Shiva wird alljährlich durch ein glänzendes
Fest gefeiert, das den Namen Tailötsava, « Oelfest» trägt, wobei ihr Bild
auf einem Thron sitzend, von Musikanten umgeben umhergetragen wird.
Die Sammlung enthält eine holzgeschnitzte Figur der Minäkshi (Vitrine 88),
zweiarmig, mit Lotus in der Rechten, auf Lotus stehend (Padmäsana).

Als Sohn des Shiva und der Pärvati gilt der elefantenköpfige Gott
G a n § s h a (Gana-fsha), « Herr der Scharen », d. h. der den Shiva
umgebenden und mit ihm den Kailäsa bewohnenden Halbgötter), auch G a n a -
p a t i oder V i n ä y a k a. In Südindien heißt er P i 11 a y ä r, «das
erlauchte Kind ». Manche Legenden lassen ihn von der Pärvati allein, ohne

Mitwirkung Shivas, erzeugt werden. Er ist einer der meistverehrten Götter
des Hinduismus, und wird nicht nur von Shivaiten, sondern auch von
Vishnuiten, ja sogar von den Jainas verehrt, und ist einer der fünf hin-
duislischen Hausgötter (Panchäyatana, s. o. S. 9). Auf den Hausaltären
zumal des Maräthenlandes vertritt ihn ein roter Stein. Er wird besonders
verehrt von der Sekte der Gänapatyas an der Westküste Vorderindiens,
die in ihm den höchsten Gott sehen, und ihn unter tausend Namen anrufen,
wie dies die Vaishnavas und Shaivas mit ihrem Gotte tun. Man ruft Ganesha

*) Vgl. Coomaraswämy, Yakshas. Smithsonian Institution, Mise. Coli. 1928.



Gan6sha 87

an bei Beginn jeglicher Unternehmung, da man glaubt, daß er die sich ihr
entgegenstellenden Hindernisse (vighna) beseitige; er heißt deshalb auch

Vighnahantar, «Vernichter der Hindernisse», oder Vighnesha (Vighna-
Isha), Vighneshvara, « Herr der Hindernisse». Besonders beim Bau eines

Hauses wird er verehrt, und sein Bild wird in der Nähe des Bauplatzes
aufgestellt. Auch über dem Eingang von Wechselstuben ist sein Bild
angebracht. Am Anfang von Büchern und Briefen wird er mit dem Mantra Shri-
Ganeshäya namah, « dem erlauchten Ganesha sei Verehrung », angerufen.
Wird ihm nicht die gebührende Verehrung erwiesen, so schafft er Hindernisse,

statt solche zu beseitigen. Der Elefantenkopf soll seine Klugheit
symbolisieren, und verschiedene ätiologische Legenden wollen erklären, wie er
dazu gekommen sei. Ein Puräna erzählt, daß seine Mutter Pärvati den bösen

Shani (Gott des Planeten Saturn) das Kind behüten ließ; dieser verbrannte
ihm seinen Kopf zu Äsche, worauf Brahma der Pärvati gebot, ihm den Kopf
des ersten Wesens aufzusetzen, das ihr begegne, und dies war zufällig ein

Elefant. Eine andere Legende berichtet: Pärvati ließ Ganesha die Türe
bewachen während sie badete, und als er Shiva den Eintritt verwehrte, schlug
ihm dieser den Kopf ab und ersetzte ihn nachher auf Bitte der Pärvati durch
den eines Elefanten. Wieder ein anderes Puräna erzählt, daß Shiva und
Pärvati im Walde ein sich begattendes Elefantenpärchen sahen; sie ahmten

es nach, und das aus dieser Verbindung entstandene Kind hatte einen

Elefantenkopf. — Der Elefant gilt in Indien als besonders kluges Tier, und die

Tierfabel (Panchatantra, Hitöpadesha) läßt ihn gerne als solches erscheinen.
Es sind auch Spuren eines Elefantenkults vorhanden, so unter den Frauen
der Santäls, kolarischer Stämme in den Jungein von Westbengalen. —
Ganesha hat sehr viele Tempel, die meist mit denen des Shiva und der Kali
in Verbindung stehen, doch besitzt er auch eigene Heiligtümer; das bekannteste

befindet sich in Chinchvad, einem Dorf in der Nähe von Poona. Ein
großer Ganesha-Tempel findet sich auf dem Felsberg bei Trichinopoly, wo
der Gott Ujjhi-Puliyär genannt wird. Ganesha wird vielfach als Schutzgottheit

der Dörfer verehrt und an deren vier Ecken aufgestellt. Diese Bilder
sind, als glückbringende Idole, mit roter Farbe bestrichen. Auch an Kreuzwegen

wird er zum Schutze der Reisenden aufgestellt. Das Fest seines

Geburtstages, die Ganesha-Chaturthi, wird am vierten Tag der lichten Hälfte
des Monats Bhadrapada (August/September) gefeiert. Sein Bild wird dann

in Häusern, Kaufhallen und Regierungsgebäuden aufgestellt, mit Kränzen

behängt und durch die Straßen und längs der Dorfgrenzen getragen, was
mit ausgelassenen Lustbarkeiten verbunden ist. Es werden auch Tonfiguren
von ihm angefertigt, welche dann, nachdem sie einige Tage verehrt worden



88 Hinduismus IV. Shiva und sein Kreis

sind, ins Wasser geworfen werden. Da Ganesha als großer Liebhaber von
Süßspeisen gilt, wird ihm zu Ehren in jedem Haushalt ein Reispudding
zubereitet, seinem Bilde oder Symbol dargebracht und nachher von den

Familiengliedern gemeinsam verzehrt.

Vitrine 88 zeigt zunächst eine Marmorfigur Ganeshas (Fig. 27). Der
Gott ist vierarmig, hält Elefantentreibstachel (Änkusha), Streitaxt (Parashu),
Rosenkranz (Äkshamälä) und ein kugeliges Gebäck (Mödaka, Tamulisch

Laddu oder Ladduka), ein Bällchen aus Zucker, Weizen- oder Reismehl,

zerlassener Butter (Ghi) und allerlei Gewürzen. Dieser Gegenstand wird
gelegentlich auch als Mango-Frucht oder Holzapfel bestimmt. Ganesha

sitzt in Älidha- oder Sukhäsana-Stellung (s. o. S. 89) auf Lotus (Padma).
Vorn am Sitz ist die Ratte, das Reittier (Vähana) Ganeshas, als Flachrelief

angedeutet. Um den Leib des Gottes ringelt sich eine Schlange, deren kleine

Haube sich über seinem Nabel erhebt. Der eine Stoßzahn ist sichtbar, der

andere ist abgebrochen und der Stumpf wird vom Rüssel umschlungen. Die

Puränas erzählen, wie Ganesha zu seinem Schlangengürtel kam: Er bekam

einst von seinen Verehrern ungeheure Mengen von Kuchen, und stopfte sie

alle in seinen geräumigen Bauch. Dann wollte er nach Hause, bestieg sein

Reittier, die Ratte, und trieb sie zum Lauf an. Es war schon dunkel, und die

Ratte vermochte ihre Last kaum zu tragen. In ihrer Not sah sie eine große

Schlange, die den Weg kreuzte; aus Angst strauchelte sie und warf ihren
Reiter ab. Beim Sturz platzte Ganeshas prall gefüllter Bauch und die

Kuchen wurden auf den Boden verstreut. Er las sie geduldig zusammen und

verschlang sie ein zweites Mal, wobei er den geborstenen Bauch mit der

Schlange umwand; auf diese Weise bekam er den Schlangengürtel. Die
selbe Erzählung erklärt dann auch den Verlust seines einen Stoßzahns: Der

Mond, in Begleitung seiner 27 Sternenbräute (der Sternbilder, Nakshatras,
des Iunaren Zodiaks), sah alles was sich zutrug und brach in lautes Lachen

aus. GanSsha geriet ob dieser Schmach in gewaltigen Zorn, riß sich den

einen Stoßzahn aus und schleuderte ihn gegen den Mond. Er traf ihn und

verletzte ihn so schwer, daß er seinen Glanz verlor. Dadurch wurden die

Nächte stockdunkel. Die Götter nahten sich Ganesha und flehten ihn an,
seinem Beleidiger zu verzeihen und ihm sein Licht zurückzugeben. Dadurch
besänftigt, milderte Ganesha die Strafe, indem er bewirkte, daß der Mond
sein Licht nicht für immer, sondern nur für bestimmte Zeiträume verliert
(ein ätiologischer Mythus zur Erklärung der Mondphasen). Nach einer

andern Ueberlieferung soll Ganesha den Stoßzahn im Kampf mit Parashu-

Räma, der sechsten Verkörperung Vishnus (s. o. S. 46), verloren haben.

Manchmal hält Ganesha den ausgebrochenen Zahn in der Hand, und er



Ganesha 89

soll damit auf Diktat des heiligen Vyäsa das Riesenepos Mahäbhärata
aufgezeichnet haben. Ganeshas Reittier (Vähar.a) ist, wie bereits bemerkt, die

Ratte oder Maus (Äkhu, Müshaka), die bei gewissen Dravida-Stämmen, so

den Oraons oder Dhangars in Chotä Nägpur, ein Totem-Tier ist; auf ein

Mäuse-Totem weist auch der Stammesname Müshika. Unter den niedrigsten
Kasten von Bombay wird es als unglückbringend betrachtet, eine Ratte
als solche zu benennen, man nennt sie statt dessen Rattenonkel (Undir
Mama); auch gilt das Töten einer Ratte als besonders schwere Sünde. —
Auch für die Verbindung Ganeshas mit der Ratte wollen mancherlei

Legenden eine Erklärung geben. So lautet eine solche in Südindien: Die
Ratte war ursprünglich ein gewalttätiger Riese Gajamukha («Elefantenkopf

»), der Götter und Menschen bedrohte. Da baten die Götter Ganesha

um Hilfe gegen ihn. Der Riese brach dem Ganesha im Kampf den einen

Stoßzahn aus, worauf Ganesha in seinen Leib eindrang und ihn zu Boden

warf. Da verwandelte sich der Riese in eine Ratte, groß wie ein Berg, aber
Ganesha sprang auf ihn und benutzte ihn seither als Reittier. — Vielleicht
liegt dieser Vorstellung die in Indien seit alters sprichwörtliche Feindschaft
zwischen Elefanten und Mäusen zugrunde, von der auch antike Autoren
(Plinius) wußten.

Eine bemalte Tonfigur in Schrank 88 zeigt einen vierarmigen Ganesha

mit dem dritten Äuge der Weisheit (Jnäna-netra), das seine Zugehörigkeit
zum Shiva-Kreis andeutet. Er hält keine Embleme in den Händen, nur
Schädelkette und Rosenkranz sind angedeutet. Der Gott sitzt in Ärdha-
paryanka-Stellung auf der Ratte; diese Form heißt Äkhuvähana, « die Ratte
als Reittier habend ». Die rechts davon aufgestellte Steinfigur stellt Ganesha

ebenfalls vierarmig und sitzend dar. Er hat beide Stoßzähne; die Embleme
sind undeutlich (Rosenkranz oder Schlinge?; letztere — Päsha — gehört ebenfalls

zu seinen Attributen). Eine Messingfigur zeigt Ganesha auf Ratte,
das eine Bein emporgezogen und aufgestützt, das andere herabhängend

(Älidha-Äsana). Er ist vierarmig, hält Elefantentreibstachel (Änkusha),
Schlange (Sarpa), Gebäck (Mödaka), das er mit dem Rüssel faßt. Er hat

nur den einen Stoßzahn. Das Ganze ruht auf Lotus. Vier kleine Ganeshas

sind rechts davon aufgestellt. Eine bemalte Holzfigur in der Fenstervitrine

10 zeigt Ganesha auf einer blauen Ratte sitzend. *) Einen in gleicher
Weise sitzenden Ganesha stellt auch die kleine Elfenbeinschnitzerei in der

x) Damit ist zu vergleichen, daß im Lamaismus der Welthüter (Lökapäla)
Vaishravana oder Kubera, der König der Yakshas, auf einem blaubemalten Dämon
stehend oder sitzend dargestellt ist; blau ist dort die Farbe der Schreckgötter, und
auch GanSshas Ratte war, wie gezeigt, ursprünglich ein dämonisches Wesen.



90 Hinduismus IV. Shiva und sein Kreis

Fenstervitrine 9 dar; er hält Schlinge und Streitaxt. — Bisweilen wird
Ganesha mit einer kleinen weiblichen Gottheit (Devi, oft auch als Lakshmi
oder Sarasvati bezeichnet) auf dem Knie dargestellt (Shakti-Ganesha); eine

solche Figur zeigt die Fenstervitrine 10. Die weibliche Figur kann nicht die
Gattin Ganeshas sein, der gewöhnlich als keuscher Junggeselle (Brahma-
chärin) vorgestellt wird. Als seine Mutter ihn zum Heiraten aufforderte,
erklärte er, kein Weib zu begehren, das weniger schön wäre als Pärvati; er
sitzt deshalb nach dem Volksglauben an den Straßenecken, an den Schwellen
der Tempel und an den hauptsächlichen Verkehrsstellen, um nach einer Braut
Ausschau zu halten. Seine beiden Gattinnen Siddhi, « Erfolg », und Riddhi,
«Wohlfahrt» oder Buddhi, «Klugheit», sind lediglich Produkte der
Abstraktion. Eine Kultlampe in 86 zeigt Gane"sha am Griff; er hält mit der
Rechten den Rosenkranz (durch einen Ring angedeutet), mit der Linken
eine Blüte (ein diesem Gott sonst nicht zukommendes Emblem), und scheint
eine Brahmanenschnur bzw. eine sie vertretende Schlange über der linken
Schulter zu tragen. Unten am Griff ist eine weibliche Figur mit Änjali-
Stellung der Hände angebracht, vielleicht identisch mit der sonst auf seinem

Knie sitzenden Gottheit. Vorn eine Gestalt auf Elefantenkopf mit weit
aufgesperrtem Rachen, durch den ein Ausgußrohr gesteckt ist. Oben am Griff
ist ein weiter Ring angebracht. — Ganesha-Figuren von der Insel Bali aus
Holz und Stein enthält die Vitrine 38 der Sammlung für Völkerkunde.

Der zweite Sohn Shivas, der nach der Legende von ihm allein, ohne
die Mitwirkung der Pärvati, erzeugt wurde, ist S k a n d a (Kumära, Su-

brahmanya, Kärttikeya), der Anführer der Götter in ihren Kämpfen gegen
die Dämonen, deshalb oft, aber nicht ganz zutreffend, als Kriegsgott
bezeichnet. Ein Relief im Tempel von Angkor-Vat zeigt ihn im Dämonenkampf.
Er gilt auch als Gott der Jugend, worauf sein Name Kumära (Jüngling)
weist. Seine Geburt schildert ein Kunstepos Kälidäsas (Kumärasambhava);
er wurde als Sohn Shivas geboren, um den Dämon Täraka oder Tripuräsura
zu vernichten, der die Götter bedrängte und, wie oben S. 72 gezeigt, oft

unrichtig mit dem Äpasmärapurusha identifiziert wird, auf dem Shiva tanzt.
Er ist auch der Gott des Planeten Mars (Mangala), was seine Auffassung
als Kriegsgott bei den Europäern offenbar mitbedingt hat. Sein Reit- oder
Begleittier ist der Pfau, der in Indien als heiliger Vogel gilt und besonders

von den Jäts verehrt wird.1) Der Pfau soll ursprünglich ein von Skanda
besiegter Dämon sein, nach andern ein Geschenk Garudas an Skanda. Ueber
Kranken wird eine Pfauenfeder geschwungen, um die Dämonen zu ver-

*) Eine schöne Wiedergabe des Kumära auf dem Pfau im Shiva-Tempel von
Madurä findet sich bei Hürlimann, Indien, Taf. 15.



Skanda. Shivas Stier Nandt 91

scheuchen. Pfauenfedern gelten auch als Mittel gegen Schlangenbiß. Als
Subrahmanya (Tamulisch Subramaniär) ist Skanda eine fast ausschließlich

südindische Gottheit; sein Bild findet sich dort in jedem Dorftempel, während

er in Nordindien selten verehrt wird. Als seine Inkarnation betrachtet

man den religiösen Lehrer Kumärila, der im 9. Jahrh. n. Chr. in Südindien

wirkte, den Buddhismus bekämpfte und den Brahmanismus neu begründete.

Auf Bitten der Götter sei er zur Erde niedergestiegen, um den buddhistischen

Irrglauben zu vernichten. Die Verehrung Subrahmanyas bewahrt die

Kinder vor Krankheit. In Bengalen soll er bei gewissen Gelegenheiten von
liederlichen Weibern angerufen werden, und im Drama Mricchakatika (« Das

Tonwägelchen») des Shüdraka (4. Jahrh. n. Chr.) ruft ihn ein Dieb um
seinen Beistand an. In der Bombay Presidency ist es verheirateten Frauen

untersagt, seinen Tempel zu betreten, und im Drama Urvashi des Kälidäsa
wird die Äpsaras (Nymphe) Urvashi, die gegen das Verbot den Hain
Kumäras betreten hat, zur Strafe in eine Liane verwandelt. In seinen Tempeln

hofft man vom Einfluß böser Geister befreit zu werden, und Frauen
erbitten von ihm wohlgeratene Kinder. In Tanjore und an andern heiligen
Plätzen Südindiens finden sich Tempel Subrahmanyas Seite an Seite mit
denen Ganeshas; in einigen Distrikten ist er noch volkstümlicher als jener,
und die Sekte der Gänapatyas verehrt in ihm den höchsten Gott. Seine Gattin

ist Kaumäri, die auch als eine Form der Kali betrachtet wird; nach einem

ihr geweihten Tempel ist das Kap Komorin benannt.

Eine alte Bronze in Vitrine 88 zeigt Pärvati mit dem kleinen Subrahmanya

auf dem linken Arm. Die Figur hat nach rechts gezogenen
Haarschopf, wie die Bronze in der Fenstervitrine 10. Da Skanda vielfach als ein

Sohn der Gangä gilt, die Shivas Samen aufgenommen hatte, wird unsere
Figur gelegentlich als Shivas Gattin Umä aufgefaßt, die eine Erscheinungsform

der Gangä ist.1) — Eine kleine Elfenbeinschnitzerei in der Fenstervitrine

9 stellt Kumära dar, einen Stab in der Hand haltend, vor dem Pfau
stehend, von einem Flammenkreis (Prabhävali) umgeben.

Das dem Shiva zugeordnete Tier, sein Vähana oder Reittier ist der
weiße Stier N a n d i (« der Erfreuende »), der zugleich als sein Diener und
als Torhüter des Kailäsa, des Paradieses Shivas gilt. Schon Rudra, das

vedische Urbild Shivas, reitet auf einem Stier. Nandi wird als Torwart des

Kailäsa im Vorhof der Shiva-Tempel aufgestellt, oft in einer besondern,
vergitterten Halle (Mandapa); kleinere Nandis finden sich dann in allen

x) Die in Mohenjo-Daro gefundene weibliche Götterfigur mit Kind
(Marshall, S. 49 f., Plate XIII, XCIV und XCV) ist wahrscheinlich die Vorstufe der
Pärvati mit Subrahmanya.



92 Hinduismus IV. Shiva und sein Kreis

übrigen Teilen des Tempels. Nandi hat die Aufsicht über die Scharen von

Halbgöttern im Gefolge Shivas und begleitet seinen Tanz mit Musik. Er
ist nach der Legende ursprünglich ein menschlicher Verehrer Shivas

gewesen, der zum Lohn für seine Anhänglichkeit in einen Halbgott in der

Gestalt eines Stiers verwandelt wurde. Er wird auch einfach Vrishabha

(in der Volkssprache Basava), « Stier», genannt, und gilt als eine

Verkörperung des heiligen Rechtes (Dharma), doch wird er, gleich dem Lingam,
ein Fruchtbarkeits- und Glückssymbol sein. Einen Stier zu berühren bringt
nach dem indischen Volksglauben Glück. Stiere mit einem Auswuchs an

einem Äuge sind dem Shiva heilig und dürfen nicht zur Feldarbeit
verwendet werden (sie sind « werkheilig »). Wandernde Asketen pflegen einen

solchen mit Kaurimuscheln zu schmücken und führen ihn dann Almosen
sammelnd umher. Im Totenkult wird ein Stier dem Shiva geweiht und es

wird ihm der Dreizack aufgebrannt. Nandi wird besonders verehrt von den

Lingadhäris in Mysore, unter dem Namen Basava. — Einen Nandi in Bronze
enthält Vitrine 88, desgleichen einen vor Lingam ruhenden; darunter ein

großer ruhender Nandi aus Marmor, mit stark entwickeltem Höcker und

Schädelkranz um den Hals (Fig. 28). Eine Kultglocke (Ghantä) in Vitrine 86

zeigt Nandi am Griff, desgleichen ein Bronzeständer (Räuchergefäß), wo er
eine reich verzierte Satteldecke und anscheinend eine Schädelkette um den

Hals trägt; rechts und links sind Oesen zum Einstecken von Blumen

angebracht.

Das Symbol Shivas ist das Lingam, der Phallus als Sinnbild seiner

schöpferischen Kraft. Es zeigt die Form eines sich nach oben leicht
verjüngenden Zylinders und ist gewöhnlich mit der Yöni, dem Symbol der

weiblichen Zeugungskraft, verbunden. Wie das Lingam dem männlichen

Zeugungsglied nachgebildet ist, so die Yöni dem weiblichen; sie zeigt aber

anderseits deutliche Anlehnung an die Form des Opferaltars (Vedi), der

die Gestalt eines länglichen Vierecks mit eingebogenen Seiten hatte. *) Es

erscheint oft auch an Götterbildern ein ähnlicher Untersatz. Der rinnen-

förmige Ausguß dient dazu, die über das Lingam gegossenen Flüssigkeiten
(Wasser, Milch, zerlassene Butter) abzuleiten. Die Yöni als Untersatz des

Lingam heißt Pitha, in Südindien Ävadeyär. Bei kleinen Exemplaren ist sie

rundlich, bei größern, in Tempeln aufgestellten, oft quadratisch oder rechteckig.

Während das Lingam ein Glückszeichen ist, gilt die Yöni als

unglückbringend; man achtet ängstlich darauf, daß bei Errichtung eines

Lingam der Ausfluß der Yöni gegen den Jungel gerichtet wird, nicht gegen

*) Vgl. W. Foy, Ueber das indische Yöni-Symbol. Aufsätze zur Kultur- und
Literaturgeschichte, vornehmlich des Orients, Ernst Kuhn gewidmet, 1916, S. 423 ff.



Lingam und Yöni 93

Straßen und Häuser, damit sie ihren üblen Einfluß nicht auf diese ausübe;

um sich noch besser davor zu sichern, wird ein Nandi vor die Yöni
gesetzt. — Die Lingam-Verehrung geht in Indien in die ältesten Zeiten zurück;
schon der Rig-Veda kennt Phallusverehrer (Shishnadevas). Vielleicht
entstammt das Symbol dem Kult der Dravida-Völker.*) Das Lingam ist das

wichtigste Kultobjekt der Shivaiten; es vertritt den Gott in ähnlicher Weise

wie der Shälagräma den Vishnu. Da Shiva weit seltener in menschlicher
Gestalt dargestellt wird als Vishnu, nimmt das Lingam im shivaitischen

Kult eine weit wichtigere Stellung ein als die entsprechenden Symbole im
Vishnuismus. Beim Gottesdienst wird zerlassene Butter (Ghi) über das

Lingam gegossen, und das darüber gesprengte Wasser gilt als sündentilgend

gleich dem Gangeswasser. Man glaubt, daß sich das Lingam in

beständiger Glut und Erregung befinde (vgl. das zur Darstellung des Shiva
mit Pärvati und Lingam S. 80 Bemerkte), deshalb begießt man es mit
Gangeswasser oder kühlt es mit Bilva-Blättern, denn die Bilva-Pflanze

(Aegle Marmelos) ist dem Shiva heilig, wie das Basilienkraut (Tulasi) dem

Vishnu. Die Anhänger der Säkta-Sekte besprengen das Lingam mit
Reisbranntwein (Surä), dessen Genuß ihr Ritual ihnen gebietet. Es wird zur
Verehrung nach rechtshin, in der Richtung des Sonnenlaufes (Pradakshina)
umwandelt, und man läßt zu diesem Zwecke einen Raum rings um
dasselbe frei. Im Ällerheiligsten der Shiva-Tempel (Garbhagriha) geschieht die

Verehrung des im Lingam verkörpert gedachten Shiva (Shivapüjä) dreimal
täglich. Zuerst wird die Opferung von Milch, Butter, Sesamöl vorgenommen
(Abhisheka), dann die Beräucherung mit Wohlgerüchen (Dhüpa), und
schließlich die Darbringung von vegetabilischen Speisen (Naivedya), dazu

werden Mantrams gesprochen, Lampen entzündet, das Lingam mit Blumen,
besonders mit Jasminblüten, bekränzt. Eines der zwölf berühmtesten Tempel-
Lingams findet sich in Kedarnäth, in der Nähe von Badarinäth am Abhang
des Himälaya. Als ein von der Natur gebildetes Lingam (Svayambhü-
Lingam) gilt der große Granitblock im Shiva-Tempel von Bhubaneshvar in
Orissa. Am Malabar-Point in Bombay findet sich an einer schwer zugänglichen,

oft vom Meer überfluteten Stelle ein gespaltener Fels in Form einer
Yöni, den viele Pilger durchschreiten, um verjüngt zu werden. Lingam-
Verehrer (Lingäyats oder Virashaivas) leben in großer Zahl (etwa drei

Millionen) im Dekhan; in der Präsidentschaft Bombay bilden sie eine
besondere Kaste, und eines ihrer Klöster befindet sich in Kedarnäth. Sie

tragen das eiförmige Lingam (s. u. S. 94) in silbernen Kapseln (Kavacha,

l) Dies wird jetzt wahrscheinlich gemacht durch die Funde von Phallus-Steinen
in Mohenjo-Daro; s. Marshall, S. 59 und Plate XIII.



94 Hinduismus IV. Shiva und sein Kreis

«Panzer») am Halse; eine solche enthält die Fenstervitrine 9. Die
Gemeinde der Virashaivas soll von Basava, dem Minster eines kanaresi-
schen Königs, im 12. Jahrhundert gegründet worden sein. — Das Lingam
des Shiva Pashupati, das sich am linken Ufer der Vägmati erhebt, von
zahlreichen Tempeln und Kapellen umgeben, ist seit alters das Nationalheiligtum
von Nepal; über die Rezeption des Lingam im nepalesischen Buddhismus

s. u. S. 132.

Vitrine 88 zeigt ein Lingam auf Yöni aus Bronze und ein zweites, überragt

von Näga-Haube; davor, mit dem Kopf gegen das Lingam gerichtet,
Shivas Stier Nandi, genau wie dieser im Vorhof der Shiva-Tempel, gegenüber

dem Lingam aufgestellt. Die Weltschlange Shesha, welche hier ihre
Haube über das Lingam hält, ist sonst das Emblem Vishnus; da aber

Shesha (Änanta) auch als Sohn Shivas bezeichnet wird, erscheint dieser

gelegentlich in Verbindung mit dem Lingam; so zeigt z. B. die Wand des

Shiva-Tempels in Tanjore ein von Shesha überragtes Lingam. — Ein schönes

Marmor-Lingam auf Yöni schließt sich an. Um dasselbe windet sich eine

dünne Schlange, um den Fuß der Yöni eine dickere, deren Kopf sich unter
dem Ausguß befindet. Die Schlange ist ein Emblem Shivas und symbolisiert
sowohl Tod als Ewigkeit. — Eine viereckige Yöni aus Bronze trägt statt
des Lingam fünf zur Pyramide geschichtete Kugeln (Panchapinda); die vier
untern sollen Ganesha, Pärvati (Devi), Sürya und Vishnu symbolisieren, die

darüberliegende Shiva. — Ein Miniatur-Lingam auf Yöni aus Kristall zeigt die
Fenstervitrine 9. — Ein Lingam mit vier Gesichtern (Mukhalingam)
stellt eine weitere Bronze dar; davor Nandi, auf der andern Seite ein Stierkopf,

wahrscheinlich der abgeschlagene Kopf des Stierdämons Mahishäsura,
wie er an Darstellungen der Kali Mahishäsuramardini oft am Boden liegend
erscheint, s. o. S. 85. An einer weitern Seite ist ein Fußpaar angebracht,
wohl Shivas Füße, denen eine ähnliche Verehrung gezollt wird wie
denjenigen Vishnus. Gewöhnlich zeigen die Mukhalingams fünf Gesichter (Pan-
chänana), vertretend den Jnäna-, Tatpurusha-, Äghöra-, Vämadeva- und
Sadyöjäta-Aspekt Shivas; ein solches ist das des Shiva Pashupati in Nepal.
Aber das Epos nennt Shiva gelegentlich Chaturmukha, « vierköpfig », und
schon das älteste bekannte Lingam, dasjenige in Bhitä, zeigt vier
Gesichter. — Neben der gewöhnlichen Form des Lingam gibt es auch eiförmige
(Bäna-Lingam), «von der Natur geformte» (Svayambhü), die besonders
in der Narbadä gefunden werden. Sie vertreten den Shiva zumeist unter den

fünf Hausgöttern (Panchäyatana), besonders bei den Maräthen. Benannt
sind die Bäna-Lingams nach den eiförmigen Knospen der Bäna-Pflanze,
einer Barleria-Ärt. Solche Bäna-Lingams sind nicht zu verwechseln mit den



Chauri. Kultlampen und Räuchergefäße 95

aus Dväraka stammenden rundlichen Shälagrämas. — Ein Bäna-Lingam
auf ebenfalls steinerner Yöni zeigt Vitrine 86 (Fig. 29). An der Yöni scheint
die das Lingam umschlingende Schlange angedeutet zu sein.

V. Kultgegenstände.

Zu den im untern Teil der Vitrine 86 enthaltenen Kultgegenständen

führt hinüber eine aus einem Jaina-Tempel stammende,
feingearbeitete Älabasterfigur, darstellend zwei Chauri-Träger
(Eckfigur) mit Yak-Wedeln aus den Schweifhaaren des Grunzochsen (Bos grun-
niens), von Lotusstengeln umschlungen, deren Blüten herabhängen (Fig. 35).
Auch die bemalte Terrakottafigur unten stellt einen Chauri-Träger dar,
der die Chauri mit der Rechten über dem Kopf hält; er ist ebenfalls von
Lotusstengeln umschlungen und einen solchen mit Knospe hält er in der

linken Hand. Auf der Stirne trägt er das Tilaka der Vishnu-Verehrer
(s. o. S. 27), auf Brust und Armen Vishnus Wurfscheibe (Chakra),
daneben das Original eines Yak-Wedels. — Die Chauri (Sanskrit chämara,

von chamara «Büffel») ist ein Symbol der Herrschgewalt; sie wird über

Königen und Heiligen geschwungen, auch über Brahma, so über demjenigen

von Tiruvädi bei Tanjore, über Vishnu und über Jaina-Heiligen (Tirthan-
karas), die oft von Chauri-Trägern flankiert sind (vgl. die Tirthankara-
Figur in Vitrine 85); auch die ältesten buddhistischen Skulpturen kennen

dieses Motiv. Heute werden beim Räja-Upachära (s. o. S. 8) und bei
Hochzeitsfeiern Chauris verwendet.

Die weitern Kultgegenstände in Schrank 86 sind teils durch bestimmte
Embleme als vishnuitisch oder shivaitisch gekennzeichnet, teils allgemein
dem Hinduismus zugehörig. Reich vertreten sind Räuchergefäße
(Dhüpa) und Kultlampen (Dipa) aller Art in Bronze. Ein Räuchergefäß

zeigt einen Vogel, der eine Schlange verschlingt. Man denkt zunächst

an Garuda, den Vogel Vishnus, den unversöhnlichen Feind des

Schlangengeschlechts, doch scheint der Vogel ein Hahn zu sein, wie solche als

Weihegabe für Dämonen verwendet werden; auch Büchsen zur Verwahrung
von Kurkuma-Wurzeln (englisch turmeric) haben etwa die Form eines Hahns.
Ein Pfau aus Messing, der ein Oelnäpfchen trägt, dient als Kultlampe. Der
Pfau ist das Reittier Kumäras (Skandas), eines Sohnes Shivas, den die oben
S. 91 genannte Elfenbeinminiatur in der Fenstervitrine 9 darstellt. Ein
anderes derartiges Gefäß zeigt drei Vögel (Flamingos, Hansas) und hat
herzförmige Grundfläche, die ein Äshvattha-Blatt (vom Pipal-Baum, Ficus



96 Hinduismus V. Kultgegenstände

religiosa) nachbildet. Eine fünfteilige Kultlampe hat ringförmig angeordnete

Oelnäpfchen, die mit Lotusblättern abwechseln; in der Mitte sind konzentrisch

ansteigende Ringe angebracht, worin vielleicht eine Nachbildung des

Götterberges Meru, umgeben von den Weltkontinenten, zu erblicken ist;
vgl. das Weltmodell in der Fenstervitrine 9. Ein weiteres Räuchergefäß zeigt
zehn Schlangenköpfe als Hintergrund, ein ähnliches rechts davon weist

Sonne und Mond (in Andeutung) auf. Besondere Beachtung verdient
eine Kultlampe aus Bronze. Sie zeigt im Grundriß die herzförmige
Gestalt eines Äshvattha-Blattes. Im Hintergrund ist Lakshmi, die Gattin

Vishnus, dargestellt; sie ist vierarmig, die rechte vordere Hand zeigt

Äbhaya-Mudrä, den Gestus der Sicherheitsgewährung, die linke vordere
Hand Varada-Mudrä, den Gestus der Wunschgewährung oder Gaben-

spendung (über diese symbolischen Handstellungen s. o. S. 30). Rechts und

links von der Göttin steht je ein Elefant mit erhobenem Rüssel; aus

Paralleldarstellungen und aus der Literatur geht hervor, daß die Elefanten die Göttin

bespritzen (Gaja-Lakshmi; weiteres darüber s. o. S. 34). Rechts und links

von Lakshmi steht eine Hirtin (Göpi), die eine Schale vor sich hält (vgl.
die Bronzefigur rechts). Die ganze Gruppe ist von einem Flammenkreis

(Prabhävali) umgeben, an dessen Scheitel ein Fratzengesicht (Kirtimukha,
hier einem Vogelkopf gleichend) angebracht ist. Hinten ist eine weibliche
Gestalt mit Lotusblüte sichtbar, unten zwei weibliche Figuren; rechts und

links außen Reiter auf galoppierendem Pferd; vorn in der Mitte Hanumän,
der Äffengott der Räma-Sage.

In den Kreis der vishnuitischen Kultgegenstände gehört auch eine

Bronze in 86, darstellend eine weibliche Figur, die eine Schale vor sich hält.
Sie trägt Ohrringe in Form des aufgeblühten Lotus und ein Schmuckstück
an der Nase. Es ist eine Hirtin (Göpi) aus Vishnu-Krishnas Umgebung im
Vrindävana (Brindäban), vielleicht seine Geliebte Rädhä oder Rädhikä.
Solche Figuren werden in Indien oft als Lakshmi bezeichnet, welche sich in

Krishnas Gattin Rukmini verkörpert hat, oder auch als Apsaras
(Nymphen), die vom Epos gelegentlich als Gattinnen Krishnas betrachtet
werden, aber ursprünglich zum Kreis Indras gehören. Rädhä könnte auch

dargestellt sein in der auf Elefant sitzenden Bronzefigur rechts; sie zeigt
langen, bis auf die Arme herabhängenden Ohrschmuck (Kundali), über dem

Kopf die fünfköpfige Schlangenhaube (Näga), ein Emblem Vishnu-Krishnas,
mit Oesen zum Einstecken von Blumen. Die Figur hält einen fünffach
geteilten Oelnapf vor sich, eine Nachbildung von Vishnus Fußsohle mit den

fünf Zehen. Rädhä wird vielfach auf Elefant dargestellt. Die weibliche
Gestalt mit ausgebreiteten Armen, auf einem Elefanten sitzend, der mit dem



Vishnus Fuß 97

Rüssel zwei große aufgeblühte Lotusse trägt, kann ebenfalls Rädhä sein.

Eine fünffache Schlangenhaube mit Oesen dient zum Einstecken von Blumen
oder kleinen Räuchernäpfchen. Eine weitere weibliche Gestalt auf Elefant ist
wohl Lakshmi; sie ist ebenfalls von fünfteiligem Näga überragt. Der Elefant
hält mit dem Rüssel eine Schale; die Figur hält beide Hände so, daß sie

zum Einstecken von Blumen dienen können, eine vereinfachte Singhakama-
Mudrä oder Löwenohrsteilung der Hände, wie sie die Pärvati-Lakshmi
(Einzelfigur neben der Tischvitrine 12, s. o. S. 78, Fig. 21) zeigt.

Eine deutliche Nachbildung des V i s h n u - F u ß e s ist die Räucherlampe

mit fünf Näpfchen. Die Fußsohlen Vishnus, die man sich mit symbolischen

Zeichen bedeckt denkt, erfreuen sich bei den Vaishnavas höchster

Verehrung.1) Nachbildungen davon in Form zweier Silberplaketten und

Metallstempel zum Aufbrennen derselben auf die Haut zeigt die Fenstervitrine

9; sie erscheinen auch auf den roten Gebetsteppichen in Schrank 84.

Fußabdrücke Vishnus werden an verschiedenen Orten verehrt, so in Har-
dvär (Hari ke charan in der Nähe des großen Badeplatzes), Benares

(Charana-Päduka), Gayä (Vishnupäda-Tempel, wo es sich aber ursprünglich

um einen Fußabdruck Buddhas handelte; in Vitrine 83 findet sich ein

Abklatsch davon); ein Vishnupäda-Tirtha weist auch das obere Panjäb auf.

Wen Vishnu-Krishna mit seinem Fuß berührt, der wird dadurch von allen
Sünden befreit, sogar ein dämonisches Wesen wie Käliya, der in der Yamunä
hausende Schlangengeist.

Eine fünfteilige Kultlampe in 86 zeigt auf dem Griff einen Elefanten,
der den Fuß des mittlem Räuchernapfes mit dem Rüssel umschlingt; auf

ihm sitzt ein Reiter, der mit beiden Händen ein Gefäß vor sich hinhält. Er
trägt hohen Kopfschmuck (Mukuta), der ihn als Gott kennzeichnet, und von
dem nach rechts und links zwei Bänder auf die Arme herunterhängen und
die Oberarme umschlingen. Möglicherweise stellt die Figur den südindischen

Helfergott Äyanär dar, der meist zu Pferd, aber gelegentlich auch auf Elefant

erscheint. Ein daneben aufgestellter Bronzeständer zeigt einen bärtigen
Mann mit hohem Mukuta, geschwänzt, mit Tierbeinen. Er hat auf der Stirn
das dritte Äuge, hinter dem Kopf einen Heiligenschein, in der linken Hand

trägt er eine Glocke, in der rechten einen nicht genauer zu bestimmenden

Gegenstand (vielleicht Schädeltrommel, Damaru, nach Analogie des rechts
davon befindlichen Bronzeständers). Hinter der Figur sind viereckige Oesen

angebracht. Das dritte Äuge weist in den Kreis der Götter um Shiva; viel-

x) Vishnus Fußsohlen mit den mystischen Zeichen zeigt die Abbildung bei v.
Glasenapp. Der Hinduismus, S. 56; vgl. G r i e r s o n The auspicious marks on
the feet of the incarnate deity, Journal of the Royal Äsiatic Society, 1910, S. 87 ff.



98 Hinduismus V. Kultgegenstände

leicht handelt es sich um einen der Halbgötter (Ganas), deren Herr
Ganesha ist, oder um einen der Yakshas im Gefolge des Reichtumsgottes
Kub£ra, die alle möglichen Gestalten annehmen können.

In den Shiva-Kreis gehört auch eine Kultlampe, die oben am Griff
Ganesha, den elefantenköpfigen Sohn Shivas, zeigt; er hält mit der Rechten

den Rosenkranz (durch einen Ring angedeutet), mit der Linken eine

Blüte, und scheint die Brahmanenschnur über der linken Schulter zu tragen.
Unten am Griff eine anscheinend weibliche Figur mit Änjali-Stellung der

Hände, vielleicht eine der beiden Frauen Ganeshas, Siddhi und Riddhi, doch
erscheint Ganesha auch gelegentlich mit Lakshmi, so in der Fenstervitrine 10.

Eines der Embleme Vishnus ist die M u s c h e 1 (Shankha); ein Original
findet sich ebenfalls in 86, davor eine Nachbildung aus Bronze, auf dreifüßigem

Untersatz, der die Form einer Schildkröte andeutet, was an die Verkörperung

Vishnus als Schildkröte, den Kürma-Ävatära, erinnert. Auf dieser
Muschel findet sich in Devanägari-Zeichen die Inschrift: Hariprasäda
Kgshavadeva, « o du Gnade Haris (Vishnu-Krishnas), du gelockter Gott! ».

Krishna, der eine Verkörperung Vishnus ist, wird mit langen Haarlocken
dargestellt, die wahrscheinlich ein Symbol seiner ursprünglichen Sonnennatur

sind. Neben diesem Bronze-Shankha ist eine natürliche Muschel auf

Messinguntersatz gestellt (Fig. 31), der ebenfalls eine freilich sehr vereinfachte

Nachbildung einer Schildkröte zu sein scheint. Sie ist von einer

siebenköpfigen Schlange überragt, dem Näga Ädishesha, der Weltschlange,
auf der Vishnu ruht, s. o. S. 35. Ueber das geflammte Chakra aus Bronze
(Fig. 32), s. o. S. 28.

Das wichtigste Symbol Vishnus ist eine Art Ammonit, der S h ä 1 a -
g r ä m a wie solche besonders in der Gandaki (Gandak) oder Hiranyavati,
einem in Nepal entspringenden Nebenfluß des Ganges gefunden werden.
Oder sie werden aus runden, glatten Steinen gefertigt, die aus Dväraka
(Baroda), der Stadt Krishnas stammen und leicht mit den eiförmigen Bäna-

Lingams verwechselt werden, wie ein solches sich ebenfalls in Vitrine 86

findet (s. o. S. 94). Ein Exemplar des Shälagräma liegt auf einem knienden
Garuda, dem Adler Vishnus (Fig. 30). Der Shälagräma gilt als Verkörperung

Vishnus. Eine Legende über seine Entstehung gibt das Varäha-
Puräna: Die Flußgöttin Gandaki bat Vishnu, er möge in ihrem Schoß
geboren werden. Der Gott willfahrte diesem Wunsch und ließ sich in der
Gandaki als Shälagräma entstehen, der deshalb auch Gandakiputra, « Sohn
der Gandaki » heißt, das einzige Beispiel einer sächlichen Verkörperung
Vishnus. Der Shälagräma, dessen wirkliche Entstehung den Indern nicht
bekannt war, ist dem Vishnu heilig, weil er als von der Natur geschaffene



Vishnus Muschelhorn. Shälagräma 99

Fig. 29. Eiförmiges Lingam. (2/o) Fig. 30. Shälagräma auf Garuda. (2/s>)

Fig. 31. Muschel unter Schlangenbaldachin. (2/o) Fig. 32. Geflammtes Chakra. (V-0

Nachbildung seiner Wurfscheibe gilt. Anzahl und Lage seiner Windungen
sowie deren Färbung werden auf bestimmte Erscheinungsformen des Gottes,

insbesondere auf seine zehn Avatäras, bezogen und es werden ihm
danach verschiedene Wirkungen zugeschrieben. Besonders geschätzt werden

solche, deren Windungen rechtsläufig sind, dem Sonnenlauf entsprechend.

Der Shälagräma ist das wichtigste Kultobjekt im täglichen Gottesdienst

der Vaishnavas; auf den Altären der fünf Hausgötter (s. o. S. 9)
vertritt er Vishnu. Das über ihn gegossene Wasser ist sündentilgend gleich
dem Gangeswasser, und wird wie dieses den Sterbenden gereicht. Sandel oder

Safran, der von einem Shälagräma berührt worden ist, hat wunderbare
Kräfte. Die Sekte der Madhvas, gestiftet im 12. Jahrhundert im Karnäta-
Land an der Westküste Indiens, schätzt den Shälagräma sogar höher als

das Vishnu-Bild selbst. Die Schenkung von Shälagrämas an Brahmanen gilt
als hochverdienstliches Werk, dagegen gilt es als Sünde, einen solchen zu

verkaufen.I)
In den Kreis der Vishnu-Krishna-Verehrung gehört ein Opfer-

löffel (Sruk, Sruva), der oben am Griff den flötenblasenden Krishna
zeigt (Gäna- oder Venu-Göpäla, Muralidhara, s. o. S. 60), von der fünf-

*) Wahrscheinlich ist der Shälagräma von den Ureinwohnern Indiens schon
lange vor der Entstehung des Vishnuismus verehrt worden; s. 0 p p e r t, The
Original Inhabitants of India, S. 338 f.



100 Hinduismus V. Kultgegenstände

köpfigen Weltschlange überwölbt; hinter ihm ist eine Kuh dargestellt, die

Rinderherden des Vrindävana vertretend (vgl. die Holzschnitzerei in
Vitrine 87); daneben ein Opferlöffel ohne Figuren. Diese Löffel dienen zum

Eingießen der zerlassenen Butter (Ghi) ins Opferfeuer. — Eine Kultglocke
(Ghantä) aus Messing zeigt am Griff Hanumän mit dreifacher Krone;
seine Hände machen die Gebärde der Verehrung (Änjali-Mudrä). Eine

andere Kultglocke zeigt den knienden Garuda, den Adler Vishnus, mit
derselben Stellung der Hände; eine dritte trägt Shivas Stier Nandi am Griff.

Auch ein geschweifter Bronzeständer zeigt Shivas Stier, der eine

reichgeschmückte Satteldecke und einen Schädelkranz um den Hals trägt. Rechts

und links sind Oesen angebracht, durch welche Stäbe gesteckt werden können,

um das Bild in die Höhe zu heben ohne es zu berühren. Durch den

Klang der Glocken sollen die Götter geweckt oder herangelockt, aber auch

böse Geister (Bhütas) vertrieben werden. Wenn man Gangeswasser über ein

Lingam gießt, wird dazu eine Glocke geläutet; auch bei der Verehrung der

fünf Hausgötter wird eine solche verwendet, wobei die Worte gesprochen
werden: « O Glocke, laß deinen Ton erschallen, um die Götter herbeizurufen
und die Dämonen zu vertreiben. Verehrung der Göttin Ghantä! Ich opfere

Wohlgerüche, Reiskörner und Blumen, um der Glocke die gebührende Ehre

zu erweisen.» Dann macht der Verehrende mit der Hand die Ghantä-Mudrä
(eine plastische Nachbildung der Glocke mit den Fingern) und läutet die

Glocke. — Ein Bronzegefäß mit Flamingo auf dem Deckel in Vitrine 10 unten
dient zur Aufbewahrung roten Pulvers, das sich die Hindus bei Hochzeiten
auf das Gesicht streuen.

Hinduistische Kultgegenstände enthält auch die Fenstervitrine 9:
ausgezacktes Messingblech, einen halben Blütenstand darstellend, vielleicht eine

Opfergabe; ein mystisches Diagramm (Yantra) auf viereckigem Kupferblech,
in 9 X 9 quadratische Felder geteilt, mit den Namen der neun Planeten in

Devanägari-Schrift. Die neun Planeten (Navagraha) der indischen Astronomie

und Astrologie setzen sich zusammen aus den dem Altertum bekannten

fünf Planeten: Merkur (Budha, der Verständige), Venus (Shukra, der

Leuchtende, der Lehrer der Dämonen), Mars (Mangala, der Glückbringende),
Jupiter (Brihaspati, der Lehrer der Götter), Saturn (Shani, der Langsame);
dazu kommen der als Planet gedachte auf- und absteigende Mondknoten,
Rähu und Ketu, eigentlich Kopf und Schwanz eines von Vishnu getöteten
Dämons (vgl. die Darstellung dieser beiden auf dem Bilde der göttlichen
Kuh Kämadhenu, unten S. 105). Rähu ist das bei Finsternissen den Mond
verschlingende Ungetüm; Ketu erzeugt Kometen und Meteore. Schließlich
werden auch Sonne und Mond selbst als Planeten gezählt. Ein Tempel der



Tempelglocken. Mystische Diagramme 101

Navagrahas findet sich in Benares, desgleichen ein dem Rähu gewidmeter,
der als kopfloser Rumpf dargestellt ist; man wirft vor den Planetenbildnissen

Blumen und Opfergaben hin, ohne ihnen weitere Verehrung zu erweisen.

Dagegen werden Diagramme mit den Planetennamen häufig verwendet, da

die Planetengottheiten das Schicksal des Menschen von der Geburt bis zum
Tode beherrschen. Die hinduistischen Legendentexte und volkstümliche Bilder

stellen die Planetengötter auf Wagen fahrend dar. — Ein dreieckiges
Yantra aus Kupferblech, in 25 kleine Dreiecke geteilt, zeigt im mittlem
eine vierarmige Gestalt zu Pferd, eine Form der Kali (Äshvärüdha-Devi);
die übrigen Dreiecke enthalten mystische Silben (Bija, Bijäkshara) und die

Bezeichnungen der Elemente, an der Spitze des Dreiecks ist das Symbol der

Dreiheit Brahma, Vishnu und Shiva angebracht, die heilige Silbe Öm, die

sich oft am Anfang von Büchern findet, und welche die Wanderasketen

(Sannyäsin) auf die Glieder auftragen. Die Dreiecke eines solchen Yantra,
deren Spitze nach oben gerichtet ist, stellen Shiva bzw. das Lingam dar

und symbolisieren das männliche Element; die nach unten gerichteten
entsprechen der Devi bzw. der Yöni und sind Symbol des weiblichen Elementes

(vgl. die beiden kosmogonischen Prinzipien Yin und Yang bei den Chinesen).
Solche Yantras werden gleich Götterbildern verehrt. In Südindien gibt es

besondere Yantra-Tempel (Shaktipithälayas), in denen sich ein kleiner Altar
befindet, auf dem die täglichen Opfergaben dargebracht werden. Zweimal im

Tage wird den Yantras die Püjä erwiesen. Die Yantras gelten als ebenso

wirksam wie die magischen Sprüche (Mantram); die Verbindung beider

soll unwiderstehlich sein. Man glaubt, daß die Yantras ihre Verehrer vor
bösen Einflüssen bewahren und ihnen Glück und Wohlstand sichern; sie

haben somit auch die Bedeutung von Amuletten (Rakshä). — Stofftiere,
welche von mohammedanischen Frauen als Amulette (arab. üdha) für Kin-.
dersegen gebraucht werden, sind, da aus Südindien stammend, hier angebrach

Ein Amulett mit runden Spiegeln und Korallen dient zur Abwehr von
Unheil. Die apotropäische Bedeutung des Spiegels hängt mit dem Glauben

an die Seelenhaftigkeit des Spiegelbildes zusammen. Deshalb tragen indische
Frauen kleine Spiegelchen in ihren Fingerringen, und die Verkäuferinnen
von Betelblättern lassen ihre Kunden einen Blick in ihren Spiegel tun. Wenn
eine Witwe zur Verbrennung geführt wurde, als eine Sati, gab man ihr nebst
andern glückbringenden Gegenständen einen Spiegel in die Hand, so nach
der Schilderung, die Pietro della Valle, der Indien im 17. Jahrhundert
bereiste, von einer Witwenverbrennung gegeben hat.x) — Ein terrassen-

x) Pietro della Valle: Reiß-Beschreibung in unterschiedliche Teile der
Welt, Genf 1674, IV, S. 92, mit Abbildung.



102 Hinduismus V. Kultgegenstände

förmiges Diagramm (Shrichakra) aus Messing stellt den im Norden

gedachten Götterberg Meru dar, von dem man glaubt, daß er im Mittelpunkt

der Welt liege, und daß sich die Gestirne um ihn drehen. Er wird
umgeben von den Weltteilen (Dvipas, Weltinseln) die als konzentrische, durch
Meere voneinander getrennte Ringe gedacht sind.x) Unser Shrichakra zeigt
fünf runde Terrassen auf viereckiger Basis. Der oberste Teil heißt Bindu

und entspricht dem Punkt des heiligen Öm-Zeichens. Auf den fünf Ringen
sind in Devanägari-Schrift die Gottheiten der vier Himmelsgegenden (Löka-
pälas) und der vier Zwischengegenden genannt, ferner die acht Vasus und

die Gottheiten der zwölf Tierkreiszeichen, die hier unter westlichem Einfluß
die alten 27 Sternbilder des lunaren Zodiaks (Nakshatra) verdrängt haben.

An die fünf Ringe schließt sich ein Dreieck, darauf folgen sechs Dreispitze,
zu zwei einander durchdringenden Dreiecken gehörend, ein achtblättriger
und ein zwölfblättriger Lotus. Die Lotusblätter entsprechen dem Lotus, der

aus Vishnus Leibe entsproß und auf dem Brahma entstand; s. o. S. 33. —
Auch die Jaina-Kosmographie kennt solche Weltmodelle.

Eine silberne Gürtelschnalle stellt Krishna auf der Schlange Käliya
tanzend dar (Käliya-Krishna, Käliyamardana, s. o. S. 58). Rechts und links

von Krishna sind anbetende Gestalten wiedergegeben (Nägas, Schlangendämonen,

dem Geschlechte Käliyas angehörend); das Vishnu-Puräna
erzählt, daß die Nägas, als sie Krishna auf dem besiegten Käliya tanzen

sahen, sich zu seinen Füßen wanden und um Gnade flehten. Es sind auf

der Gürtelschnalle weiter zwei Löwen dargestellt, und zuunterst erscheint
ein Fratzengesicht (Kirtimukha). — Kapseln (Kavacha) der Lingäyat-Sekte
(über diese s. o. S. 95) aus Silber und Bronze dienen zur Verwahrung
kleiner Lingams und werden am Halse getragen. Silbertuben zur
Aufbewahrung von Mantrams. Auch Yantras werden oft in solchen Kapseln
mitgeführt, besonders von Frauen, die dadurch männliche Kinder gewinnen
wollen. — Es reihen sich an: verschiedene Amulette, so ein viereckiges, in

neun Quadrate geteiltes mit den Zahlzeichen 1—9, die neun Planeten

vertretend; ein runder Anhänger aus Bronze, den laufenden Hanumän darstellend;

eine Brahmanenschnur (Yajnöpavita, s. darüber u. S. 111); ein Silber-
döschen mit laufendem Hanumän; ein Miniatur-Lingam mit Yöni aus

Kristall. Weiter enthält die Vitrine metallene Nachbildungen (Stempel) der

Embleme Vishnus: Muschel (Shankha), Diskus (Chakra), Fußsohlen (Päda),
auch solche mit den Namen Krishna und Rädhä in Bengäli-Zierschrift;
ein viereckiger Stempel dieser Art zeigt die neun Planetenzeichen. Mit
diesen Stempeln brennen sich die Vishnu-Verehrer (Vaishnavas) die Em-

x) W. K i r f e 1, Die Kosmographie der Inder, 1920, S. 56 f.



Plaketten. Amulette 103

bleme ihres Gottes auf die Haut, besonders auf die Arme (auf den rechten

Chakra, auf den linken Shankha). Beim Einbrennen (Änkana) derselben werden

die Verse gesprochen: « 0 Sudarshana (Name des Chakra), du herrlich
Glänzender, strahlend wie zehn Millionen Sonnen, zeige du mir, dem in blindem

Irrtum Befangenen, den ewigen Weg zu Vishnu! Du, o Shankha, stiegest
einst aus dem Weltmeer empor, in der Hand Vishnus, den alle Götter verehrten

» (die darauf bezügliche Legende s. o. S. 29). — Eine Silberplakette stellt
die Göttin Kali dar, vierarmig, mit Schale (Pätra) oder Schädel (Kapäla),
Schwert, Dreizack und Schild. Oben in den Ecken sind Halbmond und Sonne

angebracht; nach dem Märkandeya-Puräna verlieh der Sonnengott Sürya
der Kali seine Strahlen, der Götterkünstler Vishvakarman einen leuchtenden

Halbmond als Schmuck. — Eine Bronzeplatte mit getriebener Arbeit stellt
Ganesha dar, vierarmig, die Schlinge (Päsha) haltend; oben ein Fratzengesicht

(Kirtimukha), rechts und links Sonne und Mond. — Eine roh
gearbeitete Silberplakette zeigt einen Kopf mit Strahlenkranz, wohl den

Sonnengott darstellend; eine Waage hängt davon herab, die den Sonnengott
als Zeugen und Richter des menschlichen Tuns bezeichnet. Eine

Silberplakette mit getriebener Arbeit zeigt Kali auf Pferd (Äshvärüdha-Devi;
davor eine stehende Gestalt, ein besiegter und um Gnade flehender Feind

der Göttin. — Silberplaketten zum Anhängen, als Amulette, Vishnus Füßepaar

darstellend. — Nachbildungen von Äshvattha-Blättern in Silber, zum

Anhängen; eines zeigt eine kniende oder laufende Gestalt, wohl Hanumän.
Gold und Silber haben abwehrende Kraft gegen den bösen Blick,
deshalb werden Amulette mit Vorliebe aus diesen Metallen hergestellt, und

es werden schon die Kinder damit behängt. — Eine schon oben (S. 91)
behandelte Elfenbeinschnitzerei stellt Skanda (Kumära, Kärttikeya), den

Sohn Shivas dar, mit Stab vor dem Pfau stehend, von Flammenbogen
umgeben. Weitere Elfenbeinminiaturen: Vishnu, zweiarmig, auf Lotus

sitzend, in Dhyäna-Äsana; die rechte Hand zeigt den Gestus der

Sicherheitsgewährung (Äbhaya-Mudrä), die linke den der Gunstgewährung

(Varada-Mudrä). — Hanumän, stehend, mit der Gebärde der Ehrfurcht
(Änjali) und lang herabhängender Blumenkette (Vanamälä). — Der
neugeborene Krishna, als Verkörperung (Ävatära) Vishnus auf Banyan-Blatt
(Vata- oder Bar-Baum, Ficus indica), die Zehe nach Säuglingsart zum
Munde führend (Vishnu Jalashaya, Vatapattrashäyin, Näräyana); die

Darstellung entspricht genau derjenigen auf dem farbigen Druck mit den 24

Avatäras an der Außenwand der Vitrine. — Ganesha, in Älidha-Äsana
sitzend, vierarmig, mit Schlinge und Streitaxt.



104 Hinduismus V. Kultgegenstände

Zuunterst in der Fenstervitrine 9 findet sich der Inhalt eines Zaubersacks

aus Südindien: ausgedörrte menschliche Handknochen und Figuren
aus Steatit; vgl. die Verwendung der getrockneten Hand eines hingerichteten
Verbrechers (hand of glory) im abendländischen Volksglauben.

An der Außenwand der Fenstervitrine 9 sind zwei farbige Drucke
angebracht. Der eine ist ein Plakat zum Schutze der Kühe.
Die Tötung des Rindes (Göhatyä) ist im Brahmanismus eine schwere, un-
sühnbare Sünde, und der Genuß des Rindfleisches ist streng verboten. Nichts

erregte während des großen Sepoy-Äufstandes von 1857 unter den Hindus

größere Erbitterung, als der Umstand, daß die Gewehrpatronen der
Engländer mit Rinderfett eingeschmiert waren. Schon im Rig-Veda wird die

Kuh als unverletzlich (aghnyä) bezeichnet, und in späterer Zeit war die

Tötung einer Kuh ein schwereres Verbrechen als Mord. Doch wurden in der
Veda-Zeit Rinder zu Opferzwecken geschlachtet, während die Vishnuiten

später alle Tieropfer verpönten. Viele Hindus gehen in der Kuhverehrung
so weit, daß sie sogar den Genuß von Kuhmilch meiden, so einige Ein-
gebomenstämme Bengalens, welche nur die Milch eines Wildtieres, des

Mithun, genießen; bekanntlich hält sich auch Gandhi an Ziegenmilch. Die

Verehrung des Rindes wurzelt wohl in totemistischen Vorstellungen und

war dann aufs engste mit dem Kult Krishnas verknüpft, der unter den

Rinderhirten des Vrindävana lebte. Indische Hirtenstämme bezeichnen die

Rinder als ihre Eltern. Kühe dürfen weder geschlagen noch gestoßen werden,

dagegen ist es erlaubt, Ochsen mit dem Stachel anzutreiben. Es haben

sich in Indien Gesellschaften gebildet, die sich den Schutz der Kühe gegen
Tötung zum Ziel setzen, und «Beschützer der Kühe» (Gaekwar) ist zu
einem königlichen Ehrentitel geworden, den besonders die Mahäräjas von
Baröda führen. Die Kuh wird von frommen Hindus als ein göttliches
Wesen betrachtet, als die Verkörperung der himmlischen Wunschkuh
Kämadhenu oder Surabhi, die bei der Quirlung des Milchmeers als

eine der vierzehn Kostbarkeiten (Ratna) entstand. In Südindien wird sie

besonders verehrt am Tag der Makara-Sankränti, des Uebergangs der
Sonne in das Sternbild des Makara, das unserm Steinbock entspricht, zur
Zeit des Wintersolstitiums. — Gandhi hat in « Young India » von 1921 die

Bedeutung der Kuhverehrung für den Hinduismus wie folgt zusammengefaßt:

«Das eigentliche Wesen des Hinduismus besteht in der Beschützung
der Kuh. Die Beschützung dieses Tieres ist für mich eine der wunderbarsten

Erscheinungen in der Entwicklung der Menschheit. Sie führt den

Menschen über die Grenzen seiner Art hinaus. Die Kuh bedeutet für mich
die ganze untermenschliche Welt. Der Mensch wird durch sie dazu geführt,



Plakat zum Schutze der Kühe 105

sein Eins- und Gleichsein mit allem, was lebt, anzuerkennen. Warum
gerade die Kuh zur Verehrung ausgewählt wurde, ist mir durchaus klar. Die
Kuh war in Indien immer der beste Gefährte des Menschen. Sie war die

Spenderin alles Reichtums. Nicht nur gab sie Milch, sondern sie ermöglichte
auch den Äckerbau. Sie ist ein Gedicht des Mitleids. Man liest Mitleid in
diesem sanften Tiere. Sie ist die Mutter von Millionen indischer Menschen.

Ihre Beschützung bedeutet Beschützung der ganzen dumpfen Kreatur Gottes.

Der Ruf der tiefern Schichten unserer Schöpfung ist um so zwingender,
als er wortlos bleibt. Die Beschützung der Kuh bedeutet das Geschenk des

Hinduismus an die Welt. Und der Hinduismus wird dauern, solange es

Hindus gibt, die die Kuh beschützen. »

Der farbige Druck unserer Sammlung soll zur Beschützung der Kuh

vor ihren Feinden auffordern und zeigen, welchen mannigfachen Nutzen sie

den Menschen bringt. Vor der Kuh steht ein Mann, der Dharmaräja (der
Gott der Gerechtigkeit), der die Arme flehend und abwehrend erhoben hält.
Aehnliche Bilder dieser Art (z. B. das in v. Glasenapp, Der Hinduismus,
S. 16 wiedergegebene) zeigen außerdem einen Mann, der mit erhobenem

Schwert auf die Kuh eindringt, und vom Dharmaräja abgewehrt wird. Am
Körper der Kuh sind die Götter des Hinduismus und die berühmten Weisen

der Vorzeit (Rishis) dargestellt. In den Hörnern der Kuh erscheinen Yama,
der Todesgott und Beherrscher der Unterwelt, und Indra, in den Ohren die

beiden Äshvin, die der vedische Glaube als Nothelfer verehrt; in den Augen
Sürya, der Sonnengott, und Chandra (Söma), der Mondgott, über ihnen

Tirtharäja, der König der Wallfahrtsorte (Tirthas), d. h. Prayäga am
Zusammenfluß von Gangä und Yamunä, das heutige Ällahäbäd; unter ihnen

Shiva, an der Schnauze dessen beide Söhne Ganesha und Skanda, am Halse

Vishnu und Sarasvati, die Göttin der Kunst und Wissenschaft, die
Gemahlin Brahmas; weiter die Planetengötter: der kopflose Ketu und Rähu,
ein auf Schildkröte sitzender Kopf, die andern Planetengötter sitzend. Die
oberste Figurenreihe zeigt Brahma mit vier Köpfen, die vier Veden haltend,

Agni, den Feuergott, Feuer speiend, den Wasser- und Meeresgott Varuna
mit Wasserkrug, und den Reichtumsgott Kubera. Im einen Vorderhuf sind
Hanumän und der Hemaküta (ein mythischer Weltberg) dargestellt, im
andern Bhairava, eine Schreckform Shivas und das Vindhya-Gebirge. Am
Leibe der Kuh ist die Erdgöttin Prithivi-Devi wiedergegeben, in den Armen
Fisch, Gazelle, Vogel und Mensch haltend, als Symbole der vier Reiche

von Lebewesen, welche die Erde trägt, ferner die vier geistgebornen Söhne

Brahmas, unter ihnen Näräyana mit der Vinä; am Hinterleib Lakshmi
und die Göttin Gangä, auf dem Schwanz ein Rishi mit betend erhobenen



106 Hinduismus V. Kultgegenstände

Armen (vielleicht Bhagiratha, der im Mythus von der Herabkunft der Gangä

von Shivas Haupt eine Rolle spielt, s. o. S. 21); am Schwanzende ein

Schlangendämon (Näga), der in denselben Zusammenhang gehört. Am
Euter erscheint das Meer des Unsterblichkeitstrankes (Ämrita). Zwischen
den Beinen der Kuh sitzen Inder aller Kasten, auch Mohammedaner und

Engländer, letztere in gestreiften Hosen und mit Zylinderhüten, um sich an
der Milch zu laben. — Eine Ueberschrift in Devanägari-Charakteren, teils
in Sanskrit, teils in Hindi, erklärt die Figuren am Leibe der Kuh und
fordert zur Verehrung des Tieres auf.

Ebenfalls an der Seitenwand der Fenstervitrine 9 ist ein farbiger Druck
angebracht, der den neugebornen Krishna auf dem Banyan-Blatt darstellt,
das auf dem Weltmeer schwimmt (Vatapattrashäyin, Näräyana). Es ist
dies die Form, die Vishnu zu Beginn eines neuen Äion (Kalpa) annimmt,
s. o. S. 57. Er trägt das Vishnu-Tilaka in Form eines V in roter Farbe auf

der Stirn, und Kränze von gelben Kugeln um Hals und Lende. Er ist
umgeben von 24 Avatäras Vishnus, die bereits S. 67 besprochen worden sind.

Vitrine 85 zeigt die Bilder von drei Führern der indischen
Nationalbewegung: Chittaranjan Das, Saröjini Naydu, die auch als Dichterin
bekannt ist, und Mötiläl Nehru. Die Mitte nimmt ein Bild von Möhandäs Ka-
ramchand Gandhi, des Mahätmä, ein, das ihn mit der Herausgabe seiner

Zeitschrift «Young India» beschäftigt zeigt (nach einer Zeichnung von
Nagesvara Row). Rechts sind Bilder von Gökhale und Bäl Gangädhar

Tilak angebracht; letzterer war nicht nur der Vorgänger Gandhis in der

Leitung der indischen Unabhängigkeitsbewegung, sondern auch ein

bedeutender Gelehrter und Erforscher der ältesten indischen Geschichte. In
seinem Buche: The Orion or Researches into the Äntiquity of the Vedas

(Bombay 1895), suchte er den Nachweis zu führen, daß die ältesten Lieder
des Rig-Veda schon im sechsten vorchristlichen Jahrtausend entstanden

seien, und daß die Urheimat der Arier Indiens die Arktis gewesen sei (im
selben Jahre setzte Hermann Jacobi auf Grund des vedischen Kalenders und
astronomischer Berechnungen die ältesten Bestandteile des Rig-Veda ins

vierte Jahrtausend vor Chr.). — Rechts an der Wand: ein metallisches
Basrelief mit schwarzem Samthintergrund; Rahmen innen rot, außen braun,
mit Goldverzierungen. Das Bild stellt einen Heiligen in Meditationsstellung
sitzend dar, mit einer Strahlenkrone, wie sie sonst der indischen Kunst
fremd ist und wahrscheinlich aus dem iranischen Kulturkreis stammt,
wo sie den Gestirngöttern des Mithriazismus eigentümlich ist. Links ein

bärtiger Mann, hockend, auf der Vinä spielend; rechts ein ebensolcher mit
Fliegenwedel aus Pfauenfedern und Wassergefäß (Lötä). Alle befinden sich



Gandhi. Die indische Nationalfahne 107

unter einem Baum, an dem ein Käfig mit Vogel hängt. — Unten Mitte:
Nachbildung einer Hinduhütte mit Strohdach. Ueber Türe und Fenster je

drei weiße Kreise mit rotem Mittelpunkt (magische Zeichen zur Abwehr

von Unheil, vielleicht eine Darstellung von Vishnus Diskus). In dem vom
Dach überdeckten Vorraum zwei Frauen. Die eine hat vor sich zwei auf-

einanderliegende Scheiben (Töpferscheibe Handmühle und um sich

verschiedenartige Geräte und Gefäße; die andere scheint zu spinnen (das

Spinnrad ist weggebrochen). Beide tragen goldene Ringe an Armen und

Handgelenken. Rechts von der Hütte ein hockender, weiß gekleideter Hindu
mit Baumwollflocke in der Hand. — Ein Teppich mit blau-weißem Ornament.

Links außen die indische Nationalfahne (Svaräj-Flagge), weiß-grünrot,

mit Spinnrad (Chärkä), schwarz. Die rote Farbe bedeutet die Hindus,
die grüne die Mohammedaner, die weiße alle übrigen Bekenntnisse. Die
Sikhs verlangten, daß auch ihre Farbe (schwarz) aufgenommen werde. Auf
den Vorschlag von Läla Hansräj von Jullundar wurde das Spinnrad in die

Svaräj-Flagge aufgenommen. « Indien als Nation », sagt Gandhi in « Young
India », « kann leben und sterben einzig und allein für das Spinnrad. Jede

Frau könnte die merkwürdige Geschichte erzählen, wie es mit dem

Verschwinden des Spinnrades um Indiens Glück und Gedeihen geschehen war.
Die Frauen Indiens und die indischen Massen sind durch den Ruf zum

Spinnrad wie noch nie zuvor erweckt worden. Die Massen erkennen in ihm

einen Spender alles Lebens. Die Frauen betrachten es als Beschützer ihrer
Reinheit. Noch jede Witwe, die ich getroffen, hat das Spinnrad als einen

lieben Freund angenommen, den sie vergessen gehabt. Einzig dessen

Wiedereinführung kann den Hunger der Millionen stillen. Keine Pläne für eine

industrielle Entwicklung des Landes können das Problem lösen, das in der

zunehmenden Verarmung der indischen Landwirtschaft besteht, die eine

ungeheure Fläche von 1900 Meilen Länge und 1500 Meilen Breite besiedelt.

Unsere ganze Hoffnung muß sich darauf richten, die vergeudeten Stunden

im Leben des Volkes nutzbringend anzuwenden und den Reichtum des

Landes dadurch zu vergrößern, daß wir in unsern Hütten Baumwolle zu

Kleidern verarbeiten. Das Spinnrad ist deshalb eine ebenso große
Notwendigkeit für unser Leben wie Luft und Wasser. — Es ist selbstverständlich,

daß die Flagge aus Khaddar hergestellt werden muß, denn einzig und
allein durch das grobe Tuch können wir Indien in bezug auf die Stoffe von
fremden Märkten unabhängig machen. » — Ein farbiger Druck stellt Gandhi
dar, stehend, mit der Nationalfahne (grün-weiß-rot, darauf in weißer Farbe
zwei Chärkäs).



108 Hinduismus V. Kultgegenstände

Eine Figur in Glaskästchen zeigt Gandhi am Spinnrad sitzend; eine

andere in Meditationsstellung sitzend, die Hände in christlicher Weise gefaltet

(nicht in der in Indien üblichen Änjali-Stellung). Rechts: Gandhi,
stehend, in Glaskästchen, mit rotem Vishnu-Tilaka auf der Stirn. Wenn

auch Gandhi einer Jaina-Familie entstammt, so bezeichnet er sich doch

selbst als Verehrer Vishnus, als Vaishnava. Er hat die Rechte auf ein Buch

von europäischem Format (kein Pustaka) gelegt. Kopfbedeckung und Schuhe
sind von roter Farbe. Alle drei Figuren sind von einem Flammenkranz

(Prabhävali, durch leichte Äuszackung angedeutet) überwölbt, nach Art der

Shiva- und auch mancher Vishnu-Bilder. — Gandhi wird von seinen

Anhängern als eine Wiederkunft Krishnas betrachtet, welcher seinerseits ein

Ävatära Vishnus ist, aber im Gegensatz zu den bloßen Teilinkarnationen
des Gottes sein ganzes Wesen in sich trägt (s. o. S. 56). Auch in den
Nachkommen Vallabhas, eines Religionslehrers des 15. Jahrhunderts, sah man
Inkarnationen Krishnas.

An der Hinterwand der Vitrine ist ein Teppich angebracht, darstellend
eine Gruppe von Sikh-Heiligen. Die Mittelfigur stellt den Guru

Nänak dar, den Schüler Kabirs (1440—1518) und religiösen Lehrer im

Panjäb (1469—1538), der einen von islamischen Vorstellungen durchsetzten
Vishnu-Glauben lehrte und der Begründer der Sikh-Religion wurde (der
Ausdruck sikh bedeutet Schüler, Jünger eines geistlichen Lehrers). Er ist ein

bärtiger Mann mit Heiligenschein, auf Diwan sitzend; in der Rechten hält
er einen Rosenkranz und wird von einem Diener mit einem Wedel aus
Pfauenfedern gefächelt. Um ihn gruppieren sich neun ebenfalls bärtige Männer

mit Heiligenschein, teils den Rosenkranz, teils einen Papagei haltend;
einer spielt die Vinä: es ist Nänaks Jünger Mardana, der ihn auf seinen

Wanderungen begleitete und zu seinen Liedern die Vinä spielte. Jeder der

Heiligen sitzt auf einem Teppich. In der Mitte drei kleinere Figuren, ebenfalls

hockend; eine derselben hält eine Art Dreizack, dessen drei Spitzen
durch einen Querstab verbunden sind. Rechts und links oben in der Ecke
stilisierter Trishüla, mit Ring kombiniert.x) Auf den Seiten Spruchband in
einer der Gurmukhi ähnlichen Zierschrift. -) — Nänaks Nachfolger waren die

x) Diese Form des Dreizacks findet sich auch im Buddhismus als Symbol der
«drei Juwelen» (Triratna) des Buddhaglaubens: Buddha, Dharma (Lehre) und
Sangha (Gemeinde): s. Jouveau-Dubreuil, Archäologie du sud de lTnde,
I, S. 39.

-) Eines der Schriftzeichen des mehrfach wiederholten Spruches hat nicht die
gewöhnliche Form der Gurmukhi. Nach L. D. Barnett (briefl. Mitteilung) handelt

es sich um eine Aufforderung an den Teppichweber, seine Fäden gerade zu
spannen (Kabir war Weber!), was zugleich als eine Ermahnung des Gläubigen zu
verstehen ist, immer auf dem geraden Pfad der Wahrheit zu wandeln.



Sikh-Heilige. Mantrams. Sädhus 109

Gurus; deren erster, Ängad, erfand für Nänaks Hymnen das Gurmukhi-
Älphabet, das heute für den Panjäbi-Dialekt verwendet wird. Der letzte

Guru, Gövind Singh (1675—1708), gab den Sikhs eine straffe militärische
Organisation und hob die Kasteneinteilung auf. Unter Ranjit Singh (1780
bis 1859) erlebte die Sikh-Religion, deren politische Macht nach Gövind

Singh erloschen war, eine neue Stärkung, und die Sikhs spielen heute im

religiösen Leben des Panjäb eine bedeutende Rolle. Ihr Hauptheiligtum ist
der Goldene Tempel in Amritsar, wo ihr heiliges Buch, der Ädigranth,
aufbewahrt und als Granth Sähib mit göttlichen Ehren umgeben wird; ein

Priester schwingt über ihm eine Chauri wie über einem Fürsten.

Vitrine 84 zeigt an der Hinterwand einen hellroten Gebetsteppich mit
dunkelroter Ornamentierung, vishnuitisch. Die Bordüre besteht aus Vishnus
Muschel, Wurfscheibe und Füßepaar. Dazwischen quadratische Felder, in
der Diagonale in kleinere Quadrate geteilt, darin in Bengali-Schrift mystische
Worte (mantra, vidyä u. ä.). Durch das richtige Aussprechen solcher
Mantrams werden magische Wirkungen erzeugt und wunderbare Kräfte (Sid-
dhis) gewonnen. Sie werden einzeln oder in bestimmten Zusammensetzungen

gemurmelt; als heiligstes Mantram gilt das an den Sonnengott gerichtete
vedische Gebet Sävitri oder Gäyatri (s. o. S. 12), als heiligste und
wirksamste mystische Silbe Öm. Solche Mantrams werden dem Hindu bei der

Jünglingsweihe (Upanayana) zugleich mit dem nur dem Geweihten bekannten

Geheimnamen ins Ohr geflüstert; auch der Eintritt in eine religiöse
Gemeinschaft ist mit der Mitteilung von Mantrams verbunden. Der Eingeweihte
soll sie geheimhalten und zum Gegenstand seiner täglichen Meditation
machen. Eine besondere Klasse von Brahmanen, die Mahäshästrins, besitzt
Kenntnis der wirksamsten Mantrams und gebraucht sie zu Zauber und

Beschwörungen. Aber die Mantrams tun ihre Wirkung nur, wenn sie peinlich
genau gesprochen werden, andernfalls richten sie ihre verderblichen
Wirkungen gegen den, der sie ausspricht.

Auf dem Gebetsteppich ist die Photographie eines S ä d h u oder

Täpasa, eines Wanderasketen angebracht. Sie stellt den Sädhu meditierend
dar, neben ihm eine schlafende Frau. Zwei Dreizacke (Trishüla, das Emblem

Shivas) sind neben ihm in die Erde gesteckt und Rosenkränze daran
aufgehängt. Daneben findet sich das von dem betreffenden Sädhu erworbene

Original eines Trishüla. — Der Stand des Sädhu (« der Gute»), des heimatlos

umherziehenden religiösen Bettlers (Parivräjaka, Vairägin) entspricht
der vierten Lebensstufe (Äshrama) des Brahmanismus, dem Sannyäsin; die
drei vorausgehenden sind: der Brahmanenschüler (Brahmachärin), der
Hausvater (Grihastha) und der Waldeinsiedler (Vanaväsin). Die Ausrüstung



110 Hinduismus V. Kultgegenstände

eines Sädhu besteht in einem Wassergefäß (Lötä) für die rituellen Waschungen,

einem Älmosentopf (Kamandalu), und häufig noch in einer großen,
schweren Feuerzange, die der Unterhaltung des von ihm angefachten Feuers
dient. Scharen solcher Sädhus geben den Wallfahrtsorten (Tirthas), die sie

auf ihren Wanderungen aufsuchen, ihr Gepräge. Sie haben der Welt und
ihren Freuden entsagt, um ein der Selbstzucht und Meditation geweihtes
Leben zu führen und dadurch Erlösung aus dem leidvollen Kreislauf der
Geburten (Sansära) zu erlangen. Dies Ziel wird auf verschiedene Weise

erstrebt: manche begnügen sich mit dem Verzicht auf jede Bequemlichkeit,
andere geben sich Selbstpeinigungen hin, tragen etwa ein Eisengitter um
den Hals oder setzen sich, zwischen vier Feuern sitzend, der glühenden
Sonne als fünftem aus. Sie stehen außerhalb oder über der Kastenordnung.
Manche sind allgemein verabscheut, so die Aghöris, die Leichenfleisch
genießen, um ihre Gleichgültigkeit gegen alles Irdische zu zeigen. Man zählt
heute in Indien noch gegen drei Millionen solcher Sädhus.x) Die
holzgeschnitzte Ärmstütze eines Sädhu, in Südindien Yögatandam genannt, wird
zur Erleichterung der bei der Kontemplation einzunehmenden Körperhaltung
verwendet, auch etwa von solchen Asketen, die das Gelübde getan haben,
nicht liegend zu schlafen; sie dient auch als Kinnstütze beim Lesen (vgl. die

Abbildung in v. Glasenapp, Der Hinduismus, S. 42). Nach einer ziemlich
verbreiteten Vorschrift darf sie erst vom sechzigsten Jahre an verwendet
werden. Das Exemplar unserer Sammlung scheint als Griff die Nachbildung
von Vishnus Muschel zu haben. Solche Ärmstützen werden gelegentlich auch

an Götterbildern angebracht; so wird der südindische Gott Ayanär den

linken Arm auf eine solche stützend dargestellt; auch das Bild der Göttin
Möhini in Valuvür zeigt eine solche. — Zur Ausrüstung eines Sädhu gehört
noch die schwarze Almosenschale mit Griff.

Ein Spruchband trägt in Devanägari-Schrift die Worte Öm namah

Shiväya, « dem Shiva sei Verehrung », mehrfach wiederholt (ein Mantra).
— Rosenkränze (Äkshamälä, Äkshasütra) aus rotbraunen Früchten

(vom Rudräksha-Baum, Elaeocarpus Ganitrus) und aus dem Holz der

Tulasi-Pflanze, des Basilienkrautes (Ocymum sanctum); die erstem sind

shivaitisch, die letztern vishnuitisch. Die Tulasi (Hindi Tulsi) ist die in
Indien meistverehrte, besonders dem Vishnu heilige Pflanze (s. o. S. 9); sie

wird in jedem Hause gehalten und auf die Hausaltäre gestellt; ihre Blätter
sollen Krankheiten und Schlangenbiß heilen. Die shivaitischen Rosenkränze

haben 32, 64 oder 84 Kugeln, die vishnuitischen deren 108. Diese Rosenkränze

>) Ueber die Sädhus vgl. A. Hillebrandt, Indische Büßer (Aus Alt- und
Neuindien, 1922, S. 75 f.).



Rosenkränze. Brahmanenschnüre 111

werden u. a. bei Aufzählung der Namen Vishnus und Shivas gebraucht.
Die Verwendung der Rudräksha-Früchte für shivaitische Rosenkränze wird
mit deren fünffacher Teilung erklärt, die den fünf Gesichtern des Shiva
Panchänana entspreche; der Name Rudräksha bedeutet «Äuge des Shiva».
Vishnuitische Rosenkränze werden gelegentlich auch aus Lotussamen
hergestellt und heißen dann Kamaläksha. x)

Brahmanenschnüre (Upavita, Yajnöpavita, «Opferschnur»)
aus weißen Baumwollfäden. Die Brahmanenschnur wird von den

Angehörigen der drei obern (arischen) Kasten, den Brahmanen, Kshatriyas und

Vaishyas über der linken Schulter (apasavyatas) getragen; nur beim Opfer
für die Abgeschiedenen (Pitaras, « Väter ») wird sie über die rechte Schulter

gelegt. Das Anlegen der heiligen Schnur erfolgt unter feierlichen
Zeremonien im Zusammenhang der Initiationsriten (Upanayana), für Brahmanen-
knaben im achten, für Kshatriyas im elften, und für Vaishyas im zwölften

Jahre. Das Umlegen des Yajnöpavita ist das Symbol für die zweite, geistige
Geburt beim Upanayana, welches die indische Form der aus der Völkerkunde

bekannten Jünglingsweihe ist; deshalb nennen sich die Angehörigen
der drei obern Kasten Dvija, « zweimal Geborene». — Den Shüdras und
Frauen ist das Tragen der Brahmanenschnur verboten. Die Angehörigen
der vierten Lebensstufe, die Sannyäsins oder Parivräjakas, legen diese ab,
da sie außerhalb der Kastenordnung stehen. Auch Götterbilder, besonders
die des Vishnu und seiner Avatäras, tragen oft die Brahmanenschnur. In
der südindischen Kunst erscheint sie (im Tamulischen unter dem Namen

Punul) seit dem 7. Jahrh. n. Chr.; sie gleicht hier einer Rolle, die von der
linken Schulter auf den rechten Arm herabfällt und in der Herzgegend
verdickt ist. Vor der Verheiratung besteht die Brahmanenschnur aus drei

Strängen, nach derselben aus deren neun, jeder aus neun Fäden gedreht.
Die drei Stränge werden entweder auf die drei Gottheiten Brahma, Vishnu
und Shiva gedeutet, oder auf die drei Konstituenten (Gunas, « Stränge »),

aus denen nach der indischen Naturphilosophie die Materie (Prakriti)
besteht. Nach einer Angabe Sonnerats 2) hielten es die katholischen Missionare

in Indien für notwendig, selber die heilige Schnur der Hindus zu tra-

x) Der Rosenkranz heißt im Sanskrit auch Japa-mälä, «Gebetskranz». Dies
konnte leicht als Japä-mälä mißverstanden werden, und da fapä Rose bedeutet, ist
wahrscheinlich die an sich sinnlose Bezeichnung « Rosenkranz » daher entstanden; so
R. Garbe, Indien und das Christentum, 1914, S. 123 (nach Älbr. Weber). Der
Rosenkranz, dessen Herkunft aus Indien sichersteht, hatte seinen Ursprung
wahrscheinlich in dem Glauben an die apotropäische Wirkung durchlochter Beeren oder
Edelsteine; blaue Beeren sollen gegen den bösen Blick schützen und werden
deshalb am Halse getragen, auch Pferden um den Nacken gelegt.

2) Reise nach Ostindien und China, deutsche Uebersetzung. Zürich 1783, S. 42.



112 Hinduismus V. Kultgegenstände

gen, und verboten dies auch den Neubekehrten nicht; « sie wollten ihnen

durch Entziehung eines so hochgeachteten Ehrenzeichens die neue Religion
nicht gehässig machen. Aber der Kirchenrat von Goa verdammte diese

Nachsicht, und der Streit kam vor den römischen Stuhl: Papst Gregor XV.
gab darüber eine Bulle heraus, darin er die Binde in Indien zu tragen

erlaubte, um die Bekehrungen dieser Leute zu erleichtern.»

Vitrine 84 enthält noch ein Wassergefäß aus Holz, mit Griff und Ausguß

(Sthäli), ferner eine Messingkanne mit Henkel und Figuren aus der

Krishna-Legende. Ihr oberer Teil zeigt einen Reigen von Frauen: die

Hirtinnen (Göpis) des Vrindävana, mit denen Krishna sich ergötzte. Am
Rande fünf Figuren, eine mit Stierkopf, Schwert und Schild, wahrscheinlich
der stiergestaltige Dämon (Dänava), den Krishna erschlug; eine weibliche

Gestalt, ein Blatt in der Hand haltend (Rädhä, Krishnas Hirtengeliebte);
Kämpfer mit Schwert und Schild, eine weitere weibliche und männliche
Gestalt, die mangels besonderer Merkmale nicht genauer zu bestimmen sind.

Weiter enthält die Vitrine verschiedene Wassergefäße (Lötäs), die bei den

rituellen Waschungen, besonders bei der Morgenandacht (Sandhyä)
verwendet werden. Während einer Trauerzeit wird immer eine Kupfer-Lötä
mitgetragen als Abwehr gegen böse Geister, insbesondere gegen den des

Verstorbenen selbst, der als Preta (Leichengespenst) die Behausungen der
Lebenden heimsucht. — Ein großer Messingkrug mit enger Äusgußöffnung
ist ganz von Legendendarstellungen bedeckt. Das obere Figurenband enthält

Bilder, die zum Teil der Räma-Sage angehören: ein eilig rennender

Äffe (Hanumän), ein bärtiger, kauernder Asket, vielleicht der Einsiedler

Bharadväja, der Räma während seiner Verbannung im Walde bei sich
aufnahm und ihm den Berg Chitraküta als Zufluchtsort anwies; eine eilende

Gestalt mit Keule und Schale: der menschenfressende Riese (Räkshasa)

Virädha, der Rämas Gattin Sita rauben wollte, aber von Räma und seinem

Bruder Lakshmana erschlagen wurde; eine hockende weibliche Gestalt

unter Baumzweig: Sita in der Verbannung; ein Pfau, das Tier des Gottes

Skanda, der im Epos als Vernichter verschiedener Dämonen erscheint;
zwei eilende Bogenschützen, welche ein zweiköpfiges Fabeltier mit Hörnern
verfolgen. Unter dieser Figurenreihe ein Schriftband in Devanägari mit den

mehrfach wiederholten Worten: Jaya Räma, «sei siegreich, Räma! ».

Darunter die Hauptfiguren: der Sonnengott Sürya, ein rundes Gesicht mit
Schnurrbart, von Strahlenkranz umgeben, auf Wagen unter Baldachin; ein

Pferd ist vorgespannt, das vom Wagenlenker Süryas, Äruna gelenkt wird
(vgl. die Marmorfigur Süryas in Vitrine 86). Vishnu auf der fünfköpfigen
Weltschlange Ädishesha, hält in zwei Händen Lotusblüte; aus seinem Nabel



Lötäs mit Legendenfiguren 113

wächst ein Lotus empor, in dessen Blüte Brahma thront, der in zwei Händen

Veda-Manuskripte (Pustaka) hält. Zu Füßen Vishnus kauert Lakshmi, die

ihm die Fußsohlen reibt; vgl. die Bronze in 87 (Fig. 6) und das oben

S. 35 dazu Bemerkte. Garuda in menschlicher Gestalt, beflügelt, mit dem

Gestus der Ehrfurcht, zu Vishnu eilend. Eine fünfköpfige, zehnarmige
Gestalt: Shiva Panchamukha oder Panchänana, Maheshamürti, in Meditationsstellung

sitzend, die zwei vordem Hände mit Änjali-Gestus, links von ihm

geschwänzte Gestalt mit Tierkopf: Daksha, ein Sohn Brahmas, dem von
Shiva, den er zu einem Opfer nicht geladen hatte, der Kopf abgehauen und
dann durch den eines Widders ersetzt wurde; rechts eine weibliche Gestalt

mit Lotus (Pärvati). Ganesha (in Älidha-Äsana sitzend), vierarmig, mit
Dreizack, Buch, Schale und Gebäck. Rechts und links weibliche Gestalten

mit Lotus: Ganeshas Herrinnen Siddhi, «Erfolg» und Riddhi, « Gedeihen».

Rämachandra, der Sohn des Dasharatha, ebenfalls in Älidha-Äsana, mit

Halbmond, neben ihm kauernd Sita, rechts und links Dienerinnen, die eine

hält den Yak-Wedel (Chauri), die andere den Baldachin über Rämas Haupt.
— Darunter schmäleres Figurenband: Krishna als Jagannätha, Balaräma
und Subhadrä, genau übereinstimmend mit den Idolen von Puri (s. o. S. 62).
Vishnu auf der Weltschlange ruhend; zu seinen Füßen Lakshmi, ihn
fächelnd. Ein Wagen mit drei Insassen, von eilenden Pferden gezogen:
Räma, Sita und Lakshmana, die die Residenz Äyödhyä verlassen müssen,

um sich in ihre vierzehnjährige Verbannung zu begeben; der Wagen wird

von einem affenköpfigen Lenker angetrieben. Falls dies Hanumän sein

sollte, so fiele die Szene in eine spätere Episode des Rämäyana, wo Räma

die Hilfe des Äffenkönigs Sugriva gegen Rävana gewonnen hatte. — Eine
männliche Gestalt, zweiarmig, mit Schild und Schwert bewehrt, kämpft
gegen einen sechsarmigen, mit Schwertern und Keulen bewaffneten Feind,
den dreiköpfigen Bruder des Riesenkönigs Rävana auf der Insel Lanka,

Trishiras, den Räma nach dem Rämäyana im Kampf besiegt. — Vishnu als

Zwerg (Vämana), mit Sonnenschirm, vor König Bali stehend, der auf einem

Kissen sitzt, ein Wassergefäß mit beiden Händen emporhebend, um die

Wasserspende, die eine Schenkung begleitende Symbolhandlung
auszuführen; über diese Legende s. o. S. 45. — Vishnu als Mannlöwe
(Narasingha): ein menschliches Antlitz mit Schnurrbart, aus dem Pfeiler des

Palastes hervorbrechend (Sthauna), vierarmig, den vor ihm liegenden

Hiranyakashipu zerfleischend (Ugramürti, s. o. S. 43). — Vishnu als Eber

(Varäha), vierarmig, mit Eberkopf. — Vishnu als Schildkröte (Kürma),
vierarmig, mit menschlichem Oberkörper. — Vishnu als Fisch (Matsya),
von gleicher Gestalt, in Fischleib ausgehend. — Hockende vierarmige Ge-



114 Hinduismus V. Kultgegenstände

stalt mit nicht genauer zu identifizierenden Emblemen. — Ganesha,

vierarmig, mit Dreizack in einer, winkelförmigem Emblem in einer andern

Hand. — Kalki, vor Pferd mit Baldachin stehend, zweiarmig, in der einen

Hand einen Lotus haltend; er setzt den einen Fuß auf das erhobene Vorderbein

des Pferdes, welches es nach dem Volksglauben niedersetzen wird,
wenn der Weltuntergang hereinbricht (s. o. S. 66). — Unterste Figurenreihe:

zwei Lingams auf Yöni unter Baldachin; eine sitzende Gestalt mit
Dreizack und dreiteiligem Blatt; viereckiger, terrassierter Götterberg (Meru
oder Kailäsa), von oben und von der Seite gesehen; Shivas Stier Nandi;
sitzende Gestalt mit Schwert und Dreizack (Bhairön, eine Schreckgestalt

Shivas?); Vishnus (oder Shivas) Fußsohlen; ungesatteltes Pferd, davor
kauernde Gestalt mit Streitaxt (bezieht sich auf Parashu-Rämas Begegnung
mit Kalki, die im Kalki-Puräna prophezeit ist); Baumstrunk mit
herabhangenden belaubten Zweigen, vielleicht der Pärijäta-Baum in Indras

Paradies, der von Krishna geraubt wurde, eine der bei Quirlung des Milchmeers

gewonnenen Kostbarkeiten (Ratna), oder der alle Wünsche erfüllende

Kalpadruma. Zuunterst Fische, Seeschlange, Schiff mit zwei Rudern.

Weiter finden sich in Schrank 84 eine Lötä mit getriebenem
Blumenornament und eine solche mit Bildern von Fabeltieren, Elefant mit Reiter

(Indra oder Äyanär), Pfau.

Eine kleine Messing-Lötä trägt die Aufschrift in Devanägari-Charak-
teren: Jaya Räma, «sei siegreich, Räma». Oben Lingam, Shivas Stier

Nandi, Ganesha (mehrfach), in der Mitte drei Lingams und Jagannäth-
Tempel von Puri; unten Vishnus Fußpaar, Nandi vor Lingam, und eine

Gestalt vor pferdeähnlichem Fabeltier (das Wunderpferd Valähaka?).
Zuunterst Schlange, Fisch und zweirudriges Boot.

Eine weitere, reich ornamentierte Messing-Lötä zeigt oben einen Reigen

von Frauen (die Hirtinnen, Göpis des Vrindävana); ein Spruchband in

Bengali-Schrift nimmt Bezug auf die verschiedenen Geschehnisse der

Krishna-Legende, die auf der Lötä dargestellt sind. Es sind folgende
Figuren und Szenen: Krishna auf dem Schlangendämon Käliya in der

Yamunä tanzend; links Gestalt mit Lotus, rechts eine solche mit
verehrender Gebärde, wahrscheinlich Göpis aus Mathurä. Im Wasser der

Yamunä Schlangendämonen (Nägas), die dem Krishna huldigen, links ein

solcher mit Lotus. — Ein Mann mit Schwert, der einen mit flehender
Gebärde vor ihm Knienden am Haarschopf hält: Shiva als Virabhadra mit
dem Haupt Dakshas, dem er dann den Kopf eines Widders aufsetzte; rechts
Elefant (der elefantengestaltige Dämon Gajäsura, mit dem Shiva kämpfte).
Vierköpfige Gestalt, auf Thron sitzend, davor auf Stuhl eine zweiarmige,



Lotäs mit Legendenfiguren 115

daneben Stier; wohl eine Form Shivas mit Pärvati und Nandi. Oben eine

Darstellung von Shivas Götterberg Kailäsa. Der am Boden liegende zweite

Stier ist der von Kali getötete Stierdämon Mahishäsura. — Krishna, auf

einem Beine stehend, hält den Berg Gövardhana bei Mathurä in die Höhe,
damit Hirten und Herden des Vrindävana unter ihm Schutz vor einem

Wolkenbruch finden, den Indra aus Zorn darüber gesandt hat, daß die

Hirten auf Krishnas Geheiß ihm die Opfergaben entzogen haben und ihn
nicht mehr verehren. Das Vishnu-Puräna erzählt: « Indra sprach zu seinen

Wolkengöttern, die ihn umwallten: ,Auf, ihr Wolken, hört mich an und eilet

zu vollbringen, was ich gebiete. Nanda, der Wahnwitzige (Krishnas Pflegevater,

er ist auf der Lötä mit anbetender Gebärde neben Krishna stehend

dargestellt), will uns mit seinen Hirten die gewohnten Opfer vorenthalten,
verblendet durch Krishnas Einfalt. Nun sollt ihr die Rinder, durch die sie

bestehen und leben, durch Wind und Wetter vernichten. Auf meinem

Wolkenelefanten (dem Äirävata), hoch wie ein Berg, will ich dahinrasen und

mit euch den Sturm verstärken.' Und die Wolken gehorchten ihrem Gotte,

und sie jagten dahin in einem furchtbaren Wirbelsturm. Im Äugenblick waren

Himmel und Erde wie in einem einzigen Wolkenguß aufgelöst. Laut
hallten die Wolken wider, gleichsam empört ob der Wut der Blitze, und

ließen ununterbrochen Gießbäche herabströmen. Die Erde war ringsum in

tiefe Nacht gehüllt, umgeben von unendlichen geballten Wolkenmassen; oben

und unten und in allen Himmelsrichtungen war alles Wasser. Die Rinder,

vom Sturm überrascht, schraken zusammen, drängten sich in den engsten

Raum, und viele gingen zugrunde. Und Krishna sah, wie alles in Aufruhr
war, Hirten und Hirtinnen, alle verwirrt und bestürzt, und er überlegte also:
,Das ist das Werk des großen Donnerers; so vergilt er es, daß ihm kein

Opfer mehr dargebracht wird. Doch mir kommt es zu, diese Herden zu
schützen. Ich will diesen gewaltigen Berg emporheben aus seinen felsigen
Grundfesten, und ihn wie einen Schirm hochhalten, zum Schutz meiner
Freunde.' Und Krishna griff den Berg Gövardhana und hielt ihn mit einer

Hand leicht empor, und er sprach zu seinen Hirten: ,Seht, der Berg schützt
euch; kommt hierher, unter diesen Schirm, der dem Sturme standhält.
Hier seid ihr sicher und wohlgeborgen, hier wird euch das Wetter nichts
anhaben. Zögert nicht und fürchtet nicht, daß der Berg niederfalle. Mir
sollt ihr glauben.' Und das ganze Volk, mit allen Herden, Wagen und dem

ganzen Hausrat, alle Hirten und Hirtinnen eilten zu Krishna unter den

schützenden Berg, den er hoch emporhielt. Und alles sah mit Freude und

Bewunderung auf zu ihm. Und während die Äugen der Hirten und Hirtinnen
vor Erstaunen und Entzücken weit geöffnet waren, erscholl aus ihren Kehlen



116 Hinduismus V. Kultgegenstände

hundertstimmiger Lobpreis. Sieben Tage und Nächte lang regneten die

Wolkengötter, von Indra geheißen, unermeßliche Güsse herab, um das Volk
zu verderben; aber das war geschützt durch den Berg. Und Indra sah seine

Absicht vereitelt und ließ die Wolken weiterziehen. Der Himmel war wieder

klar geworden und das ganze Volk kam wieder hervor und kehrte zu seinen

Hürden zurück. Krishna aber fügte vor den Äugen der froh erstaunten

Waldbewohner den gewaltigen Gövardhana wieder in seine Felswurzeln
fest.» Diese Form Krishnas heißt Gövardhadhara oder Tungisha. —

Krishna auf dem Punnai-Baum sitzend, die Flöte spielend; unter ihm die

Hirtinnen, denen er beim Baden die Kleider weggenommen (weshalb er

Göpivasträpahäraka genannt wird), kniend, mit Änjali-Stellung der Hände
ihn um deren Zurückgabe bittend. Krishna erklärt ihnen, die Kleider nur
dann zurückgeben zu wollen, wenn sie diese bei ihm holten, was auch
geschieht (junge Ueberlieferung, im Vishnu-Puräna noch nicht bezeugt).1) —
Krishna im Vrindävana unter Hirtinnen und Rindern. — Krishna unter den

Kühen, deren zwei er an einem Strick festhält; er erhebt gegen sie einen

Stock. — Yashödä, die Frau des Hirten Nanda und Pflegemutter des jungen
Krishna, ist im Begriff, ihn zur Strafe für seinen Butterdiebstahl an einem

schweren Mörser festzubinden; nach dieser Episode heißt Krishna auch

Dämödara, «der um den Leib Gebundene». Vielleicht stammt die ganze
Geschichte aus dieser Deutung des Namens, dessen ursprünglicher Sinn

vergessen war. Das Bhägavata-Puräna erzählt: Krishna, zornig darüber,
daß ihm Yashödä keine Buttermilch verabreicht, zerschlägt die Milch- und

Buttertöpfe mit Fußtritten. Yashödä verfolgt ihn mit einem Stock, fängt ihn
ein und bindet ihn an einem großen hölzernen Mörser fest. Krishna schleppt
ihn zu zwei Ärjuna-Bäumen (Penlaptera Arfuna) und indem er ihn
zwischen diesen hindurchzuziehen versucht, reißt er sie aus, und aus ihnen
erheben sich zwei verdammte Geister, die dadurch aus ihrem Baumdasein
befreit werden; vgl. die Darstellung des am Boden kriechenden Krishna in
Vitrine 87 (o. S. 58). — Ein Spruchband in Bengali-Schrift zählt die Avatäras

Vishnus auf, die darunter dargestellt sind: Vishnu als Fisch: menschlicher

Oberkörper, vierarmig, aus geöffnetem Fischrachen aufsteigend, hält
Lotus und kleinen Diskus; vgl. die Bronze in 87 und die bemalte
Holzstatuette in der Fenstervitrine 10. — Vishnu als Schildkröte: menschlicher

Oberkörper mit denselben Emblemen, auf Schildkrötenleib; vgl. die
Holzstatuette ebenda. — Vishnu als Eber, vierarmig, hält vier gleiche, nicht

l) Die jüngere Krishna-Legende, bes. nach dem Bhägavata-Puräna, ist
zusammengefaßt von V a 1 e n t i n o L'histoire merveilleuse de Krishna, d'aprfes les livres
sacrös de finde, 1923.



Lotäs mit Legendenfiguren 117

genauer bestimmbare Embleme; er hebt mit dem Rüssel die Erde empor;
vgl. die Marmorfigur 87 und den Mythus S. 41. — Vishnu als Mannlöwe,

aus dem geborstenen Palastpfeiler hervorbrechend; auf seinen Knien der

Dämon Hiranyakashipu, den er zerreißt; vgl. die Marmorfigur 87 und den

Mythus S. 45. — Vishnu als Zwerg, vierarmig, mit Sonnenschirm, erscheint

vor König Bali, der auf dem Thron sitzt und ein Wassergefäß emporhält; vgl.
die Holzstatuette in der Fenstervitrine 10 und die Legende S. 45. — Vishnu
als Parashu-Räma (Räma mit der Streitaxt, oder Jämadagnya), mit erhobener

Streitaxt und Schild, kämpft gegen einen achtarmigen Feind, der in
drei Händen Schwerter hält, mit einer eine Keule: Kärtavirya, der König
der Haihaya, hatte Jamadagni, dem Vater Parashu-Rämas, ein Opferkalb
entführt. Aus Rache dafür verfolgte ihn Räma, hieb seine tausend Arme ab

und tötete ihn; infolgedessen erschlugen seine Söhne den Jamadagni, was
dann zur Ausrottung der ganzen Kshatriya-Kaste durch Räma Veranlassung
gab (die Legende von Parashu-Räma s. o. S. 46; Rämas Kampf mit

Kärtavirya ist auch dargestellt auf dem farbigen Druck mit den 24

Avatäras, s. o. S. 68). — Räma, Sita und Lakshmana auf Wagen sitzend, der

von einem Pferd gezogen wird (vgl. das oben S. 113 zu dem entsprechenden

Bild auf der dort besprochenen Lötä Bemerkte). — Krishna, auf einem

Bein stehend, die Flöte blasend (Venu-, Gäna-Göpäla), neben ihm zwei

Frauen (Hirtinnen, Göpis, die eine vielleicht Rädhä, seine Geliebte); die

eine zeigt den Gestus der Verehrung, die andere hält einen Yak-Wedel
(Chauri). — Krishna als Jagannäth, mit seinem altem Bruder Balaräma

und seiner Schwester Balabhadrä, nach den Idolen von Puri dargestellt.

— Kalki, vor Pferd mit Baldachin stehend, den einen Fuß in den

Steigbügel gesetzt; er hebt die eine Hand über den Kopf des Pferdes,
das den rechten Fuß erhoben hat (vgl. die Marmorfigur in 87 und die

Legende von Kalki, S. 66). — Shiva mit Dreizack und Schlange, die Gangä
mit dem Haupte auffangend; oben eine schematische Darstellung des Götterberges

Kailäsa. — Ganesha, vierarmig, mit Elefantentreibstock (Änkusha)
und Gebäck, das er mit dem Rüssel ergreift. — Unterer, schmaler
Bildstreifen: Lingam auf Yöni, unten der Kailäsa, rechts und links Kailäsa auf

hohen Stäben; Kombination von Kailäsa und Yantra (Rechteck mit Mittellinien

und Diagonalen) zwischen zwei turmähnlichen Gebilden; dreifaches

Lingam mit Kailäsa; Shivas Stier Nandi; Shiva, sitzend, mit Dreizack und

Opferflamme, Shivas Fußsohlen; hockende Gestalt mit Dreizack und Hund,
vielleicht Bhairön; ein Baum (der Wunschbaum Kämavriksha oder Kalpa-
druma). Zuunterst ein schmaler Figurenstreifen, das Weltmeer darstellend,
Schildkröte, Wasserschlangen, ein Schiff mit vier Rudern. Ueber Vitrine 80



118 Hinduismus V. Kultgegenstände

sind drei aus Holz geschnitzte und bemalte südindische Dorfgottheiten
angebracht, zwei davon zeigen großen runden Heiligenschein.x)

In Vitrine 84 finden sich weiter eine kleine Lötä ohne Ornamente,
zwei irdene Schalen und ein schön gearbeitetes Wassergefäß aus Bronze.
Dieses zeigt am Rand der Äusgußöffnung Nandis und Lingams, an der
Außenseite fünf gleiche Köpfe mit reichem, zur Seite herabwallendem Haar.

Alle tragen ein Tilaka aus zwei horizontalen Strichen mit Punkt darüber
und darunter, eine seltene Variante des shivaitischen Tripundra (s. o. S. 76).
Dazwischen Dreizack, Streitaxt, Elefantenstachel, Sonne und Halbmond. Die
fünf Gesichter sind diejenigen des fünfköpfigen Shiva (Panchamukha, Pan-

chänana). — Daran schließt sich ein Wassergefäß aus gehämmertem Kupfer
und ein ebensolches, mit Deckel versehenes, aus Messing. — Daneben eine

große natürliche Muschel, das Vorbild von Vishnus Shankha, zwei alte

eiserne Lötäs, Kännchen aus Bronze mit engem Ausguß (Sthäli), ein Bronzegefäß

zum Einstecken in die Erde, mit oberer und seitlicher Ausgußöffnung
und Fischornament; über den Fisch als uraltes Glücks- und
Fruchtbarkeitssymbol s. o. S. 59. — Zwei Exemplare des einheimisch-indischen

Saiteninstrumentes, der Stabzither (Vinä). Beide sind mit einer einzigen
Saite bespannt; die eine hat halbkugeligen, geschlossenen Resonanzkörper,
aus einem Kürbis hergestellt, die andere einen zylinderförmigen, nach oben

offenen. — Die Vinä (bengalisch Binä) ist ein Emblem Shivas, der auch
als Erfinder der Saiteninstrumente gilt. Er wird oft mit einer Vinä oder

doch mit der Handstellung eines Vinä-Spielers dargestellt (als Vinädhara-
dakshinämürti, siehe den bedruckten Wandteppich 75/90, dazu oben S. 75).

Auch halbgöttliche Wesen, wie Gandharvas und Kinnaras, tragen die Vinä.
Vor allem aber ist sie das Kennzeichen der Göttin der musischen Künste,

Sarasvati, der Gattin Brahmas, und auch ihrer buddhistischen Entsprechung,

der Väch, welche dort die weibliche Ergänzung (Shakti) des Bödhi-
sattva Manjushri ist (s. u. S. 128). Auch einer der Welthüter (Lökapälas)
des Lamaismus, Dhritaräshtra, der Herr des Ostens, wird mit Vinä
dargestellt; vgl. die Figur auf dem gestanzten kupfernen Gebetsteppich aus

Tibet zwischen den Vitrinen 89 und 90. Weitere Vinäs enthält 75.'-)
Vitrine 8 enthält einen Teller aus rötlichem Metall mit Blumenornament,

eine Kanne mit Ausguß und Henkel, ein Gefäß mit doppeltem Henkel in

x) Wahrscheinlich stellt die eine männliche Gestalt Vithöba (Vithala, Pandha-
rinätha) dar, die weibliche Rukmäbäyi; vgl. Gopinath Rao, Elements of Hindu
Iconography, I, 1, S. 271 und Plate LXXXI.

2) Ueber die Entwicklungsformen der Vinä in Indien vgl. Curt Sachs. Die
Musikinstrumente Indiens und Indonesiens (Handbücher der königlichen Museen zu
Berlin, 1915), Kap. III.



Lötäs mit Legendenfiguren 119

Schlangenform und einem Deckel, auf dem Ganesha dargestellt ist, einen

Teller mit Pflanzenornament, eine Messingschale auf drei Füßen, mit Ornament

auf schwarzem Grunde. — Eine große Kanne aus Messing zeigt
reichen Figurenschmuck: oben ein Ornament mit Schlangenmotiv, zuoberst

Flamingo (Hansa, das Reittier Brahmas). Außen sind sechs Medaillons in

getriebener Arbeit angebracht. 1. Vishnu auf der Weltschlange Ädishesha

ruhend, die auf den Urwassern schwimmt; auf dem aus seinem Nabel

emporwachsenden Lotus Brahma, zu seinen Füßen Lakshmi mit Heiligenschein

nach christlicher Art (nicht Shirashchakra oder Prabhämandala);
vgl. die Bronze in 87 und oben S. 55. — 2. Ein vierarmiger Gott, vor
Elefant, der aus dem Wasser taucht und mit dem Rüssel eine Blüte emporhält:
Vishnu als Retter des Elefanten Gajendra (Varadaräja, s. o. S. 68). Auch
diese Gestalt zeigt Heiligenschein nach christlicher Weise. — 3. Krishna auf

dem fünfköpfigen Schlangendämon Käliya die Flöte spielend (Gäna-Göpäla
mit Käliyamardana kombiniert). Rechts und links Nägas, die Diener Käliyas,
in Fischleiber ausgehend oder aus Fischrachen hervorkommend, mit dem

Gestus der Verehrung; die Legende s. o. S. 58. — 4. Die Göttin Kali
(Chämundä, Kätyäyani), achtarmig, auf Löwe sitzend, im Kampf mit dem

Stierdämon Mahishäsura, den sie mit dem Speer am Kopf trifft (Mahish-
äsuramardini). Sein menschlicher Oberkörper tritt aus dem Stierleib heraus,
während der abgeschlagene Stierkopf am Boden liegt. Der Löwe packt den

Stier am Rücken. Mahishäsura ist mit einer Keule bewaffnet. Vgl. die Bronzen

und besonders die Tonplakette in 88 und die darauf bezügliche Legende
oben S. 83. — 5. Räma Däsharathi (Rämachandra) und vor ihm, sich aus
der Luft herabstürzend, Hanumän, der ihm den Berg Mahödaya mit dem

darauf wachsenden Heilkraut überbringt; vgl. die entsprechenden Darstellungen

in 87 und die Legende S. 53. Räma legt Hanumän segnend die Hand
auf den Kopf. Hinter Räma ist ein Gebirge angedeutet, der Himälaya, von
wo Hanumän hergeeilt ist. Neben Räma ein Chauri-Träger und zwei sitzende

Äffen. — 6. Shiva und Pärvati auf Löwenfell sitzend, unter einem Baum
links Ganesha mit Chauri, rechts ein gewöhnlicher Chauri-Träger. Vielleicht
stellt diese Gruppe die Hochzeit des Shiva mit Pärvati dar, wie sie in den

shivaitischen Puränas und in dem Drama Pärvatiparinaya des Bäna, des

Hofdichters König Harshas von Sthäneshvara (Thänesar) im 7. Jahrhundert
geschildert ist.

Vitrine 8 enthält weiter Gefäße und Teller, teils mit eingelegten, teils mit
getriebenen Ornamenten. Ein Teller mit getriebener Arbeit zeigt in der Mitte
eine Gestalt in der Tracht der Moghul-Zeit, umgeben von Blumen und

Vögeln. Ein hohler, kantiger Stab mit Verschluß, der als Schreibzeug-



120 Hinduismus V. Kultgegenstände

behälter dient; eine Metallnadel zum Schreiben auf Palmblätter, eine
verzierte Metallkugel (Schminknäpfchen), ein siebenteiliges Näpfchen, vielleicht
den sieben Köpfen der Weltschlange Shesha entsprechend; ein Bronze-
schälchen und die Bronzenachbildung einer Tempelturmspitze. Bronzeteller
mit Füßen, hölzerne Kessel mit Henkeln und Beschlägen schließen sich an;
letztere zeigen außen in Metall Fisch, Vogel, Schlange, Elefant, Nashorn,

Alligator. Ein Bronzeteller mit einfachem Pflanzen- und Tierornament zeigt
im Kreis in nepalesischer Schrift den lamaistischen Gebetsspruch Öm Mani-

padme hüm; über dessen Bedeutung s. u. S. 158. Ein Messingkesselchen mit
Henkel ist mit flachen Reliefdarstellungen versehen, die zwei bärtige
Gesichter mit Turban darstellen, am Boden des Gefäßes ein gehörntes Tier
(Antilope). Ein Schreibzeug mit Kette zum Aufhängen.

Die Vitrinen 74 und 75 enthalten Keramik aus P a n j ä b und
S i n d h, die den Uebergang von der indischen Kunst zur iranisch-vorderasiatischen

sehr schön veranschaulicht. Zwei Grabsteinplatten mit arabischen
Inschriften versehen (dunkelblau auf hell-graublauem Stein). Die meisten
Gefäße zeigen Blumenornamente. Auf einer Flasche ist eine vierarmige Göttin

dargestellt, daneben Reiter und ein Tierkampf. Aus Kashmir stammen

einige Messinggefäße; die Älmosenschale eines Fakirs aus der Schale einer

Kokosnuß, an Messingketten, ist mit Koransprüchen in arabischer Schrift
geziert. Ein an der Rückwand angebrachter, farbig bedruckter Teppich zeigt
vierarmigen Gott von schwarzer Farbe mit zweiarmiger Göttin auf Lotus
(Krishna mit Rädhä, von zwei Dienerinnen umgeben). Ein weiterer Teppich
(farbiger Druck aus Ahmedäbäd) stellt den vierarmigen Shiva mit Schwert
und Dreizack dar, mit Ganesha, daneben Kampfszenen. Auch ein großes
Messinggefäß ist mit Kampfbildern verziert, zwei andere zeigen auf dem

Deckel eine vierarmige stehende Figur und Elefantenköpfe als Henkel sowie

Götterfiguren in den Medaillons; das vierte weist schreitende tierköpfige
Dämonengestalten auf.

Vitrine 72 enthält Angriffs- und Schutzwaffen aus Vorderindien:

vier Rundschilde mit je vier Buckeln (einer zudem mit Halbmond),
das Modell eines Kriegers mit Kettenpanzer und Brustplatte, Ärmschienen
und Lanze. Ferner Helme mit Büschen aus Pfauenfedern, mit (zum Teil
verstellbarem) Nasenschutz; einer ist mit vier Hörnern versehen. Dolche mit
eigentümlichem Griff, einer davon mit drei Klingen. Eine Hellebarde, ein
Schwert mit ziehmesserartig gekrümmter Spitze.

Vitrine 75 enthält verschiedenartige Musikinstrumente aus
Vorderindien, besonders mehrsaitige Vinäs, auf bestimmte Töne abgestimmte
Metallplättchen; Messingschälchen, je zwei mit Schnur verbunden; Trom-



Keramik. Waffen. Musikinstrumente 121

peten; einfache und Doppeltrommeln; auch über dem Schrank sind drei

große, mit Schnüren bespannte Trommeln angebracht, und zwei weitere, die

von den ceylonesischen Teufelstänzern gebraucht werden, befinden sich über
der Vitrine 79.

Ein Älabastermodell (Tischvitrine) zeigt den T ä j M a h a 11 in Ägrä,
den der Moghul-Kaiser Shäh Jehän in den Jahren 1631 —1652 erbaute. Es

war die Grabmoschee für seine Gattin Ärjumand Banu Begam, mit dem

Beinamen Mumtäz Mahall (arabisch « Die Erwählte des Palastes »), wonach
das Gebäude den Namen Täj Mahall bekam, unter Anlehnung an neupersisch
läj, « Krone ». Der Bau wurde wahrscheinlich nach dem Muster der
Grabmoschee gestaltet, die Ibrahim IL, Sultan von Bijapur, seiner Lieblingstochter

errichtet hatte. Sein Grundriß: ein großer Mittelraum, umgeben von
vier kleinern, entspricht der Gliederung der buddhistischen Pancharatna-

Tempel (Pancharatna « fünf Juwelen »), die aus einem Mittelraum für den

Reliquienbehälter (Chaitya), umgeben von vier Räumen für Yogi-Sitze
bestehen. Nach Angabe des spanischen Augustinermönchs Padre Manrique,
der Ägrä im Jahre 1640 besuchte, wäre der Täj von einem italienischen
Abenteurer Geronimo Veroneo erbaut worden, andere Gewährsmänner wissen

von einem französischen Baumeister; aber zeitgenössische persische
Berichte erwähnen keinen solchen unter den Künstlern, die sich an dem Werk
beteiligten, und bei seiner feindlichen Gesinnung gegen die Christen hätte
Shäh Jehän den Bau wohl kaum einem Abendländer übertragen. Auch die

französischen Reisenden Tavernier und Bernier wissen nichts von einem

europäischen Erbauer des Täj. Die Ueberlieferung, daß Shäh Jehän den

Schöpfer des Täj nach Vollendung seines Werkes habe blenden lassen, damit
er nichts mehr so Schönes schaffen könne, ist wohl eine Erdichtung, wie sie

sich noch an andere berühmte Bauwerke des Orients knüpft.



122

Zweiter Teil.

Buddhismus.
Den Uebergang vom Hinduismus zum Buddhismus bilden drei

Marmorfiguren in Vitrine 85, die der J a i n a - R e 1 i g i o n entstammen, welche

von Mahävira (Nirgrantha Jnätriputra), einem altern Zeitgenossen des

Buddha, begründet oder doch erneuert wurde. — Eine der Figuren (Fig. 54)

stellt P ä r s h v a oder Pärshvanätha, einen der 24 Heiligen (Tirthan-
karas) der Jainas dar. Er sitzt in Meditationsstellung (Dhyäna-Äsana, bei

den Jainas Käyötsarga, «Vonsichwerfen des Leibes » benannt) auf Lotusthron

und ist nach dem Vorbild Vishnus vierarmig. In der rechten hintern
Hand trägt er den Stachelstock oder Elefantentreibstock (Ankusha),
welcher sonst dem Ganesha zukommt, der auch von den Jainas verehrt wird, in
der linken hintern eine Schlange, in der rechten vordem den Rosenkranz

(Akshamälä), in der linken vordem den Älmosentopf der Asketen

(Kamandalu). Ueber ihn breitet sich die siebenköpfige Näga-Haube, darüber
ist eine kleine menschliche Figur in Meditationsstellung angebracht, wie bei

den andern Tirthankara-Bildern, vielleicht Mahävira, der letzte der Jaina-
Propheten, oder ein Verehrer (Upäsaka); oft werden auch die Stifter von
Kultbildern so dargestellt. Rechts und links von den obern Figuren sind
Fabelwesen mit Vogelleib und Elefantenkopf angebracht (die indische Volkssage

kennt durch die Luft fliegende Elefanten), darauf je zwei menschliche

Oberkörper. Rechts und links von der Hauptfigur Chauri-Träger, von Lotus

umschlungen, die dem Tirthankara königliche Ehren erweisen (über Chauri
s. o. S. 95). Vor dem Lotussitz ist ein Vogel dargestellt, vielleicht in
Nachahmung von Brahmas Flamingo, der in ähnlicher Weise vor seinem Lotusthron

erscheint (vgl. Fig. 2). — Der Tirthankara Pärshva, der Begründer
der Jaina-Lehre, der im 8. Jahrhundert v. Chr. lebte, gilt als zweitletzter der
24 Tirthankaras und war der Vorgänger Mahäviras, der gewöhnlich nicht

ganz zutreffend als Stifter der Jaina-Religion betrachtet wird. Die Legende
bezeichnet Pärshva als Sohn des Königs Äshvasena von Benares. Weil seine

Mutter, als sie mit ihm schwanger war, in dunkler Nacht eine Schlange an

ihrer Seite (Sanskrit pärshva) hatte kriechen sehen, wurde er Pärshva

genannt und seine Bilder zeigen deshalb die Schlange als Emblem; auch von
Supärshva, dem siebenten Tirthankara, wird ähnliches erzählt. Pärshva
wurde ein großer Kriegsheld, besiegte den König Yavana von Kaiinga und



Jaina-Heilige 123

3^3

I
m

W

I

/ *'ii <-

\>
»

V

Fig. 33. Jaina-Tirthankara. (2A) Fig. 34. Der Tirthankara Pärshva. (2/s)

Fig. 35. Chauri-Träger. (2 •->)



124 Buddhismus

heiratete die Prinzessin Prabhävati. Als er einmal sah, wie ein Asket eine

Schlange verbrennen wollte, rettete er diese; als er dann später als heimatloser

Bettler umherzog, wurde er in einem Walde von einem furchtbaren
Unwetter überfallen, aber der Schlangenkönig Dharana breitete seine Haube
wie einen Schirm über ihn aus. Diese Situation ist in den Darstellungen
Pärshvas festgehalten.x) — Zwei weitere Marmorfiguren (die eine Fig. 55)

zeigen Jaina-Tirthankaras in Meditationsstellung, die Hände im Schoß über-

einandergelegt (nach Art der Dhyäna-Mudrä der Buddhafiguren). Auf der

Brust ist das einem vierblättrigen Kleeblatt gleichende Shrivatsa-Zeichen

angebracht, das auch die Bilder Vishnu-Krishnas bisweilen zeigen. Die eine

Figur hat auf dem Scheitel einen halbkugeligen Auswuchs, dem Ushnisha
der Buddhabilder vergleichbar, und bis auf die Schultern herabhängende
Ohren, wie sie sich ebenfalls an Buddhafiguren finden; sonst tragen die
beiden Bilder keine besondern Kennzeichen, so daß es nicht möglich ist, zu

bestimmen, um welche Tirthankaras es sich handelt. — Eine holzgeschnitzte
Tirthankara-Figur enthält die Fenstervitrine 10.

Die Lebensgeschichte der 24 Tirthankaras verläuft, wie für die verschiedenen

Buddhas, für alle in derselben typischen Weise: sie werden als

Königssöhne geboren, entsagen dann der Welt, werden Wanderasketen, in
der Meditation erlangen sie das höhere Wissen und gehen schließlich ins
Nirväna ein; sie haben also alle im wesentlichen dieselben Erlebnisse wie
die Buddhas. Alle Tirthankaras werden in gleicher Weise als nackte Figuren
dargestellt und sind nur nach allfälligen Emblemen zu bestimmen; den

Schlangenbaldachin zeigt neben Pärshvanätha auch der siebente Tirthankara,

Supärshva, der überdies durch das Svastika charakterisiert ist. Daß
die Jaina-Propheten durchweg unbekleidet dargestellt sind, spricht dafür,
daß sie von der Sekte der Digambaras (« deren Kleid die Luft ist ») geschaffen

wurden.

Die dem Buddhismus angehörigen Sammlungsgegenstände sind in

den Vitrinen 78, 82, 83, 89 und 90 sowie in den Fenstervitrinen 7 und 11 und
in der Tischvitrine 12 enthalten. Sie stammen aus Nepal und Tibet, zum
kleinem Teil aus Hinterindien (Ober-Burma und Siam). — Während
der Buddhismus in seinem Ursprungsland, mit Ausnahme Ceylons, durch
den seit dem 8. Jahrhundert n. Chr. neu erstarkenden Brahmanismus
verdrängt oder assimiliert wurde, verbreitete er sich in den benachbarten
Ländern, und zwar in einer Form, die im Mahäyäna wurzelte, jener nördlichen

') Die an den Tirthankara Pärshvanätha sich knüpfenden Legenden sind
gesammelt von Bhävadöva Süri und übersetzt von B 1 o o m f i e 1 d The life and
stories of the Jaina savior Pärshvanätha. Baltimore 1919.



Buddha und die Bödhisattvas 125

Weiterentwicklung der Buddhalehre, die in den ersten nachchristlichen
Jahrhunderten neben dem Hinayäna, dem ursprünglichen Buddhismus, entstanden

war. Hier traten neben den historischen Stifter des Glaubens, Götama

Buddha, Säkyamuni (« der Weise aus dem Säkya-Geschlecht») und seine

sechs Vorgänger, die Bödhisattvas, die « zur Erleuchtung bestimmten
Wesen », die spirituellen Buddhas (Dhyäni-Buddhas) und die ihnen

zugeordneten Bödhisattvas. Die Mehrzahl der im nördlichen Buddhismus

begegnenden Kultbilder stellen solche dar; die meistverehrten sind der

Dhyäni-Bödhisattva Ävalökiteshvara, besonders in seiner aus dem

Lotus geborenen Nebenform Padmapäni, und der ihm zugeordnete

Dhyäni-Buddha Ämitäbha («von unermeßlichem Licht»), der Ämida
des japanischen Buddhismus, der im Paradiese des Westens Sukhävati über
die dort in Lotusblumen geborenen Seelen der Frommen herrscht; neben

ihnen begegnet besonders häufig der Bödhisattva M a n j u s h r i. Hand in

Hand mit dieser Entwicklung ging im nördlichen Buddhismus ein Rückfall in

primitiven Zauberglauben, der besonders dem Lamaismus Tibets sein

Gepräge gab. Der Buddhismus wurde nach Tibet gebracht unter der Regierung

des Königs Srong-tsang-gampo im Jahre 652 n. Chr.; etwa vom 9.

Jahrhundert an kann man die dortige Glaubens- und Kultform als Lamaismus

bezeichnen; Lama (tibetisch b-lamax), « superior ») ist der Ehrentitel
der voll ordinierten Mönche; an dem Missionswerk war vor allem beteiligt
der Mönch Padmasambhava aus Udyäna im obern Panjäb (heute
Swät) im 8. Jahrhundert. Im Buddhismus Nepals und Tibets, wie auch im
hinterindischen und indonesischen, drangen viele Göttergestalten des

Hinduismus, besonders Garuda und Ganesha, in das buddhistische Pantheon

ein, und mehrere seiner wichtigen Gestalten sind unter andern Namen

Weiterentwicklungen von Hindugöttern, besonders Shiva und Kali; auch

Kultobjekte wie Lingam und Yöni sind übernommen und umgedeutet worden.

Gerade für diesen buddhistisch-hinduistischen Synkretismus bietet

unsere Sammlung einige sehr bezeichnende Belege. — Die lamaistischen
Götterbilder werden gewöhnlich von Lamas hergestellt, manche auch von
Newäris aus Nepal. Wenn sie von Laien verfertigt sind, müssen sie von
Lamas geweiht werden. Sie enthalten im Hohlraum (tibetisch zung-zhug)
Papierstreifen mit heiligen Formeln (Mantrams, Dhäranis) oder dem

buddhistischen Glaubensbekenntnis und werden vom konsekrierenden Lama

versiegelt.

') Die tibetischen Namen sind in ihrer historischen Schreibweise gegeben; die
Präfixbuchstaben werden heute nicht mehr gesprochen, und auch sonst weicht die
Aussprache vielfach stark von der Schreibung ab. In tibetischen Wörtern wird z wie
im Französischen gesprochen.



126 Buddhismus

Vitrine 89 (Nepal). Eine Messingfigur (Fig. 36) stellt den Bödhisattva

Maitreya dar, auf Lotus stehend, die rechte Hand in Varada-Mudrä, die

linke faßt das Kleid. Die Figur steht vor reich verziertem Hintergrund aus

Pflanzenranken und Blüten. Vorn rechts und links ein Flamingo (Hansa),
an das Reittier Brahmas erinnernd, das ebenfalls in Verbindung mit dem

Lotusthron erscheint (vgl. Fig. 2). An den Ecken des Untersatzes sind

aufspringende Fabeltiere (Shärdüla) angebracht. Die Figur, die in Nepal
als Maitreya bestimmt wurde, weicht freilich von ähnlichen Darstellungen
dieses Bödhisattva x) dadurch ab, daß sie mit der Linken keinen Lotus hält;
eine andere Bestimmung ist deshalb nicht ganz ausgeschlossen. Ein Pfauenpaar

ist das Vähana des Dhyäni-Buddha Ämitäbha, der aber mit Medi-

tationsgestus und mit Lotus dargestellt wird. Maitreya ist der einzige lamaisti-
sche Gott, der gelegentlich in europäischer Weise sitzend dargestellt wird;
vielleicht ist die Terrakottafigur in der Fenstervitrine 11, die diese Haltung
zeigt, ein Maitreya, falls sie nicht einfach einen Lama darstellt. Oft trägt
Maitreya ein kleines Reliquiengehäuse (Chaitya) in der Krone, was sich auf

die Prophezeiung bezieht, daß der künftige Buddha den im Kukkutapäda-
Giri (« Hahnenfußberg ») bei Gayä ruhenden Buddhajünger Käshyapa
erwecken werde (s. o. S. 64). Es ist aber sehr fraglich, ob der Knauf, den

unsere Figur über dem Kopfschmuck trägt, so gedeutet werden kann. -')

Maitreya ist der einzige Bödhisattva, der schon im südlichen Buddhismus

Verehrung genoß. Statuen von ihm schuf die Gandhära-Kunst vom
2. Jahrhundert n. Chr. an, und die chinesischen Buddhapilger Fa-Hian

(4. Jahrh.) und Hsüan-Thsang (7. Jahrh.) sahen solche von kolossaler
Größe im Indusgebiet.3) Es wurden den buddhistischen Missionaren immer
Bilder Maitreyas mitgegeben, die dann zu Beginn der Bekehrung eines Landes

dort aufgestellt wurden. Wie alle Bödhisattvas vor ihrer irdischen
Geburt, so weilt auch Maitreya gegenwärtig im Himmel der Tushita-Götter,

von wo aus er die Gemeinde der Buddhagläubigen leitet. Nach einer von
Hsüan-Thsang überlieferten Legende suchte ihn der Heilige Äsanga, der

Begründer des Mahäyäna, dort auf, um ein Bild von ihm zu schaffen und

von ihm in die Geheimnisse der Tantra-Lehre eingeführt zu werden. In ferner

Zukunft wird er als Buddha in der Welt erscheinen, um die Lehre, den

Dharma des Götama Buddha zu erneuern und zu vollenden. Sein künftiges

1) Vgl. z. B. die Figur in Grünwedel, Mythologie des Buddhismus, S. 122.
2) Ueber die Darstellungen Maitreyas in der bildenden Kunst s. Latour-

rette, Maitreya le Bouddha futur. Paris 1926.
3) Fa-Hian, Fo-koei-ki, übersetzt von Legge, S. 24; Watters, The Travels

of Yuan Chwang, 1904, I S. 239.



Maitreya, der künftige Buddha 127

ft£Sfc

U

;•¦-.

—

i

J:'£&$rß-

tm

A• - y\-m

Fig. 36. Der Bödhisattva MaitrSya. (2/u>)

Fig. 37. Stüpa auf Yoni. (7t) Fig. 38. Der Dharmapäla Vajrapäni. (5/i



128 Buddhismus

Erdenleben wird in den heiligen Texten, ähnlich demjenigen Kalkis im
Hinduismus, bis ins einzelne geschildert.1)

Eine vierköpfige, achtarmige Figur (Messing) in Meditationsstellung
(Dhyäna-Äsana, im Buddhismus speziell Vajra-Paryanka); jeder Kopf trägt
die für Bödhisattvas (aber auch für Schutzgottheiten, Dharmapälas, tibetisch

Yi-Dam) charakteristische fünfteilige Krone. Die Hände halten Schwert,
Treibstock, Donnerkeil (Vajra), Diskus, Schlinge (oder flaschenförmiges
Gefäß), Bogen, Glocke; eine Hand zeigt die Vitarka-Mudrä: Daumen und

Zeigefinger zum Kreis geschlossen, als Symbol des «Rades der Lehre»
(Dharma-Chakra), das der Buddha bei der Eröffnung seiner Lehrtätigkeit im

Tierpark zu Benares « rollen ließ » (Dharmachakra-Pravartana; sie heißt
deshalb auch Vyäkhyäna-Mudrä, « Gestus der Verkündigung »). 2) Auf dem

linken Knie hält der Gott seine weibliche Entsprechung (Shakti), ebenfalls

mit fünfteiliger Krone; ihre rechte Hand zeigt Varada-, die linke Äbhaya-
Mudrä. Ueber den beiden Figuren ist der typische Abschluß eines Stüpa
oder Chaitya angebracht, zurückgehend auf einige übereinander angeordnete
Sonnenschirme (Chattra) als Symbole der Königsmacht, die dem Buddha als

Sohn eines Räjä zukommt. Gewöhnlich sind deren dreizehn angebracht,
welche die dreizehn Bödhisattva-Himmel symbolisieren. Dieser Stüpa-Auf-
satz heißt im Sanskrit Chüdä (der ihn abschließende Knauf Chüdämani), im
Birmanischen Hti. — Die Gruppe stellt Dharmadhätu Vägish-
v a r a dar, eine Form des Bödhisattva M a n j u s h r i, der seinerseits als

Emanation des Dhyäni-Buddha Ämitäbha gilt; seine Shakti ist S a r a s -
v a t i, die Göttin der Weisheit, der Gattin Brahmas auch dem Namen nach

entsprechend, die im Brahmanismus mit der V ä c h der Göttin der Rede

identifiziert wurde; aus diesem Grunde hat Dharmadhätu den Beinamen

Väg-lshvara, « Herr der Väch ». — Die Verbindung einer männlichen Gottheit

mit ihrer Shakti heißt im Tibetischen Yab-Yum, «Vater-Mutter ». —
Eine weitere Messingfigur stellt ebenfalls Dharmadhätu Vägishvara-Man-
jushri mit seiner Shakti dar, im wesentlichen mit denselben Emblemen, eine

Hand trägt ein peitschenähnliches Instrument (Schlinge?), eine andere zeigt
Tarjani-Mudrä (mit warnend oder drohend ausgestrecktem Zeigefinger). Der
Gott tritt mit dem rechten Fuß auf Garuda, der mit der Gebärde der
Verehrung (Änjali, im Buddhismus Namaskära), wie sie ihm im Hinduismus
eigen ist, am Boden kauert. Die Shakti ist zweiarmig, trägt Donnerkeil und

') Eine Zusammenstellung dieser Prophezeiungen über den Buddha Maitreya in
der Sanskrit- und Päli-Literatur sowie in iranischen Texten aus Zentralasien gab der
Verfasser in seinem Buche Der Messiasglaube in Indien und Iran, II. Teil.

2) Wird das Rad mit Daumen und Zeigefinger beider Hände gebildet, so heißt
der Gestus Dharmachakra-Mudrä.



Avalokit§shvara auf Vishnu 129

Lotus; der Gott treibt sie vor sich her oder führt mit ihr einen Tanz auf.

Die Gruppe ist von einer Blumen-Prabhävali umgeben.

Ein Spiegel aus Messing weist eine glänzend polierte kreisförmige
Fläche auf, von Flammenkreis umgeben und mit Ganesha am Griff, der, wie
die unten zu besprechende Tempellampe zeigt, auch im Lamaismus seine

Entsprechung hat. Auch der Wunderstein Chintämani wird gelegentlich mit
einer flammenförmigen Glorie umgeben dargestellt. — Ein Bronzeständer
bildet den obersten Teil eines Stüpa (Chüdä) nach.

Eine Figurengruppe aus Messing (Fig. 39) zeigt zuoberst eine

einköpfige Gestalt mit fünfteiliger Krone, sechsarmig; sie hält Lotus, Ring
(Chakra oder Rosenkranz), Dreizack, Schale und einen nicht genauer zu
bestimmenden Gegenstand; eine rechte Hand zeigt Äbhaya-Mudrä. Der
Gott sitzt auf Vishnu, mit fünfteiligem Mukuta, vier Armen, die Diskus, Lotus,
Keule und Muschel halten. Vishnu sitzt auf Garuda, der Arme und Flügel
ausbreitet, und auf einem Fabeltier (geflügelter Löwe oder Shärdüla) steht,
das den Kopf nach ihm emporwendet. Seitlich andere Bödhisattvas in

Meditationsstellung, die rechte Hand mit Varada-, die linke mit Äbhaya-Mudrä,
wahrscheinlich Ämitäbha und Manjushri; unten am Sockel zwei kauernde
Fabeltiere. Dies ist eine Form des Dhyäni-Bödhisattva Avälokiteshvara
(über diesen s. u. S. 137), welche die Bezeichnung Hari-Hari-Hari-Vähanöd-
bhava Lökeshvara trägt, das heißt, er hat als Reittiere (Vähana) Vishnu,
Garuda und Löwe, welche alle drei (Vishnu als Krishna) im Sanskrit auch
den Namen Hari tragen.

An diese Form des Avälokiteshvara, die besonders in Nepal verehrt
wird (Darstellungen von ihm sind jedoch nicht leicht aufzutreiben), knüpft
sich folgende Legende, die in nepalesischen Texten überliefert ist *): Garuda
hatte durch Vertrag mit seinen Todfeinden, den Schlangen (Nägas), dem

Lande Nepal das Vorrecht verliehen, nur Schlangen ohne Gift zu beherbergen.

Als er einst mit dem Näga-König Takshaka kämpfte, und mit Hilfe
Vishnus nahe daran war, ihn zu überwältigen, griff Avälokiteshvara in den

Kampf ein, veranlaßte die Aussöhnung der Streitenden und legte die

Schlange Takshaka um den Hals Garudas; darauf bestieg Vishnu sein Reittier

und nahm zum Zeichen seiner Unterwerfung den Avälokiteshvara auf

die Schultern. Da erschien plötzlich ein Drache, hob die drei in die Lüfte
und trug sie auf den Gipfel des Dala-Giri. In unserer Figurengruppe
entspricht dem Drachen ein Löwe, der sonst als Reittier Singhanädas, einer
andern Form Avalökiteshvaras, erscheint, welchen das Stoffgemälde zwi-

*) S y 1 v a i n L e" v i, Le Ne'pal (Ännales du Musde Guimet, Bibliotheque
d'ötudes 17, 1905), S. 366 ff.



130 Buddhismus

sehen Vitrine 78 und 90 darstellt (s. u. S. 148). Die Buddhisten von Nepal
verehren Vishnu unter dem Namen Changu-Näräyana, und ein ihm

geweihter Tempel befindet sich auf dem Gipfel des Dala-Giri am östlichen
Ende des Tales von Nepal, zwischen Bhatgaon (Bhaktapura) und Sanku.
Eine vom König Mänadeva errichtete Säule mit Inschrift aus dem Jahre
386 n. Chr. bezeugt, daß der Kult des Changu-Näräyana in alte Zeit zurückgeht.

— Diese Form des Avälokiteshvara ist ein besonders charakteristischer

Beleg für den buddhistisch-hinduistischen Synkretismus.
Eine alte Bronze in Vitrine 89 stellt Räma und Sita dar, beide kniend,

mit Änjali-Stellung der Hände, vor einem fünfteiligen Leuchter. Es liegt dieser

Darstellung die Szene der Räma-Sage zugrunde, wo Räma der Sita
eröffnet, daß sie sich, um sich von der Anschuldigung ehelicher Untreue zu

reinigen, dem Feuerordal unterziehen müsse (vgl. oben S. 49). Es werden in

Nepal vor solchen Leuchtern Eidschwüre geleistet.

Eine Libationskanne aus Bronze zeigt als Henkel eine fünfköpfige
Schlange, wie sie im Hinduismus Vishnu-Krishna zukommt; an jedem Kopf
hing ursprünglich ein Äshvattha-Blatt (nur eines und der Rest eines zweiten
ist erhalten). Das Blatt von Ficus religiosa ist auch dem Buddhismus
heilig, hat doch der Buddha unter einem Äshvattha-Baum die Erleuchtung
erlangt. Die Oeffnung von Reliquiengehäusen, wie solche in der Tischvitrine
enthalten sind, haben deshalb die Form von Äshvattha-Blättem. Unter der

Schlangenhaube erscheint der menschlich gestaltete Oberkörper eines

Schlangendämons (Näga), der anscheinend ein Muschelhorn trägt (oder die
Hände im Änjali-Gestus hält). Auf dem Rücken der Schlange sitzt eine
Gestalt mit fünfteiliger Krone, ein Bödhisattva. Vorn ist Avälokiteshvara mit
11 Köpfen und 22 Armen dargestellt; von den Emblemen ist nur das Schwert
erkennbar. Hinter ihm ist eine reich verzierte Prabhävali mit drei Lotusblüten

angebracht, rechts und links zeigen sich löwenähnliche Fabeltiere
(Shärdülas), vorn eine Schale.

Weiter enthält Vitrine 89 zwei kurze Krummschwerter mit Scheide,
Fabeltiere aus Messing, einen Löwen mit Flügelansätzen, wie solche in der
buddhistischen Kunst schon am Architrav des Osttors von Sänchi aus dem
3. Jahrh. vor Chr. erscheinen, wo sie wahrscheinlich aus Iran übernommen
wurden; vgl, auch das Tier unter Garuda in der oben beschriebenen Gruppe,
sowie die Jaly-Löwen der Göttin Kali in der Fenstervitrine 10. — Ueberaus
bezeichnend für die Mischung von buddhistischen und hinduistischen
Kultformen ist ein auf Yöni als Untersatz aufgebauter S t ü p a, der auf den

vier Seiten und an den Ecken die Bilder von Dhyäni-Buddhas und die vier
Welthüter (Lökapälas) zeigt (Fig. 37). An den vier Ecken des Untersatzes



Räma und Sita in Nepal. Stüpa auf Yoni 131

-ji

A

: B

.-.¦-

/••-¦

-A

&

Fig. 39. Avälokiteshvara auf Vishnu, Garuda und Löwe (Nepal). (3



132 Buddhismus

sind Äffen mit Kokosnüssen angebracht, an den Seiten laufende löwenköpfige

Dämonengestalten und Donnerkeile (Vajras). Der Stüpa ist von
Sonnenschirmen (Chattra) gekrönt. — Der Stüpa, Päli Thüpa, englisch Tope1),

war ursprünglich ein Grabmonument zur Aufbewahrung von Reliquien von
Heiligen oder des Buddha selbst; im letztern Falle ist er Symbol für sein

Eingehen ins Parinirväna; seine Form geht in vorbuddhistische Zeit, auf die

Grabdenkmäler alt-arischer Könige zurück.2) — Die Verbindung von Stüpa
oder Chaitya und Yöni ist ein besonders bezeichnendes Zeugnis für die in

Nepal eingetretene Durchdringung von Buddhismus und Shivaismus; der

Stüpa ist hier an Stelle des Lingam getreten. Der Buddhismus konnte dies

Symbol, dessen ursprüngliche Bedeutung als phallisches Emblem mit der

Lehre des Buddha zunächst unvereinbar schien, dadurch übernehmen, daß

er es in seinem Sinne umdeutete. Das buddhistische Lingam vertritt den Ur-
lotus, aus dem der Ädi-Buddha hervorging, das übersinnliche Urbild aller
menschlichen und spirituellen Buddhas, und die Yöni entspricht der Quelle,

aus der jener Lotus erwuchs. Die um die Yöni sich ringelnde Schlange (vgl.
für den Hinduismus die Marmorfigur in Vitrine 88) stellt hier den

Schlangendämon (Näga) Karkötaka dar, der auf dem Grunde jener Quelle verborgen

war. Die Spitze des Lingam bzw. Chaitya symbolisiert die Flamme, in
der sich der Urbuddha manifestierte (vgl. die Flamme am Lingam der

Marmorgruppe Shiva-Pärvati in 88). Ein Mittelding zwischen Lingam und

Chaitya sind auch die pyramidenförmigen Kutas, die Boeck in Nepal getroffen

hat.3)

Die Fenstervitrine 11 (Tibet) zeigt zunächst eine männliche Gestalt

(Bronze) in Meditationsstellung und Dhyäna-Mudrä (die Hände auf dem

Schoß flach ineinandergelegt, der Gestus der geistigen Versenkung); sie

trägt fünfteilige Krone, die sie als Bödhisattva kennzeichnet; die ganze
Gestalt ist von Lotusstengeln umschlungen und sitzt auf Lotusthron:
vielleicht der Dhyäni-Bödhisattva Padmapäni, eine Form des Avälokiteshvara,
der aber meist den Lotus in der Hand hält. Auch der Lama Padmasambhava

wird mit Lotus dargestellt, und kann als Großlama die fünfteilige Krone
eines Bödhisattva tragen.

1) Davon ist sprachlich ganz verschieden die Bezeichnung Dagoba, welche auf
Päli dhätugabbha, Sanskrit dhätugarbha, «Reliquienschrein», zurückgeht. Von
diesem ist wiederum gänzlich zu trennen das Wort Pagode, das einer hinterindischen
Sprache entstammt.

2) Ueber Entwicklungsgeschichte und Symbolik des Stüpa vgl. de Groot,
Der Thüpa, das heiligste Heiligtum des Buddhismus. Abhdlgn. der Preuß. Akademie,
Berlin 1919.

3) K. Boeck, Durch Indien ins verschlossene Land Nepal, 1903, S. 306.



Bodhisattva-Figuren 133

Daran schließt sich eine stehende Bronzegestalt, ebenfalls mit fünfteiliger
Krone, und mit dem dritten Äuge (Vijnäna-Netra, tibetisch Shes-rab-spyan,

gesprochen -chan, «Äuge der Weisheit»), und acht Armen. Eine
Vorderhand zeigt Vitarka-Mudrä, eine zweite Hand den Gestus der Gunstgewährung.

Die andern Hände halten Dreizack (Trishüla, tibetisch rTse-gsum, ein

aus dem Shivaismus stammendes Emblem, s. o. S. 74), Buch (Pustaka), im

Lamaismus der mystische Traktat Prajnä-Päramitä, den die Schlangengeister

(Nägas) dem Begründer des Mahäyäna, Nägärjuna, offenbart hatten,

Lotus, Schlinge (Päsha), Stachelstock (Ankusha) und einen weitern

nicht genauer zu bestimmenden Gegenstand. Die Figur steht auf Lotus und

ist von Flammenkreis umgeben, der die Form von Blattwerk hat. Der Untersatz

ist von Fabeltieren (Löwen oder Shärdülas) getragen. Dies ist eine der

vielen Formen des Avälokiteshvara, unter denen Padmanarteshvara
und Ämöghapäsha mit acht Armen dargestellt werden. — Eine weitere
Gestalt in Vajraparyanka-Stellung, zweiarmig, zeigt ebenfalls das dritte Äuge
und die fünfteilige Krone und ist von Lotusstengel umschlungen; seitlich in

Kopfhöhe sind zwei Lotusblüten angebracht. Die rechte Hand zeigt eine Abart

der Varada-Mudrä, die Linke eine Kombination der Äbhaya- mit der

Vitarka-Mudrä. Dies ist wahrscheinlich eine Darstellung des Dhyäni-Bödhi-
sattva Padmapäni, eine der meistverehrten Formen Ävalökiteshvaras.

Eine Tempelglocke (Ghantä, tibetisch Dril-bu) mit halbem Donnerkeil
(Vajra, tibetisch r-Do-rje) als Griff (Vajraghantä, das Emblem des Dhyäni-
Buddha Vajrasattva); am Fuße des Vajra ist ein Kopf mit drittem Äuge
angebracht, auf der Glocke Reihen doppelter Vajras (Fig. 44). Vajra (über
dessen kultische Bedeutung s. u. S. 146) und Glocke bilden im Lamaismus ein

zusammengehöriges Paar, wie Lingam und Yöni im Shivaismus; der männliche

Vajra vertritt Buddha, die weibliche Ghantä seine übersinnliche Weisheit

(Prajnä). — Ein runder Bronzeuntersatz mit vier Oesen zeigt ringsum
Lotusblüten.

Eine Messingfigur auf viereckigem Untersatz, kniend, mit Namaskära-
Gestus und drittem Äuge. Ueber die Schultern nach hinten hängen
Lotusstengel mit Blüten; in den vordem Ecken des Untersatzes zwei Löwen. Vorn
ein rundes Gefäß. Das Löwenpaar ist Emblem des Dhyäni-Buddha Ratna-
sambhava, während ein Gefäß mit dem Unsterblichkeitstrank (Amrita) dem

Dhyäni-Buddha Ämitäbha in seiner Form als Ämitäyus, « Spender langen
Lebens », aber auch gewissen Formen Maitreyas und Ävalökiteshvaras
zukommt. Eine analoge Figur und eine Bronze zeigt kniende Gestalt mit
Namaskära-Mudrä und turbanähnlichem Kopfputz; auch diese hat vor sich
ein rundes Gefäß auf gestielter Lotusblüte. Das Fehlen der fünfteiligen Krone



134 Buddhismus

scheint bei diesen Figuren einen Bödhisattva auszuschließen, während das

dritte Äuge für einen Dhyäni-Buddha oder einen Dharmapäla (Yi-dam)
sprechen kann.

Eine holzgeschnitzte männliche Figur in Dhyäna-Äsana mit zweigeteilter

Krone; die rechte Hand in Äbhaya-Mudrä, die Linke hält ein Gefäß.

Auch diese Figur ist von Lotusstengeln umschlungen, trägt Lotusblüten
unter den Ohren und sitzt auf Lotusthron. Sie zeigt hinter dem Kopf einen

Heiligenschein (Shirashchakra) und ist von Flammenkreis (Prabhä-Mandala)
umgeben. Auch dies ist möglicherweise Ämitäbha bzw. Ämitäyus oder

Padmapäni.
Die Fenstervitrine 11 enthält ferner fünf kupferne, dreiteilige

Gürtelschnallen mit reichem Figurenschmuck. Die erste zeigt in der Mitte eine

achtarmige Gestalt auf Löwe, eine Hand in Varada-Mudrä, die andern halten

Schwert, Streitaxt, Gefäß und weitere, nicht mit Sicherheit bestimmbare
Embleme. Dies ist wiederum eine der achtarmigen Formen des Avälokiteshvara.

Rechts und links oben Bödhisattva-Figuren in Dhyäna-Äsana,
vielleicht Ämitäbha und Manjushri, welche oft mit Avälokiteshvara zu einer

Trias verbunden sind; dazwischen links Vishnus (oder Shivas) Füßepaar,
rechts Lingam auf Yöni; zuäußerst links Ganesha, rechts Hanumän, in
eiligem Laufe, das Wunderkraut bringend. Die Kombination dieser Figuren und

Embleme ist ein weiterer Beleg für den buddhistisch-hinduistischen Synkretismus.

— Die zweite Gürtelschnalle zeigt in der Mitte die lamaistische
Entsprechung des hinduistischen Sonnengottes Sürya, mit beiden Händen
in Äbhaya-Mudrä und zwei Lotusblüten in Schulterhöhe. Vor ihm der

Wagenlenker (dem Aruna bei Sürya entsprechend), der die sieben Sonnenpferde

lenkt. Rechts und links von Aruna Bogenschützen. — Im Lamaismus

entspricht sonst dem brahmanischen Sürya die weibliche Gottheit der

Morgenröte Märichi, deren Wagen von Ferkeln gezogen wird, und die als eine

Emanation des Dhyäni-Buddha Vairöchana gilt. Das linke Feld der
Gürtelschnalle enthält dieselben Figuren wie das der ersten, doch sind sie hier
besser sichtbar; oben ist anscheinend eine vierarmige Gestalt mit den

Emblemen Vishnus auf Garuda dargestellt (Vishnu als Varadaräja, s. o. S. 68),
unten eine vierarmige Gestalt mit Schwert und Rosenkranz (Shiva als

Bhairön); links Lingam auf Yöni, zuäußerst Ganesha. Das Feld rechts zeigt
oben einen Kopf, anscheinend mit Vishnu-Tilaka und hohem Mukuta, auf

Lotus, unten eine Gestalt mit auf den Boden gesetzter Keule, ebenfalls auf

Lotus, dazwischen Vishnus Füßepaar. Zuäußerst wieder der eilende Hanumän.

— Die dritte Gürtelschnalle zeigt im wesentlichen wieder die selben

Figuren, jedoch in der Mitte eine vierarmige Gestalt in Meditationsstellung,



Garuda und Ganesha im Lamaismus 135

die zwei vordem Hände in Dhyäna-Mudrä, die beiden andern mit nicht

genauer bestimmbaren Emblemen; wahrscheinlich eine vierarmige Form des

Avälokiteshvara. — Die vierte Schnalle stimmt mit der dritten überein, die

fünfte zeigt dieselben äußern Figuren wie 3 und 4, in der Mitte dagegen einen

vierarmigen Gott mit Vishnu-Tilaka und weiblicher Entsprechung (Shakti)
auf dem linken Knie, deren linke Hand Äbhaya-Mudrä zeigt: Vishnu mit
Lakshmi.

Eine Messingfigur der Fenstervitrine 11 stellt wiederum die lamaistische

Entsprechung des hinduistischen Sürya dar; außer den auf der
Gürtelschnalle erscheinenden Begleitfiguren ist hier seitlich von den Pferden noch
eine kniende Gestalt mit Schwert angebracht (Manjushri oder der Dharmapäla

Ächala). Das Ganze ist von einem reich verzierten Flammenkreis
umgeben. — Eine Bronze stellt Garuda (tibetisch Khyung) dar, mit Namaskära-

Stellung der Hände vor einer Schale kniend, in welcher der Trank der
Unsterblichkeit (Ämrita) gedacht ist, den Garuda nach dem brahmanischen

Mythus den Göttern entwendete und dem Vishnu brachte, der ihn zum
Danke für diesen Dienst zu seinem Reittier (Vähana) machte, s. o. S. 35.

Daß Garuda auch im buddhistischen Pantheon seine Stelle hatte, zeigte
schon die Messingfigur in Vitrine 89, wo er als Reittier Vishnus unter dem

Bödhisattva Avälokiteshvara erscheint. Schon die Reliefs am Zaun des

Stüpa von Sänchi zeigen eine buddhistische Gottheit auf Garuda reitend,
desgleichen die Fresken von Ajantä aus dem 3. Jahrhundert n. Chr. Es gibt
eine Garuda-Form des Dhyäni-Bödhisattva Vajrapäni mit Flügeln, Klauen
und Vogelkopf, auf einem sterbenden Näga stehend, er trägt dort ein kür-
bisförmiges Gefäß; andere Darstellungen zeigen Garuda als Begleiter
Vajrapänis.l) Der lamaistische Garuda gehört in das Geleit der « Furchtbaren

Götter» (tibetisch Drag-gsheds) und ist eine Siegesgottheit.
Eine weitere Bronze stellt Ganesha (Ganapati) dar, der somit ebenfalls

eine lamaistische Entsprechung hat und als solche meist Vighneshvara
genannt wird (tibetisch Ts'ogs-bdag). Er ist, wie seine hinduistische
Ursprungsform, vierarmig, in Dhyäna-Äsana, hält Rosenkranz, Treibstachel,
Lotus und das Gebäck, das er mit dem Rüssel ergreift; rechts und links
die Ratte. Er ist von einem Prabhä-Mandala umgeben, in dessen Scheitel ein

Fratzengesicht (Kirtimukha) erscheint. Der lamaistische Ganapati gilt als

Sohn des Mahäkäla, in dem Shiva als Todesgott fortlebt. Sein wichtigstes
Heiligtum in Nepal ist Sürya-Vinäyaka (Suraj-Binaik) südlich von Bhatgaon,
vier weitere seiner Kultbilder sind Rakta-Vinäyaka in Pashupati, Chandra-

*) Grünwedel, Mythologie des Buddhismus, Abb. 159; P a n d e r Das
Pantheon des Tschangtscha Hutuklu, Nr. 185.



136 Buddhismus

Vinäyaka in Chobbar, Siddhi-Vinäyaka in Sanku und Äsöka-Vinäyaka
(Ässu-Binaik) in Kathmändu. Der lamaistische Ganapati spielt auch eine

Rolle in der Geschichte der Bekehrung des Mongolenreichs zum Buddhismus.

Eine Bronze (Fig. 58) stellt den Dharmapäla oder Yi-dam (Schutzgott)
V a j r a p ä n i («mit dem Donnerkeil in der Hand », tibetisch Phyag-rdor
oder Lagna-rdo-rje) dar, der als eine Emanation des Dhyäni-Bödhisattva
Äkshöbhya gilt, in seiner zornigen Form (Sanskrit ugra, ghöra, tibetisch

'khro-bo), von seiner weiblichen Entsprechung (Shakti, tibetisch Yum oder

Nus-ma) umschlungen (Yab-Yum). Er trägt Stierkopf, mit dem dritten Äuge,
aus dem offenen Maul heraushängender Zunge, flammenförmig gesträubtem

Haupthaar, von Schädeln umsäumt. Auch über den Leib hat er eine

Schädelkette (Kapäla- oder Munda-Mälä). Beide Gestalten sind zweiarmig,
tragen den Donnerkeil und eine Schale aus Menschenschädel, mit Blut angefüllt

gedacht. Die Gruppe steht auf Lotusuntersatz. Das Vajra symbolisiert
die Macht des Yi-dam über die Dämonen, desgleichen der blutgefüllte
Menschenschädel, der bei Beschwörungen als Opfergefäß verwendet wird. Schon
in den Gandhära-Skulpturen erscheint der Gott mit Donnerkeil. Er ist ein

Wettergott, wird als solcher um Regen angerufen und ist Beschützer der

regenspendenden Schlangengötter, der gelegentlich selbst in der Gestalt des

Garuda dargestellt wird (s. o. S. 155).

Die Fenstervitrine 11 enthält weiter die Nachbildung eines lamaistischen

Stüpa und ein Reliquiengehäuse (Chaitya, tibetisch mCho-rten), darin eine

vierarmige Figur mit fünfteiliger Krone in Meditationsstellung, zwei Hände
mit dem Gestus der Verehrung, wiederum eine vierarmige Form des

Avälokiteshvara. Auf der Vorderwand rings um die Oeffnung, die die Form
eines Äshvattha-Blattes hat, sind die acht glückbringenden Embleme des

Lamaismus (Äshta-Mangala) dargestellt: Sonnenschirm (Chattra), zwei

Fische (Matsya), die Meermuschel (Shankha), der Lotus (Padma), die heilige

Schale (Kalasha), das mystische Diagramm (Shrivatsa), die Fahne

(Dhvaja) und das Rad (Chakra). Eine Sandsteinplakette stellt eine Figur
mit fünfteiliger Krone in Dhyäna-Äsana dar, die mit den Händen Lotusblüten

hält, wahrscheinlich der Bödhisattva Padmapäni-Ävalökiteshvara.
Eine Terrakotta zeigt zweiarmige Gestalt mit dreiteiliger Krone in

Meditationsstellung. Sie ist von Lotusstengeln umschlungen und steht auf einer
Lotusblüte. Im Innern der Figur befinden sich Papierstreifen mit magischen
Formeln (Dhäranis). Da sie keine fünfteilige Krone trägt, stellt sie wohl
einen Lama, vielleicht Padmasambhava, dar. Eine zweite Terrakottafigur
zeigt eine in europäischer Weise sitzende Gestalt mit Lotus zu beiden Seiten

in Schulterhöhe. Wie schon oben S. 126 bemerkt, wird sonst nur der



Vajrapäni. ÄvalokitSshvara 137

Buddha Maitreya in dieser Weise dargestellt, doch ist es fraglich, ob die

Figur so zu deuten ist. — Zwei rechteckige Dosen aus Messing, mit Figuren
in getriebener Arbeit, seitlich je eine Oese. In der Mitte ist eine Gestalt mit

fünfteiliger Krone zu Pferd dargestellt, vielleicht der Dharmapäla Tsangs-pa,
oder die Göttin Lhamo, die Shakti des lamaistischen Todesgottes, des

Dharmapäla Yama oder Mahäkäla, die Entsprechung der berittenen Kali
im Shivaismus; oben ein Fratzengesicht (Kirtimukha), rechts und links die

acht glückbringenden Symbole, unten Mitte Lingam auf Yöni, seitlich je eine

Gestalt mit Keule (Khatvänga, tibetisch dByug-gu), vielleicht einer der vier
Welthüter (Lökapäla). — Eine mit Ring zum Anhängen versehene Haarzange

aus Bronze; solche werden in Tibet mit andern Gebrauchsgegenständen,

wie Zahnstocher, Schlüssel, an Rosenkränzen befestigt.x) — Die
Vorderseite eines Chaitya, mit blauen Steinen verziert. — Ein hölzerner
Garnhaspel mit Kerbschnitzerei.

Vor der Fenstervitrine 11 befinden sich zwei Bronzekessel aus Karen,
dem Grenzgebiete zwischen Birma und Siam, an deren Deckel Elefanten und

Laubfrösche2) angebracht sind; sie dienen als Tempeltrommeln. Die Trommel

ist im Lamaismus das Symbol der Verkündung des Buddha, gemäß dem

Buddhawort: « In dieser blinden Welt rühre ich die Trommel der Unsterblichkeit.

» Sie dient auch, ähnlich der Glocke, zur Vertreibung böser Geister.

Gegenüber der Vitrine: zwei Stoffgemälde aus Tibet (Ta-tsien-lu), darstellend

je in der Mitte eine rotgekleidete Figur mit Heiligenschein in

Meditationsstellung: der Dhyäni-Buddha Ämitäbha; der auf dem obern Bild
dargestellte Bödhisattva ist von andern Bödhisattvas (oder von Heiligen,
Ärhats) umgeben.

Das untere Gemälde ist ein Tempelbild, mit dem Handabdruck des Dalai
Lama auf der Rückseite. Daneben in roter Farbe (Sprüche in dieser gelten
als besonders wirksam) in tibetischer Sprache und Schrift ein Gebet an den

Dhyäni-Buddha Vairöchana (tibetisch Bho-de-sa-to Bhe-ro-tsa-na).
Zwischen den Vitrinen 89 und 90 ist ein gestanzter Kupferteppich aus

Tibet angebracht, der einem solchen aus Papier zum Zusammenrollen
nachgebildet ist (Fig. 40). Er zeigt als Mittelfigur den Dhyäni-Bödhisattva
Avälokiteshvara, mit elf pyramidal angeordneten Köpfen und acht
Armen. Die beiden vordem Hände zeigen Namaskära-Mudrä, eine rechte

Varada-Mudrä, andere halten Bogen und Pfeil; der Bödhisattva steht, von

x) S. die Abbildung in W a d d e 11, Lamaism, 1895, S. 203.
2) Dies hängt offenbar mit totemistischen Vorstellungen zusammen; gewisse

birmanische Stämme, so die Wa-Palaungs, glauben von Fröschen abzustammen
(R. C. T e m p 1 e in Hastings Encyclopaedia of Religion and Ethics III S. 24).



138 Buddhismus

Blumen-Prabhävali umgeben, auf Lotusthron. Oben sind die fünf Dhyäni-
Buddhas angebracht: Vairöchana, Ratnasambhava, Ämitäbha, Ämöghasid-
dhi, Äkshöbhya, links und rechts je drei Gestalten, eine davon mit
Stabzither (Vinä), die das Emblem des Welthüters (Lökapäla) des Ostens,

Dhritaräshtra, ist, eine andere mit Keule, wohl ebenfalls einen Lökapäla
darstellend. Unter der Hauptfigur ist der Bödhisattva Manjushri mit Schwert

und Schädelkette dargestellt, zuunterst auf einer Schale ein dreigipfliger
Berg, der Himälaya, der im Epos gelegentlich Trishringa, « der Dreigipf-
lige», genannt wird; allenfalls könnte auch an den Kukkutapäda-Giri, den

in drei Hörnern sich erhebenden « Hahnenfußberg » bei Gayä gedacht werden,

in welchem der Buddhajünger Käshyapa im Yoga-Schlafe ruhen soll

(siehe die daran sich knüpfende Prophezeiung S. 64). Avälokiteshvara wird
oft über Berggipfeln dargestellt. Daß der Berg auf einer Schale ruht, dürfte

mit dem lamaistischen Ritus der « Opferung des Weltalls » zusammenhängen.
Rechts und links unten Drachen, zuäußerst Figuren in anbetender Haltung,
Heilige (Ärhats). Seitlich von oben nach unten in tibetischer Ornamentalschrift

die mystische Formel (Dhärani, tibetisch gZungs) Öm Manipadme

hüm, die gewöhnlich übersetzt wird: «O du Kleinod (mani) im Lotus»
(padme der Lokativ von padma; hüm ist eine mystische Silbe ohne

bestimmte Bedeutung). Es ist indessen, wie zuerst F. W. Thomas gezeigt hat,

eine Anrufung der Göttin Manipadmä (im Vokativ Manipadme), der Shakti
des Padmapäni, einer Erscheinungsform Ävalökiteshvaras.1) Daß die

Anrufung einer Göttin zu so hoher Bedeutung kam — die Formel ist bekanntlich

die im Lamaismus meistgebrauchte — ergibt sich aus der Anschauung,
daß die Shaktis der Bödhisattvas besonders wirksam seien. Aus diesem

Grunde ist Avälokiteshvara in der Form des Padmapäni im chinesischen

Buddhismus zu der Göttin Kwan-yin geworden. Die Ausgrabungen von
Marc Äurel Stein in der Taklamakhan-Wüste haben gezeigt, daß die Formel

Öm Manipadme hüm seit dem 8. Jahrh. n. Chr. bekannt war. Sie wurde

nach einer Legende von Avälokiteshvara als Padmapäni an seinen

spirituellen Vater Ämitäbha gerichtet, als dieser ihn segnete, nachdem er ihn aus

einem Strahl seines Auges als seine Emanation geschaffen. Avälokiteshvara

i) Vgl. F. W. Thomas, Journal of the Royal Asiatic Society, 1906, S. 464;
Ä. H. Franke, ebd., 1915, S. 397. Wenn anderseits etwa angegeben wird, die Formel

sei an Padmapäni gerichtet, so erklärt sich dies aus der engen Verbindung, in
der die Bödhisattvas mit ihrer Shakti stehen; unterstützt wird diese Deutung durch
den Umstand, daß Padmapäni aus einem Lotus geboren wurde, und insofern als « das
Kleinod (Mani) im Lotus » bezeichnet werden kann. — Im Tantra-Buddhismus
bedeutet Mani das männliche, Padma das weibliche Genitale, so daß die Formel hier
zum Symbol der rituellen Begattung wird.



Avälokiteshvara 139

A£ \F/K,
mmmt ¦ ¦/ ^ "

i>1

'S.

^ Al KW^* ml
'¦/¦¦'¦- &eow ^ iLAh3

& SS
*SJS*

ga
KJ -^

hs£'

'J J
% Sä fei

JaI<-¦* *
J

&afj -Atir

r& *
1

>j i>&*.,-:j.tJ.-A;i"KrT J.irJ tJJtj T-1

-vl*».y^l^*M*..'.>-.'>S^-^-:^,t>»i>-r^>,i^._^ui»l>V.;-- i »|WM»«

Fig. 40. Gestanzter Kupferteppich aus Tibet. (3 4")



140 Buddhismus

ist in Tibet neben Manjushri der meistverehrte Bödhisattva 1), als Nothelfer
angerufen und als Schirmherr der lamaistischen Kirche betrachtet, der sich
im jeweiligen Dalai Lama inkarniert. -) Sein Name wird gewöhnlich gedeutet

als der « herabblickende Herr ».3) Eine andere Bezeichnung für ihn ist

Mahäkarunika, «der von großem Mitleid Erfüllte ». Mit einem Strahl
seines göttlichen Auges erleuchtete er die von tiefem Dunkel erfüllten
Höllenwelten und stieg selbst in diese hinab, um gleich dem Christus des Niko-
demus-Evangeliums die Qualen der Verdammten zu lindern, ein Motiv, das

schon in der altbrahmanischen Literatur (in der Geschichte vom frommen

König Harishchandra) sein Vorbild hat. An seine elfköpfige Gestalt knüpft
sich folgende Legende: Nachdem der Bödhisattva sich für die Erlösung aller
Wesen unendlich bemüht hatte und sein Werk vollendet glaubte, sah er
schon nach kurzer Zeit, daß die Höllenwelten sich von neuem mit Sündern

füllten, und aus Schmerz darüber zersprang sein Haupt. Sein spiritueller
Vater, der Dhyänibuddha Ämitäbha, bildete aus den Stücken zehn neue

Köpfe und setzte darüber als elften seinen eigenen. Wahrscheinlich gehen die

elf Köpfe Ävalökiteshvaras auf die elf Rudras zurück, in die sich nach einer

alten Upanishad der eine Rudra (der spätere Shiva) spaltete. Auf Gemälden

sind die ersten drei Köpfe weiß und von freundlichem Ausdruck (shänta),
die zweiten drei gelb und lächelnd, die dritten dunkelblau und von finsterm
Ausdruck (ugra). — Manjushri (« von lichtem Glanz », tibetisch Jam-

dpal), auch Manjughösha, «lieblich tönend », ist neben Avälokiteshvara der
volkstümlichste Bödhisattva des Lamaismus und wird gewöhnlich neben ihm

dargestellt. Er ist der Gott der Weisheit, deshrlb hat er als Emblem das

Buch (die Prajnä-Päramitä) und das Schwert der Erkenntnis (Prajnä-
Khadga), mit dem er das Dunkel der Unwissenheit durchbricht. Er gilt als

der Begründer der Kultur in Nepal, und soll mit seinem Schwert das Tal,
das von einem See erfüllt war, geöffnet und dadurch dem Wasser einen Abfluß

geschaffen haben: die Vägmati, die deshalb noch heute den Beinamen

4) Es werden im ganzen 108 Formen von ihm unterschieden, die B h a 11 ä -
c h ä r y a Indian Buddhist Iconography im Appendix B, beschrieben hat; die
bekanntesten Formen behandeln Waddell, The Indian Buddhist Cult of Avalokita;
Journal of the Royal Äsiatic Society, 1894, S. 51 f.; F o u c h e r, Etude sur l'Icono-
graphie bouddhique de Finde, 1900 und 1905.

2) Es ist die vierarmige Form Ävalökiteshvaras, die sich im Dalai Lama
verkörpern soll, nach anderer Auffassung dagegen Ämitäbha. Der Titel Dalai Lama ist
im ersten Teil mongolischen Ursprungs und die Uebersetzung des tibetischen rgya-
mts'o, «Meer», was die Unendlichkeit seiner Macht bezeichnen soll und dem
Sanskritehrentitel Jina-Sägara nachgebildet ist.

3) Nach H. Zimmer, Zeitschrift für Indologie und Iranistik, I S. 73 f., bedeutet
Avälokiteshvara « Herr der vollkommenen Erleuchtung » (Avalokita Samyak-

sambödhi).



Manjushri. Buddhas Fußspur 141

Kötbär, « mit dem Schwert gehauen » führt. — Der Kupferteppich als Ganzes

ist ein sogenanntes Mandala, eine Figurengruppe von magischer
Wirksamkeit, die als Stützpunkt der Meditation dient.

Die vor dem Kupferteppich befindliche Tischvitrine 12 enthält eine

holzgeschnitzte Fußspur des Buddha (Shripada) mit Pflanzenrank-
werk. Die in der Mitte eingelegte Silberplakette zeigt eine stehende, von
Lotus umschlungene Figur, entweder eine der vielen Formen Ävalökiteshvaras

oder die spezielle Schutzgottheit von Buddhas Fußspur, die Pattini-
Devi. Der Fußabdruck Buddhas genießt eine ähnliche Verehrung wie
derjenige Vishnus im Hinduismus; einen Abklatsch der Buddhafußspur in

Bödh-Gayä enthält die Vitrine 85. In der ältesten buddhistischen Kunst

(Stüpa von Bharhut) vertreten die Fußspuren auf einem Thron den Buddha

selbst, und in Nepal begegnen sie häufig in Stein oder Farbe, mit mannigfachen

Glückszeichen, wie Lotus, Fisch, Svastika, auch mit vishnuitischen,
wie Shankha und Chakra versehen, die hier buddhistisch umgedeutet sind;
vgl. die «acht Kostbarkeiten» oben S. 156. — Die Tischvitrine enthält ferner

Schmuckstücke (Stirnschmuck aus Messing mit Samt unterlegt) und

die Nachbildung eines Alligators aus Messing, zwei Eßstäbchen, einen Dolch
in kunstvoll verzierter Scheide, Arm- und Fingerringe mit blauen Steinen,
eine Trompete aus menschlichem Schenkelknochen (tibetisch rKang-dung).
Solche werden mit Vorliebe aus Knochen von Lamas verfertigt; der Schreckgott

(Drag-gshed) Mahäkäla, eine Entsprechung des hinduistischen Todesgottes,

wird eine solche blasend dargestellt.x) — Zwei Bronzemedaillons mit
den Tierkreiszeichen sind Glückssymbole wie die sog. Lebensräder des

Lamaismus.2) Drei Miniatur-Chaityas zeigen die acht glückbringenden Symbole

(Mangala) und unten ein Kirtimukha und zwei Hände; alle haben
seitliche Oesen, denn diese Chaityas werden an einem Riemen vor der Brust
getragen. Eines derselben enthält Papierstreifen mit magischen Formeln.
Ein kleiner Gebetszylinder (tibetisch Mani- 'khor-lo) ist mit Kette und Stein
versehen, über deren Zweck s. u. S. 146. Eine Elfenbeinschnitzerei stellt eine

achtarmige Gottheit dar; sie hält Buch, Rosenkranz, Schlinge, Dreizack,
Lotusknospe und einen nicht näher bestimmbaren Gegenstand, eine Hand

zeigt Äbhaya-, die andere Varada-Mudrä. Die Gestalt ist von Lotusstengel
umschlungen und trägt eine fünfteilige Krone. Oben in den Ecken scheinen

Sonne und Mond angedeutet zu sein. Es ist dies eine der achtköpfigen For-

J) S. die Abbildung 151 in Grünwedel, Mythologie des Buddhismus.
2) Ueber diese s. W a d d e 11, The Buddhist Wheel of Life. Journal of the Royal

Äsiatic Society, 1894, S. 367 f. und Hackmann, Der Buddhismus der Gegenwart,

S. 136. Dort sind statt der Tierkreiszeichen die Symbole der 12 Nidänas, der
Glieder des buddhistischen Satzes von den Ursachen angebracht.



142 Buddhismus

men Ävalökiteshvaras, unter denen Padmanarteshvara und Ämöghapäsha
die bekanntesten sind. — Der untere Teil der Tischvitrine enthält farbig
bedruckte Stoffe, tibetische Blockdrucke mit Miniaturen, drei Stoffgemälde
mit Bödhisattva-Figuren, Gebetszylinder, Schädeltrommeln (Damaru,
tibetisch Chang-te) und Knochentrompeten (Fig. 44). Ein Weihwassergefäß aus

Kupfer, zum Teil vergoldet, ohne Henkel, mit Pfauenfedern; in diese werden

von den Lamas die Krankheiten gebannt, und die Kranken werden mit dem

geweihten Wasser besprengt. Henkellose Weihwasserkrüge werden nur von
großen Lamas benutzt.

Neben der Vitrine ist ein nepalesischer Ganesha (Ganapati,

Vighneshvara) aus Bronze aufgestellt, der als Tempellampe (tibetisch Mar-
me) oder Weihrauchständer (Dhüpa) dient. Er ist vierarmig, mit Schlinge,
Axt und Dreizack; über ihm die fünfköpfige Schlange und eine aus Blättern
gebildete Prabhävali; ringsum hängen Äshvattha-Blätter.

Vitrine 90 (Tibet) enthält einen Buddhaaltar (Fig. 41), in
dessen Mitte Buddha Götama oder Säkyamuni, überragt von einem

holzgeschnitzten Blätterbaldachin, in dem dämonische Wesen erscheinen:
die Töchter Märas, des Satans des Buddhismus, die den Buddha verführen

wollten, als er unter dem heiligen Äshvattha-Baum zu Bödh-Gayä
meditierte. Darstellungen dieser Szene finden sich in der Gandhära-Kunst, in

Ämarävati an der Kistna ') und auf den Fresken von Äjantä und Tuen-Huang
in Turkestan.2) Der Vogelkopf im Scheitelpunkt des Schnitzwerkes ist
vielleicht Garuda, der oft an dieser Stelle erscheint, möglicherweise aber eine

Erscheinungsform Märas selbst. Märas Heer, wie es in den Legendendichtungen

3) beschrieben und in der bildenden Kunst dargestellt ist, besteht aus
dämonischen Spukgestalten aller Art. Sie zeigen alle möglichen Tiergesichter,

haben verrenkte Hälse, Arme, Beine; da gibt es vielköpfige, vielarmige
Gestalten, solche mit hängenden oder hohlen Bäuchen, oder solche, die ihren

Kopf in den Händen tragen; manche sind von Schlangen umwunden, oder
ihre Köpfe und Augen strahlen Flammen aus; wieder andere tragen
Halsketten aus abgeschnittenen Menschenfingern oder Menschenknochen. Dies
sind Gestalten, die aus dem indischen Volksglauben stammen, wo sie als
Räkshasas oder Pishächas am liebsten auf Leichenstätten ihr Wesen treiben.
Sie erinnern vielfach an die Spukwesen, die der deutsche Volksglaube mit
Wotans Heer durch die Lüfte ziehen läßt, und sind wie diese eigentlich

x) Cohn, Indische Plastik, Taf. 17.
2) H a c k i n, Guide Catalogue du Musöe Guimet, PI. VII (Mission Pelliot).
3) Uebersetzungen aus den Päli- und Sanskrittexten zur Buddhalegende geben

D u t o i t, Das Leben des Buddha, 1906; Oldenberg, Reden des Buddha, 1922,
S. 1—119.



Buddhaaltar 143

Mt
•>.',

y*SX ¦AIv
CSB ^-J(

ß^ '/v¦IJ^'CI MÄF^rZF
v»i&

¦u ¦>

1«
»IC1*- T*v icV

(ÄSÄi :-»
ütfi1t\.q :K ,/A,.*

tv^

t£
s^;M.V VIA_,

•—

a^s:ismKP a.-v- ^
«" &.««ä -\7

W
P **v •-.•-»üb;

r~7

Fig. 41. Buddhaaltar (Tibet). (7»)



144 Buddhismus

Totengeister unter Märas, des alten Todesgottes Führung. — Der Buddha
sitzt auf Lotusthron (dem « Löwenthron », Singhäsana)x) oder Diamantsitz

(Vajräsana), in der Haltung eines Meditierenden (Vajra-Paryanka oder

Samädhi-Äsana), und berührt mit der linken Hand den Erdboden. Dies ist
die Gebärde der Zeugnisanrufung, Bhümisparsha-Mudrä, womit der Buddha
die Erdgöttin zum Zeugen seiner guten Taten in früherm Dasein anrief,
die Mära bestritten hatte. Die Linke ist flach in den Schoß gelegt, die

Fläche nach oben, wie beim Gestus der Meditation (Dhyäna-Mudrä).
Ueber dem Buddha ist ein dreiköpfiger Bödhisattva mit vier Armen dargestellt,

eine der vierarmigen Formen des Avälokiteshvara, vielleicht Sukhä-

vati-Lökeshvara; die Figuren in Meditationshaltung, die den Ältarhinter-
grund füllen, sind die sogenannten Zeugnisbuddhas. Seitlich sind je zwei

Stüpas angebracht, vielleicht ein Hinweis auf die vier Orte, an denen sich
die großen Wendepunkte des Buddhalebens vollzogen: Geburt im Lumbini-
Hain bei Kapilavastu, Erleuchtung in Bödh-Gayä, Beginn der Verkündung
im Tierpark von Benares, und Eingang ins Parinirväna in Kusinära an der

Gandaki, deren Heilighaltung der Buddha seinen Jüngern vor seinem Tode
anbefahl. — Seitlich vom Buddhaaltar zwei Bronzelöwen, die Räuchergefäße
halten, links eine lange Tempeltrompete aus Kupfer; solche werden von
einem Lama geblasen, während ein anderer den vordem Teil auf die Schulter

gelegt hat.2) An der Hinterwand Stoffgemälde (tibetisch Than-ku) auf

präparierter Baumwolle, mythologische Szenen darstellend: in der Luft schwebende

zum Teil tierköpfige Dämonen (Däkas, tibetisch mKha-gro, «

Luftwanderer ») und Mahä-Siddhas, tibetisch gRub-chen. Auch aus dem
Hinduismus entliehene Embleme wie Shankha und Chakra sind darunter, die zu
den acht glückbringenden Symbolen des Lamaismus (s. o. S. 156) gehören.
Ein weißer Elefant deutet auf die Legende von Buddhas Empfängnis, die sein

Seelenwesen in der Gestalt eines solchen in den Leib seiner Mutter Mäyä
eingehen läßt, was teils als Traum, teils als Wirklichkeit aufgefaßt wird. Deshalb

wurden am birmanischen und siamesischen Königshof « weiße », d. h.

hellfarbige Elefanten gehalten. Der weiße Elefant ist aber auch eine der
sieben Kostbarkeiten (Ratna) eines Buddha als Weltherrscher (Chakravartin).3)

1) Diese Bezeichnung besagt zunächst nicht, daß an dem Throne Löwen
angebracht seien, sondern hängt mit dem Ehrentitel des Buddha als Säkyasingha, « Löwe
aus dem Säkya-Stamm », zusammen, sowie mit der Wendung der Legendentexte, daß
der Buddha seinen « Löwenruf » (singhanäda) erhob, d. h. die Verkündung seiner Lehre
begann; vgl. auch die Singhanäda-Form des Ävalökiteshvara-Padmapäni unten S. 148.

2) Vgl. die Abbildung bei Grünwedel, Mythologie des Buddhismus, S. 86.
3) Die Aufschrift des Stoffgemäldes zeigt ein Alphabet, das weder mit dem

gewöhnlichen tibetischen noch sonst einer nordindischen Schriftart übereinstimmt
und trotz seiner nahen Verwandtschaft mit der D§vanägari sich jeder Lesung
entzieht; es handelt sich wohl um eine Geheim- oder Phantasieschrift.



Buddhafiguren. Vajrapäni 145

TA

i— £y«
2i

w**-i »s rj/
Fig. 42. Buddha mit Nebenfiguren. ('/«) Fig. 43. Buddha auf Lotussitz. (',;)

Ein auf Lotus sitzender Buddha aus Messing (Fig. 42) hält in der Linken
die Älmosenschale, während die Rechte die Bhümisparsha-Mudrä zeigt. Auf
dem Scheitel trägt er den halbkugeligen Auswuchs, den Ushnisha, und ist

überragt von einer vielköpfigen Schlange, dem Näga Muchilinda, der den

meditierenden Buddha während sieben Tagen durch seine Haube vor einem

Unwetter beschützte (vgl. die ähnliche Legende von dem Jaina-Tirthankara
Pärshvanätha oben S. 124). Seitlich davon zwei identische Bödhisattva-

Figuren mit fünfteiliger Krone, von Lotusstengeln umschlungen; vorn zwei

Lamas mit Gebetstrommel und Rosenkranz.x) — Dämonenmasken aus

Kupferblech zeigen das dritte Äuge (Jnäna-netra, «Auge der Weisheit»),
was sie als Schutzgottheiten (Dharmapälas, Yi-dam) ausweist. — Ein
Tempelleuchter mit kleinen Oel- bzw. Ghi-Näpfchen zeigt oben in der Prabhävali
den Dhyäni-Bödhisattva Vajrapäni, flankiert von zwei widder- oder

x) Mit Zeugnisgestus und Almosenschale wird aber auch der Dhyäni-Buddha
Akshöbhya dargestellt. — Ueber die Bestimmung von Buddhafiguren im allgemeinen
sagt Grün w edel, Mythologie des Buddhismus, S. 109: « Die Bestimmung einer
Buddhafigur, die nicht mit Namen bezeichnet oder mit Farben ausgemalt ist und die
aus dem Konnex einer ganzen Serie herausgenommen ist, gehört zu den mißlichsten
Aufgaben. Es ist kaum mehr als die Bestimmung der Mudrä zu erreichen; einen
Namen anzusetzen ist fast unmöglich. »

10



146 Buddhismus

pferdeköpfigen stehenden Gestalten mit Namaskära-Mudrä. Davor die

lamaistische Entsprechung des Sonnengottes Sürya, der aber hier statt der

Sonnenpferde Vögel lenkt; außen sind die Räder des Sonnenwagens
angedeutet. Weiter enthält Vitrine 90: eine Tempeltrompete mit Tierkopf, wie

solche beim Gottesdienst geblasen und von reisenden Lamas in Futteralen

mitgeführt werden, zwei kupferne Räuchergefäfie mit Flachiiguren aus Messing,

eine kupferne Weihrauchschaufel, einen Dämonenkopf mit halbem Vajra,
zwei Doppelvajras, zwei Tempelglocken mit Vajra als Griff (Vajraghantä,
das Emblem des Dhyäni-Buddha Vajrasattva), einen Zauberdolch (Kila,
tibetisch Phur-bu) mit vier bekrönten Gesichtern am Griff (Fig. 44). Solche

Zauberdolche werden etwa an Tempeln befestigt, um eine Gottheit zu bannen,

oder von den Lamas zur Abwehr von Dämonen gebraucht. Das Vajra
(tibetisch rDo-rje) geht auf den Donnerkeil Indras zurück und gilt in der

Hand des Lama als Waffe zur Abwehr von Dämonen (wie schon Indra
damit den Dämon Vritra schlägt.x)

Zwischen Vitrine 90 und 78 ist eine bemalte Seidenfahne mit drei
Bödhisattva-Bildern angebracht. Die eine Figur zeigt grünen Heiligenschein,
die rechte Hand mit Bhümisparsha-, die linke mit Vitarka-Mudrä; auch die

beiden andern haben grünes Prabhämandala, die eine roten Leib, die andere

weißen; es sind die drei Dhyäni-Buddhas Ämöghasiddhi,Ämitäbha
und Vairöchana. Davor ist eine kupferne Gebetstrommel (Mani-
'khor-lo) mit der Dhärani Öm Manipadme hüm aufgestellt, sie befindet sich
in einem tempelähnlichen, einem Kenotaph (Chattri) gleichenden Gehäuse,

auf dessen Dach an jeder der vier Flächen eine sitzende Gestalt mit zwei
nach der Seite rennenden Löwen angebracht ist, vielleicht der Dhyäni-Buddha
Ratnasambhava, der zwei Löwen als Reittiere (Vähana) hat. An den Seiten

Dämonengesichter (Drag-gsheds) mit gesträubten Haaren. Neben der
Gebetstrommel zeigt eine Photographie eine neben einer solchen stehende Tibeterin.
Man glaubt, daß jede Umdrehung des Zylinders der Lektüre bzw. dem

Hersagen der heiligen Texte gleichkomme, die darin enthalten sind, vorausgesetzt

daß die Drehung rechtsläufig, in der Richtung des Sonnenlaufes

erfolgt. Um sie zu erleichtern, ist an den transportabeln Gebetszylindern ein
kleiner Stein mit einer Schnur befestigt, wie es die Exemplare in der
Tischvitrine zeigen; eine leichte Bewegung der Hand genügt dann, die Drehung
in Gang zu halten und zu regulieren. Es gibt auch sehr große, vor den
Klöstern aufgestellte Gebetstrommeln, die ein Mann in beständiger Bewegung
erhält; manche werden durch Wasserkraft angetrieben, und der im Jahre

') Das tibetische Wort dorje steckt im Namen von Darjeeling aus tibetisch
r-Dorjehi-gling, der Uebersetzung des Sanskritnamens Vajradvipa.



Dämonenfangnetze. Der Heilige Padmasambhava 147

1953 verstorbene Dalai Lama erlaubte, daß die Gebetsmühlen der großen

Pilgerzentren durch elektrische Kleinmotoren betrieben werden. — In Nepal
sind Gebetsmühlen nicht gebräuchlich; sie werden dort durch Gebetsfahnen

vertreten, deren Flattern im Winde die gleiche Wirkung zeitigen soll wie die

Umdrehung der Gebetszylinder.

Vitrine 78 (Tibet) enthält Dämonenfangnetze (tibetisch Zhags-

pa, Fig. 44), in Form von Yantras (mystischen Diagrammen) über
Bambusstäbe gespannte Fäden, wobei jede durch sie gebildete Figur eine

bestimmte Klasse von Dämonen einfangen soll; solche Netze gehören zu den

Emblemen der Schreckgötter (Drag-gsheds), womit diese ihre Macht über
die Dämonen zeigen. In anderm Sinn, als Mittel, menschliche Seelen einzu-

fangen und zu retten, erscheinen solche Netze in den Händen von
Bödhisattvas, insbesondere Ävalökiteshvara-Padmapänis. — Die fünfteilige
Krone des Avälokiteshvara aus Bronze, mit den Bildern der fünf

Dhyäni-Buddhas, deren Namen oben S. 138 angegeben sind. Diese Krone
wird von den Lamas bei besonders wichtigen Kulthandlungen getragen. —
Bronzedrachen, heilige Schalen. — Buddha (bzw. der Dhyäni-Buddha
Äkshöbhya, s. S. 145, Änm. 1) mit Älmosenschale und Bhümisparsha-Mudrä
(Fig. 43); vor ihm zwei Lamas, mit farbigen Stoffstreifen bekleidet.

Zwei Bronzefiguren in Meditationsstellung auf Lotus sitzend, mit
fünfteiliger Krone, die bei der einen ein halbes Vajra trägt, in der Rechten Vajra,
in der Linken Älmosenschale haltend, stellen den Heiligen Padmasambhava

(« aus dem Lotus geboren », tibetisch Slob-dpon Pad-ma 'byung-
gnas) dar, der aus Udyäna stammte und im 8. Jahrh. n. Chr. nach Tibet
berufen wurde, wo er den Lamaismus begründete (s. o. S. 125); er soll auch
das Vajra dort eingeführt haben, weshalb ihn die Bilder mit diesem darstellen.

Er wurde in Nordtibet vergöttlicht und gleich Avälokiteshvara als eine

Emanation des Dhyäni-Buddha Ämitäbha aufgefaßt. Ihm wird besonders die

Kenntnis der Bannsprüche (Dhäranis) zugeschrieben und er wird deshalb

mit Vorliebe bei Beschwörungen angerufen.x) Eine bemalte Tonfigur zeigt
Padmasambhava auf Lotus sitzend, mit der Rechten den Vajra, mit der Linken

die Älmosenschale haltend; im linken Arm Schädelstab (Khatvänga).
In den lamaistischen Tempeln ist Padmasambhava gewöhnlich zur Rechten
des Buddhabildes aufgestellt.

Der Brustschmuck eines lamaistischen Geisterbeschwörers aus

geschnitzten Menschenknochen (tibetisch Rus-rgyan). Die obern fünf Stücke
stellen den Bödhisattva Manjushri mit Schwert dar, desgleichen die seit-

x) Eine solche beschreibt Waddell, Lamaism, S. 531.



148 Buddhismus

liehen; eines der andern zeigt die lamaistische Entsprechung Ganeshas.
Zwischen den Figuren sind viereckige Plaketten mit Lotusblüten und glockenförmige

Anhänger angebracht, zuunterst ein dolchförmiges Stück. Das
Ganze ist ein Mandala (s. o. S. 141). — Eine holzgeschnitzte Figur aus Ta-
tsien-lu stellt den Schutzgott (Yi-dam) Hayagriva (tibetisch rTa-mgrin,
gesprochen Tämdrin) dar, der zu den « acht Schrecklichen » (Drag-gshed)
gehört. Er ist dreiköpfig, sechsarmig (die beiden vordem Hände sind
abgebrochen) und sechsbeinig; er trägt Totenköpfe in der Krone und tritt auf

Schlangen. Ueber der Krone sind drei Pferdeköpfe angebracht. Sein Name

Hayagriva (« Pferdenacken ») weist auf Zusammenhänge mit dem Hinduismus,

wo ein von Vishnu bekämpfter Dämon so heißt (s. o. S. 58). Er ist
den Menschen gütig gesinnt, aber den Dämonen gefährlich, welche er durch
sein Wiehern erschreckt. Die Mongolen sehen in ihm den Schutzgott der
Pferde.

Eine Bronzefigur mit hoher Krone, in Meditationshaltung sitzend, mit

Dhyäna-Mudrä, hält vor sich ein kunstreich verziertes Gefäß, das den

Unsterblichkeitstrank enthält; es ist Ä m i t ä y u s « unermeßliches Leben

habend », tibetisch Ts'e-dpag-med, eine Form des Dhyäni-Buddha Ämitäbha
bzw. des Avälokiteshvara als Lebensspender. — Eine weitere Bronze,
vierarmig, in Meditationsstellung auf Lotusthron, mit hohem Kopfschmuck, in
dem ein kleiner Kopf angebracht ist; zwei Hände zeigen Namaskära-Mudrä,
eine hält Rosenkranz, eine den Lotus; auf der Brust sind Juwelen angedeutet:

eine vierarmige Form des Avälokiteshvara mit dem Kopf des

Dhyäni-Buddha Ämitäbha, als dessen Emanation er gilt, im Mukuta.

An der Hinterwand der Vitrine 78 sind zwei Stoffgemälde angebracht.
Das eine zeigt in Meditationsstellung sitzende Gestalt mit goldfarbenem Leib
und grün und roter, goldverzierter Kleidung und rötlichem Prabhächakra;
sie zeigt das dritte Äuge und Ushnisha auf dem Scheitel, und hält vor sich
ein Gefäß (Kalasha) mit engem Hals mit dem Unsterblichkeitstrank (Amrita);
davor die Muschel (Shankha), eines der acht glückbringenden Symbole des

Buddhismus (s. o. S. 156). Das Ämrita-Gefäß deutet auf eine Form des

Avälokiteshvara. — Das andere Stoffgemälde stellt Singhanäda dar, eine

Erscheinungsform Ävalökiteshvaras als Padmapäni. Die weiße Gestalt mit
blauem und rotem, goldverziertem Kleid sitzt in Vajraparyanka-Äsana auf
Löwe (Singha); sie hat rötlichen Heiligenschein, hält in der rechten Hand
einen Dreizack, an dem sich eine Schlange emporringelt (zwei aus dem

Shivaismus stammende Embleme), in der linken eine Lotusblüte. Singhanäda
trägt den Namen nach dem « Löwenruf» des Buddha, wie die Legendentexte

den Beginn seiner Lehrtätigkeit nennen (s. o. S. 144). Singhanäda gilt



Hayagriva. Ämitäyus. Singhanäda 149

'.-¦

>.
•

*¦S
v

S

Fig. 44. Lamaistische Kultgegenstände (Dämonenfangnetz, Zauberdolch, Vajra,
Trompete aus Menschenknochen, Tempelglocke mit Vajra, Schädeltrommel). (V'o)

— ^_

s

Fig. 45. Fieberdämon der Singhalesen. (V14)



150 Buddhismus

als Heiler aller Krankheiten, insbesondere der Lepra, und heißt deshalb auch

Sarvavyädhihärin, « alle Krankheiten benehmend ». In Patan (Nepal) haben

alle größern Klöster zwei Bilder desselben, die zur Seite der zum Heiligtum
führenden Stufen aufgestellt sind.x)

Vitrine 79 (Ceylon) enthält eine holzgeschnitzte, grell bemalte Figurengruppe

(Fig. 45), darstellend den Fieberdämon der Singhalesen, den

Räjamulusanni-Yakshaya oder Mahäkölasanni-Yakshaya, der die braunen

Menschen in seinem weitaufgerissenen, zähnestarrenden Rachen verschwinden

läßt. Ueber seinem Kopf ist eine fünffache Kobrahaube angebracht. Er
ist von achtzehn verschieden gefärbten Masken umgeben, welche die
verschiedenen Krankheitsformen symbolisieren. Die ganze Gruppe ist von zwei

Kobras umschlungen und zeigt unten ein Fratzengesicht (Kirtimukha), aus

dessen Maul Pflanzenranken hervorgehen.2)
Der Mahäkölasanni-Teufel war nach der Legende der Sohn einer Königin,

der zufolge eines Fluches als krankheiterregender Dämon geboren

wurde, der die Leute zu verschlingen begann und die Stadt in kurzer Zeit zu
entvölkern drohte, bis die Götter Shiva und Indra ihn bändigten; sie
befahlen ihm dann, fortan vom Menschenfraß abzulassen, erlaubten ihm jedoch,
Krankheiten zu erregen und auf diese Weise Menschenopfer zu erhalten. Die

Hauptfigur der Maskengruppe stellt diesen Mahäkölasanni-Yakshaya dar,
welcher der Herr (Näyaka) ist über die 18 Sannis 3), die als seine Diener
oder Variationen, auch etwa als seine Inkarnationen (Avatäras) bezeichnet

werden.
Die 18 Sanni-Yakshayas sind folgende (beginnend links oben, dann

paarweise nach unten):
1. Demalasanni-Yakshaya (schwefelgelbe Maske mit zackiger Krone):

der Tamil-Sanni-Teufel4); dieser erregt Wahnsinn, Hin- und Herrennen,
absonderliche Eßgelüste.

x) Vgl. über Singhanäda F. W. K. Müller, Veröffentlichungen aus dem Kgl.
Museum für Völkerkunde in Berlin, V, 1897, S. 106, und Zeitschrift der Deutschen
Morgenland. Gesellschaft, 52, 1898, S. 459. Zum Fortleben Singhanädas im Physio-
logus und in der mittelalterlichen Tiersymbolik s. Grün w edel, Mythologie des

Buddhismus, S. 128.
2) Ueber die ceylonesischen Teufelsmasken und ihren Gebrauch handelt

Grünwedel, Singhalesische Masken. Internationales Archiv für Ethnographie VI, 1893,
S. 73 ff.; danach T r a u t z Ceylon, S. 101 ff.

3) Der singhalesische Ausdruck sannz für schwere Krankheiten stammt aus
dem Sanskrit sannipäta, das in der indischen Medizin solche Krankheiten bezeichnet,

die auf einer Störung sämtlicher drei « Grundsäfte» (Rasas) Wind, Galle und
Schleim beruhen; s. Jolly, Indische Medizin in Bühlers Grundriß der indo-ari-
schen Philologie, 1901, S. 46 ff.

4) DSmala ist die singhalesische Entsprechung von Tamil, wofür im
Mittelindischen (Präkrit) auch Damila, Davila oder Davida vorkommt; eine Sanskritisie-
rung der letztgenannten Form ist der Name Dravida.



Masken der singhalesischen Teufelstänzer 151

2. Gulmasanni-Yakshaya (schwarze Maske mit Hauern): Kollern im

Leibe, schneidende Schmerzen, Aufschwellen des Leibes (Sanskrit und

singhalesisch gulma, « Milz »).

5. Kökhandasanni-Yakshaya (dunkelgrüne Maske mit Hauern; von der

Nasenwurzel steigt eine Kobra auf): beständiges wieherndes Lachen, Hu-
und Hä-Schreien, Hin- und Herrennen, Verzerren des Gesichtes.

4. Amukkusanni-Yakshaya (gelbes, schief nach rechts gezogenes
Gesicht, an dessen linker Hälfte eine Kobra sich emporschlängelt): halbseitige

Krümmung des Gesichtes infolge von Hemiplegie, Zittern und Schwäche an

Händen und Füßen, Abnahme des Verstandes (vgl. Tamil ammuk, «

einfältig »).

5. Kanasanni-Yakshaya (rosa Maske mit geschlossenen Äugen): Brennen

in den Gliedern, Rötung der Augen, Schwären an den Gliedern,

Schmerzen in Händen und Füßen, beständige Anfälle von Wahnwitz. Dieser

Yakshaya wird auch einfach als Dämon der Blindheit bezeichnet (singhalesisch

kana, « blind »).

6. Vätasanni-Yakshaya (dunkelgrau): Zittern und Brennen in den

Gliedern, traurige Miene, verrücktes Treiben; nach anderer Angabe Rheumatismus,

der dem Rasa « Wind » (Väta) zugeschrieben wird.
7. Bihirisanni-Yakshaya (braun, mit schiefem Gesicht und nur einem

Auge; an der rechten Gesichtshälfte steigt eine Kobra empor):
Kopfschmerzen, Schwere und Poltern im Kopf, Vorliebe (bzw. Sehnsucht

danach) Balladen anzuhören; nach anderer Erklärung ist dies der Dämon der

Taubheit (singhalesisch bihiri, « taub »), worauf auch das zuletzt genannte

Symptom weist.

8. Kölasanni-Yakshaya (dunkle Maske mit herausgestreckter Zunge
und Kobra über der Nasenwurzel): allerlei Wahnsinnshandlungen, Schreie,

Fieberphantasien (Kola — Sanskrit Kala, der Todesgott).
9. Ginnijalasanni-Yakshaya (rosa Maske): Beule an der linken Hand,

auf der Brust und in der Leistengegend, Verdauungsschwäche, Fieber, Kopfweh,

Wahnsinn (singhalesisch gini, Sanskrit agni, « Feuer », jala Sanskrit
jada, « stumpf, kalt»).

Rechte Seite:

10. Devasanni-Yakshaya (gelb, mit Götterkrone und flügelähnlichen
Ansätzen an den Ohren): der Dämon der von den Göttern (Deva)
verursachten Krankheiten, insbesondere Pest, Cholera, Blattern; nach anderer

Deutung bezeichnet Devasanni den krankhaften Zustand, in welchem der

Patient sich selbst für einen Gott hält.



152 Buddhismus

11, Bütasanni-Yakshaya (hellgrün, je zwei Kobras ringeln sich aus den

Mundwinkeln und aus den Äugen): Verunstaltungen an Händen, Füßen,
Nase und Ohren, die den Menschen Schrecken einjagen (singhalesisch Büta

aus Sanskrit bhüta, « Gespenst »).

12. Pittasanni-Yakshaya (dunkle Maske mit Hauern): Schlafsucht, Kopfweh,

Erbrechen, schreckliche Träume; es ist der Dämon derjenigen Krankheiten,

die aus dem Vorwiegen der Galle (Sanskrit pitta) entstehen.x)

15. Marusanni-Yakshaya (rotbraun mit zackiger Krone): Zwinkern
und Rötung der Äugen, kribbelnde Schmerzen in Kopf und Gliedern,
Aussprechen unheilvoller Worte, Poltern, Hin- und Hertoben. Der Marusanni-

Yakshaya verkörpert die Furcht vor dem Tode (Maru).
14. Krörasanni-Yakshaya (hellrot mit gespaltener Nase und Oberlippe):

Kraftlosigkeit an Händen und Füßen, Gliederzittern, sinnlose Reden (singhalesisch

kröra, «lahm »).
15. Vedisanni-Yakshaya (dunkelblau mit Hauern): Blattern an allen

Gliedern, mit brennenden Schmerzen; Luftwandeln im Traum. Der Name

dieses Krankheitsdämons wird mit Singhalesisch vedi, « Schießpulver » in

Verbindung gebracht, da er plötzlich tötet wie ein Flintenschuß (wohl nur
eine Verlegenheitserklärung).

16. Nägasanni-Yakshaya (dunkelbraun): Anschwellen des Gesichtes,

Abplatzen der Gesichtshaut, Züngeln, Zukneifen der Augen; dieser Dämon

erzeugt Schmerzen wie vom Biß einer Kobra (Näga).
17. Jalasanni-Yakshaya (rosa, mit Hauern): Erbrechen, Durchfall,

Schüttelfrost; der Dämon der Cholera (von Singhalesisch jala, «kalt»).
18. Slesmasanni-Yakshaya (dunkel, mit Kobra über der Nasenwurzel):

Kälte und Steifheit in den Gliedern, Schleimerbrechen und Blutharnen, Angst
und epileptische Anfälle; der Dämon der Krankheiten die durch Ueber-

wiegen des Schleims (singhalesisch slesma, Sanskrit shleshma) entstehen.

Solche Holzmasken werden von den singhalesischen Teufelstänzern bei

ihren Beschwörungen (Sanni-yakun-natima) getragen. — Die Vitrine enthält
weiter drei einzelne, bunt bemalte Dämonenmasken mit der Krone der

Teufelstänzer; zwei davon haben großen, scheibenförmigen Ohrschmuck.
Eine Krone der Teufelstänzer aus Stoff, das künstliche Gebiß eines solchen
mit langen Eckzähnen, zwei Rasseln aus Messing (Gejja), die von ihnen an

l) Nach dem Traumschlüssel (Svapnachintämani) des Jagaddeva aus Kashmir
sehen Gallsüchtige im Traum lodernde Feuer, Sternschnuppen und Blitze; vgl. v.
N egelein, Der Traumschlüssel des Jagaddeva, 1912, S. 12, und über die
Herleitung der Träume aus den Temperamenten Verf., Indische Traumtheorien, in der
Festgabe für Adolf Kaegi, 1919, S. 147.



Dämonenbeschwörung der Singhalesen 153

den Beinen getragen werden, Zimbeln (Kailalams), Trommeln aus einem

Stück Palmstamm (Yakbena), die ebenfalls bei den Tänzen Verwendung
finden, sind über der Vitrine aufgestellt; ein Garayaka-Kleid (gestreifte Jacke),
wie es die Tänzer tragen; Arm- und Beinringe, Zauberdolche, eine Trompete

und eine schwarze Perücke aus Pflanzenfasern. Eine Photographie zeigt

ceylonesische Teufelstänzer in ihrer Verkleidung.

Die Beschwörung des Dämons und seiner Hilfsgeister vollzieht sich

folgendermaßen1): Wenn ein Singhalese gefährlich erkrankt ist und

die Aerzte die Krankheit weder zu erkennen noch zu heilen vermögen,
ruft man den Teufelstänzer zu Hilfe. Dieser errichtet nahe dem Hause des

Kranken eine Hütte mit 18 verschiedenen Abteilungen, welche mit Stielen

von Bananen- und Kokosblättern verkleidet werden. Jede dieser Kammern

ist einem der 18 Begleiter des Mahäkölasanni-Yakshaya gewidmet und es

werden ihm darin Opfergaben von Kokosnüssen, andern Früchten und Reis

aufgestellt. Gegen Abend versammeln sich Freunde und Bekannte des Kranken;

dieser wird auf einer Bahre aus dem Haus getragen und unweit der

Hütte des Teufelstänzers niedergesetzt. Unter dem Schlagen von Tomtoms
erscheint der Tänzer in phantastischem Kostüm und weiht die Opfergaben
in den 18 Abteilungen, worauf er sie den betreffenden Teufeln darbringt.
Von den 18 Masken, die er mitführt, entspricht jede einem Dämon. Nun

beginnt der Tänzer den Beschwörungstanz, indem er sich die erste Maske

aufsetzt, damit aus der Kammer des betreffenden Teufels tritt und sich unter
Geschrei und grotesken Bewegungen dem Kranken nähert, um den Dämon

aus ihm zu vertreiben, falls er in dem Patienten stecken sollte. Dann zieht

er sich wieder in die Hütte zurück, um mit der zweiten Maske dasselbe
vorzunehmen und setzt dies bis zum Morgen fort, um welche Zeit dann alle
Dämonen aus dem Kranken gewichen und in den Tänzer gefahren sind.
Um die Dämonen zu täuschen wird der Teufelstänzer nach Beendigung der

Prozedur auf eine Bahre gelegt und als tot aus dem Dorfe auf einen freien
Platz getragen, wo man ihn liegen läßt. Nach einiger Zeit stellt er sich
dann wieder ein, um sein Mahl und seinen Lohn in Empfang zu nehmen.

— Die Vitrine enthält noch einen meditierenden Buddha aus Gips, mit Ornä

(halbkugelige Haarflocke auf der Stirn), Ushnisha und Dhyäna-Mudrä aus

Ceylon (Fig. 46). Zwei schön gearbeitete Buddhas aus Marmor (der kleinere

Fig. 47), in Vajraparyanka-Äsana, mit Ushnisha und Vitarka-Mudrä, enthält

noch die Vitrine 85 (neben den Jaina-Tirthankaras).
Die Vitrinen 82 und 85 sind dem hinterindischen Buddhismus

x) G r ü n w e d e 1 a. a. O. S. 85 f.; T r a u t z Ceylon, S. 103 f.; Boeck,
Durch Indien ins verschlossene Land Nepal, 1903, S. 33.



154 Buddhismus

gewidmet. Die erste (Siam) zeigt sechs sitzende Bronzebuddhas in

Meditationsstellung, die rechte Hand mit Bhümisparsha-, die linke mit Dhyäna-
Mudrä; einer davon scheint zu beiden Seiten des Kopfes Flammen zu haben.

— Zwei weitere Buddhas mit Dhyäna-Mudrä, der eine aus einem Kiesel

gearbeitet, ein dritter aus Holz, vergoldet, mit Bhümisparsha- und Dhyäna-
Mudrä. In der Mitte ein stehender Buddha, vergoldet, der rechte Arm
herabhängend, die linke Hand mit Äbhaya-Mudrä (Fig. 52). Ein aus braunem Holz

geschnitzter Dämon (oder Tänzer) mit Fratzengesicht und hervorstehenden

Tierzähnen und eine ebensolche geflügelte Gestalt. Siamesische Manuskripte;
ein Gong1) aus Messing, schwarz bemalt; eine Klangplatte; Bronzeglocken,
die eine mit Tieren am Griff. Vitrine 85 (Burma) -) enthält seitlich
langgestreckte Holzfiguren, auf Lotus stehend, mit Lotusblüten an langen Stengeln.

Dies sind Darstellungen von N a t s (Dämonen, von Sanskrit Nätha,

« Herr, Beschützer »). Bei den Karen heißen sie Las, bei den Talaing Kaloks.

Ihre Verehrung ist der wichtigste Zug der birmanischen Volksreligion; ihre

Bilder stehen als Wächter neben den Pagoden, und am Ende jedes Dorfes
ist ein Heiligtum (Nat-kun, Nat-sin) für den Schutzgeist desselben errichtet.
In der Nat-Verehrung haben sich vorbuddhistischer Ahnen- und Dämonenkult

vereinigt. Die fünf Haupt-Nats sind der Herr des Himmels, des Regens,

des Wassers, der Erde und der Bäume. Jedes Haus hat seinen Nat, dem man

Spenden darbringt.3) — Ein sitzender Buddha aus gelblichem Marmor

(Fig. 48) mit Bhümisparsha- und Dhyäna-Mudrä. — Zwei kniende Verehrer
aus rötlich poliertem Ton. Gelber Stoff für Mönchskleider. Solche sollen in

der Regel aus Baumwolle, nicht aus Seide hergestellt werden, sowohl aus

Gründen der Einfachheit als besonders deswegen, weil die Herstellung der
Seide das Töten der Seidenwürmer nötig macht, wodurch das buddhistische
Gebot der Schonung alles Lebens verletzt wird. Die ursprüngliche
Vorschrift war, die Mönchskleider aus weggeworfenen Lappen zu verfertigen;
in Erinnerung daran wird der verwendete Stoff heute noch in eine Anzahl
Stücke geschnitten und dann wieder zusammengenäht. Die Schenkung von
Kleidern an die Mönche erfolgt in Siam durch den König unter besondern

Zeremonien. *)

1) Das Wort Gong stammt nicht, wie vielfach angenommen, aus dem Chinesischen,

sondern aus dem Malayischen egung, javanisch agong, gong.
2) Der wirkliche Name des Landes bzw. Volkes ist Mrammä oder Byammä,

heute gesprochen Bamä, was die englischen Schreibungen Barma, Burma, Birma
(mit nicht hörbarem r) wiedergeben wollen.

3) Ueber die Nats vgl. R. C. Temple in Hastings Encyclopaedia of Religion
and Ethics s. v. Burma; F e r r a r s Burma, S. 170; Hackmann, Buddhismus,
S. 120.

4) Hackmann, Buddhismus, S. 125.



Nats der Burmesen. Sterbender Buddha 155

>1
"-

y
\Fu

.46. Buddha aus Ceylon. (', *) Fig. 47. Buddha aus Vorderindien. (3 20) Fig. 48. Buddha aus Burma. (2, i-)

Der sterbende Buddha (Parinirväna, Fig. 49), vergoldet, mit
edelsteingeschmücktem Kleid, auf einem erhöhten Lager. Es ist dies die

einzige Form, die den Buddha liegend zeigt.') Vorn kniende Verehrer. Nach
der Legende starb der Buddha im Älter von achtzig Jahren bei Kusinära an

der Hiranyavati oder Gandaki, dem heutigen Gandak, wo ihm zwischen zwei

blühenden Säl-Bäumen (Vatica robusta) das letzte Lager bereitet war.2)
Die Rückwand der Vitrine zeigt einen Abklatsch der Fußspur des
Buddha in Bödh-Gayä, rötlichbraun auf weißem Tuch, wie solche

dort den Pilgern verkauft werden; die Füße messen 50 X 75 cm. Auch
in Pätaliputra (dem heutigen Patna), der Hauptstadt der Maurya-
Dynastie, wurde nach dem Zeugnis der chinesischen Pilger Fa-Hian und

Hsüan-Thsang eine Fußspur des Buddha gezeigt, über der sich ein

turmartiger Bau erhob. Am bekanntesten ist die Buddhafußspur auf dem

Adams Peak in Ceylon. — Drei Buddhas mit Bhümisparsha- und Dhyäna-
Mudrä aus rötlichem Stein, Marmor und vergoldetem Holz. — Eine
holzgeschnitzte Gestalt auf Stab mit Namaskära-Mudrä, vorn eine tiermenschliche

Figur. — Eine Holzschnitzerei (Fig. 50) zeigt Buddhas Gattin

Yashödharä oder Göpä mit ihrem Söhnchen R ä h u 1 a an der Brust

(Rähula-Mätar), auf ihrem Lager ruhend. Die Legende erzählt vom Abschied

x) Erst im chinesischen Buddhismus wurde diese Figur als schlafender Buddha
mißverstanden und demzufolge Shui-Fo genannt.

-) Vgl. K. E. Neumann, Die letzten Tage Gotamo Buddhos, 1911
(Uebersetzung aus dem Päli).



156 Buddhismus

V

^_£

Fig. 49. Der sterbende Buddha. (7u)

des Bödhisattva von Frau und Kind: « Als nun der Bödhisattva (nachdem er
den Entschluß gefaßt, das Weltleben aufzugeben) den Wagenlenker Chanda

weggeschickt hatte, dachte er: Ich will noch meinen Sohn sehen. Er erhob sich

von der Meditation, ging zur Wohnung von Rähulas Mutter hin und öffnete
die Türe des Schlafgemaches. In diesem Äugenblick erlosch die mit
wohlriechendem Oel gefüllte Lampe. Die Mutter Rähulas schlief auf ihrem mit
Jasminblüten überstreuten Lager und hielt dabei das Köpfchen ihres Sohnes
in der Hand. Da dachte der Bödhisattva: Wenn ich die Hand der Fürstin
entferne, um meinen Sohn zu berühren, wird die Fürstin erwachen, und es

würde mir ein Hindernis für meinen Weggang entstehen; wenn ich Buddha
geworden bin, werde ich wiederkommen und ihn sehen. » — Diese Absicht
hat der Buddha dann später ausgeführt und seinen Sohn in den Mönchsorden

aufgenommen. — Ein vergoldeter Holzstab in Vitrine 83 zeigt an der

Spitze Garuda, der zwei Schlangen (Nägas) an den Schwänzen festhält
(über Garuda als Feind der Schlangen im Hinduismus s. o. S. 56); am
untern Ende seitlich zwei Figuren mit Namaskära-Mudrä, in der Mitte eine

solche, die anscheinend einen aus dem Kopf herauswachsenden Lotusstengel
mit beiden Händen festhält.

Die Fenstervitrine 7 (Oberburma, Laos) enthält eine vergoldete
Holzschnitzerei (Fig. 51), darstellend den Buddha in Vajraparyanka-Äsana mit
Bhümisparsha- und Dhyäna-Mudrä unter dem Bödhi-Baum, dessen Stamm
aus seinem Haupte herauszuwachsen scheint, der symbolische Ausdruck
dafür, daß die erlösende Erkenntnis dem Geiste des Buddha entstammt;
davor Anbetende, kniend, mit Namaskära-Mudrä. — Besonders bemerkenswert

ist eine vergoldete Holzfigur, eine kniende Gestalt darstellend, welche



Yashödharä und Rähula. Talaing-Bronzen 157

M/M
•*—•

i

Fig. 50. Buddhas Gattin Yashödharä mit ihrem Knäblein Rähula. (7«)

beide Hände vor das Gesicht hält; es handelt sich vielleicht um eine Gestalt
des chinesischen Pantheons, das vielfach auf den birmanischen Buddhismus

eingewirkt hat. — Fünf langgestreckte, stehende Bronzefigürchen von den

Mön-Talaing stellen wahrscheinlich Kalok-Tänzer oder Dongs dar, die bei

diesen Stämmen den Nat-Tänzern der Birmanen entsprechen. Eine der

Figuren hält einen langen Speer, eine andere ein Schwert (siang, ein langes

Messer, das manche Talaings tragen, wenn sie über Land gehen); zwei

halten eine Schlange, und eine zeigt die Körperhaltung eines Tänzers. Beim

Geistertanz (Leh-kalok, Leh-kanä) trägt der Dong, der vom Kalok besessen

gedacht wird, u. a. verschiedene Waffen. Die Kalok-Tänzer der Talaings
werden in ähnlicher Weise zur Beschwörung von Krankheitsdämonen
verwendet wie die Teufelstänzer der Singhalesen.1) — Weiter enthält die Vitrine
einige stehende Buddhafiguren aus Bronze und Elfenbein, mit Äbhaya-Mudrä
und hohem, flammenförmigem Heiligenschein, wie ihn auch ceylonesische
Buddhabilder und siamesische Schattenspielfiguren zeigen, sowie sitzende,
einen mit Zeugnis- und Meditationsgestus, den andern mit Zeugnis- und

Verehrungsgebärde. — Eine Gruppe von vergoldeten Bronzefigürchen zeigt fünf

Kniende mit Namaskära-Mudrä in einer Reihe hintereinander, dann eine

liegende Gestalt: der sterbende Buddha (Parinirväna), mit Andeutung

des Näga Muchilinda über dem Haupt; der Buddha liegt, entgegen der

x) Ueber den Kalok-Glauben der Talaings s. Halliday, The Talaings, 1917,
S. 92 f.; eine ausführliche Beschreibung des Kalok-Tanzes S. 147 ff.; über
Schlangenverehrung und Schlangensagen der Talaings S. 106.



158 Buddhismus

gewöhnlichen Darstellung (s. o. S. 155), auf dem Rücken. Zu seinen Füßen

noch ein Kniender mit der Gebärde der Verehrung, wahrscheinlich Buddhas

Lieblingsjünger Änanda. — Gewichtsteine in Form von Enten (birmanisch
hinlha). — Eine alte Bronze (Fig. 55) stellt den Bödhisattva auf dem Hengste

Kanthaka dar, wie er des Nachts seine Vaterstadt Kapilavastu verläßt,
um als Wanderasket (Parivräjaka, Bhikshu) zu leben (Mahäbhinishkramana,
« das große Scheiden »). Das Pferd wird von fünf Yakshas (halbgöttlichen
Wesen, Elfen) mit hohen, spitzen Mukutas in die Höhe gehoben, ein Motiv,
das von der bildenden Kunst vielfach dargestellt worden ist, z. B. an den

Skulpturen von Ämarävati und in der Gandhära-Kunstx). Die Legende2)
berichtet darüber: Nachdem der Bödhisattva die schlafende Yashödharä mit
dem Knäblein Rähula betrachtet, stieg er vom Palaste herab, ging zu seinem

Rosse und sagte: «Lieber Kanthaka, trage du mich heute diese eine Nacht;
ich werde, wenn ich mit deiner Unterstützung Buddha geworden bin, die

Welt der Götter und Menschen erlösen. » Darauf schwang er sich auf den

Rücken Kanthakas. Dieser war 18 Ellen lang, mit großer Kraft und Schnelligkeit

begabt und von ganz weißer Farbe. Wenn er nun gewiehert oder mit
seinem Hufschlag Lärm gemacht hätte, so wäre der Schall durch die ganze
Stadt gedrungen; deshalb unterdrückten die Götter den Laut seines Wie-
herns, und legten ihre Hände unter seine Hufe, wo er hintrat. Nach einer
andern Darstellung waren es Yakshas, die mit gebeugtem Körper seine Hufe

auffingen. Die Tore der Stadt gingen, durch Göttermacht geöffnet, von selbst

auf, und der Bödhisattva ritt in die Nacht hinaus.

Eine Flachfigur aus Bronze in der Vitrine 7 stellt einen Dämon zu
Pferd, über Wolken reitend dar, der mit der linken Hand die Zügel hält,
während die Rechte Tarjani-Mudrä zeigt (die Gebärde der Drohung, mit
ausgestrecktem Zeigefinger); im Lamaismus wird der Dharmapäla Tsangs-pa
so dargestellt. — Eine Bronze aus Birma zeigt Vishnu auf den Windungen der

Weltschlange Shesha oder Änanta, auf vier Stützen. Vor dem Fußende steht
eine Gestalt mit Äbhaya-Mudrä, der Lakshmi der hinduistischen Darstellungen

(Fig. 6) entsprechend; in den vier Ecken Verehrer. — Eine weitere alte
Bronze (Fig. 54) zeigt den Bödhisattva, wie er sich nach seiner Flucht aus
der Heimatstadt mit dem Schwerte das lange Haupthaar abschnitt; vor ihm
liegt der tote Hengst Kanthaka, dem ob der Trennung von seinem Herrn
das Herz brach. Die Legende erzählt: Nachdem der Bödhisattva auf seinem

x) Cohn, Indische Plastik, Taf. 17; Foucher, L'art gröco-bouddhique du
Gandhära I, Fig. 152.

2) Die ausführliche Darstellung der Ereignisse bei Buddhas Aufbruch von
Kapilavastu gibt das nur in chinesischer Bearbeitung erhaltene Mahäbhinishkramana-
Sütra, übersetzt von B e a 1, The romantic Legend of Sakya Buddha. 1875.



mm

4

--¦-4

F

¦ -

Fig. 51 (1. o.). Buddha unter dem Bödhibaum. (7»)
Fig. 52 (r. o.). Holzvergoldeter Buddha aus Burma. (2/27)

Fig. 53 (1. u.). Der Bödhisattva auf seinem Hengste Kanthaka. (2/o)

Fig. 54 (r. u.). Der Bödhisattva, sich das Haupthaar abschneidend, ('/a)



160 Buddhismus

Hengste Kanthaka, vom Wagenlenker Chanda begleitet, von Kapilavastu
weggeritten, sagte er zu Chanda: «Nimm meine Schmucksachen und
Kanthaka und geh; ich will Mönch werden. » — Dann dachte er: « Diese meine

Haare passen nicht für einen Bettelmönch1); ein anderer ist aber nicht

befugt, dem Bödhisattva die Haare abzuschneiden. Deshalb werde ich mir
sie selbst mit dem Schwerte abschneiden. » So sprechend, faßte er mit seiner
Rechten das Schwert, mit der Linken die Locken samt dem Diadem und

schnitt sie ab, worauf sie von überirdischen Wesen in den Himmel der

Dreiunddreißig Götter auf dem Berge Meru getragen wurden, in dem Indra

herrscht.2) Dann forderte er Chanda auf, nach Kapilavastu zurückzukehren;

dieser pries den Bödhisattva, umwandelte ihn (zum Zeichen der

Verehrung) rechtsherum und ging weg. Der Hengst Kanthaka aber stand

da, und als er die Stimme des Bödhisattva hörte, wie er mit Chanda redete,

dachte er: «Ich werde jetzt meinen Herrn nicht mehr sehen »; und er ging
außer Sehweite. Und da er seinen Kummer nicht zu ertragen vermochte,
brach ihm das Herz und er starb. Im Himmel der Dreiunddreißig wurde er
als ein Göttersohn mit Namen Kanthaka wiedergeboren. — Einige
Tonmatrizen zur Herstellung von Votivplaketten, mit drei Abgüssen: auf deren

einem Buddha mit Nebenfiguren, wahrscheinlich Ämitäbha oder Maitreya
und Avälokiteshvara, auf dem andern eine weibliche Gottheit, vielleicht eine

Form der Tärä, der Shakti des Avälokiteshvara.

Die Vitrinen 80 und 81 enthalten ein Marionettenspiel (siamesisch

La-khon) aus Siam, bestehend aus menschlichen und tierischen

Figuren, mit an Schnüren beweglichen Gliedern. Darunter siamesische

Theatermasken, darstellend Dämonen, eine Götterfrau (Phra Sanon) und
Gestalten aus der Rämasage: Ongkhot (Sanskrit Ängada, der Sohn des Äffen-

königs Välin, eines der Hauptkämpfer in Rämas Äffenheer), Hanumän Tahan

Jai, Hanumän Song Kruang, Sukrib (Sanskrit Sugriva, der mit Räma

verbündete Äffenfürst), Indorathit (Indrajit, Sohn des Dämonenkönigs Rävana,
siamesisch Thotsakan aus Sanskrit Dashagriva, « zehnnackig ».3) — Ueber

dem Eingang zur Indiensammlung sind fünf aus Büffelleder ausgestanzte

Schattenspielfiguren aus Siam angebracht, welche Gestalten aus der

Rämasage darstellen: Phra Insuen, die Entsprechung Shivas (ishvaras), der

im Rämäyana auch vorkommt, mit hohem, spitzem Mukuta und geflammter

1) Die buddhistischen Mönche sind kahlgeschoren.
2) Diese Szene stellt ein tibetisches Gemälde der Mission Jacques Bacot dar,

s. H a c k i n Guide-catalogue du Muse'e Guimet, PI. XIX; ferner ein Basrelief im
Ananda-Tempel von Pagan (Burma), s. C o h n, Buddha in der Kunst des Ostens,
S. 73.

3) Ueber das Theater der Siamesen s. Döhring, Siam I, S. 44 f.



Siamesische Marionetten und Schattenspielfiguren 161

Prabhävali in Meditationsstellung; zwei auf Elefanten kämpfende Dämonen;
Hanumän mit Gefolgsmann, im Hintergrund Gebirge mit Pflanzen (der Berg
Mahödaya mit dem Heilkraut, s. o. S. 55). Die siamesische Bezeichnung
dieser Schattenspielfiguren ist Nang, « Leder, Haut»; Schattenspiele
aufführen heißt len nang « mit Lederfiguren spielen ».x) Es werden dabei
ausschließlich Szenen aus dem Rämäyana (siamesisch Rämakhien) dargestellt.
Die Bilder werden, nachdem ein Feuer angezündet worden ist, vor einer
Leinwand hin- und herbewegt, und ein Erklärer erzählt dabei die Begebenheiten

nach einem Textbuch, das die Rämasage in gereimten Versen wiedergibt

; es enthält auch Anweisungen für die Musiker und den Regisseur, z. B.:
Trommeln! Weinen! Gesang! Unterhaltung! Das siamesische Rämäyana,
das den Spielen zugrunde gelegt ist, weicht vielfach von dem Sanskritepos
des Välmiki ab, insbesondere treten hier Nebenfiguren wie der Äffenkönig
Sugriva, der Dämon Kumbhakarna (siamesisch Kumphakan) und die Riesin

Shürpanakhä in den Vordergrund, und ihre Kämpfe bieten dem Volk immer

neue Ergötzung. Das Rämäyana ist das beliebteste Erzählungsbuch nicht

nur bei Burmesen und Siamesen, sondern auch weithin über die Inseln
Indonesiens; auf Java ist die Uebersetzung des Epos in der Kavi-Sprache das

älteste Literaturdenkmal. Diese Verbreitung eines Werkes der Sanskritliteratur

ist ein besonders sinnfälliges Zeugnis für den tiefgehenden kulturellen

Einfluß, den Indien weit über die Grenzen arischer Sprache hinaus auf

die asiatische Welt geübt hat.

l) Vgl. F. W. K. Müller, Nang. Siamesische Schattenspielfiguren im Kgl.
Museum für Völkerkunde zu Berlin. Internationales Archiv für Ethnographie VII
(Supplement), 1894; Bastian, Reisen in Siam im Jahre 1863, S. 504; D ö h r i n g
Siam I, S. 60 und Taf. 140 f.



162

Literatur.

Anderson, J.: Catalogus and Handbook of the Archaeological Collections in the

Indian Museum Calcutta. Calcutta 1883.

Bachhofer: Die frühindische Plastik. Florenz und Leipzig 1929.

Barnett, L. D.: Hindu Gods and Heroes. Studies in the History oi the Religion of

India. London 1922.

Barth, A.: The Religions of India. 5. Aufl. London 1921.

Bhandarkar, R, G.: Vaishnavism, Shaivism and minor Systems (Bühlers Grundriß
der indo-arischen Philologie und Altertumskunde). Straßburg 1913.

Bhattacharya, B.C.: Indian Images. Calcutta 1921.

Bhattacharya, B. C.: The Indian Buddhist Iconography, mainly based on the Sädhana-
mälä and other cognate Tantric texts of Rituals. Oxford 1924.

Bhattasali, N. K.: Iconography of Buddhist and Brahmanical Sculptures in the Dacca
Museum. Dacca 1929.

Bidyabinod, B. B.: Varieties of the Vishnu-Image. Archaeological Survey of India.
Calcutta 1920.

Bloch, Th.: Supplementary Catalogue of the Archaeological Collections of the Indian
Museum Calcutta. Calcutta 1911.

Böse, S. C.: The Hindoos as they are. 2d ed. Calcutta 1883.

Burgess, J.: The Ancient Monuments, Temples and Sculptures of India. London 1897.

Codrington, K.: An Introduction to the study of Mediaeval Indian Sculpture.
London 1929.

Cohn, W.: Indische Plastik. Berlin 1922.

Cohn, W.: Buddha in der Kunst des Ostens. Leipzig 1925.

Coomaraswamy, A. K.: The Origin of the Buddha Image. New York 1927.

Crooke, W.: Religion and Folk-Lore of Northern India. London 1926.

Cunningham, A.: The Stupa ol Bharhut. London 1879.

Diez, E.: Die Kunst Indiens (Handbuch der Kunstwissenschaft, herausgegeben von
A. E. Brinckmann). Potsdam 1925.

Döhring, K.: Siam. Bd. I. Land und Volk. Darmstadt 1923.

Dowson, J.: Ä classical Dictionary of Hindu Mythology and Religion. 4. Auil.
London 1903.

Dubois, Abbe' J. A.: Hindu Manners, Customs and Ceremonies. Oxford 1906.

(Uebersetzung des französischen Originals von H. K. Beauchamp.)

Farquhar, J. N.: A Primer of Hinduism. London 1912.

Farquhar, J. N.: An Outline of the Religious Literature of India. Oxford 1920.

Fergusson, J., and Burgess, J.: Cave Temples of India. London 1880.

Ferrars, M. u. B.: Burma. London 1910.



Literatur 163

Foucher, Ä.: Etude sur l'Iconographie bouddhique de Finde (Bibliotheque de l'^cole
des Hautes Etudes). Paris 1900 und 1905.

Foucher, r\.: L'art gröco-bouddhique du Gandhara. Paris 1905 und 1918.

Foucher, A.: The Beginnings ol Buddhist Art. London 1917.

Ganguly, 0. C.: Orissa and her Remains, ancient and mediaeval. Calcutta 1912.

Ganguly, O. C.: Southern Indian Bronzes. Calcutta 1928.

Getty, A.: The Gods of Northern Buddhism, their History, Iconography and pro¬
gressive Evolution through the Northern Buddhist countries. 2. Aull.
Oxford 1928.

Glasenapp, H. v.: Der Hinduismus. Religion und Gesellschaft im heutigen Indien.
München 1922.

Glasenapp, H. v.: Der Jainismus. Berlin 1925.

Glasenapp, H. v.: Brahma und Buddha. Die Religionen Indiens in ihrer geschicht¬
lichen Entwicklung. Berlin 1925.

Glasenapp, H. v.: Indien. Volk und Kultur. Länder und Städte. Berlin 1928.

Glasenapp, H. v.: Heilige Stätten Indiens. Die Wallfahrtsorte der Hindu, Jainas
und Buddhisten, ihre Legenden und ihr Kultus. Berlin 1928.

Gopinatha Rao, T. A.: Elements of Hindu Iconography. 4 Vols. Madras 1914/16.

Grearson, G. A.: Bihar Peasant Life. 2d edition. Patna 1926.

Grünwedel, A.: Mythologie des Buddhismus in Tibet und der Mongolei. Leipzig 1900.

GrUnwedel, A.: Buddhistische Kunst in Indien (Handbücher der staatlichen Museen

zu Berlin). 2. Aufl. Berlin 1919.

Hackin, J.: Les scenes Iiguröes de la vie du Bouddha d'aprös les peintures tib^taines.
Memoires concernant l'Asie Orientale. Vol. II. Paris 1916.

Hackmann, H.: Der Buddhismus der Gegenwart. Halle 1906.

Halliday, R.: The Talaings. Rangoon 1917.

Hackin, ).: Guide-Catalogue du Musöe Guimet. Les collections Bouddhiques (Ex¬
pose" historique et iconographique). Paris 1923.

Havell, E. B.: Handbook of Indian Art. London 1920.

Havell, E. B.: Indian Sculpture and Painting. London 1928.

Hopkins, E. W.: Epic Mythology (Bühlers Grundriß). Straßburg 1915.

Hopkins, E. W.: The Religions of India. Boston 1914.

Hürlimann, M.: Indienreise. Von Ramesvaram nach Benares 1926/27. S.-A. der
Neuen Zürcher Zeitung.

Hürlimann, M.: Indien. Baukunst, Landschaft und Volksleben. Berlin 1928.

Hürlimann, M.: Ceylon und Indochina. Burma, Siam, Kambodscha, Annam, Tonkin,
Yünnan. Baukunst, Landschait und Volksleben. Berlin 1929.

Jouveau-Dubreuil, G.: Archäologie du Sud de Finde (Annales du Musde Guimet,
Bibliotheque d'ötudes, 26/27). Paris 1914.

Konow, St.: Inder (Chantgpie de la Saussayes Lehrbuch der Religionsgeschichte).
4. Aull. Tübingen 1925.



164 Literatur

Kranirisch, St.: Grundzüge der indischen Kunst- 1929.

Kramrisch, St.: Indian Sculpture. London 1933.

Krishna Sastri, H.: South Indian Images of Gods and Goddesses. Madras 1916.

L6vi, Silvain: Le Nöpal. Etude historique d'un royaume hindoo. (Annales du
Muse"e Guimet, Bibliotheque d'e"tudes, 17.18). Paris 1905.

Macdonneil, M.A.: Indian Iconography. Rupam 3. Calcutta 1920.

Mensching, G.: Buddhistische Symbolik. Gießen 1929.

Monier Williams, JH.: Brahmanism and Hinduism. London 1891.

Monier Williams, AL: Buddhism. London 1890.

Moor, E : Hindu Pantheon. Madras 1864.

Pander, E.: Das Pantheon des Tschangtscha Hutuktu. Ein Beitrag zur Ikonographie
des Lamaismus. (Veröffentlichungen aus dem Kgl. Museum für Völkerkunde

Berlin I. 2.) 1890.

Pertold, 0.: The ceremonial dances of the Sinhalese. An inquiry into the Sinhalese

folk-religion. Prag 1930.

Ramakrisbna, T.: Life in an Indian Village. London 1891.

Rockhill, W. W.: The Land of the Lamas. London 1891.

Schlaginiweit, E.: Le bouddhisme au Tibet (Annales du Muse'e Guimet, III).
Paris 1881.

Smith, V. Ä.: A History of line Art in India and Ceylon. Oxford 1911.

Trautz, F. M.: Ceylon (Der indische Kulturkreis in Einzeldarstellungen). München 1926.

Vogel, Ph.: Catalogue of the Archaeological Museum at Mathurä. Allahabad 1910.

Vogel, Ph.: La sculpture de Mathurä. Ars Asiatica XV. Paris 1930.

Waddell, L. A.: The Buddhism of Tibet. London 1895.

Wilkins, W. J.: Hindu Mythology, Vedic and Puranic. Calculta-London 1882.

Wilson, H. H.: Essays and Lectures on the Religion of the Hindus. London 1862.

Wilson, H.H.: The Vishnu-Purana, a System of Hindu Mythology and Tradition.
Second edition by Fitzedward Hall London 1864/77.

Ziegenbalg, B.: Genealogie der malabarischen Götter. Madras-Erlangen 1867.

Ziegenbalg, II.: Malabarisches Heidentum. Herausgegeben von W. Caland.
Amsterdam 1926.



Namen- und Sachregister.

165

Seite Seite

Äbhaya-Mudrä 27 Banyan-Blatt 57

Äbhanga-Stellung 73 Bar-Baum 57

acht glückbringende Embleme 136 Basilienkraut 9, 110

Adular 14 Baum der Erkenntnis 156

Affenheer 48 Baumverehrung 22

Affenkult 52 Bergkristall 9, 14

Airävata 17 Beschwörung 153

Älidha-Äsana 89 Bhagavad-Gitä 37, 56

Allahäbäd 19, 21 Bhagiratha 106

Alligator 18 Bhairava 33

als Sternbild 21 Bhümisparsha-Mudrä s.

ZeugAlmosenschale 110, 120 nisanrufung
Ämitäbha 125, 128, 137, 140, 146 Bilderverehrung 7

Amitäyus 133, 148 Bilva-Blatt 9, 93

Ammonit s. Shälagräma Eithur 24

Amöghasiddhi 146 Bödhi-Baum 156

Amrita s. Unsterblichkeitstrank Bödhisattva 125

Amulett 101 Bogen Rämas 49 f.

Änanta s. Weltschlange Bogenprobe 47

Änjali-Gestus 21 Brahma 33

Antilope 45, 73 Brahmanenschnur 111 f.

Apasmära-Purusha 71 f. Brustschmuck der

GeisterArdhaparyanka-Äsana 30, 81 beschwörer 147

Armstütze von Sädhus 110 Buddha-Ävatära 54, 69

Aruna 11 36, 112 Burma 154

Ashvattha s. Feigenbaum. heiliger Ceylon
Chaitya

42
Ashvattha-Blatt 82

128, 136
Atemübungen 10, 15

Chakra s. Wurfscheibe
Äuge, drittes, der Weisheit 74, 113, 145 Chakra-Mudrä 29
Avälokiteshvara 129 1f., 133 f., Chämundä 83

137 f., 148
Chanda 160

seine Krone 147
Chandikä 83

Ävatära
Ayodhyä (Oudh)

37

20, 47, 49
Changu-Näräyana
Chärkä s. Spinnrad

130

Äyudha-Purusha 29
Chauri 95, 109

Axt 46
Chidambaram
Chüdä

70

128
Badefest von Puri 62

Bagh6ra 41 Dagoba 132

Balaräma 54, 61 Daksha 113 f.

Bali 45, 113 DakshinämLlrti Shiva 73

Bäna-Lingam 9, 94 Dalai Lama 140



166

Dämödara
Dämmerungsandacht
Dämonenfangnetz
Darbha-Gras
Darjeeling
Dattätreya
Dayänand Sarasvati
Devaki
DSvi s. Pärvati
Dgvi-Mähätmya 81, 83

Dhanvantari 68

Dhäran! s. Formel, magische
Dharmachakra-Mudrä 128

Dharmadhätu-Vägishvara 128

Dharmapäla s. Schutzgottheit
Dhruva s. Polarstern
Dhyäna-Äsana 30

Dhyäna-Mudrä 132

Dhyäni-Buddha 125, 138

Diagramm, mystisches 101, 136

Digambara-Sekte der Jaina 124

Döläyäträ s. Schaukelfest
Donnerkeil 17, 133, 136, 146

Dorje 146

Dorfgottheiten 118

Drag-gshed 135, 147 f.
Dravida 150

drei Schritte Vishnus 26, 45

Dreizack 74, 108 f.

drittes Auge 133, 145

Durdhura-Pflanze 73

Durgä 78

Durgä-Püjä 84

Dväpara-Yuga 47

Eber 67, 117

Elefant 17, 34, 68, 87, 96, 137, 144

geflügelter 74

Elefanten-Treibstock 89

Elephanta 25

Endzeit 64

Erdgöttin 105

Erntefest 46

Eule 82

Namen- und Sachregister

Seite Seile

116 Feigenbaum, indi.'icher 57

15, 42, 44 Fetisch 61

147 Feuerentzündung 66

18, 77 Feuerflamme 71, 73

146 Feuerordal 49, 130

68 Fieberdämon 150

7 Fisch 38, 67, 136

58 Flamingo 23 f., 68, 126

Fahne
Feigenbaum, heiliger

136

22, 130

flammenförmiger Heiligenschein 157

Flammenkreis 74

Flaschenkürbis 20

Flügelpferd 66

Flußverehrung 19

Flutsage 38

Formel, magische 136, 138, 141, 147

Fratzengesicht 27, 96, 137

Fußabdruck Buddhas 155

Fußsohle Buddhas 141

Vishnus 97

Gajahasta-Mudrä 70

Gaja-Lakshmi 96

Gajamukha 89

Gajäsura 114

Gäna-Gopäla 60

Ganapati s. Gan6sha

Gänapatya-Sekte 86

Gandaki 98

Gandhi 7, 37, 44, 65, 104, 106 f.
GanSsha 86 f., 98, 135, 142, 148

Gangä 18, 74

ihre Herabkunft 117

Gangä-Püjä 23

Gangesquelle 19

Gangeswasser 20

Garuda 35, 128 f., 135, 156

Gaurisankar 78

Gayä 24, 64

Gäyatri-Gebet 12

Gebetsteppich 109

Gebetszylinder 141 f., 146 f.
Gewichtsteine 158

Giftmädchen 66

Glocke 9, 133

Glückszeichen 39, 136 f., 141

Gökarna 46



Namen- und Sachregister 167

Seite Seile

Gokhale 106 Rablr 7, 108

Gong 154 Kailäsa 70, 117

Götterberg 26, 102, 114 Kan 81 f.

Götterkrone 11, 17, 30 Kälidäsa 83

Gottesurteil 49, 53 Käliya 55, 58 L, 114

Gövardhana 115 Kali-Yuga 55, 64

Gövatsa 69 Kalki 47, 64 L 69, 114, 117

Grabsteinplatten 120 Kalki-Puräna 65

Gürtel, magischer 52 Kalok-Tänzer 157

Gürtelschnallen 102, 134 Kämadhfnu s. Wunschkuti

Haarabschneiden des Bödhisattva

158 f.
Haarflechten Shivas 23

Hahn 95

HahnenfuBberg 64

Hakenkreuz 17

Handabdruck 137

Handstellungen, symbolische
(Mudras) s. unter Abhaya-,
Anjali-, Bhümisparsha-, Chakra-,
Dharmachakro-, DhyAna-, Gajo-
hasta-, Kartarlmukha-, Kataka-,
Katiga-, Namaskira-, Narasingha-,
Sarpa-, Singhakarna-, Tarjanl-,
Varada-, Vitarka-, Vyikhyina-
Mudri

Hansa s. Flamingo
Hanumän 4M, 52. 160 f.

Hardvtr 19

Hausgötter, fünf 9

Hayagriva 38, 67 f.. 14«

Heiligenschein 35, 78

Heilkraut 53

Himälaya 22

Hiranyäksha 40 f.

Indra 17

Nhvara 70

Jagannäth 16. 61 f., 113

Jaina-Heiligcr s. Tirthankara
Jaina-Rcligion 122

Joly-l.öwe 86

JatA-Mukula 25

JUnglingswcihe IO1), III

Kansa 56

Kanthaka 158

Kapila 68

Kapilavastu 158, 160

Karanda-Mukuta 76, 81

Kariarimukha-Mudra 27, 73

Kärtavirya 46 L, 117

Karttikfiya 90

Kataka-Mudrä 78

Katiga-Mudri 30, 78

Katyäyanl 83

Käyötsargo 122

Ketu 100, 105

Keule Vishnus 27

Khaddar 107

Khandöbä 33, 76

Khanderäo 76

Khatvänga s. Schädclstab
Kirlta-Mukuta II. 27. 35

Klrtimukha s. Fratzcngesicht
Knochentrompete 141

Komorin 91

Konarak 16

Kosmogonic 33, 41. 57

Krankheitsdämon 150

Krishna 29. 37, 54 ff.. 69, 108

als Säugling 106

Krishnas Gcburtslcst 5*>

Kristall 9

Krita-Yuga 38

Krone des Avälokiteshvara 147

Kuhmaul I*'

KuhVerehrung 104 f.

Kuhglocke 100

Kumaon 40

KumAro 90



168 Namen- und Sachregister

Seile Seile

Kürma s. Schildkröte Mathurä 55 f.

Kusha-Gras 18 Matsya s. Fisch

Kyffhäusersage 64 Maus 89

Mäyä 35

Lakshmana 48, 50 Medizin, indische 150

Lakshmi 33 f., 96 Meru s. Götterberg
Lakshmi-Näräyana 32, 35 Messias des Hinduismus 65 f.

Lakshmi-Tilaka 35 des Buddhismus 126 f.

Lama 125, 145 Milchstraße 20

Lamaismus 125 Minäkshi 86

Lampenfest 34 Mönchskleider 154

Lanka 48 Mondphasen 88

Laubfrosch 137 Morgenstern 11

Leichendämon 70 Muchilinda 145, 157

Lingam 70, 92 Mudrä s. Handstellungen,

eiförmiges 93 symbolische

Lingäyat-Sekte 93, 102 Mukhalingam 94

Lökapäla s. Welthüter Mukuta s. Götterkrone
Lölahasta 19, 35 Muschel Vishnus 9, 21' f., 98, 136

Lotus 24, 33, 136 Musikinstrumente 118, 120 f.

Löwe 81, 129

geflügelter 130 Näga s. Schlangendämon

Löwenohrstellung 78 Namaskära-Mudrä 128

Nänak 7, 108

Madurä 86 Nandi s. Stier Shivas

Maga-Brahmanen 14 Närada 68

Mahäbalipur 21 Nara-Näräyana 69

Mahädöva 70 Narasingha s. Mannlöwe
Mahävira 122 Narasingha-Mudrä 44

Mahishäsura s. Stierdämon Näräyana 57, 106

Mahödaya 53, 161 Nat 154

MaitrSya 126 f. Nataräja 71

Makara s. Alligator Nationalfahne, indische 107

Makara-Kundala 25 neun Planeten 10Ü

Malabar, Kolonisation von 46 f. Nikodemus 140

Mandala 141, 148 Nyagrödha s. Feigenbaum,
:indischer

Mangala s. Glückszeichen
Manipadmä 138 Oelfest in Madurä 86

Manjushri 125, 128, 138, 140 Öm, heilige Silbe 15, 33

Mannlöwe 42 f., 67, 113 Öm Manipadme hüm 120, 138 f.

Mantra 109 Opferlöffel 99

Mantraräja 44 Orissa 61

Mära 142 Oudh 47

Mariätal 35

Marionetten 160 Padma-Äsana 30

Märkandeya 57, 72 Padmapäni 133, 138



Namen- und Sachregister 169

Seite Seile

Padmasambhava 125, 147 Ratte 88

Pagode 132 Rävana 48, 113

Panchäyatana-Püjä 9 rechtsläufiges Umwandeln 10, 93

Papagei 52, 61 Rosenkranz 110 f.

Parashu-Räma 46 f., 68 Rudra 69

Parinirväna s. sterbender B uddha Rudräksha-Baum 110

Pärshva 122 f. Rukmabäyi 118

Pärvati 77 f., 91

Pashupati 73 Sädhanä 9

Pfau 90, 95 Sädhu 109 f.

Pfauenfeder 90, 106 Sagara 48

Pferd 66 Sagara-Sage 20

geflügeltes 66 Samädhi-Äsana 144

Pferde-Avatära 66 Sambalpur 64

Pflugschar 54 Sanaka 69

Phallusverehrung 93 Sanatkumära 69

Pipal-Baum 22 Sannyäsin s. Wanderasket

Planeten 100 Sarasvati 23, 128

Polarstern 68 Sarpa-Kundala 25, 73

Prabhä-Mandala 35 Sarpa-Mudrä 25

Prahläda 42 f. Satyabhämä 32, 61

Prajäpati 39 Savitar 12

Prayäga s. Allahäbäd Sävitri-Gebet 12

Prithu 66, 69 Schädel, menschlicher 81

Prozession 8 Schädelkette 83

Püjä 8, 77 Schädelstab 84, 147

Puri 61 Schädeltrommel 70 f.

Pushkara 24 Schattenspielfiguren 160 f.

Pustaka 18, 23 Schaukelfest 56

Schildkröte 19, 40, 67, 98

Quirlung des Milchmeers 17, 29, 34 Schlange 22, 36, 54, 73, 94, 122 f.,

132, 148

Rad 136 Schlangendämon 21, 58, 74

Rädhä 55, 61 f., 96 Schlangengestus 25

Rähu 100, 105 Schlangenkult 22

Rähula 155 f. Schlangenstadt 66

Räja-Upachära 8 Schlangenstein 22

Räma, Prinz von Äyödhyä 47 ff., Schreibzeug 119 f.

69, 113, 130 Schutzgottheit 44, 145

Rämas Brücke 48 Sen, Keshab Chunder 37

Rämachandra 47 Shäh Jehän 121

Räma-Sage 160 Shakti 83 f., 128

Räma mit der Streitaxt 46 f. Shakti-GanSsha 90

Rämäyana 48 f., 161 Shälagräma 9, 98 f.

Rämessaram 48, 76 Shambhalagräma 64

Räm-Lilä 49 Shankara 69



170 Namen- und Sachregister

Seile Seite

Shankha s. Muschel Svadöshi 65

Sharabha 30 Svaräj-Flagge 107

Shärdüla 30, 129 Svastika s. Hakenkreuz
Shgsha s. Weltschlange Svayambhü-Lingam 93

Shiva 20, 25, 69 ff. Synkretismus 125, 132, 134

Shiva Aghöramürti 25

Shiva Mahlshamürti 26 Tagore, D§bendranäth 38

Shiva-Püjä 93 Rabtndranäth 12

Shiva-Tilaka 76 Täj Mahall 121

siebenmaliges Umwandeln 10 Takshaka 129

Siegesgottheit 81, 135 Talaing 157

Sikh-Heilige 108 Tändava-Tanz 70

Singapur 42 Tanz Krishnas 58

Singhakarna-Mudrä 78 Tanz Shivas 70 f.

Singhalese 42 Tärjani-Mudrä 128

Singhanäda 148 f. Tempelglocke 133

Sita 57 f. Tempeltrompete 146

Skanda 90, 103 Tempelturm 63

Skorpion 82 Teufelsmasken 150 f.

Sonnendynastie 47, 49 Teufelstänzer 153, 157

Sonnengelübde 14 Tierkreiszeichen 141

Sonnengott 11 ff., 112, 134 f., 146 Tilak, Bäl Gangädhar 106

Sonnenpferde 11, 134 Tilaka 18, 27, 35, 76

Sonnenrad 11, 28 Tirtha s. Wallfahrtsplatz
Sonnenschirm 45, 128, 132, 136 Tirthankara 122 f.

Sonnenverehrer 14 f. Tiryakpundra s. Shiva-Tilaka
Sonnenwagen 11, 112 Totemtiere 24, 39, 40, 84, 89

Sonnentempel 15 f. Totenkult 34, 36, 92

Spiegel 101, 129 Traum 152

Spinnrad 107 Tretä-Yuga 45

Srinagar 34 Trimürti 14, 24 f.

Stabzither s. Vinä Tripundra s. Shiva-Tilaka
Stempel mit Emblemen 102 Trishüla s. Dreizack
sterbender Buddha 155, 157 Trommel 137

Stier Shivas 91 s. auch Schädeltrommel
Stierdämon 83 f., 115, 119 Tulasi s. Basilienkraut
Stoffgemälde 137, 144, 148

Streitaxt 46, 73 Unsterblichkeitstrank 36, 133, 135, 148

Stüpä 128, 130, 132 Ürnä 153

Subhadrä 61 f. Ushnisha 145

Subrahmanya 90

Sugriva 48, 160 f. Väch 128

Sukhäsana 89 Vägmati 140

Sürya s. Sonnengott Vairöchana 137, 146

Süryakänta 14 Vajra s. Donnerkeil
Sürya-Näräyana 12 Vajra-Äsana 144



Namen- und Sachregister 171

Vajrapäni
Vajraparyanka-Äsana
Vämana s. Zwerg
Varada-Mudrä
Varadaräja
Varäha s. Eber
Vata-Baum
VSda-Vyäsa
Vinä
Vinä-Spieler (Shiva)

s. Dakshinämürti
Virabhadra
Virashaiva-Sekte
Vishnu
Vishnu-Fuß
Vishnu-Tilaka
Vishnuyashas
Vitarka-Mudrä
Vithöba
Vrindävana
Vrishabha
Vyäkhyäna-Mudrä

Wagenfest von Puri
Wallfahrtsplätze
Wanderasketen
Wasserspende
Weltberg
Welt-Ei
Weltende
Welthüter

Seite

135 f., 145

133, 144

30

68, 119

57

67

73, 118, 120

114

93

26 ff., 129

97

27

64

128

118

10, 55

68, 92

128

62

19, 24, 70, 110

24, 109, 111

45, 113

26, 102

57

12, 57
17

Weltschlange
Weltschöpfung
Weltzeitalter
Westghats
Wettergott
Widderkopf
Windgott
Witwenverbrennung
Wunschkuh

Seite

22, 33, 54, 158

33, 41

36, 45, 47, 55, 57, 65

47
136

113 f.
52

101

104

Wurfscheibe Vishnus 28, 41

Yab-Yum 128

Yajna 69

Yajnöpavita s. Brahmanenschnur
Yaksha 98, 158

Yak-Wedel s. Chauri
Yamunä (Jumna) 19, 54, 57 f.
Yantra s. Diagramm, mystisches
Yashödä 57 f., 62, 116

Yashödharä 155 f.

Yäträ s. Prozession
Yöga-Äsana 45

Yöga-Narasingha 45

Yogin 70

Yöni 92 f., 130

Zauber 9

Zauberdolch 146

Zaubersack 104

Zeugnisanrufung 144

Zeugnis-Buddhas 144

Zwerg 45 f., 68, 71, 113, 117



172

Verzeichnis der Abbildungen.
Die Größenverhältnisse sind unter den Abbildungen in Brüchen angegeben.

Titelbild: Vishnu
1. Der Sonnengott Sürya
2. Brahma
3. Vishnu als Eber
4. Vishnu als Mannlöwe
5. Vishnu-Altar

Seite

13

13

13

13

31

6. Vishnu aufjder Weltschlange 31

7. Vishnu als Fisch 37

8. Vishnu mit Lakshmi auf Garuda 37

9. Brückenbau durch das Äffen¬
heer 51

10. Hanumän 51

11. Hanumän 51

12. Hanumän 51

13. Krishna mit Butterbällchen 59

14. Krishna mit Käliya kämpfend 59

15. Krishna mit Käliya kämpfend 59

16. Krishna als Flötenbläser 59

17. Krishna als Flötenbläser 59

18. Jagannäth-Gruppe von Puri 63

19. Kalki 67

20. Shiva als Tänzer 75

21. Parva« 75

22. Kali aul Ashvattha-Blatt 75

23. Kali sitzend 75

24. Kali als Siegesgöttin 75

25. Kali auf Löwe 79

26. Shiva und Pärvati mit Lingam
und Yöni 79

27. Gan8sha 79

28. Shivas Stier Nandi 79

29. Eiförmiges Lingam 99

30. Shälagräma auf Garuda 99

31. Muschel unter Schlangen¬
baldachin 99

Seite

32. Geflammtes Chakra 99

33. Jaina-Tirthankara 123

34. Der Tirthankara Pärshva 123

35. Chauri-Träger 123

36. Der Bödhisattva MaitrSya 127

37. Stüpa auf Yöni 127

38. Der Dharmapäla Vajrapäni 127

39. AvalökitSshvara auf Vishnu,
Garuda und Löwe (Nepal) 131

40. Gestanzter Kupferteppich aus

Tibet 139

41. Buddha-Altar (Tibet) 143

42. Buddha mit Nebenfiguren 145

43. Buddha auf Lotussitz 145

44. Lamaistische Kultgegenstände:
Dämonenfangnetz, Zauberdolch,

Vajra, Trompete aus

Menschenknochen, Tempelglocke

mit Vajra, Schädeltrommel

149

45. Fieberdämon der Singhalesen 149

46. Buddha aus Ceylon 155

47. Buddha aus Vorderindien 155

48. Buddha aus Burma 155

49. Der sterbende Buddha 156

50. Buddhas Gattin Yashödharä

mit ihrem Knäblein Rähula 157

51. Buddha unter dem Bödhibaum 159

52. Holzvergoldeter Buddha aus

Burma 159

53. Der Bödhisattva auf seinem

Hengste Kanthaka 159

54. Der Bödhisattva, sich das

Haupthaar abschneidend 159


	Die Indiensammlung der Universität Zürich

