Zeitschrift: Mitteilungen der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft Zurich
Band: 27-28 (1926-1927)

Artikel: Der Reisbau und die Reisbaukulte der Oloh-Ngadju und der
benachbarten Stamme von Sidost-Borneo

Autor: Wirz, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-21580

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-21580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Reisbau und die Reisbaukulte der
Oloh-Ngadju und der benachbarten

Stamme von Siidost-Borneo.”
Von PAUL WIRZ.

—_—

Mythe vom Ursprung des Reises.

Der Urreis stammt von einem Radja, namens Angking Penjang, einem
Sang-hyang im zweiten Himmel her. Dieser Radja mengte eines Tages die
Blumen des legendarischen Baumes pampang-saribu mit dem Mark des
erang-Baumes, die beide am Fusse eines Berges Ngandong-gandong im
zweiten Himmel wachsen. Der Radja Angkung warf hierauf in Gemeinschatt
mit dem Sang-hyang Putir Selong das Gemisch in der N&he der Quelle des
Kahajan auf die Erde. Mit dem Habicht Kahopek stieg das Gemisch lang-
sam zur Erde nieder und gelangte vor die Oeffnung einer Hdohle, in der ein
Tiger hauste. Als die Sonne aufging, waren am Eingang der Hdohle sieben
schone, grosse Reispilanzen gewachsen.

Diesen Urreis hat die dajaksche Phantasie mit folgendem Wortlaut
verherrlicht: «uhat randai batang suling, buka tisin, mandawen simbel,
mablak bulau, manua pardi, njangen tingang, basalumpok pandjewon be-~
reng », d. h. « Wie eine Kette breiten sich seine Wurzeln aus, sein Stengel
ist wie eine Flote, die Knoten im Stengel wie goldene Ringe, seine Blitter
sind zierliche Messerchen, seine Aehren sind wie Goldkorner, die verherr-
licht werden von seinem Besitzer, Reiskdrner, die zum raschen Wachstum
und Gedeihen des Menschen beitragen. »

Die Sperlinge (ampit) und die Ratten stehlen den Reis.

Wiéhrend einer Jagdpartie kamen etliche Dajak eines Tages zur Hohle
des Tigers, vor deren Eingang sieben wunderbar schone Reispilanzen
prangten. Die grossen Korner, damals noch wie Pinangniisse, luden die
Jdger zum Piliicken ein. Wie sie aber im Begriff waren, die nie zuvor ge-

1) Dieser Artikel ist als Abschnitt einer griossern Arbeit zu betrachten, die

den Reisbau samtlicher Volker Indonesiens behandeln und als zusammeniassendes
Werk herausgegeben wird.



sehenen Friichte zu piliicken, vernahmen sie pl6tzlich das Gebriill des
Tigers, so dass sie ihr Vorhaben schleunigst aufgaben und das Weite suchten.
Sie mussten leer abziehen und froh sein, dass sie ihr Leben noch retten
konnten. _

Zu jener Zeil vermochten die Tiere und Vdgel noch zu sprechen und
auch die Sprache der Menschen verstehen. Deshalb besprachen die Dajak
die Angelegenheit, betreffend der schonen unbekannten Pilanzen und Friichte
am Eingang der Tigerhdhle, mit dem Sperling und der Ratte. Diese machten
sich alshald nach der Hohle auf und es gelang ihnen auch, einige Reiskdrner
zu piliicken, mit denen sie die Dajak begliickten. Diese brachten sie voller
Freuden nach Hause und steckten sie in die Erde.

So gelangten die Menschen in den Besitz des Reises. Aber auch die
Sperlinge und Ratten machten von nun an ihr Anrecht auf einen Teil der
Ernte geltend, da sie es ja waren, die den Menschen zum Reis verholien
hatten. Daher trostet sich der Dajak, im Falle dass sein Reisfeld von den
Viogeln und Ratten arg mitgenommen wird, mit den Worten: « Was kann ich
dagegen tun, sie holen eben ihren berechtigten HAnteil, denn sie haben ja
den Menschen den Reis verschafit. »

In friiherer Zeit waren die Reiskdrner, wie gesagt, so gross wie Pinang-
niisse und sprangen beim Reifwerden knallend auf.

Eines Tages stellte ein Dajak einen Blinden an, um sein Reisfeld, aut
welchem demnichst geerntet werden sollte, zu bewachen. Der Reis war im
Begrifif, reif zu werden und es sprangen die Friichte knallend auf. Der
Blinde wusste natiirlich nicht, was dieses Knallen fiir eine Ursache hatte,
glaubte, es sei ein boses Tier in der Ndhe und schlug mit einem Stock um
sich, wobei er aber bloss die Reispilanzen traf. Da horte er eine Stimme, die
sagte: « Weshalb schldgst du uns so? Von heute an sollen unsere Friichte
viel kleiner werden und soll auch unsere Hiille nicht mehr knallend auf-
springen. Thr grausamen Menschen sollt euch von jetzt an mit uns abmiihen
und schwere Hrbeit verrichten, um uns geniessen zu konnen. » So geschah
es auch. Die Reispflanzen und auch die Kérner wurden klein und die Men-
schen waren von nun an gendétigt, den reifen Reis zu stampfen. Von diesem
Ereignis an sollen auch die Menschen gelernt haben, mit dem Reis sehr
sorgidltig umzugehen, damit die Seele des Reises nicht erziirnt werde und
die Reiskdrner nicht noch kleiner wiirden. Ist der Reis gestampit worden,
so darf er nicht hin~- und hergeschwungen (ingalaja) werden, um die Spreu
zu entfernen. Er muss vielmehr sorgfdltig mit der Hand gereinigt werden.

Noch eine andere Strafe tral die Menschen, dafiir, dass sie den Reis
geschlagen und die Reisseele beleidigt hatten. Wahrend sie anfdnglich die
Aexte und Buschmesser einfach in den Wald schickien, um dort den



— 69 —

Busch fiir die Anlegung einer Pilanzung zu roden, gehorchten ihnen von
dieser Zeit an die Gerdte nicht mehr. Sie mussten jetzt selbst in den Busch
und die ganze Arbeit selbst verrichten.

Wie die Menschen Kenninis von der Existenz der Reisseele
(hambarwan oder hambruwan) erhielten.

Die Dajak wussten anfdnglich nicht, dass der Reis eine mdchtige Seele
besitze, die sich fiir Opierzwecke eignet. Man erfuhr diese Tatsache auf fol-~
gende Weise: Bei der Ernte konnte nicht das ganze Reisfeld in einem Tage
geschnitten werden. Eine Unmenge Reis wurde des Abends nach Hause ge-~
schleppt. Als man am folgenden Morgen die Arbeit fortsetzen wollte, ent-
deckte man, dass an den abgeschnittenen Reishalmen neue Aehren ge-
wachsen waren. So musste man mit der Erntearbeit von vorne beginnen.
Aber auch am folgenden Tage war das Reisfeld wieder unversehrt und man
musste zum drittenmal mit der Ernte beginnen und so geschah es auch die
folgenden Tage, mehrere Monate hindurch. T&glich schnitten die Leute von
Iriih bis spét den Reis, aber am andern Morgen war stets wieder alles nach-
gewachsen. Die Dajak vermochten sich diesen rdtselhaiten Vorgang nicht zu
erkldren und man beschloss, des Nachts auf dem Reisfeld aufzupassen. Als
man abends mit der Arbeit fertig war, blieben einige Manner mit Blasrohren
und giftigen Pfeilchen bewafinet auf dem Feld und verbargen sich hinter
einem Busch. Da, wie es zu dunkeln begann, gewahrten sie beim « tato paréi »
(Reisgrossvater, einige Reisslauden in der Mitte des Feldes), wie eine Ge-
stalt langsam emporstieg, die allmdhlich das Aussehen und Gebaren eines
Menschen annahm. Die Gestalt begann auf dem Feld hin~ und herzulaufen
und fiihrte mit den Hédnden iiber den abgeschnittenen Reishalmen seltsame
Bewegungen aus. In diesem HAugenblick schossen die Dajak ihre Giftpfeil-
chen ab. Die Gestalt brach zusammen. Es war dies die Reisseele, die sie
getotet hatten. Fluchend riel sie den Leuten zu: « Wehe euch, ihr Menschen!
‘Ihr habt es nicht verstanden, fiir den reichen Reissegen dankbar zu sein.
Von nun an sollt ihr eines solchen Segens nicht mehr teilhaltig sein. Was
ihr von nun an s#t, das werdet ihr auch ernten.» Mit diesen Worten ver-
schwand die Gestalt in der Erde.

Jetzt gingen den Dajak die Augen auf. Die Reue aber kam zu spét. Der
tato pardi (Reisgrossvater) erschien nicht mehr und der iiberschwengliche
Reissegen hatte ein jadhes Ende gefunden. Die Dajak wendeten fortan die
grosste Auimerksamkeit auf die schwer gekridnkte Reisseele.

Ist das Reisfeld nahezu abgeerntet, so ldsst man dreimal sieben Reis-
halme unversehrt stehen und schneidet diese 21 HAehren zuletzt und von
den andern gesondert. Diese enthalten die hambarwan parei, die Reisseele.



In Wirklichkeit kommt natiirlich einer jeden einzelnen Reispilanze und jedem
Reiskorn eine hambarwan zu. Die 21 Achren bilden jedoch den Repridsen-
tanten des gesamten Reisfeldes, den pars pro toto. Diese Auffassung findet
sich bekanntlich bei allen dajakschen Stimmen und ganz allgemein bei den
reisbauenden Volksstdimmen Indonesiens. Da man die verschiedenen rituellen
Handlungen nicht am ganzen Reisfeld und dem ganzen Reis der Ernte voll-
ziehen kann, so begniigt man sich mit einigen wenigen Hehren, eben jenem
« tato paréi », dem Grossvater des Reises. Alles, was man mit der tato pardi
vornimmt, betrifit auch das ganze Feld, den gesamten Reis.

Der Rusdruck Reisseele mag wohl nicht ganz gliicklich gewéhlt sein,
obschon der Dajak tatséchlich sowohl fiir die Seele des Menschen, als auch
fiir die Seele des Reises ein und dieselbe Bezeichnung « hambarwan » hat.
Die Seele anderer lebloser Objekte wird hingegen « gana » genannt. Freilich
hort man auch fiir die Reisseele gelegentlich die Bezeichnung gana, niemals
aber spricht man von der gana irgendeines Gerdtes oder auch einer andern
Pilanze.

Statt von einer Reisseele wiirde man wohl besser sprechen von einer
Kraft, wobei man sowohl an die Lebenskrait der Reispflanze als auch an
die Keimkraft eines jeden einzelnen Reiskorns zu denken hat, sowie auch
schliesslich an den N&hrwert oder die N&hrkraft des Reises, die nach dajak-
scher Ruffassung einzig und allein der hambarwan paréi zuzuschreiben ist.

Wie wir gesehen haben, so stellt sich auch der Dajak die Reisseele
tatsdchlich vor wie die menschliche Seele, d. h. als verschwommene mensch-
liche Gestalt, die bei gewissen Anldssen der tato paréi entsteigt.

Ruch denkt man sich die Reisseele als perstnliches Wesen, das man
gleich einer Gottheit verehrt, also etwa nach der Art der indischen Gottheit
Cri, die bei den Balinesen eine ganz &hnliche Rolle spielt wie bei den
Dajak die hambarwan pardi. Von ihr hingt das Gedeihen des Reisieldes ab
und wenn die Ernte schlecht ausfillt, so ist dies gleichfalls mit der Reis-
seele in Zusammenhang zu bringen. Dass man die Reisseele tatséchlich als’
ein personliches Wesen auffasst, geht auch deutlich aus dem Verhalten
des Dajak hervor. So gilt es z. B. als ein schweres Vergehen, wenn man
die Reisseele beleidigt, denn solches kann Missernte, Hungersnot oder auch
Krankheit zur Folge haben. Um die Reisseele nicht zu beleidigen, pilegt z. B.
der Dajak, wenn er irgendwo gekochten Reis sieht, sei es nun bei ihm zu
Hause oder an einem fremden Ort, stets einige Kornchen zu kosten. Man
glaubt auch, dass sich die Reisseele mit der Gottheit, den Sang-hyang, in
Verbindung stellen konne und diese Auffassung findet ihre Anwendung
beim sog. tawur, Reisstreuen. Es ist dies eine Zeremonie, die bei keinem
grossern Fest oder sonstigen Anlass unterbleiben darf und die im wesent-



—— I —

lichen darauf zuriickkommt, dass man durch Russtreuen von Reis die Sang-
hyang zum Herabsteigen bewegen zu kionnen glaubt. Man denkt sich nédm-
lich, dass die Seele des Reises emporsteige und die Botschait des Priesters
den Sang-hyang iibermitteln werde.

Krankheiten und Missernten werden somit nicht eigentlich durch die
Reisseele verursacht, sondern durch die Geister, mit denen sie in Verbin-
dung tritt. Umgekehrt vermag sie aber auch Verséhnung zu bewirken.

Die Ruffassung von der Beseeltheit des Reises findet sich bei allen
Stdmmen Borneos wieder. Von den Kajans schreibt Nieuwenhuis?), dass der
Reis eine Seele habe, die fiir die gleichen Eindriicke gefiihlig sei wie wir.
Infolgedessen sind namentlich nach dem S&en eine Reihe von Dingen ver-
boten, so z. B. das Toten eines Tieres, da sonst die junge Reisseele er-
schrecken kénnte. Ruch ist es nicht erlaubt zu heiraten oder sich tétowieren
zu lassen. Gewisse Arbeiten miissen unterbleiben, wie z. B. die Anfertigung
eines Zaunes, da sonst die Seele in ihrer Ruhe gestoért wiirde. Die Frauen
diirfen keine Kleider anfertigen und die M&nner kein Horn bearbeiten.

Der Reisbau.

Bei sdmtlichen dajakschen Stdmmen Borneos wird der Reis nur auf
trockenen Feldern (ladang) angebaut. Der nasse Reisbau ist ihnen unbe-
kannt. Bloss in gewissen Gebieten der Kiiste pflegen die Malayen nasse Reis-~
felder mit kunstméssiger Bewdsserung anzulegen und anscheinend mit gutem
Erfolg.

Der Reisbau der Dajak kann, so wie er von ihnen betrieben wird,
kaum anders als Raubbau bezeichnet werden. Der unermessliche Urwald
und die dusserst geringe Siedelungsdichte, beide sind die Ursache, dass das
zur Anlage von Pllanzungen verfiigbare Land als unerschopilich angesehen
wird. Dazu kommt, dass die Art und Weise, wie der Reisbau betrieben wird,
dermassen primitiv ist, dass ein und dasselbe Stiick Land, nachdem es mit
grossem Arbeits- und Zeitaufwand gerodet und einigermassen gereinigt wor-
den ist, bloss einmal, hochstens aber zweimal hintereinander bestellt werden
kann. Im Innern Borneos bildet die einmalige Ausniitzung eines Ladang
durchwegs die Norm, denn bereits nach der ersten Ernte ist der Boden, der
ja weder umgearbeitet noch gediingt wird, dermassen erschopit, dass eine
zweite darauffolgende Bestellung des gleichen Stiick Landes nicht mehr mog-
lich ist. Erst nach acht bis zehn Jahren kann man wieder daran denken,
nach dem alten Grundstiick zuriickzukehren, um es von neuem zu be-
pilanzen.

1) In Central Borneo, deel I, S. 179.

[ 4



T -

Dieser Umstand bringt es mit sich, dass der Dajak da, wo die Besie-
delung nach bornesischen Begriffen auch nur einigermassen eine etwas
hohere ist, die Siedelungen fortwdhrend verlegt werden miissen. Oder aber,
und was viel h#dufiger der Fall ist — und seitdem die Dajak von Regierungs
wegen dazu gendtigt worden sind, die einmal bestehende Siedelung nicht
mehr aufzugeben —, die Eingeborenen sich dazu veranlasst sehen, ihre La~
dang in stets grésserer Entfernung vom Kampong anzulegen und sich wéh-~
rend der Zeit der wichtigsten Ladangarbeiten ausserhalb ihres Dorfes, in
den Pilanzungen, aufzuhalten. Erst in jlingster Zeit macht sich da, wo die
Dajak mehr unter dem Einfluss der Regierung und Mission stehen, also vor
allem in den siidlichen Teilen von Borneo, eine Aenderung der urspriing-
lichen Verhiltnisse insofern bemerkbar, als die Eingeborenen, zur Sess-~
haftigkeit gezwungen, ihre Ladang auch zweimal hintereinander bestellen.

Die Wahl des Platzes beim Anlegen eines neuen Reisfeldes.

Soll ein neues Reisfeld angelegt werden, so muss sich der Dajak vor-
erst natiirlich nach einem geeigneten Platz umsehen. Wenn irgendwie mog-
lich, wihlt man ein noch herrenloses Stiick Land, das am Fluss liegt. Dabei
muss man aber dem Hochwasser Rechnung tragen, denn die Gefahr, dass
das Land zur Regenzeit iiberschwemmt wird, ist namentlich in den mittlern
und untern Abschnitten der Flussldufe eine sehr grosse. So kann sich der
Wasserbestand der grossen Fliisse, Barito, Kahajan, Kapuas und Mahakam,
selbst im Mittellauf im Laufe eines Tages ganz gewaltig &ndern. In der Re-
genzeit steht das ganze Land langs den Flussldufen weit und breit unter
Wasser. Hiigelige Stellen sind selten und diese sind dann auch, wie man bei
einer Flussfahrt stets bemerken wird, von den Ladang der Dajak eingenom-
men. _
In zweiter Linie achtet man darauf, dass das gewdhlte Stiick Land nicht
allzuweit vom Dorfe entfernt ist und der Weg hochstens in ein bis zwei Stun~
den zuriickgelegt werden kann. Drittens trégt man auch Riicksicht mit der
Rodungsarbeit und w#hlt zum Anlegen eines Ladang nicht ein Stlick Ur-
wald, was allzu viele grosse Bdume oder ein Rotangdickicht aufweist. Am
Oberlauf der Fliisse und Seiteniliisse ist man in bezug aui die Wahl eines
geeigneten Stiick Landes in vieler Beziehung besser dran, da hier trockene,
hochliegende Stellen iiberall zu finden sind. Ruch spielt hier der Fluss oder
Bach als Verkehrsader eine weniger bedeutungsvolle Rolle, insofern, als sich
hier im héhern Gelénde stets auch Pfade finden, die die Siedelungen und die
Pflanzungen miteinander verbinden. Mit Vorliebe legt der Dajak einen La-
dang auf einem Hiigel an. Das hat auch beim Féllen der Bdume einen ge-
wissen Vorteil und zur Regenzeit fliesst auch das Wasser sofort ab.



Neben diesen, durch die natiirlichen Umstdnde und die Verhdltnisse
des Landes bedingten Faktoren kommen aber bei der Wahl eines neuen
Platzes fiir einen Ladang noch eine Anzahl weiterer in Betracht, die nach
Ansicht der Dajak nicht minder bedeutungsvoll sind. Solche werden vor
allem durch die verschiedenen Vorzeichen gegeben, die bekanntlich fiir den
Dajak von sehr grosser Bedeutung sind. Bei den Kahajan~Dajak und des-~
gleichen auch im benachbarten Barito~Gebiet spielen in erster Linie ver~
schiedene mythologische Anschauungen mit hinein, so unter anderm die all-
gemein verbreitete Auffassung, dass die Erde, die man sich als Scheibe vor-~
stellt auf der Weltschlange (naga) ruht. Es ist dies ein Ungeheuer mit einem
wundervoll bunten Hals. Wenn sie sich bewegt, so entsteht die Morgen-
und Abendrdte. Im Regenbogen erblickt der Dajak ihren Wiederschein, wenn
die Weltschlange zu gewissen Zeiten auf dem Wasser spielt und auf ihr Opfer
lauert. Man hilt es fiir sehr gefdhrlich beim Erscheinen eines Regenbogens,
im Fluss zu baden oder auch bloss Wasser zu schipien, da sonst ein jeder,
der von dem Wasser trinkt, krank werden kdnnte. Wagt es eine schwangere
Frau, im Fluss zu baden, wenn der Bogen am Himmel steht, so wird sie, nach
dajakscher Auffassung, an Stelle eines Kindes eine Schlange gebéren.

Beabsichtigt nun ein Dajak ein Reisield anzulegen, so muss er sich
vorerst dariiber Rechenschaft geben oder geben lassen, ob das in Frage kom-
mende Stiick Land auf dem Riicken, Kopt oder Schwanz der sogenannten
naga liegt. Trilft letzteres zu, so muss von der Anlage eines Reisfeldes an die-
sem Platz abgesehen werden, denn in diesem Falle wiirde der gepflanzte Reis
nicht gedeihen, da das Land fortwdhrend den Bewegungen der naga ausge-~
setzt ist, und es wére die ganze Arbeit umsonst verrichtet worden. Aus dem
gleichen Grunde ist auch ein Stiick Land, das auf dem Schwanz der naga
liegt, nicht anzuempfiehlen, doch ist solches immerhin besser als beim ersten
Fall. Giinstig liegen hingegen die Verhdltnisse, wenn das in Augenschein
genommene Stiick Land auf dem Riicken der naga liegt. Hier ist der ge~
pilanzte Reis am wenigsten irgendwelchen Gefahren von Seiten der naga
ausgesetzt.

Wie stelll nun der Dajak die Lage seines Stiick Landes in bezug auf
die naga fest? Zu diesem Zweck beruit er einen Priester oder Medizinmann
(talut), der das Land untersucht. Er verfertigt einen sogenannten Erdspie-~
gel, d. h. er formt aus Erde und Ton ein flaches, muldeniormiges Getdss,
das mit Wasser gefiillt wird. Nachdem dieses auf die Erde gestellt worden
ist, ziindet der talut eine Wachskerze an und befestigt sie auf dem Rand des
Gefdsses. Am Reflex der brennenden Kerze im Wasser sieht nun der talut,
ob der erwihlte Platz giinstig ist in bezug auf seine Lage zur naga oder nicht.



WU & S

Ein anderes Verfahren besteht darin, dass man eine Portion Erde vom
alten Reisfeld auf eine Wagschale legt und ein anndhernd gleich grosses Stiick
Erde vom neuen Landstiick aul die andere Schale der Wage. Ist das letztere
das leichtere, so ist dies ein giinstiges Zeichen und kann der Platz zum An-
legen einer Pilanzung wohl verwendet werden, andernfalls muss man sich
nach einem andern umsehen. Riecht die Erde nach Pieffer, so besteht kein
Zweifel mehr in bezug auf die Verwendbarkeit des Platzes und wird dies als
sehr gutes Zeichen angesehen. Nachdem die Lage des Platzes in bezug auf die
naga bestimmt worden ist, werden auch die Biume untersucht, ob sie hartes
oder weiches Holz haben, denn dies bildet natiirlich beim Roden einen sehr
wesentlichen Faktor. Hat man sich schliesslich fiir die Wahl des Platzes end-
giiltig entschlossen, so schldgt man die Bdume auf einer Bodenfldche von
drei bis vier Quadratmeter um und pflanzt in der Mitte dieses Platzes eine
an der Wurzel und Krone abgeschnittene suli-Staude. Diese Staude muss die
Lénge des Korpers, eines Armes und dreier Finger des zukiinitigen Besitzers
des Ladang haben. Am obern Ende des Stdimmchens schneidet der Dajak ein
stilisiertes Gesicht in das Holz und spricht dabei: « Hier will ich Reis pflan-
zen. Wenn ich Gliick haben werde und eine reiche Ernte einbringen kann,
so moge dieser Stock ldnger werden. Soll ich aber kein Gliick beim Anlegen
der Pilanzung haben, so soll der Stock bleiben wie er ist. » Solches wieder-
holt er dreimal, worauf das Stdmmchen in die Erde gesteckt wird. Wéchst
der Stock, was in der Regel auch geschieht, so ist dies ein gutes Zeichen.
Dieses Vorzeichen allein geniigt jedoch noch nicht. Der betreffende Mann
wiinscht erst noch im Traum die Versicherung zu erhalten von der tatsdch-
lichen Gunst des Schicksals in bezug auf das neu anzulegende Reisield. Des
Nachts bitiet er den Wassergeist (Bjata) und die sang-hyang, ihm in einem
Traum zu offenbaren, ob das gewé&hlte Landstiick eine gute Ernte bringen
werde. Trdumt er dann die folgende Nacht von vielen Fischen oder dass er

" aul Sand laufe, so ist dies ein gutes Zeichen. Tridumt er hingegen von sauren
Friichten, von Trommelmusik und dem Gesang des balian, so wird er zdégern,
das erwédhlte Grundstiick zu roden und zu bepilanzen und sich eher'noch nach
einem andern umsehen, bis sémtliche Vorzeichen eine giinstig lautende Ant-
wort geben.

Lauten hingegen alle Vorzeichen nach seinem Sinn und begibt er sich

- nunmehr nach dem gewshlten Stiick Land, um mit den Rodungsarbeiten zu
beginnen, so kann es vorkommen, dass er auch nachtrédglich noch von sei-~
nem Vorhaben absehen wird, wenn er beim Féllen der ersten Bdume den
Vogel pantis oder den Habicht (antang) schreien hort, denn auch solches
gilt bei allen Dajak als schlechtes Vorzeichen. Ist man aber nicht geneigt,
das ausersehene Stiick Land nachtraglich noch aufzugeben, so muss man,



nach Hause zuriickgekehrt, ein Huhn oder ein Schwein opfern. Das Huhn
wird an einer Stange aufs Grundstiick gebracht und daselbst an einer sicht-
baren Stelle in den Boden gesteckt, damit alle biisen Geister (ontu) es sehen
konnen und zufriedengestellt werden.

Abgesehen von den Vorzeichen, die man bei der Wahl eines Platzes
fiir ein neues Reisfeld unter keinen Umsténden ausser acht lassen darf, muss
man noch beim ersten Besuch und bei Beginn der Rodungsarbeiten auf dem
neuen Landstiick eine Reihe von Vorschriiten beachten, von deren Innehal-
ten oder Vernachldssigen sehr vieles abhdngt. So darf man beispielsweise
angesichts eines Affen auf dem Landstiick nicht das gebrduchliche Wort fiir
-Rlfe gebrauchen, muss vielmehr eine umschreibende Bezeichnung anwenden,
wie z. B. Langarm, oder Langschwanz, sonst wiirden die Affen spéter die
ganze Ernte vernichten. In gewissen Fillen muss man auch auf die Vorzei-
chen gewisser Vogel achten, die in ganz Siid- und Mittel-Borneo unter dem
Namen dehiang bekannt sind. Sie sind imstande, zweierlei Vorzeichen zu
geben. Hort man einen solchen Vogel auf der gegeniiberliegenden Seite des
Flusses schreien, so ist dies ein Zeichen, dass es ein nasses Jahr geben
wird. Vernimmt man hingegen den Ruf des dehiang auf der gleichen Seite
des Tlusses, auf der man sich befindet, so ist dies ein Anzeichen fiir ein
trockenes Jahr.

Wird eine tote Schlange im Busch gefunden, den man zum Anlegen
eines Reisfeldes gewé&hlt hat, so muss den Geistern geopfert werden.

Sehen wir nun zu, was A. W. Nieuwenhuis iiber das ARufsuchen eines
geeigneten Platzes fiir einen neuen Ladang von den Kayan sagt: )

« Er 1&dsst sich von einem gewissen Vogel erzédhlen, wo er mit dem An~
legen eines neuen Ladang beginnen soll. Zu diesem Zweck schldgt er mit
einem Stock gegen einen Baum und ruft den betreffenden Vogel an, bis sich
dieser horen ldsst. Kommt das Pleifen des Vogels von rechts, dann ist der in
Augenschein genommene Platz gilinstig, hort man hingegen den Vogel von
der linken Seite rufen, so ist der Platz zum Anlegen einer Pflanzung unge-
schicki und muss man sich nach einem andern umsehen. Von dem Grund,
den der Vogel als giinstig angibt, nimmt der Dajak etwas mit nach Hause.
Auch die andern Hausgenossen machen sich auf die Suche nach einem ge-~
eigneten Stiick Land und kehren abends mit etwas Erde zuriick. Hierauf ist
das ganze Haus widhrend vier Tagen pali, d. h. es darf kein Fremder das
Haus betreten und ebensowenig auch einer der Hausgenossen, der eine
Nacht ausserhalb des Hauses zugebracht hat. Die Bewohner des Hauses
diirfen wahrend dieser Zeit keine grosse HArbeit ausfiihren, nicht mit einer
Axt hantieren und nicht nachts das Haus verlassen. Hierauf begibt man

1) In Central Borneo, deel I, S. 178.



— 16 —

sich nach dem zum Anlegen einer Pflanzung gewé&hlten Platz und verrichtet
dort wihrend dreier Tage die ersten Arbeiten, worauf wieder vier pali-Tage
folgen. Zehn Tage spidter sucht man den giinstigen Ruf eines andern vor-
zeichengebenden Vogels, man opfei't ihm wiahrend vier Tagen, worauf die
Arbeit endgiiltig beginnen kann. »

Die Anlage des Reisfeldes.

Nachdem die endgiiltige Wahl eines geeigneten Platzes zum Hnlegen
eines neuen Reisfeldes getroffen worden ist und das Vorhaben durch kei-
nerlei schlimme Vorzeichen mehr aufgegeben werden muss, finden nun suk-
zessive die verschiedenen Arbeiten statt, die sich ziemlich gleichmissig iiber-
das ganze Jahr verteilen. Daneben ist aber eine jede HArbeit im Reisfeld
zeitlich festgesetzt durch die Beobachtungen, welche die Dajak an den Ge-
stirnen und andern Erscheinungen anstellen.

« Im ganzen siidlichen und &stlichen Teil von Borneo », schreibt Mal-
linckrodt!), « richtet man sich in bezug auf den Reisbau nach dem Sternbild
des Orion. Man beginnt zu pilanzen, wenn der Orion beim Erscheinen (also
des Abends. Verl.) im Zenit steht. » Dieses Sternbild wird von den Dajak
der Landschaft Kwalakapuas « karantika »2), bei den Ngadju und Ott-Danum
« salampatai » genannt. :

Zur Bezeichnung der Monate bedienen sich die Dajak dieses Gebietes
stets nur der Zahlworte, bloss die Mapan- und Ruku-Dajak besitzen beson-
dere Monatsnamen. Ein jeder Monat hat seine bestimmte Arbeit. Im ersten
Monat beginnt man mit dem Aufsuchen eines geeigneten Platzes zum An-
legen eines Reisfeldes. Im zweiten Monat wird das Unterholz geschlagen, im
dritten Monat die grossen Bdume. Im vierten Monat beginnt man zu bren-
nen. Diese Tatigkeit wird in Kwalakapuas karantika genannt, also wie das
genannte Sternbild, das jetzt in den Zenit riickt. Im fiinften Monat findet
das Ansden des nunmehr anpilanzungsfdhigen Feldes statt. Sind die Vor-
zeichen nicht giinstig, so kann es fireilich auch spater werden und das An-
pilanzen sich bis in den sechsten Monat hineinziehen. Im zehnten bzw. eliten
Monat erfolgt dann das Ernten.

Nach diesem Schema arbeiten tatsdchlich alle Dajak im ganzen siid-
lichen und ostlichen Teil von Borneo.

Interessant ist auch, was Lumholz?®) iiber die Zeitrechnung der Dajak
des Katingan-Flusses sagt: « Da das Wohngebiet der Katingan-Dajak zwi-~

1) Ethnogralische mededeeling over de Dajaks in de aldeeling Koelakapoeas.
Bijdr. tot de T. L. en Volkenk, deel 81, ail. 2, S. 185.

2) Karantika ist jedoch nicht der Orion, sondern das Siebengestirn. Die von
Mallinckrodt gegebenen Angaben beziehen sich jedoch vermutlich auf den Orion,
wie er selbst auch sagt. Bei den Ngadju wird der Orion gewdhnlich patendo genannt.

8) M. C. Lumholz, Through Central Borneo, vol. II, S. 443.



— 77 —

schen dem ersten und dritten Grad siidlicher Breite liegt, also nur sehr wenig
weit vom HAequator entfernt ist, so wird ein senkrecht in die Erde gesteckter
Stock zu einer gewissen Zeit des Mittags, wenn die Sonne kulminiert, nahezu
keinen Schatten werfen. » Dies ist bei diesen Dajak die Zeit, wo der Reis ge-~
pilanzt werden muss. Des weitern wird aber noch ein Sternbild, aus drei
Sternen bestehend (also wohl der Orion), zu Rate gezogen. Wenn dieses
Sternbild des Morgens, kurz vor Sonnenaufgang direkt im Zenit steht,
dann ist es Zeit um Reis zu pilanzen. Befindet sich der Orion hingegen in
den Abendstunden, kurz nach Sonnenuntergang, im Zenit, so ist die Zeit
gekommen, dass der neue Ladang zurecht gemacht werden muss. Fiir die
genauere Beobachtung wird jedoch nicht bloss ein einziger Stock senkrecht
in die Erde gesteckt, sondern mehrere, meistens sieben an der Zahl, von
denen der mittlere senkrecht, die andern zu beiden Seiten geneigt, doch alle
in einer Ebene liegend, in den Boden gesteckt werden. Man nennt diesen
Apparat toggalan.

Bei den Katingans beginnt das Jahr im juni oder Juli, das ist die Zeit,
wo man mit dem Roden des Busches beginnt, um einen Ladang anzulegen.
Im August ldsst man das geschlagene Holz diirr werden, im September
-erfolgt das Abbrennen, im Oktober das Pilanzen, und im Februar oder Marz
findet die Ernte statt.

Nicht iiberall pflegt man sich jedoch bei den verschiedenen Arbeiten |
auf dem Ladang nach dem Stand der Gestirne zu richten. Im Siang-Land
z. B. ist dieses Verfahren den allermeisten Dajak fremd, und das beste ist,
dass viele Eingeborene in kleinen, abgelegenen Siedelungen meistens iiber-~
haupt nicht wissen, wenn es Zeit ist, mit den Arbeiten auf dem Ladang und
dem Aussden des Reises zu beginnen., Daher kommt es auch gar nicht selten
vor, dass man sich bei den Bewohnern anderer Siedelungen erkundigt. Mehr
wie nach dem Stand der Gestirne richtet man sich auch nach andern Er-
scheinungen der umgebenden Natur, so nach der Bliitezeit gewisser Bdume,
dem Reifwerden von Friichten, dem Ruftreten gewisser Vogel und Insekten.
Mit dem Anpflanzen beginnt man, wenn die ersten Gewitterregen einsetzen
und dies ist in dieser Gegend Mitte Oktober der Fall.

Das Roden des Busches.

Dies geschieht bei allen Dajak-Stdimmen in zwei Etappen. Die erste
beschrédnkt sich auf das Kappen des Unterholzes, bei welcher Arbeit viel-
fach auch die Frauen mithelfen. Handelt es sich um ein grosseres HAreal,
so setzt man die befreundeten Siedelungsgenossen von seinem Vorhaben in
Kenntnis und bittet sie, bei der Rodungsarbeit mithelfen zu wollen. Man
teilt ihnen gleichzeitig mit, dass man seinerseits ebenfalls bereit sei, mitzu-~



helfen, im Falle dass einer der Siedelungsgenossen die Absicht habe, eine
Pilanzung anzulegen. So hilit man sich also gegenseitig. Die dajakschen
Siedelungen sind ja sowieso nicht gross und so ist es leicht moglich, eine
Uebereinkunit betreffend- gegenseitiger Hilfeleistung bei Rodungsarbeiten zu
trefien.

An das Kappen des Unterholzes schliesst sich, entweder sogleich oder
aber erst nach Verlau einiger Wochen, das Féllen der grossen Bdume an.
Dies héngt ndmlich durchaus von den lokalen Umsténden ab. Wird die be-
vorstehende Arbeit, wie vorauszusehen ist, beschwerlich und zeitraubend
sein, so darf man natiirlich keine Zeit verlieren und setzt das Roden un-
unterbrochen fort. Ist hingegen der Baumwuchs ein verhéltnisméssig spir-
licher, oder handelt es sich gar um ein Stiick Land, das friiher schon einmal
bepflanzt war, so kann man, nachdem das Unterholz gekappt worden ist,
ruhig noch etliche Wochen zuwarten. Das Verbrennen des gefillten Holzes
muss hingegen zu einem ganz bestimmten Zeitpunkt vorgenommen werden,
denn daran anschliessend muss sofort mit dem S&en begonnen werden. Es
darf dann keine Zeit mehr versdumt werden, denn sonst wiirde das Unkraut
von neuem aufkommen. Was diesen Zeitpunkt anbetriift, so hat man sich
natiirlich in erster Linie nach den Witterungsverhdltnissen zu richten.

Wenn man mit dem Féllen der grossen Bdume beginnt, so hat man
natiirlich wiederum nach verschiedenen Vorzeichen zu sehen. Diese kénnen
jedoch nicht mehr die Veranlassung zum Verlassen des gewé#hlten Platzes
geben, wie solches selbst nachdem man das Unterholz gekappt hat noch
zutreffen kann. _

Man hilft sich dann im Falle eines ungiinstigen Vorzeichens dadurch,
dass man ein Opfer in den Busch bringt. Solches geschieht iibrigens auch
stets bevor man mit dem Fé&llen der grossen Bdume beginnt.

Sollten sich auf dem Grundstiick irgendwelche wertvolle Bdume, wie
z. B. Honigbdume, befinden, so ldsst man diese selbstredend stehen.

Ruch Bdume, die als Sitz eines gefdhrlichen Geistes (ontu) gelten,
diirfen nicht gefillt werden und pilegt man ihnen, wenn man sich in ihrer
Nédhe zu schaifen macht, Opfer darzubringen. Man haut die Stdmme alle in
einer gewissen Hohe vom Erdboden durch, da die meisten grossen B&ume
des Urwaldes eine mdchtige Wurzelentwicklung aufweisen, die schon in
betrdchtlicher Hohe iiber dem Boden beginnt. Auf diese Weise wird also
die Arbeit verringert. Bei grossen Urwaldriesen, deren Stamm am untern
Ende von méchtigen Bretterwurzeln umgeben ist, versteht es sich auch ganz .
von selbst, dass man erst in einer gewissen Hohe iiber dem Boden an ein
Umhauen denken kann. Man verfertigt in solchen Féllen rings um den méch-
tigen Stamm ein besonderes Geriist von kleinen Stdmmchen, auf welchem



man stehend arbeitet. Befinden sich in der N#he eines grossen Baumes
mehrere kleine, so haut man die Stdmmchen dieser letzteren bless zur
Halfte durch und ldsst dann den grossen Baum auf sie fallen, so dass er
sie mit sich zu Boden driickt.

Das Abbrennen.

Das gekappte Unterholz ist meistens schon nach ein bis zwei Wochen
diirr und kann mit dem Verbrennen sogleich begonnen werden. Es ist na-
tiirlich nicht mdglich zu warten, bis auch die grossen gefillten Bdume trocken
sind, solches wiirde auch nach Verlaul eines Jahres noch nicht der Fall
sein und es hdtte dies auch gar keinen Zweck, da sie beim Abbrennen des
Unterholzes bedeutend rascher trocknen und schliesslich selbst in- Brand
geraten. Kann das Holz infolge anhaltender Regenfélle nicht oder nur unvoll~
stdndig verbrannt werden, so beeintrdchtigt dies natiirlich den zur Verlii-
gung stehenden Platz, der sowieso gerade nur so gross gemacht wird als
notig ist, und so miissen oft grosse Partien des Ladang der vielen unver-
brannten Baumstdmme wegen unbepflanzt bleiben. Je vollstandiger das Holz
verbrannt ist, um so besser ist es und um so grésser ist der zur Verfligung
stehende Platz. Ist das Wetter regnerisch, so muss dann auch das Feuer
mehr wie einmal angelegt werden, damit auch die grossen, inwendig noch
feuchten Stdmme verbrennen.

Beim Abbrennen des geféllten Holzes haben die Eigentiimer der Ladang
wiederum einige Vorsichtsmassregeln zu beachten, von deren Innehalten
sehr vieles abhédngt. Am obern Kahajan z. B. darf der Besitzer des Ladang
unmittelbar vor dem Abbrennen keinerlei Nahrung zu sich nehmen und auch
kein Wasser trinken. Auch das Baden in einem Fluss oder einem Bach ist
nicht erlaubt, sonst wiirde das Holz nichlt brennen. Man sieht also wiederum,
wie gewisse Verhaltungsmassregeln auf das Feld iibertragen werden, das
zu dieser Zeit absolut im Vordergrund des allgemeinen und personlichen
Interesses steht. Was man mit seinem Korper vornimmt, das wirkt zuriick
auf das Feld. Ist hingegen der Brand vollendel, so springen alle, welche an
der Arbeit teilgenommen haben, ins Wasser und bleiben auch so lange wie
moglich im Wasser und unter dem Wasser, mit der Absicht, dadurch das
Unkraut so lange wie moglich vom Felde ferne und unter der Erde zuriick-
zuhalten und Regen herbeizufiihren.

Die Asche wird nun auf dem ganzen Areal gleichméssig verbreitet,
ohne dass man sich jedoch zu viel Miihe damit gibt.

Die nun folgende Arbeit betrifit das Errichten einer Hiitte, die je nach
den Umsténden gross und solid oder aber von primitiver Bauart ist. Hier
verbringt nun der Besitzer der Pflanzung allein oder aber mit der ganzen



NI ) g

Familie zusammen die nédchsten Tage und Wochen. Ist das Feld sehr aus-
gedehnt, so werden zuweilen auch zwei Hiittchen errichtet, von denen das
eine als Wohnhaus, das andere aber mitten im Feld zum Ueberwachen des
gepflanzten Reises verwendet wird. Dieses letztere entbehrt dann auch stets
der Winde, reprisentiert also bloss ein kleines Schutzdach mit einer
Pritsche, von der aus man das ganze Feld iiberblicken kann.

Das neuangelegte Reisfeld wird selten mit einem Zaun versehen, ob-
schon ein solcher gegen die eindringenden Wildschweine keineswegs iiber-
fliissig ist. Nieuwenhuis erwdhnt dies von den Kajan, bemerkt jedoch, dass
die Anfertigung eines Schutzzaunes bloss in Gegenden gebrduchlich sei, die
reich an Schweinen und Hirschen seien. Andernfalls oplert man lieber einen
Teil der Ernte, als dass man die grosse Arbeit auf sich nimmt. Im ganzen
Barito-Gebiet sieht man von der Anfertigung eines Zaunes ab, bei den Dajak
des Kahajan-Flusses soll es, zufolge Mallinckrodt, hingegen die Regel sein.

. Das Anpflanzen des Reisfeldes.

Das Anpflanzen des Reisieldes bildet fiir sdmtliche Bewohner des
Reisfeldes, wie nicht anders zu erwarten ist, ein bedeutsames und ireude-
volles Intermezzo in ihrem alltdglichen und gleichméssig dahinfliessenden
Leben, bedeutsam auch insofern, als das ganze Wohl und Wehe der Leute
im kiinftigen Jahre letzten Grundes doch bloss davon abhéngt, ob das mit
so viel Miihe angelegte Reisfeld den erwarteten Ertrag abwerfen wird
oder nicht.

Bevor man jedoch mit dem Bepfilanzen beginnt, bringt erst der Haupt-~
ling auf dem Dorfplatz den sang-hyang ein Opfer dar, wobei er sie auch
bittet, die verschiedenen Reiskrankheiten und Schéddlinge vom Reisfeld fern-~
zuhalten. Fiir eine reiche Ernte verspricht er ihnen auch ein gebiihrendes
Opfer. Hierauf kommt man im Hause des Hd#uptlings zusammen, wo ein
gemeinsames Mahl stattfindet. Beim Pilanzen hilit stets das ganze Dorf und
héufig auch noch Leute aus benachbarten Siedelungen mit. Man hilit sich
gegenseitig. Hellen beim Reispilanzen auswdrtige Leute mit, so ladet damit
der Besitzer des Ladang eine Schuld auf sich, die abgerragen werden muss,
indem er und seine Familie ein anderes Mal auch den auswirtigen Leuten
beim Reisplflanzen behilflich sein miissen. Ist solches dieses Jahr nicht mehr
moglich, so geschieht es das folgende, aber aufgeschoben ist nicht aufge-
hoben. Denn in dieser Hinsicht hat der Dajak ein sehr gutes Gedéchtnis.

Die Nacht, die dem ersten Pilanztag vorangeht, wird in den meisten
Féllen festlich zugebracht, wobei ein Schamane (balian) berufen wird, wel-
cher die Geister beschwOren muss, damit das junge Reisfeld nicht von
Krankheiten und allerlei Ungliick heimgesucht werde. Das Fest dauert bis



zum Tagesanbruch, worauf sich die ganze Gesellschaft, alt und jung, in Be-
gleitung einer Gong~ und Trommelmusik und unter Mitnahme einiger hei-
liger Topfe nach dem Ladang begibt.

Das Ritual beim Bepﬂanze'r-l des Reises.

Der zum Sien bestimmte Reis wird nun mit den Kérnern der tato
pardi vermengt, auch schabt man etwas vom Grilf des sang-hyang-Schwertes
(dahong) hinzu, um die hambarwan zu verstdrken.

e S
SO

Abb. 1 und-2. _
Reisgotzen (hampatung bidji) der Siang-Dajak aus dem Museum fiir Volkerkunde
der Universitdt Ziirich. (Grosse: 21 und 23 cm.)

Von grosserer Bedeutung sind jedoch die sog. « hampaturig bidji » oder
« kapatung bidji », die Reisg6tzen. Das sind ein bis drei Dezimeter hohe, von
Holz geschnitzte Figiirchen, ménnlichen und weiblichen Geschlechts. Hautig
wird auch ein ménnliches und weibliches Bildnis zusammenhéngend darge-
stellt und gibt man ihnen die verschiedensten Stellungen (Abb. 1 und 2). Be-

6



liebt scheinen vor allem Darstellungen zu sein, die sich auf das Geschlechts~
leben beziehen, und es hat dies vermutlich einen tieferen Grund, denn die
hampatung dienen zur Erhohung der Fruchtbarkeit des Reises.

Bei gewissen Stdmmen von Zentral-Borneo, wie z. B. im Siang-Land,
werden diese hampatung, nachdem man den Reis gesit hat, aufs Feld ge-
bracht und an verschiedenen Stellen auf die Erde gelegt und da auch be-~
lassen. Bei den Ngadju werden, nachdem das Reisfeld angepflanzt worden
ist, oftmals bis zu hundert solcher hampatung angefertigt, die man zusam-
menbindet und aufs Reisfeld bringt. Andere aber werden zu kleinen Spén-
chen zerschnitten und diese unter den Saatreis gemengt. Dies geschieht
natiirlich gleichfalls mit der Absicht, die hambarwan des Reises zu verstédrken.

Hieraus geht nun auch deutlich hervor, dass man sich die hambarwan
tatséichlich als eine Kraft vorzustellen hat, die der Reispflanze und dem Reis-~
feld innewohnt, und die durch verschiedene Hilismittel verstdarkt werden kann.

Sie wurde aber von den Eingeborenen, wie solches eigentlich auf der
Hand liegt, personifiziert und so gelangte man zum Begriif der Reisseele.

Die hampatung bidji bestehen aus einem Holz, das dem Besitzer des
ladang h&dufig im Traume néher bezeichnet wird und zwar von den sang-
hyang und dem Djata, und es muss dieses Holz, um wirksam zu sein, am
Tage nach dem Vollmond im Busch geholt werden. Mit Vorliebe nimmt man
zur Anfertigung der hampatung auch das Holz einer Schlingpflanze, namens
kalawit, denn dieses Wort ist dhnlich lautend mit mangawit, d. h. « es zieht
den Segen herbei ».

Ist man auf dem Reisfeld angelangt, so versammelt man sich in dessen
Mitte, um vorerst den tato pardi zu pilanzen. Die geflochtenen Sidcke, wel-
che Saatreis enthalten, werden jetzt im Umkreis auf die Erde gestellt, wdh~
rend ein kleines S&ckchen mit Reis auf einige am Boden liegende hampatung
bidji gestellt wird. Hierauf erbittet man den Segen s@mtlicher Geister (talon)
und steckt sodann einen mit Wasser geliillten Bambusabschnitt in die Erde.
Dieses Wasser soll den Grund fiir den tato pardi kiihl halten. Ist dies ge-~
geschehen, so fegt man mit einem Drazédnenstrauch den Platz rein, um alles
Unbheil, die pali und tulai, zu verscheuchen. Nun wird ein Opferhuhn oder
Ferkel geschlachtet, mit dessen Blut man den Saatreis besprengt. Nachdem
auch dies geschehen ist, kann man mit dem Ans#en der tato pardi beginnen.
Es sind dies, wie schon einleitend erwdhnt wurde, dreimal sieben Reisbiischel,
welche man stets in der Mitte des Ladang, und bevor man mit dem Russéden
beginnt, anpflanzt.

Bei den Dajak von Kwalakapuas werden sie « sumangat padi» oder «padi
tudju lobang », d. h. Reis der sieben Locher genannt. Dieser tato pardi bildet
den Reprédsentanten (Grossvater) des gesamten Reisfeldes. An ihm werden



— B

alle rituellen Handlungen vorgenommen, die man am ganzen Reisfeld nicht
zur Rusfiihrung bringen kénnte. Hier, d. h. von dem tato parii, werden auch
bei der Ernte die ersten Aehren geschnitten, welche gesondert aufbewahrt
werden und im folgenden Jahre mischt man deren Kérner unter den Saat-
reis. Denn der tato pardi wohnt die Reisseele, die Kraft in verstirktem Grade
inne und somit ist es auch begreiflich, dass sie bei den rituellen Handlungen
eine bevorzugte Rolle spielt.

Bei den Dajak von Kwalakapuas wird der Saatreis von den grossten
und schdnsten Aehren genommen, die man bei der Ernte von den iibrigen
sondert und bis zum folgenden Jahre aufbewahrt. Man treibt also in gewis-
sem Sinne Selektion. )

Vielerorts werden die zuerst gepflanzten Reisstauden in der Mitte des
Ladang mit einem kleinen Schutzdach gegen die intensive Sonnenbestrah-~
lung versehen, kurz, man wendet ihnen .die grisste Aufmerksamkeit zu und
behandelt sic mit besonderer Sorgfalt. Hat man nun die 21 Locher mit Reis-
kornern gefiillt, so bepflanzt man 20 bis 30 m? rings um den tato paréi, damit
sich der Reisvater nicht einsam und verlassen fiihle.

~Handelt es sich um das Feld eines Hauptlings, so wird unter das
Schutzdach ein heiliger Topf gestellt, den man aus dem Dorfe mitbhrachte.
Dieser wird nun mit dem Blut eines Opferhuhns besprengt und etwas Reis
und Palmwein ins Innere getan, damit er das ganze Reisfeld giinstig beein-
flusse. Bei den Dajak des Sarujan-Gebietes werden rings um den Topf fiinf Setz-
l16cher gestochen, beiden Ott-Danum sieben und umdiese herum zwanzigandere.

Hat man auf diese Weise die tato pardi gepflanzt, so fdhrt man fort,
das ganze Feld zu bepilanzen, beginnt jedoch von neuem am Rande des Fel-~
des. Die Setzlocher werden mit ein bis zwei Meter langen, zugespitzten Stok-
ken (tugal) von den Mé&nnern, welche reihenweise das Feld ablaufen, gesto-
chen, wobei man darauf achtet, dass der Abstand zwischen den Léchern stets
ungefdhr derselbe ist. Die andern Leute laufen hinterher und streuen den
Reis in die Locher, so etwa fiint bis zehn Korner in jedes Loch, das gleich
darauf dicht getreten wird. Bei dieser Arbeit helfen selbstredend auch Frauen
und Kinder mit. Ist der Ladang am Fluss gelegen, so lduft der Mann, welcher
die Locher sticht, stets parallel zum Flussufer hin und zuriick. Nachdem er
dreimal von einem Ende des Ladangs zum andern gelaufen ist und die L&-
cher gestochen hat, in welche von den andern mithelfenden Personen Reis-~
korner gelegt wurden, so hilt man mit der Arbeit fiir eine Weile inne. Die
Jiinglinge und Mé&nner treiben wéhrend dieser Pause allerhand Possen mit
den Frauen und M&dchen. Man zupit sich an den Kleidern, bewirft sich mit
Erde und Kot und zieht an einer langen Liane um die Wette, wobei die Man-

1) Mallinckrodt, S. 195.



ner das eine Ende, die Frauen das andere festhalten. Dieses Ausgelassensein
solldieReisseelefrshlich stimmen. Obszone Redensartendiirfenjedoch beimReis-
pilanzen nicht gefiihrt werden, auch darf ein Gldubiger zu dieser Zeit nicht seinen
Schuldner mahnen, auf dass die Reisseele nicht beleidigt werde und schmolle.

Die Stelle wo der tato pardi gepflanzt wird, gilt auch bei den Dajak
von Kwalakapuas als Aufenthaltsort eines speziellen Schutzpatrons, den die
Dajak von Kwalakapuas Mandar die Ngadju und die Dajak vom Sarujan
« Sri-nurulah » bezeichnen.!) Er bewacht das Reisfeld und récht sich an
jedem, der sich dem Reisfeld oder auch bloss einer einzelnen Reispilanze
gegeniiber etwas zuschulden kommen ldsst. Er beschiitzt auch die Reisseele
und dies wirkt zuriick auf das ganze Feld. ?)

Die Tabu-(pali-)Vorschriften gegeniiber einem Reisfeld.

An den folgenden Tagen ist es verboten nach dem Reisfeld zu gehen:
Am Tage nach Neumond. ‘ |
Am Tage vor dem Vollmond (bulan tapas).
Drei Tage nach Vollmond (bulan kalala).
Wenn jemand im Dorl schwer verwundet wurde.
Am ersten Regentag nach der Trockenzeit.
Bei Geburt eines Kindes im Dorf des Besitzers der Ladang.
Wenn im Dorf jemand gestorben ist. In diesem Falle bleibt man so lange
zu Hause, bis das Sterbehaus mit Blut gereinigt worden ist. Namentlich
muss die Tiirschwelle mit Blut eines Opferhuhns oder Opferschweins be-
strichen werden. Dabei tritt man auf die Schwelle, die hiufig von Stein
ist und spricht: « Wie dieser Stein, so fest mége auch meine Seele sein.
So kalt wie Hiihnerblut mein Atem. So lange der Verstorbene tot bleibt,
so lange moge ich leben auf dieser Welt. »
Nachdem man auf diese Weise seine Seele gefestigt hat, kann man

schadlos das Dorl wieder verlassen und nach seiner Pilanzung gehen.

8. Wenn eine Leiche beerdigt wird.

9. Am ersten Tage nach dem tiwah-Fest.

10. Wenn man mit der Tuba-Wurzel (toweh) das Wasser in einem Bach oder

Fluss vergiftet hat, um die Fische zu fangen.
11. Wenn man einen Hirsch in der Ndhe des Ladangs schreien horte.
Diese pali~-Vorschriften beziehen sich im engern Sinne natiirlich auf

die Reisseele, die bei Nichtbeachtung beleidigt oder gar geschidigt werden
konnte. Vom Verhalten der Menschen der Reisseele gegeniiber hdngt aber,
wie wir gesehen haben, der Ausgang der Ernte und vielleicht aller Ernten

S W M e

1) In der Bezeichnung dieses Schutzpatrons erkennt man deutlich die indische
Reisgottheit Cri.
?) Mallinckrodt, S. 195.



— 85 —

iiberhaupt ab. Die hambarwan paréi wird als Personlichkeit aufgefasst, die
sich im Falle ungebiihrenden oder beleidigenden Verhaltens der Menschen
sich vom Reisfeld zuriickziehen kann und damit wiirde auch der gepflanzte
Reis nicht mehr gedeihen. Aehnliche Vorschriiten gelten auch in bezug auf’
den Reis in der Scheune, der ja auch unter ihrem Schutze steht.

Von den genannten pali-Vorschriften scheinen die drei ersten rein
indischen Ursprungs zu sein. Bei Todesfdllen und Begrédbnis, der Geburt
eines Kindes und dem Fischen mit der Tuba-Wurzel hat man jedoch an eine
direkte Uebertragung der unreinen oder gar giftigen Stoffe auf die Reisseele
zu denken, wodurch auch das ganze Reisfeld in schédlicher Weise beein-
flusst wird. Bei der letzten Vorschriit handelt es sich hingegen bloss um ein
ungiinstiges Vorzeichen.

Die Ernte.

Sie ist, wie das Pflanzen, eine Arbeit, bei der simtliche Doribewohner
mithelfen, wobei man die nicht zur Familie des Ladangbesitzers gehtrenden
Mitarbeiter mit einem Teil des von ihnen geschnittenen Reises entschadigt.
Am Bulik-Fluss nennt man diesen Lohn « madri » und es betragt dieser unge-~
fdhr ein Viertel vom geschnittenen Reis. In dieser Gegend sind nédmlich die
Ladangs sehr gross und ist man infolgedessen auf die Mithilfe der Dori-
genossen angewiesen.

Bevor man mit der Ernte beginnt, finden wiederum rituelle Handlungen
statt und es werden diese auf dem Feld des H&uptlings auch wieder viel
strenger gehandhabt als wie bei andern Personen, wo das Ritual von sehr
viel geringerer Bedeutung ist. Ueber der tato pardi errichtet man wie beim
Pilanzen ein kleines Schutzdach von Palmbléttern, ein heiliger Topf wird
wieder nach dem Ladang gebracht und mitten in die tato paréi gestellt. In
diesen Topi legt man vorldulig die Reismesserchen (gento) und die von
Palmblattstreifen geflochtenen Sécke (taking), in denen man beim Schneiden
des Reises die Aehren sammelt.

Der tato pardi wird hier, nicht wie auf Bali und Lombok zuerst, son-~
dern erst nach der Ernte geschnitten. Bloss am Bulik-Fluss verfdhrt man
umgekehrt. Man legt die abgeschnittenen Halme der tato parii in eine kleine
Tasche (bakan), in welche man auch sieben Drazénen-Bldtter (sawang)
steckt. Hierauf werden sie direkt nach der Scheune gebracht, doch bewahrt
man sie vom {ibrigen Reis gesondert auf. Andernorts schneidet man hin-
gegen die tato pardi, wie gesagt, erst nachdem die Ernte vollendet ist. Bevor
dies jedoch geschieht, muss an alle Gerdte und Instrumente, die beim An-
legen des Ladang, beim Pflanzen und Schneiden des Reises verwendet wur-
den, ein Opfer gebracht werden. Dieses Opfer nennt man «nonga pardi». Erst
nach diesem darf die tato pardi geschnitten werden, worauf man die Halme



s B ==

zu einer Garbe zusammenbindet, in einen gelben Lappen wickelt und in fest-
lichem RAufzug nach der Scheune bringt.

Hier erhidlt sie, wie gesagt, einen besondern Platz, hdulig hingt man
sie auch am Dachgebidlk auf, von wo sie nicht mehr entfernt werden dart.
Hat man den gesamten Reisvorrat aufgebraucht, so darf man in keinem Fall
den Reis der tato pardi essen. Solches wére eine grébliche Beleidigung der
Reisseele und wiirde dies schlimme Folgen nach sich ziehen. Ab und zu miis-
sen ihr auch Opfer gebracht werden, bestehend aus etwas zubereitetem Reis,
Fisch und Sirih. Diese Speisen werden von den Dajak des Bulik-Gebietes in
ein kleines Topichen getan, das man der Garbe umhingt, hierauf aber die
Schnur, an welcher das Topfchen aufgehdngt ist, durchschneidet, so dass es
zu Boden f&llt und zerbricht. Dieses Opfer nennt man tali pambin.

Bevor die tato pardi in der Scheune untergebracht worden ist, darf
man keinen Reis von der neuen Ernte geniessen und auch keinen Reis aus
der Scheune holen, andernfalls man krank zu werden glaubt.

Das Opfer nach der Ernte.

Nach der Reisernte wird der Dajak nicht versdumen, allen Geriten,
die beim Ladangbau verwendet wurden, ein Opfer zu bringen. Er rechtfertigt
diese Handlung mit den folgenden Worten:

« taloh handjai huong hapus penda langit atou basa gana, genep
nahnang kuman hea,» d. h.: « Alle Dinge unter dem Himmel haben eine
Seele (Kralt), eine jede Seele will auch essen. »

Es sind dies vornehmlich die folgenden Objekte, denen zubereiteter
Reis von der neuen Ernte vorgesetzt wird: der Schleifstein, die Axt, das
Buschmesser, das Setzholz, der Reisstampfer und der Stampfblock. Auch in
die Reisscheune werden Opfer gelegt., ,

Man opfert auch allen bosen Geistern (djiin und njaring), dem Wasser-~
gott Djata und dem Radja Ontong, der im dritten Himmel seinen Sitz hat
und von dem aller « ontong », das Gliick und der Segen kommt.

Ruch der Habicht und andere vorzeichengebende Vigel erhalten ein
Opfer, da die reiche Ernte auch ihnen zu verdanken ist. Man opfert auch ei-
nem kleinen Vogel, dem kahangkahok, da dieser, wie die Dajak sagen, eine
gute Ernte zum voraus verkiindet.

Er hat einen Boten, der seine Befehle ausrichtet, ndmlich den katjirak,
ein kleines Vogelchen, das zwischen den Reisstauden nistet. Nach der dajak-
scher Ruffassung hilft der katjirak mit, dass die Reisdhren recht voll und
schwer werden. Er macht sie schwanger (mampatihi), wie die Dajak zu
sagen pilegen. Damit ist aber nicht das Bliihen des Reises gemeint, das man
andernorts im Archipel als « Schwangerschait des Reises » bezeichnet. Da-



her sieht es der Dajak gerne, wenn diese Vdgel recht zahlreich in seinem
Reisfeld nisten. Besitzt hingegen jemand ein Reisfeld, das tief im Urwald ge~
legen ist, so weiss der Dajak sehr wohl, dass da keine katjiruk~-Vogel hin-
kommen und seinen Reis « schwanger » machen. Doch weiss sich der Dajak
auch in diesem Falle zu helfen.

Er fdngt einen kajiruk-Vogel und bringt ihn samt dem Kafig (sulep)
nach seinem Reisfeld. Durch seinen Ruf wird er, wie der Dajak glaubt, andere
derartige Vogel anlocken und auf diese Weise glaubt er sein Reisfeld bevol-
kern zu konnen.

Weiterhin sind noch zu erwdhnen die zahlreichen Zaubermittel, die
beim Reisbau fiir die eine oder andere Handlung oder Arbeit verwendet wur-
den und schliesslich auch die « potaho », die zahlreichen Schutzgeister des
Dorfes, die in Gestalt des Leguans verehrt werden und bei Anlass des Ernte-~
festes gleichfalls ihr Opler erhalten.

Das Opfer fiir Sonne, Mond und Sterne.

Nachdem alle bdsen Vorzeichen, Geister und D&monen zufriedenge-~
stellt sind, muss auch den Gestirnen ein Opfer dargebracht werden, das je-~
doch kein blutiges ist. Der patendo (Orion), nach dessen Stand man sich
beim Anlegen eines Reisfeldes richtet, bekommt, nebst Sonne und Mond, ein
Opler angeboten, das aus siissem Klebreis (pulut) besteht, den man ihnen
entgegenschleudert. Hiebei befiehlt man das Reisfeld ihrem Schutze an und
bittet sie, dazu beizutragen, dass eine reiche Ernte eingeheimst werden konne.

Das Opfer fiir die Kalod.

Ruf der naga, der Weltschlange, also unter der Erdoberildche, hilt
sich nach Ansicht der Dajak eine weibliche Gottheit, namens Kalod auf.

Man bezeichnet sie auch als Schwester des obersten Gottes, des Maha-
tara und als « gana pétat », d. h. als Prinzip der Fruchtbarkeit (wortlich See-
lenstolf (Krait! der Welt). Man stellt sich die Kalod vor als eine Frau mit
bloss einer Brust, und zwar in der Mitte des Korpers. Legt der Dajak ein
neues Reisfeld an, so versdaumt er niemals, auch der Kalod ein Opfer darzu-
bringen. Solches geschieht stets an zwei Stellen, nimlich unter der Reis-~
feldhiitte, damit die Leute nicht krank werden sollen und zweitens in der
Mitte des Feldes, damit der Reis gut gedeihe. Die Kalod will als Opfer bloss
kalten Reis, den man ihr in einer Kokosschale darbringt und Wasser in einem
Bambusabschnitt. Dieses kdrgliche Opfer wird mit dem Ruf: « Wach auf!
wach auf und iss! » unter die Erde geschoben.

Beginnt man mit dem Ansden des Reisfeldes, so stosst man erst drei-
mal mit dem Setzholz oder einem Buschmesser in die Erde und spricht: « O



Kalod, wach auf! hilf mir! ich sde heute meinen Reis, lasse doch alles Gute
hervorkommen. »

Ruch bei der Ernte wird der Kalod ein Opfer gebracht. Wiirde man es
unterlassen, der Kalod regelmdssig ein Opler zu bringen, so kann es vorkom-
men, dass sie bei Erdarbeiten auf dem Ladang oder im Dori plétzlich die
Erde durchstosst und es wird dann die betreffende Person einen dumpien
Schmerz empfinden, der lingere Zeit anhalten kann.

Lobgesang auf den Reis, der zu Beginn eines fiwah-Festes von den
balian gestreut wird und dessen gana zu sieben Jungfrauen wird.

O géttlicher Reis, ich besinge dich, der du lebst im bescheidenen Napf
und ihr Goldkérner im Leib des sarimburung (chinesischer blumiger Teller),
der du kommst eilends geflogen iibers Meer, das weite. Hast dein Gefieder
gebadet und gesalbet mit dem wohlriechenden Oel des tingang (Nashorn-
vogel). Der lieblich duftende Weihrauch, der langsam herauswallet durch
die offene Tiir des )enseits (lewu-liau). '

Mit Weihrauch aus den Zweigen des lampojang~-Baumes bestreiche
ich dich, o tawur im Napfe! Mit der tingang-Schwanzieder salbe ich dich,
o tawur! Nicht verborgen ist mir der Ursprung deines Lebens. Die Ursache
deines Daseins habe ich l'a’ngsf erfahren. Bist du nicht das Werk des mé&ch-~
tigen Wassergottes, djata, zu dessen Palast ein herrliches Tor fiihrt, eine
goldene Tiire des méchtigen Mahatara. :

Ruch zu Mahataras Wohnung im weiten, unendlichen Himmelsraum
droben, nur eine Tiire fithrt zu ihm hinein. Aus einem Tautropfen schuf er
dich, vom fliichtigen Nebel, der obern Welt, von einem Tropien, der herab-
trdufelt vom herrlichen Elfenbeinbaum, der weithin ausbreitet seine gold- und
achatsteinbeladenen HAeste. Wohl verwahrt hat dich im rétlichen Topie dein
tapferer Eheherr, Tingang, und auch der antang (Habicht). Dein beschiitzen~
der Geist war sehr besorgt um dich. Er liess dich wohnen im gestreiften
zehnhdrnigen heiligen Topi. Da so beriihmt du bist, deshalb bewahre auch
ich dich, du erhabenes tawur, im kleinen unscheinbaren Napf und berge dich
im Leib des sarimburong, der einstmals kam iibers Meer. O Seele des Rei-
ses, komm doch jetzt hervor, denn du gleichst ja dem kdstlichen hellgldnzen-
den Gold. O Reis, ich streue dich jetzt auf die buntgefleckte Matte, von wei-
chem Schiligras. Fallt nieder, ihr Reiskérner, auf das Haar der Wasser-
schlange tambon (damit ist das Schiligras gemeint). Wie der Blitz ist mein
Reisopfer, glinzend weiss, ist herrlich an sich selbst und begehrt nicht zum
Schmucke den blinkenden Diamanten. Mein Reis ist ein Stab, gleich einem
feurigen Blitz und bedarf nicht des Ueberzuges ‘von gldnzendem Gold.

Buitenzorg, im Februar 1926.



	Der Reisbau und die Reisbaukulte der Oloh-Ngadju und der benachbarten Stämme von Südost-Borneo

