
Zeitschrift: Mitteilungen der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft Zürich

Band: 27-28 (1926-1927)

Artikel: Der Reisbau und die Reisbaukulte der Oloh-Ngadju und der
benachbarten Stämme von Südost-Borneo

Autor: Wirz, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-21580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-21580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


67

Der Reisbau und die Reisbaukulte der
Oloh-Ngadju und der benachbarten

Stämme von Südost-Borneo.')
Von PAUL WIRZ.

Mythe vom Ursprung des Reises.

Der Urreis stammt von einem Radja, namens Hngking Penjang, einem

Sang-hyang im zweiten Himmel her. Dieser Radja mengte eines Tages die

Blumen des legendarischen Baumes pampang-saribu mit dem Mark des

erang-Baumes, die beide am Fusse eines Berges Ngandong-gandong im
zweiten Himmel wachsen. Der Radja Ängkung warf hierauf in Gemeinschaft

mit dem Sang-hyang Putir Selong das Gemisch in der Nähe der Quelle des

Kahajan auf die Erde. Mit dem Habicht Kahopek stieg das Gemisch langsam

zur Erde nieder und gelangte vor die Oeffnung einer Höhle, in der ein

Tiger hauste. Als die Sonne aufging, waren am Eingang der Höhle sieben

schöne, grosse Reispflanzen gewachsen.

Diesen Urreis hat die dajaksche Phantasie mit folgendem Wortlaut
verherrlicht: « uhat randai batang suling, buka tisin, mandawen simbel,
mablak bulau, manua paräi, njangen tingang, basalumpok pandjewon be-

reng », d. h. « Wie eine Kette breiten sich seine Wurzeln aus, sein Stengel
ist wie eine Flöte, die Knoten im Stengel wie goldene Ringe, seine Blätter
sind zierliche Messerchen, seine Aehren sind wie Goldkörner, die verherrlicht

werden von seinem Besitzer, Reiskörner, die zum raschen Wachstum
und Gedeihen des Menschen beitragen.»

Die Sperlinge (ampil) und die Ratten stehlen den Reis.

Während einer Jagdpartie kamen etliche Dajak eines Tages zur Höhle
des Tigers, vor deren Eingang sieben wunderbar schöne Reispflanzen

prangten. Die grossen Körner, damals noch wie Pinangnüsse, luden die

Jäger zum Pflücken ein. Wie sie aber im Begriff waren, die nie zuvor ge-

*¦) Dieser Hrtikel ist als Hbschnitt einer grössern Hrbeit zu betrachten, die
den Reisbau sämtlicher Völker Indonesiens behandeln und als zusammenlassendes
Werk herausgegeben wird.



— 68 —

sehenen Früchte zu pflücken, vernahmen sie plötzlich das Gebrüll des

Tigers, so dass sie ihr Vorhaben schleunigst aufgaben und das Weite suchten.
Sie mussten leer abziehen und froh sein, dass sie ihr Leben noch retten
konnten.

Zu jener Zeil vermochten die Tiere und Vögel noch zu sprechen und
auch die Sprache der Menschen verstehen. Deshalb besprachen die Dajak
die Angelegenheit, betreffend der schönen unbekannten Pflanzen und Früchte
am Eingang der Tigerhöhle, mit dem Sperling und der Ratte. Diese machten

sich alsbald nach der Höhle auf und es gelang ihnen auch, einige Reiskörner

zu pflücken, mit denen sie die Dajak beglückten. Diese brachten sie voller
Freuden nach Hause und steckten sie in die Erde.

So gelangten die Menschen in den Besitz des Reises. Aber auch die

Sperlinge und Ratten machten von nun an ihr Anrecht auf einen Teil der
Ernte geltend, da sie es ja waren, die den Menschen zum Reis verholten
hatten. Daher tröstet sich der Dajak, im Falle dass sein Reisfeld von den

Vögeln und Ratten arg mitgenommen wird, mit den Worten: « Was kann ich

dagegen tun, sie holen eben ihren berechtigten Anteil, denn sie haben ja
den Menschen den Reis verschafft.»

In früherer Zeit waren die Reiskörner, wie gesagt, so gross wie Pinangnüsse

und sprangen beim Reifwerden knallend auf.

Eines Tages stellte ein Dajak einen Blinden an, um sein Reisfeld, auf

welchem demnächst geerntet werden sollte, zu bewachen. Der Reis war im

Begriff, reif zu werden und es sprangen die Früchte knallend auf. Der
Blinde wusste natürlich nicht, was dieses Knallen für eine Ursache hatte,
glaubte, es sei ein böses Tier in der Nähe und schlug mit einem Stock um
sich, wobei er aber bloss die Reispflanzen traf. Da hörte er eine Stimme, die

sagte: « Weshalb schlägst du uns so? Von heute an sollen unsere Früchte
viel kleiner werden und soll auch unsere Hülle nicht mehr knallend
aufspringen. Ihr grausamen Menschen sollt euch von jetzt an mit uns abmühen

und schwere Arbeit verrichten, um uns geniessen zu können.» So geschah
es auch. Die Reispflanzen und auch die Körner wurden klein und die
Menschen waren von nun an genötigt, den reifen Reis zu stampfen. Von diesem

Ereignis an sollen auch die Menschen gelernt haben, mit dem Reis sehr

sorgfältig umzugehen, damit die Seele des Reises nicht erzürnt werde und
die Reiskörner nicht noch kleiner würden. Ist der Reis gestampft worden,

so darf er nicht hin- und hergeschwungen (ingalaja) werden, um die Spreu
zu entfernen. Er muss vielmehr sorgfältig mit der Hand gereinigt werden.

Noch eine andere Strafe traf die Menschen, dafür, dass sie den Reis

geschlagen und die Reisseele beleidigt hatten. Während sie anfänglich die

Aexte und Buschmesser einfach in den Wald schickten, um dort den



- 69 —

Busch für die Anlegung einer Pflanzung zu roden, gehorchten ihnen von
dieser Zeit an die Geräte nicht mehr. Sie mussten jetzt selbst in den Busch
und die ganze Arbeit selbst verrichten.

Wie die Menschen Kenntnis von der Existenz der Reisseele
(hambarwan oder hambruwan) erhielten.

Die Dajak wussten anfänglich nicht, dass der Reis eine mächtige Seele

besitze, die sich für Opferzwecke eignet. Man erfuhr diese Tatsache auf
folgende Weise: Bei der Ernte konnte nicht das ganze Reisfeld in einem Tage
geschnitten werden. Eine Unmenge Reis wurde des Abends nach Hause
geschleppt. Als man am folgenden Morgen die Arbeit fortsetzen wollte,
entdeckte man, dass an den abgeschnittenen Reishalmen neue Aehren
gewachsen waren. So musste man mit der Erntearbeit von vorne beginnen.
Aber auch am folgenden Tage war das Reisfeld wieder unversehrt und man
musste zum drittenmal mit der Ernte beginnen und so geschah es auch die

folgenden Tage, mehrere Monate hindurch. Täglich schnitten die Leute von
früh bis spät den Reis, aber am andern Morgen war stets wieder alles

nachgewachsen. Die Dajak vermochten sich diesen rätselhaften Vorgang nicht zu

erklären und man beschloss, des Nachts auf dem Reisfeld aufzupassen. Als
man abends mit der Arbeit fertig war, blieben einige Männer mit Blasrohren
und giftigen Pfeilchen bewaffnet auf dem Feld und verbargen sich hinter
einem Busch. Da, wie es zu dunkeln begann, gewahrten sie beim « tato paräi »

(Reisgrossvater, einige Reisstauden in der Mitte des Feldes), wie eine
Gestalt langsam emporstieg, die allmählich das Aussehen und Gebaren eines

Menschen annahm. Die Gestalt begann auf dem Feld hin- und herzulaufen
und führte mit den Händen über den abgeschnittenen Reishalmen seltsame

Bewegungen aus. In diesem Augenblick schössen die Dajak ihre Giftpfeilchen

ab. Die Gestalt brach zusammen. Es war dies die Reisseele, die sie

getötet hatten. Fluchend rief sie den Leuten zu: « Wehe euch, ihr Menschen!

Ihr habt es nicht verstanden, für den reichen Reissegen dankbar zu sein.

Von nun an sollt ihr eines solchen Segens nicht mehr teilhaftig sein. Was

ihr von nun an sät, das werdet ihr auch ernten.» Mit diesen Worten
verschwand die Gestalt in der Erde.

Jetzt gingen den Dajak die Augen auf. Die Reue aber kam zu spät. Der
tato paräi (Reisgrossvater) erschien nicht mehr und der überschwengliche
Reissegen hatte ein jähes Ende gefunden. Die Dajak wendeten fortan die

grösste Aufmerksamkeit auf die schwer gekränkte Reisseele.

Ist das Reisfeld nahezu abgeerntet, so lässt man dreimal sieben
Reishalme unversehrt stehen und schneidet diese 21 Aehren zuletzt und von
den andern gesondert. Diese enthalten die hambarwan parei, die Reisseele.



— 70 —

In Wirklichkeit kommt natürlich einer jeden einzelnen Reispflanze und jedem

Reiskorn eine hambarwan zu. Die 21 Aehren bilden jedoch den Repräsentanten

des gesamten Reisfeldes, den pars pro toto. Diese Auffassung findet

sich bekanntlich bei allen dajakschen Stämmen und ganz allgemein bei den

reisbauenden Volksstämmen Indonesiens. Da man die verschiedenen rituellen

Handlungen nicht am ganzen Reisfeld und dem ganzen Reis der Ernte
vollziehen kann, so begnügt man sich mit einigen wenigen Aehren, eben jenem

«tato paräi», dem Grossvater des Reises. Alles, was man mit der tato paräi

vornimmt, betrifft auch das ganze Feld, den gesamten Reis.

Der Ausdruck Reisseele mag wohl nicht ganz glücklich gewählt sein,

obschon der Dajak tatsächlich sowohl für die Seele des Menschen, als auch

für die Seele des Reises ein und dieselbe Bezeichnung « hambarwan » hat.

Die Seele anderer lebloser Objekte wird hingegen « gana » genannt. Freilich
hört man auch für die Reisseele gelegentlich die Bezeichnung gana, niemals

aber spricht man von der gana irgendeines Gerätes oder auch einer andern

Pflanze.

Statt von einer Reisseele würde man wohl besser sprechen von einer

Kraft, wobei man sowohl an die Lebenskraft der Reispflanze als auch an

die Keimkraft eines jeden einzelnen Reiskorns zu denken hat, sowie auch

schliesslich an den Nährwert oder die Nährkraft des Reises, die nach dajak-
scher Auffassung einzig und allein der hambarwan paräi zuzuschreiben ist.

Wie wir gesehen haben, so stellt sich auch der Dajak die Reisseele

tatsächlich vor wie die menschliche Seele, d. h. als verschwommene menschliche

Gestalt, die bei gewissen Anlässen der tato paräi entsteigt.

Auch denkt man sich die Reisseele als persönliches Wesen, das man

gleich einer Gottheit verehrt, also etwa nach der Art der indischen Gottheit

Cri, die bei den Balinesen eine ganz ähnliche Rolle spielt wie bei den

Dajak die hambarwan paräi. Von ihr hängt das Gedeihen des Reisfeldes ab

und wenn die Ernte schlecht ausfällt, so ist dies gleichfalls mit der Reisseele

in Zusammenhang zu bringen. Dass man die Reisseele tatsächlich als

ein persönliches Wesen auffasst, geht auch deutlich aus dem Verhalten
des Dajak hervor. So gilt es z. B. als ein schweres Vergehen, wenn man
die Reisseele beleidigt, denn solches kann Missernte, Hungersnot oder auch

Krankheit zur Folge haben. Um die Reisseele nicht zu beleidigen, pflegt z. B.

der Dajak, wenn er irgendwo gekochten Reis sieht, sei es nun bei ihm zu
Hause oder an einem fremden Ort, stets einige Körnchen zu kosten. Man

glaubt auch, dass sich die Reisseele mit der Gottheit, den Sang-hyang, in

Verbindung stellen könne und diese Auffassung findet ihre Anwendung
beim sog. tawur, Reisstreuen. Es ist dies eine Zeremonie, die bei keinem

grössern Fest oder sonstigen Anlass unterbleiben darf und die im wesent-



— 71 —

liehen darauf zurückkommt, dass man durch Ausstreuen von Reis die Sang-
hyang zum Herabsteigen bewegen zu können glaubt. Man denkt sich nämlich,

dass die Seele des Reises emporsteige und die Botschaft des Priesters
den Sang-hyang übermitteln werde.

Krankheiten und Missernten werden somit nicht eigentlich durch die

Reisseele verursacht, sondern durch die Geister, mit denen sie in Verbindung

tritt. Umgekehrt vermag sie aber auch Versöhnung zu bewirken.

Die Auffassung von der Beseeltheit des Reises findet sich bei allen

Stämmen Borneos wieder. Von den Kajans schreibt Nieuwenhuis1), dass der

Reis eine Seele habe, die für die gleichen Eindrücke gefühlig sei wie wir.
Infolgedessen sind namentlich nach dem Säen eine Reihe von Dingen
verboten, so z. B. das Töten eines Tieres, da sonst die junge Reisseele

erschrecken könnte. Auch ist es nicht erlaubt zu heiraten oder sich tätowieren

zu lassen. Gewisse Arbeiten müssen unterbleiben, wie z. B. die Anfertigung
eines Zaunes, da sonst die Seele in ihrer Ruhe gestört würde. Die Frauen
dürfen keine Kleider anfertigen und die Männer kein Hörn bearbeiten.

Der Reisbau.

Bei sämtlichen dajakschen Stämmen Borneos wird der Reis nur auf

trockenen Feldern (ladang) angebaut. Der nasse Reisbau ist ihnen
unbekannt. Bloss in gewissen Gebieten der Küste pflegen die Malayen nasse
Reisfelder mit kunstmässiger Bewässerung anzulegen und anscheinend mit gutem

Erfolg.
Der Reisbau der Dajak kann, so wie er von ihnen betrieben wird,

kaum anders als Raubbau bezeichnet werden. Der unermessliche Urwald
und die äusserst geringe Siedelungsdichte, beide sind die Ursache, dass das

zur Anlage von Pflanzungen verfügbare Land als unerschöpflich angesehen

wird. Dazu kommt, dass die Art und Weise, wie der Reisbau betrieben wird,
dermassen primitiv ist, dass ein und dasselbe Stück Land, nachdem es mit

grossem Arbeits- und Zeitaufwand gerodet und einigermassen gereinigt worden

ist, bloss einmal, höchstens aber zweimal hintereinander bestellt werden

kann. Im Innern Borneos bildet die einmalige Ausnützung eines Ladang
durchwegs die Norm, denn bereits nach der ersten Ernte ist der Boden, der

ja weder umgearbeitet noch gedüngt wird, dermassen erschöpft, dass eine

zweite darauffolgende Bestellung des gleichen Stück Landes nicht mehr möglich

ist. Erst nach acht bis zehn Jahren kann man wieder daran denken,
nach dem alten Grundstück zurückzukehren, um es von neuem zu
bepflanzen-

l) In Central Borneo, deel I, S. 179.



— 72 —

Dieser Umstand bringt es mit sich, dass der Dajak da, wo die
Besiedelung nach bornesischen Begriffen auch nur einigermassen eine etwas

höhere ist, die Siedelungen fortwährend verlegt werden müssen. Oder aber,
und was viel häufiger der Fall ist — und seitdem die Dajak von Regierungs

wegen dazu genötigt worden sind, die einmal bestehende Siedelung nicht
mehr aufzugeben —, die Eingeborenen sich dazu veranlasst sehen, ihre
Ladang in stets grösserer Entfernung vom Kampong anzulegen und sich während

der Zeit der wichtigsten Ladangarbeiten ausserhalb ihres Dorfes, in

den Pflanzungen, aufzuhalten. Erst in jüngster Zeit macht sich da, wo die

Dajak mehr unter dem Einfluss der Regierung und Mission stehen, also vor
allem in den südlichen Teilen von Borneo, eine Aenderung der ursprünglichen

Verhältnisse insofern bemerkbar, als die Eingeborenen, zur Sess-

haftigkeit gezwungen, ihre Ladang auch zweimal hintereinander bestellen.

Die Wahl des Platzes beim Anlegen eines neuen Reisfeldes.

Soll ein neues Reisfeld angelegt werden, so muss sich der Dajak vorerst

natürlich nach einem geeigneten Platz umsehen. Wenn irgendwie möglich,

wählt man ein noch herrenloses Stück Land, das am Fluss liegt. Dabei

muss man aber dem Hochwasser Rechnung tragen, denn die Gefahr, dass

das Land zur Regenzeit überschwemmt wird, ist namentlich in den mittlem
und untern Abschnitten der Flussläufe eine sehr grosse. So kann sich der

Wasserbestand der grossen Flüsse, Barito, Kahajan, Kapuas und Mahakam,

selbst im Mittellauf im Laufe eines Tages ganz gewaltig ändern. In der

Regenzeit steht das ganze Land längs den Flussläufen weit und breit unter

Wasser. Hügelige Stellen sind selten und diese sind dann auch, wie man bei

einer Flussfahrt stets bemerken wird, von den Ladang der Dajak eingenommen.

In zweiter Linie achtet man darauf, dass das gewählte Stück Land nicht
allzuweit vom Dorfe entfernt ist und der Weg höchstens in ein bis zwei Stunden

zurückgelegt werden kann. Drittens trägt man auch Rücksicht mit der

Rodungsarbeit und wählt zum Anlegen eines Ladang nicht ein Stück
Urwald, was allzu viele grosse Bäume oder ein Rotangdickicht aufweist. Am
Oberlauf der Flüsse und Seitenflüsse ist man in bezug auf die Wahl eines

geeigneten Stück Landes in vieler Beziehung besser dran, da hier trockene,

hochliegende Stellen überall zu finden sind. Auch spielt hier der Fluss oder

Bach als Verkehrsader eine weniger bedeutungsvolle Rolle, insofern, als sich

hier im höhern Gelände stets auch Pfade finden, die die Siedelungen und die

Pflanzungen miteinander verbinden. Mit Vorliebe legt der Dajak einen

Ladang auf einem Hügel an. Das hat auch beim Fällen der Bäume einen
gewissen Vorteil und zur Regenzeit fliesst auch das Wasser sofort ab.



— 73 —

Neben diesen, durch die natürlichen Umstände und die Verhältnisse
des Landes bedingten Faktoren kommen aber bei der Wahl eines neuen

Platzes für einen Ladang noch eine Anzahl weiterer in Betracht, die nach

Ansicht der Dajak nicht minder bedeutungsvoll sind. Solche werden vor
allem durch die verschiedenen Vorzeichen gegeben, die bekanntlich für den

Dajak von sehr grosser Bedeutung sind. Bei den Kahajan-Dajak und

desgleichen auch im benachbarten Barito-Gebiet spielen in erster Linie
verschiedene mythologische Anschauungen mit hinein, so unter anderm die

allgemein verbreitete Auffassung, dass die Erde, die man sich als Scheibe
vorstellt auf der Weltschlange (naga) ruht. Es ist dies ein Ungeheuer mit einem

wundervoll bunten Hals. Wenn sie sich bewegt, so entsteht die Morgen-
und Abendröte. Im Regenbogen erblickt der Dajak ihren Wiederschein, wenn
die Weltschlange zu gewissen Zeiten auf dem Wasser spielt und auf ihr Opfer
lauert. Man hält es für sehr gefährlich beim Erscheinen eines Regenbogens,
im Fluss zu baden oder auch bloss Wasser zu schöpfen, da sonst ein jeder,
der von dem Wasser trinkt, krank werden könnte. Wagt es eine schwangere
Frau, im Fluss zu baden, wenn der Bogen am Himmel steht, so wird sie, nach

dajakscher Auffassung, an Stelle eines Kindes eine Schlange gebären.

Beabsichtigt nun ein Dajak ein Reisfeld anzulegen, so muss er sich
vorerst darüber Rechenschaft geben oder geben lassen, ob das in Frage
kommende Stück Land auf dem Rücken, Kopf oder Schwanz der sogenannten

naga liegt. Trifft letzteres zu, so muss von der Anlage eines Reisfeldes an
diesem Platz abgesehen werden, denn in diesem Falle würde der gepflanzte Reis

nicht gedeihen, da das Land fortwährend den Bewegungen der naga ausgesetzt

ist, und es wäre die ganze Arbeit umsonst verrichtet worden. Aus dem

gleichen Grunde ist auch ein Stück Land, das auf dem Schwanz der naga
liegt, nicht anzuempfehlen, doch ist solches immerhin besser als beim ersten

Fall. Günstig liegen hingegen die Verhältnisse, wenn das in Augenschein

genommene Stück Land auf dem Rücken der naga liegt. Hier ist der

gepflanzte Reis am wenigsten irgendwelchen Gefahren von Seiten der naga
ausgesetzt.

Wie stellt nun der Dajak die Lage seines Stück Landes in bezug auf

die naga fest? Zu diesem Zweck beruft er einen Priester oder Medizinmann

(talut), der das Land untersucht. Er verfertigt einen sogenannten Erdspiegel,

d. h. er formt aus Erde und Ton ein flaches, muldenförmiges Gefäss,

das mit Wasser gefüllt wird. Nachdem dieses auf die Erde gestellt worden

ist, zündet der talut eine Wachskerze an und befestigt sie auf dem Rand des

Gefässes. Am Reflex der brennenden Kerze im Wasser sieht nun der talut,
ob der erwählte Platz günstig ist in bezug auf seine Lage zur naga oder nicht.



— 74 —

Ein anderes Verfahren besteht darin, dass man eine Portion Erde vom
alten Reisfeld auf eine Wagschale legt und ein annähernd gleich grosses Stück
Erde vom neuen Landstück auf die andere Schale der Wage. Ist das letztere
das leichtere, so ist dies ein günstiges Zeichen und kann der Platz zum
Anlegen einer Pflanzung wohl verwendet werden, andernfalls muss man sich
nach einem andern umsehen. Riecht die Erde nach Pfeffer, so besteht kein
Zweifel mehr in bezug auf die Verwendbarkeit des Platzes und wird dies als

sehr gutes Zeichen angesehen. Nachdem die Lage des Platzes in bezug auf die

naga bestimmt worden ist, werden auch die Bäume untersucht, ob sie hartes
oder weiches Holz haben, denn dies bildet natürlich beim Roden einen sehr
wesentlichen Faktor. Hat man sich schliesslich für die Wahl des Platzes
endgültig entschlossen, so schlägt man die Bäume auf einer Bodenfläche von
drei bis vier Quadratmeter um und pflanzt in der Mitte dieses Platzes eine

an der Wurzel und Krone abgeschnittene suli-Staude. Diese Staude muss die

Länge des Körpers, eines Armes und dreier Finger des zukünftigen Besitzers
des Ladang haben. Am obern Ende des Stämmchens schneidet der Dajak ein

stilisiertes Gesicht in das Holz und spricht dabei: « Hier will ich Reis pflanzen.

Wenn ich Glück haben werde und eine reiche Ernte einbringen kann,
so möge dieser Stock länger werden. Soll ich aber kein Glück beim Anlegen
der Pflanzung haben, so soll der Stock bleiben wie er ist. » Solches wiederholt

er dreimal, worauf das Stämmchen in die Erde gesteckt wird. Wächst
der Stock, was in der Regel auch geschieht, so ist dies ein gutes Zeichen.

Dieses Vorzeichen allein genügt jedoch noch nicht. Der betreffende Mann
wünscht erst noch im Traum die Versicherung zu erhalten von der tatsächlichen

Gunst des Schicksals in bezug auf das neu anzulegende Reisfeld. Des

Nachts bittet er den Wassergeist (Bjata) und die sang-hyang, ihm in einem

Traum zu offenbaren, ob das gewählte Landstück eine gute Ernte bringen
werde. Träumt er dann die folgende Nacht von vielen Fischen oder dass er
auf Sand laufe, so ist dies ein gutes Zeichen. Träumt er hingegen von sauren
Früchten, von Trommelmusik und dem Gesang des balian, so wird er zögern,
das erwählte Grundstück zu roden und zu bepflanzen und sich eher noch nach
einem andern umsehen, bis sämtliche Vorzeichen eine günstig lautende Antwort

geben.

Lauten hingegen alle Vorzeichen nach seinem Sinn und begibt er sich
nunmehr nach dem gewählten Stück Land, um mit den Rodungsarbeiten zu

beginnen, so kann es vorkommen, dass er auch nachträglich noch von
seinem Vorhaben absehen wird, wenn er beim Fällen der ersten Bäume den

Vogel pantis oder den Habicht (antang) schreien hört, denn auch solches

gilt bei allen Dajak als schlechtes Vorzeichen. Ist man aber nicht geneigt,
das ausersehene Stück Land nachträglich noch aufzugeben, so muss man,



— 75 —

nach Hause zurückgekehrt, ein Huhn oder ein Schwein opfern. Das Huhn
wird an einer Stange aufs Grundstück gebracht und daselbst an einer
sichtbaren Stelle in den Boden gesteckt, damit alle büsen Geister (ontu) es sehen

können und zufriedengestellt werden.

Abgesehen von den Vorzeichen, die man bei der Wahl eines Platzes

für ein neues Reisfeld unter keinen Umständen ausser acht lassen darf, muss
man noch beim ersten Besuch und bei Beginn der Rodungsarbeiten auf dem

neuen Landstück eine Reihe von Vorschriften beachten, von deren Innehalten

oder Vernachlässigen sehr vieles abhängt. So darf man beispielsweise
angesichts eines Affen auf dem Landstück nicht das gebräuchliche Wort für
Affe gebrauchen, muss vielmehr eine umschreibende Bezeichnung anwenden,
wie z. B. Langarm, oder Langschwanz, sonst würden die Affen später die

ganze Ernte vernichten. In gewissen Fällen muss man auch auf die Vorzeichen

gewisser Vögel achten, die in ganz Süd- und Mittel-Borneo unter dem

Namen dehiang bekannt sind. Sie sind imstande, zweierlei Vorzeichen zu

geben. Hört man einen solchen Vogel auf der gegenüberliegenden Seite des

Flusses schreien, so ist dies ein Zeichen, dass es ein nasses Jahr geben

wird. Vernimmt man hingegen den Ruf des dehiang auf der gleichen Seite
des Flusses, auf der man sich befindet, so ist dies ein Anzeichen für ein
trockenes Jahr.

Wird eine tote Schlange im Busch gefunden, den man zum Anlegen
eines Reisfeldes gewählt hat, so muss den Geistern geopfert werden.

Sehen wir nun zu, was A. W. Nieuwenhuis über das Aufsuchen eines

geeigneten Platzes für einen neuen Ladang von den Kayan sagt:*)
« Er lässt sich von einem gewissen Vogel erzählen, wo er mit dem

Anlegen eines neuen Ladang beginnen soll. Zu diesem Zweck schlägt er mit
einem Stock gegen einen Baum und ruft den betreffenden Vogel an, bis sich
dieser hören lässt. Kommt das Pfeifen des Vogels von rechts, dann ist der in
Augenschein genommene Platz günstig, hört man hingegen den Vogel von
der linken Seite rufen, so ist der Platz zum Anlegen einer Pflanzung
ungeschickt und muss man sich nach einem andern umsehen. Von dem Grund,
den der Vogel als günstig angibt, nimmt der Dajak etwas mit nach Hause.

Auch die andern Hausgenossen machen sich auf die Suche nach einem

geeigneten Stück Land und kehren abends mit etwas Erde zurück. Hierauf ist
das ganze Haus während vier Tagen pali, d. h. es darf kein Fremder das

Haus betreten und ebensowenig auch einer der Hausgenossen, der eine

Nacht ausserhalb des Hauses zugebracht hat. Die Bewohner des Hauses

dürfen während dieser Zeit keine grosse Arbeit ausführen, nicht mit einer

Axt hantieren und nicht nachts das Haus verlassen. Hierauf begibt man

In Central Borneo, deel I, S. 178.



— 76 —

sich nach dem zum Anlegen einer Pflanzung gewählten Platz und verrichtet
dort während dreier Tage die ersten Arbeiten, worauf wieder vier pali-Tage
folgen. Zehn Tage später sucht man den günstigen Ruf eines andern

vorzeichengebenden Vogels, man opfert ihm während vier Tagen, worauf die

Arbeit endgültig beginnen kann.»

Die Anlage des Reisfeldes.
Nachdem die endgültige Wahl eines geeigneten Platzes zum Anlegen

eines neuen Reisfeldes getroffen worden ist und das Vorhaben durch
keinerlei schlimme Vorzeichen mehr aufgegeben werden muss, finden nun
sukzessive die verschiedenen Arbeiten statt, die sich ziemlich gleichmässig über-

das ganze Jahr verteilen. Daneben ist aber eine jede Arbeit im Reisfeld

zeitlich festgesetzt durch die Beobachtungen, welche die Dajak an den

Gestirnen und andern Erscheinungen anstellen.

« Im ganzen südlichen und östlichen Teil von Borneo », schreibt Mal-

linckrodt1), « richtet man sich in bezug auf den Reisbau nach dem Sternbild
des Orion. Man beginnt zu pflanzen, wenn der Orion beim Erscheinen (also
des Abends. Verf.) im Zenit steht.» Dieses Sternbild wird von den Dajak
der Landschaft Kwalakapuas « karantika »2), bei den Ngadju und Ott-Danum

« salampatai» genannt.
Zur Bezeichnung der Monate bedienen sich die Dajak dieses Gebietes

stets nur der Zahlworte, bloss die Mapan- und Ruku-Dajak besitzen besondere

Monatsnamen. Ein jeder Monat hat seine bestimmte Arbeit. Im ersten

Monat beginnt man mit dem Aufsuchen eines geeigneten Platzes zum
Anlegen eines Reisfeldes. Im zweiten Monat wird das Unterholz geschlagen, im

dritten Monat die grossen Bäume. Im vierten Monat beginnt man zu brennen.

Diese Tätigkeit wird in Kwalakapuas karantika genannt, also wie das.

genannte Sternbild, das jetzt in den Zenit rückt. Im fünften Monat findet
das Ansäen des nunmehr anpflanzungsfähigen Feldes statt. Sind die
Vorzeichen nicht günstig, so kann es freilich auch später werden und das

Anpflanzen sich bis in den sechsten Monat hineinziehen. Im zehnten bzw. elften

Monat erfolgt dann das Ernten.
Nach diesem Schema arbeiten tatsächlich alle Dajak im ganzen

südlichen und östlichen Teil von Borneo.
Interessant ist auch, was Lumholz3) über die Zeitrechnung der Dajak

des Katingan-Flusses sagt: « Da das Wohngebiet der Katingan-Dajak zwi-

') Ethnografische mededeeling over de Dajaks in de afdeeling Koelakapoeas.
Bijdr. tot de T. L. en Volkenk, deel 81, ail. 2, S. 185.

2) Karantika ist jedoch nicht der Orion, sondern das Siebengestirn. Die von
Mallinckrodt gegebenen Angaben beziehen sich jedoch vermutlich auf den Orion,
wie er selbst auch sagt. Bei den Ngadju wird der Orion gewöhnlich patendo genannt.

3) M. C. Lumholz, Through Central Borneo, vol. II, S. 443.



— 77 —

sehen dem ersten und dritten Grad südlicher Breite liegt, also nur sehr wenig
weit vom Äequator entfernt ist, so wird ein senkrecht in die Erde gesteckter
Stock zu einer gewissen Zeit des Mittags, wenn die Sonne kulminiert, nahezu

keinen Schatten werfen.» Dies ist bei diesen Dajak die Zeit, wo der Reis

gepflanzt werden muss. Des weitern wird aber noch ein Sternbild, aus drei

Sternen bestehend (also wohl der Orion), zu Rate gezogen. Wenn dieses

Sternbild des Morgens, kurz vor Sonnenaufgang direkt im Zenit steht,

dann ist es Zeit um Reis zu pflanzen. Befindet sich der Orion hingegen in

den Abendstunden, kurz nach Sonnenuntergang, im Zenit, so ist die Zeit

gekommen, dass der neue Ladang zurecht gemacht werden muss. Für die

genauere Beobachtung wird jedoch nicht bloss ein einziger Stock senkrecht

in die Erde gesteckt, sondern mehrere, meistens sieben an der Zahl, von
denen der mittlere senkrecht, die andern zu beiden Seiten geneigt, doch alle

in einer Ebene liegend, in den Boden gesteckt werden. Man nennt diesen

Apparat toggalan.
Bei den Katingans beginnt das Jahr im Juni oder Juli, das ist die Zeit,

wo man mit dem Roden des Busches beginnt, um einen Ladang anzulegen.
Im August lässt man das geschlagene Holz dürr werden, im September

erfolgt das Abbrennen, im Oktober das Pflanzen, und im Februar oder März
findet die Ernte statt.

Nicht überall pflegt man sich jedoch bei den verschiedenen Arbeiten
auf dem Ladang nach dem Stand der Gestirne zu richten. Im Siang-Land
z. B. ist dieses Verfahren den allermeisten Dajak fremd, und das beste ist,
dass viele Eingeborene in kleinen, abgelegenen Siedelungen meistens

überhaupt nicht wissen, wenn es Zeit ist, mit den Arbeiten auf dem Ladang und

dem Aussäen des Reises zu beginnen. Daher kommt es auch gar nicht selten

vor, dass man sich bei den Bewohnern anderer Siedelungen erkundigt. Mehr

wie nach dem Stand der Gestirne richtet man sich auch nach andern

Erscheinungen der umgebenden Natur, so nach der Blütezeit gewisser Bäume,

dem Reifwerden von Früchten, dem Auftreten gewisser Vögel und Insekten.

Mit dem Anpflanzen beginnt man, wenn die ersten Gewitterregen einsetzen

und dies ist in dieser Gegend Mitte Oktober der Fall.

Das Roden des Busches.

Dies geschieht bei allen Dajak-Stämmen in zwei Etappen. Die erste

beschränkt sich auf das Kappen des Unterholzes, bei welcher Arbeit vielfach

auch die Frauen mithelfen. Handelt es sich um ein grösseres Areal,
so setzt man die befreundeten Siedelungsgenossen von seinem Vorhaben in
Kenntnis und bittet sie, bei der Rodungsarbeit mithelfen zu wollen. Man

teilt ihnen gleichzeitig mit, dass man seinerseits ebenfalls bereit sei, mitzu-



— 78 —

helfen, im Falle dass einer der Siedelungsgenossen die Absicht habe, eine

Pflanzung anzulegen. So hilft man sich also gegenseitig. Die dajakschen
Siedelungen sind ja sowieso nicht gross und so ist es leicht möglich, eine

Uebereinkunft betreffend- gegenseitiger Hilfeleistung bei Rodungsarbeiten zu
treffen.

An das Kappen des Unterholzes schliesst sich, entweder sogleich oder
aber erst nach Verlauf einiger Wochen, das Fällen der grossen Bäume an.
Dies hängt nämlich durchaus von den lokalen Umständen ab. Wird die
bevorstehende Arbeit, wie vorauszusehen ist, beschwerlich und zeitraubend
sein, so darf man natürlich keine Zeit verlieren und setzt das Roden
ununterbrochen fort. Ist hingegen der Baumwuchs ein verhältnismässig
spärlicher, oder handelt es sich gar um ein Stück Land, das früher schon einmal

bepflanzt war, so kann man, nachdem das Unterholz gekappt worden ist,
ruhig noch etliche Wochen zuwarten. Das Verbrennen des gefällten Holzes

muss hingegen zu einem ganz bestimmten Zeitpunkt vorgenommen werden,
denn daran anschliessend muss sofort mit dem Säen begonnen werden. Es
darf dann keine Zeit mehr versäumt werden, denn sonst würde das Unkraut
von neuem aufkommen. Was diesen Zeitpunkt anbetrifft, so hat man sich

natürlich in erster Linie nach den Witterungsverhältnissen zu richten.
Wenn man mit dem Fällen der grossen Bäume beginnt, so hat man

natürlich wiederum nach verschiedenen Vorzeichen zu sehen. Diese können

jedoch nicht mehr die Veranlassung zum Verlassen des gewählten Platzes

geben, wie solches selbst nachdem man das Unterholz gekappt hat noch
zutreffen kann.

Man hilft sich dann im Falle eines ungünstigen Vorzeichens dadurch,
dass man ein Opfer in den Busch bringt. Solches geschieht übrigens auch
stets bevor man mit dem Fällen der grossen Bäume beginnt.

Sollten sich auf dem Grundstück irgendwelche wertvolle Bäume, wie

z. B. Honigbäume, befinden, so lässt man diese selbstredend stehen.

Auch Bäume, die als Sitz eines gefährlichen Geistes (ontu) gelten,
dürfen nicht gefällt werden und pflegt man ihnen, wenn man sich in ihrer
Nähe zu schaffen macht, Opfer darzubringen. Man haut die Stämme alle in
einer gewissen Höhe vom Erdboden durch, da die meisten grossen Bäume

des Urwaldes eine mächtige Wurzelentwicklung aufweisen, die schon in
beträchtlicher Höhe über dem Boden beginnt. Auf diese Weise wird also

die Arbeit verringert. Bei grossen Urwaldriesen, deren Stamm am untern
Ende von mächtigen Bretterwurzeln umgeben ist, versteht es sich auch ganz
von selbst, dass man erst in einer gewissen Höhe über dem Boden an ein

Umhauen denken kann. Man verfertigt in solchen Fällen rings um den mächtigen

Stamm ein besonderes Gerüst von kleinen Stämmchen, auf welchem



— 79 —

man stehend arbeitet. Befinden sich in der Nähe eines grossen Baumes
mehrere kleine, so haut man die Stämmchen dieser letzteren bloss zur
Hälfte durch und lässt dann den grossen Baum auf sie fallen, so dass er
sie mit sich zu Boden drückt.

Das Abbrennen.
Das gekappte Unterholz ist meistens schon nach ein bis zwei Wochen

dürr und kann mit dem Verbrennen sogleich begonnen werden. Es ist
natürlich nicht möglich zu warten, bis auch die grossen gefällten Bäume trocken
sind, solches würde auch nach Verlauf eines Jahres noch nicht der Fall
sein und es hätte dies auch gar keinen Zweck, da sie beim Abbrennen des

Unterholzes bedeutend rascher trocknen und schliesslich selbst in Brand
geraten. Kann das Holz infolge anhaltender Regenfälle nicht oder nur
unvollständig verbrannt werden, so beeinträchtigt dies natürlich den zur Verfügung

stehenden Platz, der sowieso gerade nur so gross gemacht wird als

nötig ist, und so müssen oft grosse Partien des Ladang der vielen
unverbrannten Baumstämme wegen unbepflanzt bleiben. Je vollständiger das Holz
verbrannt ist, um so besser ist es und um so grösser ist der zur Verfügung
stehende Platz. Ist das Wetter regnerisch, so muss dann auch das Feuer
mehr wie einmal angelegt werden, damit auch die grossen, inwendig noch
feuchten Stämme verbrennen.

Beim Abbrennen des gefällten Holzes haben die Eigentümer der Ladang
wiederum einige Vorsichtsmassregeln zu beachten, von deren Innehalten
sehr vieles abhängt. Am obern Kahajan z. B. darf der Besitzer des Ladang
unmittelbar vor dem Abbrennen keinerlei Nahrung zu sich nehmen und auch
kein Wasser trinken. Auch das Baden in einem Fluss oder einem Bach ist
nicht erlaubt, sonst würde das Holz nicht brennen. Man sieht also wiederum,
wie gewisse Verhaltungsmassregeln auf das Feld übertragen werden, das

zu dieser Zeit absolut im Vordergrund des allgemeinen und persönlichen
Interesses steht. Was man mit seinem Körper vornimmt, das wirkt zurück
auf das Feld. Ist hingegen der Brand vollendet, so springen alle, welche an
der Arbeit teilgenommen haben, ins Wasser und bleiben auch so lange wie

möglich im Wasser und unter dem Wasser, mit der Absicht, dadurch das

Unkraut so lange wie möglich vom Felde ferne und unter der Erde
zurückzuhalten und Regen herbeizuführen.

Die Asche wird nun auf dem ganzen Areal gleichmässig verbreitet,
ohne dass man sich jedoch zu viel Mühe damit gibt.

Die nun folgende Arbeit betrifft das Errichten einer Hütte, die je nach
den Umständen gross und solid oder aber von primitiver Bauart ist. Hier
verbringt nun der Besitzer der Pflanzung allein oder aber mit der ganzen



— 80 —

Familie zusammen die nächsten Tage und Wochen. Ist das Feld sehr

ausgedehnt, so werden zuweilen auch zwei Hüttchen errichtet, von denen das

eine als Wohnhaus, das andere aber mitten im Feld zum Ueberwachen des

gepflanzten Reises verwendet wird. Dieses letztere entbehrt dann auch stets

der Wände, repräsentiert also bloss ein kleines Schutzdach mit einer

Pritsche, von der aus man das ganze Feld überblicken kann.

Das neuangelegte Reisfeld wird selten mit einem Zaun versehen,
obschon ein solcher gegen die eindringenden Wildschweine keineswegs
überflüssig ist. Nieuwenhuis erwähnt dies von den Kajan, bemerkt jedoch, dass

die Anfertigung eines Schutzzaunes bloss in Gegenden gebräuchlich sei, die
reich an Schweinen und Hirschen seien. Andernfalls opfert man lieber einen

Teil der Ernte, als dass man die grosse Arbeit auf sich nimmt. Im ganzen
Barito-Gebiet sieht man von der Anfertigung eines Zaunes ab, bei den Dajak
des Kahajan-Flusses soll es, zufolge Mallinckrodt, hingegen die Regel sein.

Das Anpflanzen des Reisfeldes.
Das Anpflanzen des Reisfeldes bildet für sämtliche Bewohner des

Reisfeldes, wie nicht anders zu erwarten ist, ein bedeutsames und freudevolles

Intermezzo in ihrem alltäglichen und gleichmässig dahinfliessenden

Leben, bedeutsam auch insofern, als das ganze Wohl und Wehe der Leute
im künftigen Jahre letzten Grundes doch bloss davon abhängt, ob das mit
so viel Mühe angelegte Reisfeld den erwarteten Ertrag abwerfen wird
oder nicht.

Bevor man jedoch mit dem Bepflanzen beginnt, bringt erst der Häuptling

auf dem Dorfplatz den sang-hyang ein Opfer dar, wobei er sie auch

bittet, die verschiedenen Reiskrankheiten und Schädlinge vom Reisfeld
fernzuhalten. Für eine reiche Ernte verspricht er ihnen auch ein gebührendes

Opfer. Hierauf kommt man im Hause des Häuptlings zusammen, wo ein

gemeinsames Mahl stattfindet. Beim Pflanzen hilft stets das ganze Dorf und

häufig auch noch Leute aus benachbarten Siedelungen mit. Man hilft sich

gegenseitig. Helfen beim Reispflanzen auswärtige Leute mit, so ladet damit
der Besitzer des Ladang eine Schuld auf sich, die abgetragen werden muss,
indem er und seine Familie ein anderes Mal auch den auswärtigen Leuten
beim Reispflanzen behilflich sein müssen. Ist solches dieses Jahr nicht mehr

möglich, so geschieht es das folgende, aber aufgeschoben ist nicht
aufgehoben. Denn in dieser Hinsicht hat der Dajak ein sehr gutes Gedächtnis.

Die Nacht, die dem ersten Pflanztag vorangeht, wird in den meisten

Fällen festlich zugebracht, wobei ein Schamane (bälian) berufen wird,
welcher die Geister beschwören muss, damit das junge Reisfeld nicht von
Krankheiten und allerlei Unglück heimgesucht werde. Das Fest dauert bis



81

zum Tagesanbruch, worauf sich die ganze Gesellschaft, alt und jung, in

Begleitung einer Gong- und Trommelmusik und unter Mitnahme einiger
heiliger Töpfe nach dem Ladang begibt.

Das Ritual beim Bepflanzen des Reises.

Der zum Säen bestimmte Reis wird nun mit den Körnern der tato

paräi vermengt, auch schabt man etwas vom Griff des sang-hyang-Schwertes

(dahong) hinzu, um die hambarwan zu verstärken.

tri

<f

V>*= 7fr

7».

Iß

SV

Hbb. 1 und 2.

Reisgötzen (hampatung bidji) der Siang-Dajak aus dem Museum für Völkerkunde
der Universität Zürich. (Grösse: 21 und 23 cm.)

Von grösserer Bedeutung sind jedoch die sog. « hampatung bidji » oder

« kapatung bidji», die Reisgötzen. Das sind ein bis drei Dezimeter hohe, von
Holz geschnitzte Figürchen, männlichen und weiblichen Geschlechts. Häufig
wird auch ein männliches und weibliches Bildnis zusammenhängend dargestellt

und gibt man ihnen die verschiedensten Stellungen (Abb. 1 und 2). Be-

6



— 82 —

liebt scheinen vor allem Darstellungen zu sein, die sich auf das Geschlechtsleben

beziehen, und es hat dies vermutlich einen tieferen Grund, denn die

hampatung dienen zur Erhöhung der Fruchtbarkeit des Reises.

Bei gewissen Stämmen von Zentral-Borneo, wie z. B. im Siang-Land,
werden diese hampatung, nachdem man den Reis gesät hat, aufs Feld
gebracht und an verschiedenen Stellen auf die Erde gelegt und da auch
belassen. Bei den Ngadju werden, nachdem das Reisfeld angepflanzt worden

ist, oftmals bis,zu hundert solcher hampatung angefertigt, die man
zusammenbindet und aufs Reisfeld bringt. Andere aber werden zu kleinen Spänchen

zerschnitten und diese unter den Saatreis gemengt. Dies geschieht
natürlich gleichfalls mit der Absicht, die hambarwan des Reises zu verstärken.

Hieraus geht nun auch deutlich hervor, dass man sich die hambarwan
tatsächlich als eine Kraft vorzustellen hat, die der Reispflanze und dem Reisfeld

innewohnt, und die durch verschiedene Hilfsmittel verstärkt werden kann.

Sie wurde aber von den Eingeborenen, wie solches eigentlich auf der

Hand liegt, personifiziert und so gelangte man zum Begriff der Reisseele.

Die hampatung bidji bestehen aus einem Holz, das dem Besitzer des

ladang häufig im Traume näher bezeichnet wird und zwar von den sang-
hyang und dem Djata, und es muss dieses Holz, um wirksam zu sein, am

Tage nach dem Vollmond im Busch geholt werden. Mit Vorliebe nimmt man
zur Anfertigung der hampatung auch das Holz einer Schlingpflanze, namens
kalawit, denn dieses Wort ist ähnlich lautend mit mangawit, d. h. « es zieht
den Segen herbei».

Ist man auf dem Reisfeld angelangt, so versammelt man sich in dessen

Mitte, um vorerst den tato paräi zu pflanzen. Die geflochtenen Säcke, welche

Saatreis enthalten, werden jetzt im Umkreis auf die Erde gestellt, während

ein kleines Säckchen mit Reis auf einige am Boden liegende hampatung
bidji gestellt wird. Hierauf erbittet man den Segen sämtlicher Geister (talon)
und steckt sodann einen mit Wasser gefüllten Bambusabschnitt in die Erde.
Dieses Wasser soll den Grund für den tato paräi kühl halten. Ist dies ge-
geschehen, so fegt man mit einem Drazänenstrauch den Platz rein, um alles

Unheil, die pali und tulai, zu verscheuchen. Nun wird ein Opferhuhn oder

Ferkel geschlachtet, mit dessen Blut man den Saatreis besprengt. Nachdem
auch dies geschehen ist, kann man mit dem Ansäen der tato paräi beginnen.
Es sind dies, wie schon einleitend erwähnt wurde, dreimal sieben Reisbüschel,
welche man stets in der Mitte des Ladang, und bevor man mit dem Aussäen

beginnt, anpflanzt.
Bei den Dajak von Kwalakapuas werden sie «sumangat padi» oder «padi

tudju lobang», d. h. Reis der sieben Löcher genannt. Dieser tato paräi bildet
den Repräsentanten (Grossvater) des gesamten Reisfeldes. An ihm werden



— 83 —

alle rituellen Handlungen vorgenommen, die man am ganzen Reisfeld nicht
zur Ausführung bringen könnte. Hier, d. h. von dem tato paräi, werden auch
bei der Ernte die ersten Aehren geschnitten, welche gesondert aufbewahrt
werden und im folgenden Jahre mischt man deren Körner unter den Saatreis.

Denn der tato paräi wohnt die Reisseele, die Kraft in verstärktem Grade
inne und somit ist es auch begreiflich, dass sie bei den rituellen Handlungen
eine bevorzugte Rolle spielt.

Bei den Dajak von Kwalakapuas wird der Saatreis von den grössten
und schönsten Aehren genommen, die man bei der Ernte von den übrigen
sondert und bis zum folgenden Jahre aufbewahrt. Man treibt also in gewissem

Sinne Selektion.1)
Vielerorts werden die zuerst gepflanzten Reisstauden in der Mitte des

Ladang mit einem kleinen Schutzdach gegen die intensive Sonnenbestrahlung

versehen, kurz, man wendet ihnen die grösste Aufmerksamkeit zu und
behandelt sie mit besonderer Sorgfalt. Hat man nun die 21 Löcher mit
Reiskörnern gefüllt, so bepflanzt man 20 bis 30 m2 rings um den tato paräi, damit
sich der Reisvater nicht einsam und verlassen fühle.

Handelt es sich um das Feld eines Häuptlings, so wird unter das

Schutzdach ein heiliger Topf gestellt, den man aus dem Dorfe mitbrachte.
Dieser wird nun mit dem Blut eines Opferhuhns besprengt und etwas Reis
und Palmwein ins Innere getan, damit er das ganze Reisfeld günstig
beeinflusse. Bei den Dajak des Sarujan-Gebietes werden rings um den Topf fünf
Setzlöcher gestochen, bei den Ott-Danum sieben und um diese herum zwanzig andere.

Hat man auf diese Weise die tato paräi gepflanzt, so fährt man fort,
das ganze Feld zu bepflanzen, beginnt jedoch von neuem am Rande des Feldes.

Die Setzlöcher werden mit ein bis zwei Meter langen, zugespitzten Stök-
ken (tugal) von den Männern, welche reihenweise das Feld ablaufen, gestochen,

wobei man darauf achtet, dass der Abstand zwischen den Löchern stets

ungefähr derselbe ist. Die andern Leute laufen hinterher und streuen den

Reis in die Löcher, so etwa fünf bis zehn Körner in jedes Loch, das gleich
darauf dicht getreten wird. Bei dieser Arbeit helfen selbstredend auch Frauen
und Kinder mit. Ist der Ladang am Fluss gelegen, so läuft der Mann, welcher
die Löcher sticht, stets parallel zum Flussufer hin und zurück. Nachdem er
dreimal von einem Ende des Ladangs zum andern gelaufen ist und die
Löcher gestochen hat, in welche von den andern mithelfenden Personen
Reiskörner gelegt wurden, so hält man mit der Arbeit für eine Weile inne. Die
Jünglinge und Männer treiben während dieser Pause allerhand Possen mit
den Frauen und Mädchen. Man zupft sich an den Kleidern, bewirft sich mit
Erde und Kot und zieht an einer langen Liane um die Wette, wobei die Män-

i) Mallinckrodt, S. 195.



— 84 —

ner das eine Ende, die Frauen das andere festhalten. Dieses Ausgelassensein
soll dieReisseele fröhlich stimmen. ObszöneRedensartendürfenjedochbeimReis-
pflanzen nicht geführt werden, auch darf ein Gläubiger zu dieser Zeit nicht seinen

Schuldner mahnen, auf dass die Reisseele nicht beleidigt werde und schmolle.
Die Stelle wo der tato paräi gepflanzt wird, gilt auch bei den Dajak

von Kwalakapuas als Aufenthaltsort eines speziellen Schutzpatrons, den die

Dajak von Kwalakapuas Mandar die Ngadju und die Dajak vom Sarujan
« Sri-nurulah » bezeichnen.1) Er bewacht das Reisfeld und rächt sich an

jedem, der sich dem Reisfeld oder auch bloss einer einzelnen Reispflanze

gegenüber etwas zuschulden kommen lässt. Er beschützt auch die Reisseele

und dies wirkt zurück auf das ganze Feld.2)

Die Tabu-(pali-)Vorschriften gegenüber einem Reisfeld.

An den folgenden Tagen ist es verboten nach dem Reisfeld zu gehen:
1. Am Tage nach Neumond.
2. Am Tage vor dem Vollmond (bulan tapas).
3. Drei Tage nach Vollmond (bulan kalala).
4. Wenn jemand im Dorf schwer verwundet wurde.
5. Am ersten Regentag nach der Trockenzeit.
6. Bei Geburt eines Kindes im Dorf des Besitzers der Ladang.
7. Wenn im Dorf jemand gestorben ist. In diesem Falle bleibt man so lange

zu Hause, bis das Sterbehaus mit Blut gereinigt worden ist. Namentlich

muss die Türschwelle mit Blut eines Opferhuhns oder Opferschweins
bestrichen werden. Dabei tritt man auf die Schwelle, die häufig von Stein
ist und spricht: « Wie dieser Stein, so fest möge auch meine Seele sein.

So kalt wie Hühnerblut mein Atem. So lange der Verstorbene tot bleibt,
so lange möge ich leben auf dieser Welt. »

Nachdem man auf diese Weise seine Seele gefestigt hat, kann man
schadlos das Dorf wieder verlassen und nach seiner Pflanzung gehen.

8. Wenn eine Leiche beerdigt wird.
9. Am ersten Tage nach dem tiwah-Fest.

10. Wenn man mit der Tuba-Wurzel (toweh) das Wasser in einem Bach oder
Fluss vergiftet hat, um die Fische zu fangen.

11. Wenn man einen Hirsch in der Nähe des Ladangs schreien hörte.
Diese pali-Vorschriften beziehen sich im engern Sinne natürlich auf

die Reisseele, die bei Nichtbeachtung beleidigt oder gar geschädigt werden
könnte. Vom Verhalten der Menschen der Reisseele gegenüber hängt aber,
wie wir gesehen haben, der Ausgang der Ernte und vielleicht aller Ernten

') In der Bezeichnung dieses Schutzpatrons erkennt man deutlich die indische
Reisgottheit C«.

2) Mallinckrodt, S. 195.



— 85 —

überhaupt ab. Die hambarwan paräi wird als Persönlichkeit aufgefasst, die

sich im Falle ungebührenden oder beleidigenden Verhaltens der Menschen

sich vom Reisfeld zurückziehen kann und damit würde auch der gepflanzte
Reis nicht mehr gedeihen. Aehnliche Vorschriften gelten auch in bezug auf

den Reis in der Scheune, der ja auch unter ihrem Schutze steht.

Von den genannten pali-Vorschriften scheinen die drei ersten rein
indischen Ursprungs zu sein. Bei Todesfällen und Begräbnis, der Geburt
eines Kindes und dem Fischen mit der Tuba-Wurzel hat man jedoch an eine

direkte Uebertragung der unreinen oder gar giftigen Stoffe auf die Reisseele

zu denken, wodurch auch das ganze Reisfeld in schädlicher Weise beein-

flusst wird. Bei der letzten Vorschrift handelt es sich hingegen bloss um ein

ungünstiges Vorzeichen.
Die Ernte.

Sie ist, wie das Pflanzen, eine Arbeit, bei der sämtliche Dorfbewohner

mithelfen, wobei man die nicht zur Familie des Ladangbesitzers gehörenden
Mitarbeiter mit einem Teil des von ihnen geschnittenen Reises entschädigt.
Am Bulik-Fluss nennt man diesen Lohn « maäri » und es beträgt dieser ungefähr

ein Viertel vom geschnittenen Reis. In dieser Gegend sind nämlich die

Ladangs sehr gross und ist man infolgedessen auf die Mithilfe der

Dorfgenossen angewiesen.
Bevor man mit der Ernte beginnt, linden wiederum rituelle Handlungen

statt und es werden diese auf dem Feld des Häuptlings auch wieder viel
strenger gehandhabt als wie bei andern Personen, wo das Ritual von sehr

viel geringerer Bedeutung ist. Ueber der tato paräi errichtet man wie beim

Pflanzen ein kleines Schutzdach von Palmblättern, ein heiliger Topf wird
wieder nach dem Ladang gebracht und mitten in die tato paräi gestellt. In
diesen Topf legt man vorläufig die Reismesserchen (gento) und die von
Palmblattstreifen geflochtenen Säcke (taking), in denen man beim Schneiden
des Reises die Aehren sammelt.

Der tato paräi wird hier, nicht wie auf Bali und Lombok zuerst,
sondern erst nach der Ernte geschnitten. Bloss am Bulik-Fluss verfährt man
umgekehrt. Man legt die abgeschnittenen Halme der tato paräi in eine kleine
Tasche (bakan), in welche man auch sieben Drazänen-Blätter (sawang)
steckt. Hierauf werden sie direkt nach der Scheune gebracht, doch bewahrt

man sie vom übrigen Reis gesondert auf. Andernorts schneidet man
hingegen die tato paräi, wie gesagt, erst nachdem die Ernte vollendet ist. Bevor
dies jedoch geschieht, muss an alle Geräte und Instrumente, die beim
Anlegen des Ladang, beim Pflanzen und Schneiden des Reises verwendet wurden,

ein Opfer gebracht werden. Dieses Opfer nennt man «nonga paräi». Erst
nach diesem darf die tato paräi geschnitten werden, worauf man die Halme



— 86 —

zu einer Garbe zusammenbindet, in einen gelben Lappen wickelt und in
festlichem Aufzug nach der Scheune bringt.

Hier erhält sie, wie gesagt, einen besondern Platz, häufig hängt man
sie auch am Dachgebälk auf, von wo sie nicht mehr entfernt werden darf.
Hat man den gesamten Reisvorrat aufgebraucht, so darf man in keinem Fall
den Reis der tato paräi essen. Solches wäre eine gröbliche Beleidigung der

Reisseele und würde dies schlimme Folgen nach sich ziehen. Ab und zu müssen

ihr auch Opfer gebracht werden, bestehend aus etwas zubereitetem Reis,

Fisch und Sirih. Diese Speisen werden von den Dajak des Bulik-Gebietes in
ein kleines Töpfchen getan, das man der Garbe umhängt, hierauf aber die

Schnur, an welcher das Töpfchen aufgehängt ist, durchschneidet, so dass es

zu Boden fällt und zerbricht. Dieses Opfer nennt man tali pambin.
Bevor die tato paräi in der Scheune untergebracht worden ist, darf

man keinen Reis von der neuen Ernte geniessen und auch keinen Reis aus

der Scheune holen, andernfalls man krank zu werden glaubt.

Das Opfer nach der Ernte.

Nach der Reisernte wird der Dajak nicht versäumen, allen Geräten,

die beim Ladangbau verwendet wurden, ein Opfer zu bringen. Er rechtfertigt
diese Handlung mit den folgenden Worten:

«taloh handjai huong hapus penda langit atou basa gana, genep

nahnang kuman hea,» d. h.: « Alle Dinge unter dem Himmel haben eine

Seele (Kraft), eine jede Seele will auch essen. »

Es sind dies vornehmlich die folgenden Objekte, denen zubereiteter
Reis von der neuen Ernte vorgesetzt wird: der Schleifstein, die Axt, das

Buschmesser, das Setzholz, der Reisstampfer und der Stampfblock. Auch in
die Reisscheune werden Opfer gelegt.,

Man opfert auch allen bösen Geistern (djiin und njaring), dem Wassergott

Djata und dem Radja Ontong, der im dritten Himmel seinen Sitz hat
und von dem aller « ontong », das Glück und der Segen kommt.

Auch der Habicht und andere vorzeichengebende Vögel erhalten ein

Opfer, da die reiche Ernte auch ihnen zu verdanken ist. Man opfert auch

einem kleinen Vogel, dem kahangkahok, da dieser, wie die Dajak sagen, eine

gute Ernte zum voraus verkündet.
Er hat einen Boten, der seine Befehle ausrichtet, nämlich den katjirak,

ein kleines Vögelchen, das zwischen den Reisstauden nistet. Nach der dajak-
scher Auffassung hilft der katjirak mit, dass die Reisähren recht voll und
schwer werden. Er macht sie schwanger (mampatihi), wie die Dajak zu

sagen pflegen. Damit ist aber nicht das Blühen des Reises gemeint, das man
andernorts im Archipel als « Schwangerschaft des Reises » bezeichnet. Da-



— 87 —

her sieht es der Dajak gerne, wenn diese Vögel recht zahlreich in seinem

Reisfeld nisten. Besitzt hingegen jemand ein Reisfeld, das tief im Urwald
gelegen ist, so weiss der Dajak sehr wohl, dass da keine katjiruk-Vögel
hinkommen und seinen Reis « schwanger » machen. Doch weiss sich der Dajak
auch in diesem Falle zu helfen.

Er fängt einen kajiruk-Vogel und bringt ihn samt dem Käfig (sulep)
nach seinem Reisfeld. Durch seinen Ruf wird er, wie der Dajak glaubt, andere

derartige Vögel anlocken und auf diese Weise glaubt er sein Reisfeld bevölkern

zu können.
Weiterhin sind noch zu erwähnen die zahlreichen Zaubermittel, die

beim Reisbau für die eine oder andere Handlung oder Arbeit verwendet wurden

und schliesslich auch die « potaho », die zahlreichen Schutzgeister des

Dorfes, die in Gestalt des Leguans verehrt werden und bei Anlass des Erntefestes

gleichfalls ihr Opfer erhalten.

Das Opfer für Sonne, Mond und Sterne.

Nachdem alle bösen Vorzeichen, Geister und Dämonen zufriedengestellt

sind, muss auch den Gestirnen ein Opfer dargebracht werden, das

jedoch kein blutiges ist. Der patendo (Orion), nach dessen Stand man sich
beim Anlegen eines Reisfeldes richtet, bekommt, nebst Sonne und Mond, ein

Opfer angeboten, das aus süssem Klebreis (pulut) besteht, den man ihnen

entgegenschleudert. Hiebei befiehlt man das Reisfeld ihrem Schutze an und
bittet sie, dazu beizutragen, dass eine reiche Ernte eingeheimst werden könne.

Das Opfer für die Kaloä.
Auf der naga, der Weltschlange, also unter der Erdoberfläche, hält

sich nach Ansicht der Dajak eine weibliche Gottheit, namens Kaloä auf.

Man bezeichnet sie auch als Schwester des obersten Gottes, des Maha-

tara und als « gana petat », d. h. als Prinzip der Fruchtbarkeit (wörtlich
Seelenstoff IKraftl der Welt). Man stellt sich die Kaloä vor als eine Frau mit
bloss einer Brust, und zwar in der Mitte des Körpers. Legt der Dajak ein

neues Reisfeld an, so versäumt er niemals, auch der Kaloä ein Opfer
darzubringen. Solches geschieht stets an zwei Stellen, nämlich unter der
Reisfeldhütte, damit die Leute nicht krank werden sollen und zweitens in der

Mitte des Feldes, damit der Reis gut gedeihe. Die Kaloä will als Opfer bloss

kalten Reis, den man ihr in einer Kokosschale darbringt und Wasser in einem

Bambusabschnitt. Dieses kärgliche Opfer wird mit dem Ruf: «Wach auf!
wach auf und iss! » unter die Erde geschoben.

Beginnt man mit dem Ansäen des Reisfeldes, so stösst man erst dreimal

mit dem Setzholz oder einem Buschmesser in die Erde und spricht: « 0



— 88 —

Kaloä, wach auf! hilf mir! ich säe heute meinen Reis, lasse doch alles Gute

hervorkommen.»
Auch bei der Ernte wird der Kaloä ein Opfer gebracht. Würde man es

unterlassen, der Kaloä regelmässig ein Opfer zu bringen, so kann es vorkommen,

dass sie bei Erdarbeiten auf dem Ladang oder im Dorf plötzlich die

Erde durchstösst und es wird dann die betreffende Person einen dumpfen
Schmerz empfinden, der längere Zeit anhalten kann.

Lobgesang auf den Reis, der zu Beginn eines tiwah-Festes von den
balian gestreut wird und dessen gana zu sieben Jungfrauen wird.

0 göttlicher Reis, ich besinge dich, der du lebst im bescheidenen Napf
und ihr Goldkörner im Leib des sarimburung (chinesischer blumiger Teller),
der du kommst eilends geflogen übers Meer, das weite. Hast dein Gefieder

gebadet und gesalbet mit dem wohlriechenden Oel des tingang (Nashornvogel).

Der lieblich duftende Weihrauch, der langsam herauswallet durch
die offene Tür des Jenseits (lewu-liau).

Mit Weihrauch aus den Zweigen des lampojang-Baumes bestreiche

ich dich, o tawur im Napfe! Mit der tingang-Schwanzfeder salbe ich dich,

o tawur! Nicht verborgen ist mir der Ursprung deines Lebens. Die Ursache
deines Daseins habe ich längst erfahren. Bist du nicht das Werk des mächtigen

Wassergottes, djata, zu dessen Palast ein herrliches Tor führt, eine

goldene Türe des mächtigen Mahatara.

Auch zu Mahataras Wohnung im weiten, unendlichen Himmelsraum

droben, nur eine Türe führt zu ihm hinein. Aus einem Tautropfen schuf er

dich, vom flüchtigen Nebel, der obern Welt, von einem Tropfen, der
herabträufelt vom herrlichen Elfenbeinbaum, der weithin ausbreitet seine gold- und

achatsteinbeladenen Aeste. Wohl verwahrt hat dich im rötlichen Topfe dein

tapferer Eheherr, Tingang, und auch der antang (Habicht). Dein beschützender

Geist war sehr besorgt um dich. Er liess dich wohnen im gestreiften

zehnhörnigen heiligen Topf. Da so berühmt du bist, deshalb bewahre auch

ich dich, du erhabenes tawur, im kleinen unscheinbaren Napf und berge dich

im Leib des sarimburong, der einstmals kam übers Meer. 0 Seele des Reises,

komm doch jetzt hervor, denn du gleichst ja dem köstlichen hellglänzenden

Gold. 0 Reis, ich streue dich jetzt auf die buntgefleckte Matte, von
weichem Schilfgras. Fallt nieder, ihr Reiskörner, auf das Haar der

Wasserschlange tambon (damit ist das Schilfgras gemeint). Wie der Blitz ist mein

Reisopfer, glänzend weiss, ist herrlich an sich selbst und begehrt nicht zum

Schmucke den blinkenden Diamanten. Mein Reis ist ein Stab, gleich einem

feurigen Blitz und bedarf nicht des Ueberzuges 'von glänzendem Gold.

Buitenzorg, im Februar 1926.


	Der Reisbau und die Reisbaukulte der Oloh-Ngadju und der benachbarten Stämme von Südost-Borneo

