
Zeitschrift: Mitteilungen der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft Zürich

Band: 23 (1922-1923)

Artikel: Eine Leichenverbrennung auf der Insel Bali

Autor: Wirz, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


61 —

Eine Leichenverbrennung
auf der Insel Bali.

von Dr. P. WIRZ.

Allein durch Verbrennung des Leichnams wird es nach der Hindulehre

der Seele ermöglicht den Himmel von Indra, den „swargan"
oder „indraloka" und von da den höchsten Himmel von Wisnu und
Siwa, den „wisnuloka" und „siwaloka" zu erreichen. Die zur Kaste
der Bramahnen zugehörenden Prister „padanda" gehen nach der
Verbrennung regelrecht nach dem Himmel von Indra, — die anderen Sterblichen

erreichen ihn hingegen erst, nachdem sie siebenmal als Mensch
wiedergeboren worden sind.

Den „siwaloka" stellen sich die Balinesen vor als einen Lusthof,
wo schöne Himmelsnymphen und Lichtgötter den Göttertrank „amreta"
herumreichen. Als Gegenstellung zum Himmel kennt der Balinese auch
eine Hölle „kawah", ein ewig-brennendes Fegfeuer, wo die Schuldigen
tausend Jahre lang gepeinigt werden, für ihre zu Lebzeiten begangenen
Sünden. Diese stehen alle aufgeschrieben in dem Buche von „sang-
suraima". Nicht ein jeder kann verbrannt werden, so z.B. nicht der
zum Tode Verurteilte, auch nicht der an Pocken oder Aussatz gestorben
ist. Letztere werden vielmehr für einige Zeit in ein offenes Grab gelegt,
darnach gewaschen und durch den Prister gesegnet, um sodann regelrecht
begraben zu werden. In gleicher Weise verfährt man mit Frauen die
während der Schwangerschaft gestorben sind, denn sie werden zu einem
„puntjanak".

Es steht jedem frei, die Leiche erst zu begraben und nach einiger
Zeit die Gebeine zu verbrennen, oder den Toten für mehr oder weniger
lange Zeit im Hause aufzubewahren, um ihn hierauf den Flammen zu
übergeben. Es hängt dies in erster Linie von den Mitteln ab die jedem
zur Verfügung stehen, denn eine Leichenverbrennung ist im allgemeinen,
und wenn sie regelrecht durchgeführt werden soll, eine ziemlich kostspielige
Sache, wozu mindestens 600 Gulden erforderlich sind. Doch kommt es
auch vor, dass grosse Fürsten oft Unsummen dafür ausgeben, zwanzig,
dreissigtausend Gulden und darüber; denn mit der Leichenverbrennung
sind stets auch Feste verknüpft, die mehrere Tage und Wochen dauern,
und bei denen es je nach den Umständen mehr oder weniger hoch zugeht.
Bei solchen Gelegenheiten lässt es dann der vornehme Balinese an
nichts fehlen.



— 62 —

Eines jeden Balinesen höchster Wunsch ist nach dem Tode verbrannt
zu werden, denn ohne die Lustrationsriten durchgemacht zu haben bleibt der
Seele der Zugang zum Himmel verschlossen. Daher irren die Seelen der
Nichtverbrannten fortwährend auf der Erde, namentlich in der Nähe des Grabes

umher, und erst die Verbrennung lässt sie zur dauernden Ruhe kommen.
Infolgedessen sparen viele ihr Leben lang Geld zusammen um sich nach
dem Tode verbrennen zu lassen. Die Allermeisten sind aber genötigt
zu warten und bleiben oft jahrzehntelang begraben bis ein bemitteltes
Familienglied stirbt, und sie bei dieser Gelegenheit mitverbrannt werden.

Eine Leichenverbrennung besteht demnach in der Regel aus zwei
verschiedenen Teilen: erstens der Verbrennung der im Hause aufbewahrten
Leiche und zweitens der Verbrennung der Gebeine früher verstorbener
Verwandter, die zu diesem Zweck wieder ausgegraben werden. Die Leichen,
die man zu Hause aufbewahrt, werden gleich nach ciem Tode von den
Angehörigen mit wohlriechenden Kräutern einbalsamiert, hierauf fest mit
Leinwand und Matten umwickelt, und schließlich in gespaltene Bambuslatten
eingeschnürt. Meistens werden sie in einer kleinen Hütte neben dem Hause
aufbewahrt, das abfließende Leichenwasser wird sorgfältig in einer silbernen
Schale aufgefangen, was einem Sklaven überlassen wird und der dafür zu

sorgen hat, daß von der Flüssigkeit nichts verloren geht. Jacob's schreibt,
daß diese Leichenflüssigkeit weggeworfen, oder bis zur Verbrennung
aufbewahrt werde; wenn letzteres richtig ist, so mußte jedenfalls noch etwas
Weiteres mit ihr geschehen. Vielleicht, daß sie in früheren Zeiten mit
Speisen vermengt, von den Angehörigen gegessen wurde, wie dies bei den

Bali-aga noch heute geschieht, oder unlängst noch geschah.

Die ersten Vorbereitungen zur Leichenverbrennung betreffen die
Herstellung eines hohen, pyramidenförmigen Turmes, des „wadah", (Abb.
1 und 2) in welchem die Leiche in pompösem Aufzug nach dem
Verbrennungsplatz getragen und daselbst mit ihm zusammen verbrannt wird.

Dieser „wadah" ist für die verschiedenen Kasten nicht gleich
konstruiert. Je höher die Kaste, welcher der Verstorbene angehörte, desto
höher ist in der Regel der „wadah", desto mehr Abstufungen,
sogenannte „tumpang" werden übereinander angebracht. So darf z. B. der
Fürst von Klunkung allein 11 „tumpangs" an seinem „wadah"
anbringen lassen; andere Stände und Kasten begnügen sich mit 9, 7 oder 5

„tumpangs". Die Anzahl dieser „tumpangs" muß also, wie man
sieht, stets eine ungerade sein.

Der Kaste der Bramahnen kommt hingegen das Vorrecht zu, die

„wadah" mit ungesponnener Baumwolle zu bekleben, weil ihre Seele so
weiß wie Baumwolle ist. Diese Art von „wadah" wird „wadah-me-
gämet" genannt. Wer einen andern oder höhern wadah macht, als sein
Rang ihm vorschreibt, ist der Strafe der Götter gewärtig und bleibt von
einer zweiten Geburt ausgeschlossen.



— 63 —

Es besitzt auch eine jede Kaste ihren eigenen Begräbnisplatz, aber
die Verbrennung wird stets auf ein und demselben Platz ausgeführt, doch
werden niemals Personen verschiedener Kasten gleichzeitig verbrannt.

Die Leichenverbrennung, der ich im Februar dieses Jahres beiwohnte,
fand in der Nähe der Ortschaft Singaradja statt. Ein angesehener
Mann und eine Frau aus der Kaste der „weshia" waren schon vor
etlichen Wochen gestorben und die Leichen lagen eingewickelt und mit
kostbaren Tüchern bedeckt im Totenhäuschen, umgeben von einer Menge
von Körbchen aus Palmblättern, welche die verschiedenen Opferspeisen
(„bantän)" enthielten, die täglich erneuert wurden. Draußen auf der
Straße arbeiteten eine Anzahl von Personen an den beiden wadah, einem

fünfstöckigen Turm von gespaltenem Bambus, der außen mit buntem Papier
und Stoff überzogen wurde. Die oberste Vertiefung war zur Aufnahme
des Leichnams bestimmt und war zu diesem Zweck etwas vorstehend
gebaut. Später sollten unterhalb der Vertiefung und desgleichen auch auf
der hinteren Seite drei große geflügelte Köpfe von Drachen angebracht
werden, welche den mythologischen Vogel „gäruda" und zwei andere
dämonenhafte Wesen, den „buta-susang" und den „kandang"
darstellen sollte. Mit deren Ausführung waren eine Anzahl Männer in einer
nebenstehenden Hütte beschäftigt. Ihre Leiber waren von Holz, die mächtigen

Flügel von gespaltenem Bambus verfertigt und wurden mit verschiedenfarbiger

Baumwolle beklebt, was von weitem sehr originell, aber hübsch
aussieht, dafür aber auch wenig dauerhaft ist und die Objekte infolgedessen

vor Regen geschützt werden mußten.

Zu einem großen „wadah" gehört auch eine Leiter oder Treppe
(kertage), von Bambus, die nicht ganz bis zur Vertiefung reicht, in welcher
die Leiche untergebracht wird. Nur für den größeren der beiden wadah
wurde eine solche Stiege gebaut, während zur Besteigung des andern
wadah eine gewöhnliche Bambusleiter dienen sollte. Nur nebenbei will
ich hier bemerken, daß für die beiden höhern Kasten, die „Ksatrya"
und „Bramahnen" am unteren Ende der Stiege häufig ein großer
geflügelter Löwenkopf angebracht wird, durch dessen geöffneten Rachen man
den wadah besteigt.

Eine weitere Vorbereitung von mehreren Wochen erheischte sodann
die Herstellung von zahlreichen hölzernen Tieren, in deren ausgehölten
Leibern die Leichen oder Gebeine der früher Verstorbenen verbrannt
werden sollen.

Auch in der Ausbildung dieser Tiere hat man sich wiederum streng
an die Kastenvorschriften zu halten.

Ein Bramahne wird stets verbrannt in einem Sarg, welcher eine weiße
Kuh (1 e m b u p u t i h, Abb. 13) das heilige Tier der Hindu repräsentiert, die K s a -
trya in einem Sarg von der Form und Gestalt einer schwarzen Kuh
(lembu hitam), das Fürstengeschlecht der gusti bontoba lassen sich



- 64 —

ausschließlich in einem hölzernen Löwen (singa) verbrennen und die gusti
dekakori in einem geflügelten Pferd (sardu 1 a). Wer der Kaste der Passak
angehört, wird in einem hölzernen Fischleib fgadja mina) verbrannt oder in
einem geflügelten Löwen (singa) und ein Sudra schließlich in einem offenen
hölzernen Trog (t j e t j e k a k a n). In unserem Falle wurden lauter s a r d u 1 a hergestellt,
etwa 30 an der Zahl. Zwei von ihnen waren größer und länger als die anderen
und zur Aufnahme von Leichen bestimmt, während in den andern bloß die
Gebeine der vor mehr oder weniger langer Zeit Verstorbenen verbrannt werden
sollten. Auf diesen mythologischen Tieren denkt sich der Balinese die
Seele nach dem swargan reiten, unsichtbar natürlich, denn alles Machwerk,

die hölzernen Tierleiber, in welchen die Leichen und Gebeine
verbrannt werden sollen, sind bloß Symbole, ein Ausdruck des Gewünschten
und Erhofften, damit sich dieses um so sicherer vollziehen soll. Wie bei

der Magie und dem Analogiezauber der Primitiven, so handelt es sich auch
hier um die symbolische Ausführung eines Vorganges, der in Wirklichkeit
von den Geistern und Göttern unsichtbar vollzogen wird.

12. Februar.

Nach etlichen Tagen kam ich wieder nach „Bangbang bano",
dem Gehöfte, wo sich die beiden Toten befanden. Schon von weitem hörte
ich das Glockenspiel des Gamelans, der von nun an Tag und Nacht, fast
ohne Unterbrechung bearbeitet wird. Die wadah waren bereits
fertiggestellt und wurden noch mit Flittergold, Spiegelchen und bunten Bildern
behängt. Auch die mit feurigrotem Kattun überzogenen sardula gingen
ihrer Vollendung entgegen und befanden sich als stattliche Herde in einer
Hütte nebenan (Abb. 3). Droben im Gehöft ging es sehr geschäftig zu. Täglich
kamen Angehörige, Freunde und Bekannte um Hand anzulegen, die Männer
in der Küche, die Frauen und Mädchen bei der Herstellung der zahlreichen
Opfer, was täglich von Neuem geschehen muß. Natürlich bringt dann
auch jeweilen ein jeder was mit zur Deckung der Unkosten, denn wer mit
leeren Händen kommt, ist wenig willkommen. Die Küche war in zwei

getrennten Höfen verteilt, im unteren wurden die Rinder und Schweine

geschlachtet, Fleisch gehackt und Würste gestopft, was ausschließlich
Männerarbeit ist. In einem großen kupfernen Kessel kochte eine unappetitliche

blutige Fleischbrühe mit großen Fleischklumpen und in einer andern
ein großblättriges Gemüse.

In zahlreichen kleinen Hütten wurde in großen Mulden Fleisch und
verschiedenes Gemüse klein gehackt; wieder in andern Hüttchen wurden
am Spieß Ferkel gebraten nebst Enten und Hühnern, und verbreiteten über
das ganze Gehöft einen angenehmen Duft. Wieder anderswo befand sich
die Wursterei, wo es jedoch weniger appetitlich und verlockend aussah.
Im oberen Hof neben dem Totenhaus waren hingegen die Frauen und
Mädchen mit dem Kochen von Reis in riesigen tönernen Töpfen beschäftigt. Au
großen Matten wurden stets von neuem Berge von dampfendem Reis ausge-



— 65 —

breitet, von dem sich ein jeder nach Belieben bedienen konnte, während die Fleisch
speisen rationiert und jedem Anwesenden auf Bananenblätter dargereicht
wurden.

Frauenarbeit war auch das Herrichten der zahlreichen Opfer (b an tan),
was alltäglich und bei jeder Mahlzeit von Neuem geschehen mußte, denn

bei jeder Mahlzeit muß auch der Verstorbenen gedacht werden, sowie auch
der bösen Geister und Mächte, um diese zu versöhnen und fern zu halten.
Die Opfer bestehen aus den verschiedensten Speisen und Gerichten, die in

kleine, hübsch zugeschnittene Blätterdüten und Körbchen gelegt und diese

wieder in größere Körbe getan werden, die ihren Platz in der Leichenhütte,

in einem besonderen, zum Unterbringen der Opfer bestimmten
Verschlag haben. Auch frisches Wasser muß täglich von Neuem neben die
Leichen gestellt werden, damit sich die Seelen Reinigen und Waschen
können. Dieses Wasser wird jeden zweiten oder dritten Tag in feierlichen
Prozessionen an einer unweit gelegenen heiligen Quelle geholt. Auch dies

ist ausschließlich Sache der Frauen und Mädchen, die bei sämtlichen
religiösen Zeremonien und den Prozessionen stets die Hauptrolle spielen,
während die Männer nur untergeordnet oder gar nicht dabei beteiligt sind.

Nachmittags sollte auf den Gräbern der verstorbenen Familienangehörigen

eine Zeremonie stattfinden, die folgenden Zweck hat. Es bleibt
sich nämlich nicht vollständig gleich, ob die Leiche sorgsam im Hause
bis zur Verbrennung aufbewahrt wird, oder ob sie erst begraben wird, um
nach etlichen Jahren deren Überreste den Flammen zu übergeben. Im
ersten Falle ist die Seele noch fest mit dem Körper verbunden, im letzten
hat sie sich jedoch bereits von der Hülle losgelöst und schweift als
selbständiges Wesen in der Nähe des Grabes umher. Freilich haftet
auch den Gebeinen noch stets ein Teil der Seele, eine undefinierbare

Kraft an, aber die Seele als nunmehr selbständige
Individualität weilt anderswo.

Es kann selbst der Fall eintreten, daß man von den
Gebeinen nichts mehr findet und dann wäre guter Rat teuer.
Daher greift der Balinese zu folgendem Mittel. Auf ein
Brettchen von etwa 8 X 30 cm Seitenlänge zeichnet man
eine menschliche Figur, wie Fig. 1 zeigt. Dieses Effigium
nennt man „tsnäna". In dieses Effigium muß nun die Seele

hineingelockt werden, was man durch Vorsetzen von
Opferspeisen, kostbarem Schmuck und Tüchern und durch
Anstimmen heiliger Gesänge zu erreichen sucht.

Den ganzen Morgen waren die Mädchen und Frauen
mit Herrichten der Opfer für die bevorstehende Zeremonie
beschäftigt gewesen. Unzählige Körbe und Körbchen wurden
mit allen möglichen Ingredienzien, kleinen Quantitäten
verschiedenster peisen, Gewürze, Früchten, Blumen, Salierhand Fig. 1. tsnaua



— 66 —

Süßigkeiten und Gebäck, Reiskuchen in verschiedenen Formen und Farben,
gebratene Hühner, Enten und Ferkel versehen. Hierauf wurden mit
besonderer Sorgfalt die zahlreichen tsnäna geschmückt, die Effigien der auf

dem Friedhof begrabenen Familienangehörigen, deren Gebeine demnächst
verbrannt werden sollten. Ein jeder dieser tsnäna wurde zu diesem
Zweck in ein silbernes Gefäß gestellt, und an kleinen Bambusstäbchen in
senkrechter Stellung festgebunden. Hinter dem tsnäna wurde ein aus

verschiedenfarbigen Papierröhrchen verfertigter Fächer befestigt, über ihm
ein Kopfschmuck von goldenen Blumen (blankr), den Frauen und
Mädchen bei festlichen Anlässen auch im Haar zu tragen pflegen, weiterhin

ein goldener Kamm und Haarspieß. Als Halsschmuck wurden ihm
umgehängt goldene Münzen und ein kragenartiger Schmuck von Goldblech
(bobodang) und etwas tiefer eine goldene Gürtelschnalle (bakseh). In
der silbernen Schüssel, in welche der Topf zu stehen kam, wurden goldene
Fingerringe, Armspangen und schwere, silberne Fußringe gelegt, nebst

goldenen Ohrringen oder Tuben, wie sie die vornehmen Balinesinnen zu
tragen pflegen; kurz allen Gold- und Silberschmuck, den man besitzt oder

von Bekannten oder Nahestehenden leihweise auftreiben kann (Abb. 4). Dieser
Schmuck soll nebst dem tsnäna auf das Grab gebracht, die Seele des

Verstorbenen gefällig stimmen, damit sie sich nach dem tsnäna begebe
und in diesem Wohnsitz nehme. Schließlich war alles so weit fertig;
Mädchen und Frauen hatten neue seidene Gewänder umgetan und sich mit
einem weißen Umschlagtuch versehen, in welchem jedes ihre silberne
Schüssel, mit dem silbernen Topf, dem kostbaren Schmuck und tsnäna
trug. Voran schritten einige Mädchen gleichfalls mit silbernen Schüsseln,
aber größer wie die andern, welche andere Kostbarkeiten und Schmuck,
sowie auch kostbare seidene, und mit Gold durchwobene Tücher enthielten.
Dann folgten die zirka 30 Mädchen mit den tsnäna und zum Schluß
einige Männer, welche die Gamelaninstrumente trugen und mit klingendem
Spiel die Prozession begleiteten.

Die Opfer waren bereits in den Morgenstunden nach dem Friedhof
gebracht worden und daselbst auf Matten und Opfertischchen ausgebreitet
worden. Nun wurde auf sämtlichen Giäbern, welche die zu verbrennenden
Gebeine enthielten, die Erde etwas aufgehackt, und vor jedem Grab kniete
eines der Mädchen mit seiner silbernen Schüssel und dem tsnäna nieder.
Damit keine Verwechslung stattfinden sollte, war auf der Rückseite eines

jeden tsnäna der Name des Verstorbenen geschrieben. Der Topf wurde
mit den enthaltenden Kostbarkeiten und dem tsnäna vors Grab gestellt,
daneben einige seidene Tücher, Sarong, Slendang, Kopftücher u. s. w.,
nebst andern Kostbarkeiten, Gold- und Silberschmuck ausgebreitet, damit
sich die Seele an diesen Dingen ergötze und herbeilasse. Hierauf wurde
auf jedes Grab ein kleines Schüsselchen mit einigen Kupfermünzen gelegt,
das jedoch nach einer Weile weggeworfen wurde und an dessen Stelle der
aus dem Topf herausgehobene tsnäna hingelegt. Gleichzeitig stimmten



— 67 —

die Mädchen und Frauen eine schwermütige, melancholische Weise an, der
Gamelan setzte gleichfalls wieder ein.

Nun traten die Priesterinnen, die „padanda istri" vor mit kleinen
Tongefäßen, welche Weihwasser enthielten und besprengten damit die
tsnäna. Andere breiteten die Opfer auf den Gräbern aus und steckten
glimmende Weihrauchstäbchen dazu. Mit dem ihnen entsteigenden Rauch
soll auch der geistige Inhalt der Opferspeisen den Seelen zugänglich
gemacht werden. Während der ganzen Zeit spielte unablässig der Gamelan,
aber ein kurzer Regenschauer machte, daß man sich beeilen mußte, und
unter den großen Bäumen Schutz suchte. Nachdem der Regen nachgelassen

hatte, fand eine weitere Zeremonie statt, welche die Verbrennung
von Kinderleichen symbolisieren sollte, um auch ihnen die Möglichkeit zu
geben, den Himmel zu erreichen. Leichen oder Gebeine von kleinen
Kindern werden nicht wie diejenigen der erwachsenen Personen verbrannt,
denn in den meisten Fällen würde auch von deren Gebeinen kaum mehr
etwas zu finden sein. Doch ist dies ja, wie wir bereits gesehen haben,
auch gar nicht nötig. Zweck der Leichenverbrennung ist ja bloß die
Lustration der Seele; mit den Flammen und dem Rauch wird diese nach
dem Himmel getragen und in diesem Sinne wird auch die Verbrennung
bei Kindern ausgeführt. Auch auf den Kindergräbern wurde die Erde
etwas aufgehackt und auf jedem ein kleiner weißer und gelber Kattunlappen
ausgebreitet. Eine jede Mutter legt ein kleines Kissen hinzu, um die Kinderseele
herbeizulocken, wie es bei den Gräbern der Erwachsenen durch Vorsetzen
von Schmuck und Kostbarkeiten geschah. Wieder werden heilige Lieder
angestimmt. Die Frauen und Mädchen bringen duftende Blumen und junge
Reisähren herbei, breiten sie auf den Kissen und Zeuglappen aus und legen
zuletzt auf jedes Grab eine, aus einer Blattfieder der Lontarpalme
ausgeschnittene menschliche Figur hinzu. In diese letztere soll sich die Seele

hineinbegeben, sie spielt also dieselbe Rolle wie bei den Erwachsenen der tsnäna.
Nochmals wird alles sorgfältig mit einem weißen und einem etwas

kleineren Zeuglappen bedeckt, es repräsentieren diese die Gewänder der
Seele im Jenseits, dann werden eine Menge junger Kokosnüsse herbeige-
gebracht, und mit deren Wasser die Tücher erst dreimal besprengt und
schließlich vollständig mit der Flüssigkeit übergössen. Inzwischen werden

von andern die Opfer herbeigebracht und vor den Gräbern ausgebreitet,
dann werden die Tücher und Matten zusammengewickelt und in Brand
gesteckt und vergraben.

Es war bereits dunkel geworden, als die Prozession sich wieder
heimwärts begab, aber die Zeit, um sich zur Ruhe zu begeben war für
die Leute noch lange nicht gekommen, denn noch sollten diesen Abend
alle die 30 tsnäna gereinigt und gewaschen werden, es soll dies die
Reinigungszeremonie (pembresihan) der Seelen sein.

Es mochte gegen acht Uhr abends sein, als auf dem engen Platz
zwischen dem Wohnhaus und der Leichenhütte zwei kleine Tisch errichtet



— 68 —

wurden. Jedes wurde mit einer vollkommen neuen kleinen Matte und
einem kleinen weißen Kissen bedeckt, hierauf wurden je zwei tsnäna auf
die Tischchen gelegt und deren Namen ausgerufen, damit die männlichen
Angehörigen der betreffenden Personen herbeikommen sollten, denn diese
Reinigungszeremonie war nun wiederum Sache der Männer, vielleicht, daß

sich die Mädchen und Frauen für heute Ruhe gönnen wollten. Ein
Körbchen wurde den herbeigekommenen Personen hingereicht, in welchem
sich kleine Quantitäten verschiedener Substanzen befanden, die, wie ich
später erfuhr, verschiedene cosmetische Mittel für die Körper- und
Schönheitspflege der Balinesen darstellten. Eine nach der andern dieser
Substanzen wurde nun über das Gesicht oder den Körper der auf das

Brettchen aufgezeichneten menschlichen Figur gestrichen, so unter anderem
mit einem Stückchen Holzkohle (siseg), womit sich der Balinese die Zähne
zu reinigen pflegt. Hierauf folgte eine getrocknete Baumrinde, „ambo"
genannt, die in Wasser gekocht, zum Waschen der Haare verwendet wird;
„klonjo", eine braune Substanz, die mit Kokosöl vermengt wird und
mit der sich der Balinese den Körper einreibt, „sam-sam", ein fein
zerschnittenes Blatt, das zu demselben Zweck dient, und Curcuma (boreh),
das zu demselben Zweck dient, Puder aus Reismehl, und so folgten
zahlreiche andere Ingredienzien, die alle als Cosmeticum bei den Balinesen
verwendet werden. Schließlich wurde über jeden tsnäna ein Hühnerei
hinweggerollt und als unrein weggeworfen. Nun wurde der tsnäna
mit etwas Kapok abgewischt, dann folgte dasselbe mit einem Stückchen
Schwamm und schließlich mit einer Miniaturbürste. Alles dies sollte
die Reinigung der Seele versinnbildlichen, denn alles, was man von
nun an mit dem tsnäna vornahm, sollte auch die darin enthaltene Seele

erleiden. Geläutert und gereinigt soll die Seele nach dem Jenseits kommen,
damit bei ihrer nächsten Geburt der neue Erdbewohner einer Himmelsnymphe

oder einem Liebesgott an Schönheit nicht nachstehen soll.

Nun stimmten die umstehenden Männer und Frauen wieder einen

heiligen Gesang an, der tsnäna wurde mit Weihwasser abgespült und auf
einen Zeuglappen gelegt, ein kleines Kissen unter den oberen Teil
geschoben, etwas Kapok und ein kleiner Lappen auf die Geschlechtsteile, auf
die Augen eine kleine Spiegelglasscherbe, ein Stückchen Eisen auf den

Mund, eine duftende Jasminblüte auf die Nase und etwas Wachs auf die

Ohren. Auch diese Substanzen sollen ihre Eigenschaft der Seele mitteilen,
ihre Augen sollen so hell wie Spiegelglas, ihre Zähne so fest wie Eisen

sein, ihr Geruchsorgan soll sich an dem Duft der Blüte erlaben, sie soll
in allen Teilen so vollkommen, so rein wie ein Ei sein, das keinerlei
Uneinigkeiten in sich schließt.

Eine Rolle chinesischer Münzen wurde ebenfalls hinzugelegt, Geld,

um die bösen Geister, die sich auf der Reise nach dem Jenseits der Seele

entgegenstellen wollen, zu befriedigen, und schließlich ein goldener Ring,



69

der speziell zu diesem Zweck aus dünnem Goldblech hergestellt worden
war. Wozu dieser letztgenannte dienen sollte, wurde mir allerdings
nicht klar.

Es war rührend zu sehen, wie mancher Mann oder Frau von seinem

tsnäna Abschied nahm, wie von einem Toten, und mancher^ legte mit
Tränen in den Augen noch ein Häufchen Münzen oder ein anderes Kleinod

hinzu, als wollte er damit dem Verstorbenen selbst noch eine letzte
Herzlichkeit erweisen. Nochmals wurden die in Reih und Glied auf einer
Matte liegenden tsnäna mit Weihwasser besprengt, sodann wurde ein

jeder in einen neuen weißen Zeuglappen und hierauf in eine kleine, neue
Matte eingewickelt und mit Rotang sorgfältig verschnürt und schließlich
das Ganze nochmals in einen weißen Zeuglappen eingenäht.

Es war bereits Mitternacht, bis sich die Leute zur wohlverdienten
Ruhe begaben. Unter den weichen Klängen des Gamelans, welche die
stille Tropennacht erfüllten, traten auch wir den Heimweg an. Draußen
vor dem Gehöft brannten zahlreiche bunte Papierlaternen, die nicht den

Menschen, sondern den Seelen der Verstorbenen den Weg weisen sollten,
um noch rechtzeitig den Weg nach dem tsnäna zurückzufinden, falls sie
diesen aus dem einen oder andern Grund wieder verlassen hatten.

e

14. Februar.
In aller Frühe kamen wir wieder nach dem Gehöft, wo sich bereits

in der Morgendämmerung eine zahlreiche Menschenmenge

eingefunden hatte. Alle 30 Pakete, welche die
tsnäna enthielten, lagen in einer Reihe vor dem
Totenhäuschen. Die Frauen und Mädchen waren
schon frühzeitig wieder mit dem Herrichten der
Opfer beschäftigt, denn außer dem alltäglichen Opfer
für die beiden Leichen und die bösen Geister, die
sich überall herumtreiben, mußte jetzt auch für jeden
tsnäna ein besonderer Korb mit Opfergaben
hergerichtet werden, welchen man „ponriagan" oder
auch pisang djati nennt (Fig. 3 und Abb. 5). Diese
letzte Bezeichnung verdankt der Opferkorb einer
jungen, wildwachsenden Bananenpflanze, die jedem
Korb beigegeben wird, deren Bestimmung jedoch
nicht mehr bekannt zu sein scheint. Im übrigen
enthält der Opferkorb alles was der Balinese zu
seinem Leben nötig hat und zwar nicht bloß kleine
Mengen der verschiedensten Nahrungs- und Genußmittel,

sondern auch kleine Quantitäten der
verschiedenartigsten Rohstoffe, deren er zum Hausbau,
zur Anfertigung der Geräte, Waffen, Schmuck- und
Kleidungsstücke und anderer Dinge' mehr bedarf, Fig. 3. ponriagan

WVVWWVW

0 0

mm._w.

n/
m̂



— 70 —

damit es der Seele auch im Jenseits
an nichts fehle, denn die Opfer und
Substanzen im ponriagan sind für's
Jenseits bestimmt, damit sie dort der
Seele zugute kommen sollen und werden
aus diesem Grunde gleichfalls
verbrannt.

Ferner wird jedem ponriagan
ein aus Palmblatt ausgeschnittenes
stilisiertes menschliches Gesicht
beigegeben, dessen Augen und Nase durch
aufgenähte, chinesische Münzen
angedeutet sind. In dieses Effigium begibt
sich die Seele bei Gebrauch der Opfer.
Auch für die im Gehöft untergebrachten
Leichen waren früher schon zwei große
ponriagan hergestellt worden.

Eine weitere Vorbereitung
erheischt sodann die ziemlich mühsame
Herstellung eines Apparates, den man
„adgenän" (Fig. 5) nennt. Es ist
dies eine Kokosschale oder eine silberne
Kugel, die mit Reis gefüllt ist. In
der Öffnung steckt ein Stäbchenkreuz,
das mit verschiedenfarbigen Seiden-

Fig. 5. Der „adgan". fäden bespannt ist, von den vier Enden
der horizontalen Stäbchen hängen Fadenkreuze herab, während der mittlere,
vertikale Stab am äußersten Ende an feinen Drähten kleine Silberblechstückchen

(kiter) trägt. In der Öffnung der Kokosschale steckt weiterhin
ein S-förmig gebogenes Rotang- Stäbchen, das am Ende ein kleines,
becherförmiges Körbchen trägt, dieses enthält eine Eierschale, die mit Öl gefüllt
und mit eingestecktem Docht versehen eine Lampe repräsentiert. Es ist
dies das Licht, das der Seele auf dem Weg nach dem Jenseits den Weg
weisen soll.

Die verschiedenfarbigen Fäden und Fadenkreuze stellen hingegen den
Lebensfaden vor. Jedesmal wenn sich ein Faden abgewickelt hat, ist ein
Lebensabschnitt abgelaufen und eine neue Wiedergeburt findet statt. Sieben

verschiedenfarbige Fäden sind auf dem „angenan" aufgespannt, denn aus
sieben Lebensabschnitten setzt sich der Kreislauf der Seele zusammen.

Weiterhin muß jedem Verstorbenen Wegzehrung auf die Wanderung
nach dem Jenseits mitgegeben werden. Zu diesem Zweck wurden kleine,
gelb und rot bemalte Betelkörbchen (gagutok) mit rohem Reis gefüllt,
jedes in ein reines weißes Papier eingewickelt und neben den „tsnäna"

tj.

KS
>Ü
¦\1

K//.
kv



— 71 —

gelegt. Auch eine aus Lonterblatt ausgeschnittene menschliche

Figur (Figur 4) wurde zu jedem Körbchen gelegt,
damit die Seele auch hier sogleich ein Effigium vorfinde,
in das sie sich hineinbegeben kann und weiterhin ein kleines
Bündel trockener Holzstückchen, damit sich die Seele damit
den Reis kochen kann. Schließlich kam noch zu jedem Körbchen
ein weißer und gelber Zeuglappen, welche die Gewänder der
Seele im Jenseits repräsentieren sollten. Fig. 4

18. Februar.

Wieder waren etliche Tage vergangen, bis eine weitere Zeremonie
stattfinden sollte, die man „nuhun pada" nennt, und die einer Absolution

gleichkommt. Zu diesem Zweck müssen sämtliche tsnäna vor den Priester
(päd an da) gebracht werden, der sie mit besonders heiligem Weihwasser
reinigt und Gebete spricht, damit den Seelen derjenigen Individuen, die
demnächst durch das Feuer endgültig geläutert, von den Göttern die Sünden
erlassen werden sollen. Hiezu verwendet man jedoch nicht die beseelten

tsnäna, sondern es werden aus Lontarblättern andere Effigien verfertigt,
welche man adgän nennt (Fig. 2). Die tsnäna dürfen bis zur
Verbrennung überhaupt nicht mehr berührt werden, damit die in ihnen
anwesenden Seelen nicht beunruhigt werden und die Objekte eventuell wieder
verlassen könnten. Wie seinerzeit die tsnäna, so wurden jetzt die

adgän in die silbernen Gefässe gestellt, mit Gold- und Silberschmuck
umgeben. Nachmittags begaben sich die Frauen und Mädchen in feierlicher
Prozession zum Priester, jedes mit einem silbernen Gefäß,
das den adgan und die Kostbarkeiten enthielt, begleitet von
den Männern, welche die Gamelaninstrumente trugen und
einer großen Volksmenge. (Abb. 6). Zwei kleine Jungen trugen
an Bambuszweigen einige uralte abgetragene Kleidungsstücke
und Stränge aufgereihter Münzen. Mit diesen Kleidungsstücken,

welche den Verstorbenen angehörten, sollten die
bösen Geister von den heiligen Effigien fern gehalten werden,
da sie doch in diesen selbst die Verstorbenen zu sehen glauben,

jene daher unbehelligt lassen und überdies mit den
Geldsträngen zufriedengestellt werden.

Hierauf folgte würdevoll ein Jüngling, mit einem kostbaren
Kris in den Händen, ein Mädchen mit einem silbernen Becher
auf dem Haupt, welches heiliges Wasser enthielt und Schalen
mit Öl für die Seelenlampen, das gleichfalls vom Priester
geweiht werden sollte. Andere Mädchen folgten nach und
trugen die Familienschätze und Kostbarkeiten auf den Häuptern,
silberne Schalen, mit seidenen und mit Gold durchwobenen
Tüchern und Schirme, an welchen ebensolche Tücher hingen.
Wieder andere trugen silberne Schalen, welche kostbare Kämme,

ßdb



— 72 —

Spiegel, Ingredienzien und Geräte zum Betelkauen enthielten. Dann folgte
ein Mädchen mit einem kleinen Schrein auf dem Haupt, einem Familien
heiligtum, das eine Götterfigur und einen silbernen Becher enthielt, in
welchem sich vermutlich das Leichenwasser befand. Die Nachhut bildeten
sodann die 30 Mädchen und Frauen, mit silbernen Gefässen, in welchen
sich die mit Silber und Gold umgebenen „adgän" befanden. Auch der die
Prozession begleitende Gamelan durfte selbstredend nicht fehlen. Beim
Gehöft des Priesters angelangt, mußte natürlich der Gamelan und alles,
was nicht zu den bevorstehenden heiligen Handlungen gehörte, draußen bleiben.

Der Priester saß bereits in seinem Ornat, einem weißen Sarong und
zwei, kreuzweise über die Brust und Schultern gehängten schwarzen Binden,
in einer kleinen, offenen Hütte auf einem Kissen. Um das entblößte Haupt
hatte er zum Zeichen seiner göttlichen Inspiration einen Grashalm geknüpft
und vor ihm standen Gefäße, welche Wasser enthielten, in das er vorher
seine Füsse getaucht und auf diese Weise geweiht hatte, eine brennende
Öllampe, das Rauchgefäß und die Gebetsglocke vervollständigten das
Inventar. Neben ihm stand weiterhin ein Räuchergefäß, wohlriechendes
Holz und Blumen enthaltend und mit Gebeten beschriebene Lontarblätter.

Er winkt, und alle Mädchen und Frauen rutschen auf ihren Knien
zu seiner Heiligkeit heran, die adgän zu seinen Füßen hinstellend.
Weißgekleidete Priesterinnen erscheinen und besprenkeln sie mit Weihwasser
und stecken zu jedem adgän einige beschriebene Lontarblätter. Weiße und
gelbe Zeuglappen werden ausgeteilt und auch diese werden in die silbernen
Gefäße gelegt, letztere sollen, wie schon vorher erwähnt, die zukünftige,
neue Hülle der Seelen bei der Wiedergeburt repräsentieren.

Nun begann der Priester Gebete zu sprechen, die kein Ende zu
nehmen schienen. Immer wieder ertönte das Glöckchen, wozu endlose
Gebete gemurmelt wurden und an deren Schluß jeweilen das Lämpchen
und das Räuchergefäß mit einer ganz bestimmten Bewegung im Kreis
herum geführt wurde. Dazwischen spritzte er mit einem silbernen Stab
Weihwasser vor sich hin, erst auf das Glöckchen, dann hinter sich und
vor sich hin, um die bösen Mächte zu vertreiben, schließlich auf sich
selbst und zuletzt auf die vor ihm knienden Mädchen und Frauen (Abb. 7).

Wieder winkt er und eines der Mädchen kniete dicht vor seinen Füßen
nieder. Nun nahm der Priester eine ganz besondere Stellung ein, welches
audeuten soll, daß er nunmehr mit der Gottheit in Verbindung stehe.
Ernst und würdevoll erhob er die Hände, legte die zwei Zeigfinger und
den Daumen der Rechten zusammen und ließ das rechte Bein über die
Pritsche herabhängen. In dieser Stellung, von der göttlichen Kraft inspiriert,

sollte diese nunmehr auf die adgän übertragen werden. Eine
Priesterin trat neben ihn, goß drei Mal etwas Weihwasser über die große
Zehe des Erleuchteten, worauf das Mädchen, das vor ihm kauerte, gleichzeitig

die große Zehe mit einem Läppchen berührte und hierauf das
Gesicht des adgäns. Sodann reichte eine andere Priesterin ein Stück eines



— 73 —

Bananenblattes, das etwas Kalk enthielt, in welches wiederum drei Mal der
Finger getaucht werden mußte, hierauf drei Mal die Fußsohle des Priesters
und der adgän berührt wurde, und schließlich zum dritten Mal wiederum
die Zehe des Priesters und hierauf der adgän wiederum drei Mal. Trotz
des großen Ernstes, den diese heilige Zeremonie erheischte, gab es dabei
zuweilen außerordentlich komische und lächerliche Szenen, so, daß selbst
der Priester einige Male sein erleuchtetes Angesicht verziehen mußte und
in ein Lachen ausplatzte, kam es doch vor, daß die eine oder andere
Kandidatin oftmals nicht wußte, ob erst des Priesters Zehe oder der adgän
berührt werden sollte. Zum Schluß dieser heiligen Handlungen berührte
der Priester mit seinem Fuß das angefranste Haar des adgän, womit die
Zeremonie beendet war und ein anderes Mädchen sich mit seinem adgän
zu den Füßen des Priesters niederließ.

Jeder adgän ist doppelt, d. h. aus zwei aufeinandergelegten
Palmblattabschnitten ausgeschnitten, aber beide Figuren sind an den Blattrippen
zusammengebunden und wurden nunmehr, nachdem die Absolution ^beendet

war, von einander getrennt. Was diese Trennung der beiden Teile des

adgäns bedeuten sollte, ist mir nicht recht klar, vermutlich hängt aber
auch dies mit der Beseelung zusammen und wird diese durch die vollzogene
Durchschneidung der Blattrippe erleichtert. Haar und Seele sind bei manchen
Völkern Hinterindiens und Indonesiens Begriffe, die oftmals ineinander
überfließen. Schneidet man das Kopfhaar ab, so glaubt man an ein Entweichen
einer gewissen Seele, welche im Haar anwesend gedacht wird.

Es dauerte etliche Stunden, bis alle adgän auf diese Weise
behandelt worden waren, inzwischen trafen aber die Priesterinnen Vorbereitungen

für eine weitere Zeremonie Auf einem Tisch wurden Malten und
lange, weiße Tücher ausgebreitet, auf diese kleine, viereckige Zeuglappen von
gelbem Kattun und hierauf schließlich duftende Jasminblüten, junge
Reisähren und Geldstränge. Auf einem andern Tisch lagen die in weißes

Papier eingewickelten Körbchen, die gagutok, und vier angenän. Nun
wurden alle diese Objekte geweiht, d. h. mit Weihwasser besprengt und
mit weißen, duftenden Blüten bestreut und hiezu wiederum Gebete

gesprochen. Mit besonderer Sorgfalt wurden sodann die Tücher zusammengelegt

und von drei Frauen — man hätte meinen können sie enthielten
eine schwere Last — über die Köpfe haltend weggetragen. Diese Tücher
nebst den gelben Kattunlappen, repräsentieren nämlich die Gewänder der
Seelen, sie sind für das Jenseits bestimmt und werden daher mit den
andern Objekten zusammen verbrannt (Abb. 8).

In gleicher Weise wurden dann auch die gagutok geweiht und von
den Mädchen in ebenso feierlichem Aufzug wieder nach dem Gehöft ge-
ragen. Schon brach die Dämmerung an, aber noch hatte der padanda
einen Feierabend, denn nochmals kam ein Zug Mädchen und Frauen,
edes mit einem „angenän" auf dem Kopf, denn auch diese sollten heute
och vom Priester geheiligt und mit geweihtem Öl versehen werden. Wieder



- 74 —

wurden lange Gebete gesprochen und mit Weihwasser nach allen Seiten
herumgespritzt, zuletzt auch auf die angenän. Dann wurden über den

Ölgefäßen Gebete gemurmelt und schließlich die Eierschalen der angenän
mit Öl gefüllt und die Lämpchen angezündet. Spät in der Nacht begab
sich der Zug mit den brennenden Lämpchen wieder heimwärts. Es war
ein ergreifender Anblick, wie sich die in bunte, seidene Gewänder gehüllten
Festgestalten, jede mit ihrem angenän und dem Eierschalenlämpchen auf dem
Kopf langsamen Schrittes und in feierlichem Aufzug bergan bewegte,
während die altern Frauen die getragenen melancholischen Weisen sangen.
Im Gehöft angelangt, wurden die angenän mit den Öllämpchen neben die
tsnäna in das Totenhäuschen gestellt bis letztere von selbst erloschen.

Nun war alles soweit für die Leichenverbrennung vorbereitet. Jedem
tsnäna waren also beigegeben:

1. Ein mit Reis gefülltes Körbchen als Wegzehrung für die Wanderung
nach dem Jenseits.

2. Gewänder in Form eines weißen und gelben Kattunlappens.
3. Ein „angenän", eine Kokosschale mit Stäbchen und Fadenkreuzen,

aus sieben verschiedenfarbigen Fäden und dem Eierschalenlämpchen.
4. Ein Korb mit den verschiedensten genießbaren und ungenießbaren

Substanzen, deren die Seele im Jenseits bedarf, dem ponriagan, und
5. schließlich eine Geldrolle und ein goldener Ring als Lösegeld für

die bösen Mächte und den Wächter der Hölle.
Alle diese Objekte, die zu einer Leichenverbrennung unumgänglich

notwendig sind, werden mitverbrannt um sie auf diese Weise den Seelen
im Jenseits zugänglich zu machen.

20. Februar.

Schon früh am Morgen hatten sich wieder Freunde und Bekannte
eingefunden, um bei den gewohnten Arbeiten mitzuhelfen, die Männer in
der Küche, die Mädchen und Frauen bei der Herstellung der Opfer. Heute
mußten außer den üblichen Opfern für die Verstorbenen und die bösen
Geister auch für die wadah und sardula geopfert werden, oder vielmehr für
die in ihnen anwesenden bösen Geister, um sie zufrieden zu stellen und
auf diese Weise zu verhindern, daß sie die Leichen und Gebeine, die in
ihnen untergebracht werden sollen, belästigen sollten. Mittags wurden
unzählige Körbchen, die alle nur denkbaren Ingredienzien und Speisen
enthielten, auf den Plattformen der beiden wadah ausgebreitet und in die
ausgehöhlten Leiber der sardula gesteckt. Auch die Platzgeister dürfen
nicht vergessen werden und es werden für sie nach jeder Mahlzeit vor
den Türen und Eingängen des Hauses und Gehöftes Matten mit
Opferspeisen ausgebreitet, an denen sich jedoch an Stelle der Geister die Hunde
und Schweine erlaben. Hierauf fand gegen Mittag eine feierliche Prozession
nach der heiligen Quelle statt, um reines Wasser für die Waschung der
Leichen und Gebeine zu holen.



— 75 —

Ein anderer festlicher Umzug fand in den Abendstunden statt.
Heute schmückten sich Knaben, Mädchen, Jünglinge und Jungfrauen

der Familien der Verstorbenen mit all dem Gold- und Silberschmuck und
den kostbaren Tüchern, welche vor ein paar Tagen die tsnäna und
adgän umgaben, zur Ehre und letztem Abschied von den Verstorbenen. Mit
großer Sorgfalt halfen alle Familienangehörigen mit die Kinder aufs Beste
herauszuputzen und jeder bringt zu dieser Gelegenheit, was er eben
besitzt, Schmuck und seidene Tücher werden aus den Kisten hervorgeholt.
Vor allem wird aber an den Jüngsten nicht gespart, um sie mit allem was
man hat, zu behängen. Bei den Knaben darf selbstredend auch der Kris
nicht fehlen, bei den Mädchen ist reicher Gold- und Silberschmuck,
schwere, silberne Arm- und Fußspangen die Hauptsache. Daß sie bei
dieser Gelegenheit von jedermann bewundert werden, ist selbstverständlich.
(Abb. 9).

Zu bedauern ist es, tief zu bedauern, daß auch hier in Bali, bei
diesem so regen, kunstsinnigen Volk der Einfluß der Zivilisation vergiftend
auf seine Erzeugnisse und seinen Geschmack eingewirkt hat, und so ist
es auch kein Wunder, wenn gerade bei solchen nicht alltäglichen Anlässen,
wo die Leute eben kein Maß und Ziel kennen, Geschmacksverirrungen am
deutlichsten zutage treten. Wenn jemand ein Paar Schuhe besitzt, so
werden diese natürlich dem Sohn angelegt, selbst wenn sie ihm ein paar
Nummern zu groß sind, man muß doch zeigen, daß man diese
Kulturerrungenschaft auch besitzt. Man stelle sich einmal vor: Sarong, mit
Lendenbinde und eingestecktem Kris, bloßem Oberkörper und ein paar
Strümpfe und Schuhe an den Füssen! Von Jahr zu Jahr macht sich hier
in Bali der europäische Einfluß unter der einheimischen Bevölkerung
stärker geltend, doch nicht in allen Teilen zu dessen Vorteil. Der
vergiftende Einfluß der Zivilisation auf die einheimische Kunst beginnt schon
eine ganz allgemeine Erscheinung zu werden, so z. B. in der hier zu Lande
so hoch entwickelten Weberei. Wie viel schöner und feiner waren die früheren
Gewebe gegenüber den heute angefertigten, wo möglichst bunte
Farbenzusammenstellungen an Stelle der frühern sanften und warmtönigen Muster
treten, und nicht zu reden von den Mustern und der Technik selbst. Man sieht an
den Geweben, wie die Zeit auch bei den Balinesen kostbar zu werden beginnt
und daß es eben nicht mehr die Kunst ist, um deretwillen man schafft,
sondern um das zu verdienende Geld.

Auch die Muster werden größer und größer, man kann dies sehr

gut verfolgen, wenn man die Gewebe der verschiedenen Jahrgänge mit
einander vergleicht, denn es läßt sich die Arbeiterin nicht mehr so viel
Zeit zum Weben, wie es die Alten getan haben.

Doch kehren wir zurück zu unserm Thema. Mit der Toilette ist es

inzwischen 4 Uhr geworden. Einige Männer kommen und melden, daß

man sich beeilen soll, da die andern bereits warten. Endlich kann ab-



— 76 —

marschiert werden. Voran ein Junge mit einem am Spieß gebratenen
Ferkel. Dann folgen zwei große Strohpuppen (dawang-dawang), die
zwei Jungen über sich gestülpt vorantragen und mit ihren Gebärden die
Mädchen und Frauen in Angst und Schrecken versetzen. Dann folgen
zwei weitere komische Figuranten, deren Kostüm aus lauter bunten Papierfetzen

zusammengesetzt ist und von denen der eine in der Hand einen
schweren Geldstrang, das Lösegeld der Verstorbenen, trägt. Nun folgen
die aufgeputzten Kinder, voran die jüngsten, die großen hinten nach, alle
in tiefem Ernst, denn sie wissen, daß sie heute von einer tausendköpfigen
Menge bewundert werden. Knaben und Jünglinge tragen unter dem seidenen,
mit Gold durchwobenen Sarong ein weißes Umschlagtuch, das als lange
Schleppe zwischen den Beinen nachgezogen wird (Abb. 10). Zum Schluß folgt
der hamelan und ein kleiner, von Papier verfertigter wadag, von Männern
getragen. Vor jedem Haus, wo Angehörige wohnen, wird Halt gemacht,
und weitere Kinder schließen sich dem Zuge an. Aber ein plötzlicher
Regenschauer macht dem feierlichen Aufzug ein frühzeitiges Ende. Dafür
entschädigt sich Jung und Alt an den Wajangvorstellungen und dem Spiel
des Gamelans und vor allem an einem guten reichlichen Essen — bis der
Morgen graut.

21. Februar.

Heute sollten die Verbrennungszeremonien stattfinden. Schon in den

frühen Morgenstunden wurden die sardula nach dem Verbrennungsplatz
gebracht und daselbst in Reih und Glied aufgestellt. Sie sahen zwar
infolge anhaltender Regengüsse, denen sie ausgesetzt waren, nicht mehr so
schön aus wie vor ein paar Tagen. Die Flügel waren größtenteils
abgebrochen, der rote Kattun, mit welchem sie überzogen waren, hing in Fetzen

von ihnen herab, aber dies hatte ja weiter nichts auf sich. Auch eine
kleine Hütte wurde nach dem Verbrennungsplatz getragen. Dann folgte ein

langer Zug von Mädchen, die unzählige Töpfe mit heiligem Wasser auf
den Köpfen trugen, das der Priester durch Eintauchen seiner Füße

geheiligt hatte. Es waren jeweilen drei und drei Töpfe zusammengebunden
und mit einer Palmblattetikette versehen, welche den Namen eines
Verstorbenen trug. Das Gehöft lag still und verlassen, auch in der Küche

ging es heute still zu, die Meisten waren abwesend und machten sich auf
dem Verbrennungsplatz mit diesen und jenen Vorbereitungen zu schaffen.

Nachmittags wurde jedoch die Stille plötzlich unterbrochen. Ein Haufen
Männer stürzte in das Gehöft und begann das Totenhäuschen auszuräumen.
Erst wurden alle die Opferkörbe hervorgerissen und in große Körbe
geworfen, wobei jedoch der verfaulte und verschimmelte Inhalt größtenteils
auf den Boden flog und die Hunde und Schweine sich über die Herrlichkeiten

hermachten. Bald darauf entstand ein scheußliches Gedränge. Staub
und der Gestank, der von den Leichen und verdorbenen Speisen ausging,
erfüllte die Luft, dazu mischte sich das Kreischen und Lamentieren der



— 77 —

Weiber, das Lachen der Männer, bei welchen von Pietät und Wehmut

wenig oder gar nichts zu merken war.
Sodann wurden die angenän hervorgeholt und diese von den

Mädchen sogleich in Empfang genommen und nach dem Verbrennungsplatz
gebracht, auf diese folgten die ponriagan und gagutok. Als großes

Heiligtum wurden hingegen mit besonderer Sorgfalt und von Mädchen, die
die weißen Tücher hervorgeholt und hoch über den Köpfen haltend,
gleichfafls nach dem Verbrennungsplatz gebracht. Ihnen folgten die
tsnäna und zuletzt mit viel Geschrei die Leichen selbst. Rasch ging es

singend und schreiend die Straße hinab, heulende Weiber folgten nach,
andere warfen der Leiche Münzen und Reiskörner nach, um die bösen
Geister abzuwehren. Aus demselben Grunde werden andere Male die
Leichen nicht den gewöhnlichen Ausgang hinausgetragen, sondern über die
Zäune und über die Mauern, damit die bösen Mächte nicht nachfolgen
können. Inzwischen hatten andere Männer die wada mitten auf die Straße

gestellt, auf der Stiege wartete bereits eine große Volksmenge, um die
Leiche sogleich in Empfang zu nehmen, desgleichen auch die tsnäna und
die beiden zusammengewickelten Tücher und die mit Reis gefüllten
Körbchen, welche die Haut und den neuen Körper für die Wiedergeburt
darstellten (Abb. 11).

Alles wurde in der obersten Vertiefung, dem „bale-balejan"
untergebracht, die beiden Leichen in ihrer Umhüllung festgebunden, was
für den bevorstehenden Transport des Turmes höchst notwendig war. Zum
Schluß wurde zu beiden Seiten einer jeden Leiche ein junges Hühnchen
festgebunden, dieses sollte die Seele nach dem Jenseits begleiten. Nun
wurden kostbare seidene Tücher hinaufgereicht, mit denen die Leichen
bedeckt wurden, dann wurde mit viel Geschrei, wozu sich das Heulen der
Weiber, schallendes Gelächter der Umstehenden mischte, die Türme von
einer wohl hundertköpfigen Männermenge hoch gehoben. — Doch was
ging denn dort vorne vor, was bedeutet denn das schallende Gelächter,
während andere heulen und klagen und von den Verstorbenen Abschied
nehmen? Ein Dutzend Männer in drolligem Aufzug, unter anderem mit
weiß und schwarz kariertem Sarong bekleidet und buckligen Rücken,
führen, mit uralten Lanzen bewaffnet, ein Spiegelgefecht auf — oder sollte
es ein alter Kriegstanz sein?

Ein tausendstimmiges Geschrei kündigte schließlich den Abmarsch
an, alsbald wurden die Türme von kräftigen Männerarmen an zahlreichen
Bambusstangen hochgehoben und in rasendem Tempo ging es schreiend
und lärmend die enge Straße hinab. Voran die alten Wehrmänner, hüpfend
und tanzend und komische Szenen zum besten gebend, dann folgte der
Gamelan, der auf Leben und Tod bearbeitet wurde, hierauf die große
Stiege und zum Schluß die beiden wadah, die ganze Breite der Straße
einnehmend. An jedem der beiden wada war in der Höhe der obersten
Vertiefung ein langes Rotangseil befestigt, an welchem die voranschreitenden



— 78 —

Angehörigen des Verstorbenen sich festhielten, als ob sie an dem Rotangseil

den wadah ziehen wollten. Am unteren Ende des Rotang war mit
einem dreifarbigen Fadenstrang eine lange Geldrolle befestigt, welche einer
der Männer in einem Tuch auf dem Rücken trug, denn sie war ansehnlich
schwer und enthielt 1500 chinesische Messingmünzen, was etwa Fl. 3,75
entspricht. Mit diesem Geld soll sich die Seele, falls ihr der Zugang nach
dem Himmel nicht gestattet wird, von Jamas Hölle loskaufen. Nebenher
liefen Frauen und Mädchen mit Körben, aus denen sie Reis und
chinesische Münzen vor den Wadah hinstreuten, um, wie schon erwähnt, die
bösen Geister, welche nachfolgen, zu beschwichtigen. Jedem wadah
schritt weiterhin ein Mann voran mit einem großen, scharfen Buschmesser,
um den Weg von bösen Geistern frei zu halten.

Auf dem Verbrennungsplatz, umgeben von einem Tempelhain, mit
uralten, schattigen Baumriesen, hatte sich bereits eine große Volksmenge
eingefunden. Der gamelan-gangsyr wurde unermüdlich bearbeitet,
aber die weichen Glockentöne, die eintönige, melancholische Weise erhöhte
die weihevolle Stimmung, in der sich jedermann befand.

Frauen und Mädchen in bunten, kostbaren Gewändern machten sich
mit den angenän und ponriagan zu schaffen und stellten ihre tönernen
Gefässe mit heiligem Wasser bereit. Endlich erschienen unter Zurufen
und Gesang die beiden wadah auf dem Platz. Doch ehe sie hingestellt
wurden, mußte noch jeder drei Mal um sich selbst herumgedreht werden,
was wiederum aus Furcht vor den bösen Geistern geschah, um diese irre
zu führen. Nun war es aber auch mit dem Ernst der Sache endgültig
vorbei. Rasch wurde die Stiege vor den hohen Turm gestellt, die tsnäna
aus der obersten Vertiefung heruntergeholt, was bereits nicht mehr so

sorgfältig geschah, ihnen folgten die seidenen Tücher und schließlich die
Leichen. Rasch wurden sie in die bereitstehenden ausgehöhlten Leiber
der beiden großen sardula gelegt. — Doch sehen wir erst zu, was mit
den tsnäna geschah.

Abseits in einer kleinen Hütte lagen, in Matten gewickelt, die
Gebeine, die verbrannt werden sollten, diese hatte man in der vergangenen
Nacht ausgegraben und in Matten eingenäht.

Nun wurden sie in die sardula gelegt, für jedes Skelett war ein
solcher Sarg, in Form eines geflügelten Pferdes bestimmt. Weihwasser
wurde herbeigebracht, die Gebeine aus ihrer Umhüllung herausgenommen
und mit drei Mal drei Töpfen voll Wasser übergoßen, worauf letztere auf
den Boden geworfen und zerschlagen wurden, denn sie dürfen für nichts
mehr verwendet werden. Dann wurden die tsnäna aufgewickelt und ebenfalls

mit je drei Töpfen Wasser übergoßen. Jedem der drei
zusammengebundenen Gefässe mit Wasser war ein vom Priester auf Lontarblatt
geschriebener heiliger Spruch beigegeben, der gleichfalls in den sardula
gelegt wurde. Und was geschah mit dem Geld und dem goldenen Ring?
Die meisten rissen ihn von der Verpackung los und steckten ihn ein, des-



— 79 —

gleichen auch die Münzen. Nur wenige überließen die Schätze dem
Verstorbenen oder vielmehr dessen Seele. Andere zählten die Münzen ab,
und ließen schließlich einige wenige zurück. Andere, der vor einigen
Tagen so pietätvoll behandelten tsnäna erlitten ein anderes Schicksal und
gelangten in die Hände der rohen Männer, deren Aufgabe es war, die
Gebeine zu waschen, denn im Gedränge wußte mancher nicht wo seinen

sardula, wo seinen tsnäna zu suchen. Die rohen Männer, welche die
tsnäna vom wadah heruntergeholt hatten, steckten den einen oder
andern behende in einen der nebenstehenden sardula, schnitten rasch
die Umhüllung auf und stahlen unbehelligt Ring und Geld. Andere machten
sich haufenweise über einen tsnäna her, jeder suchte den Ring zu
bekommen und schließlich gabs noch Streit. Und doch machte alles,
abgesehen von diesen Szenen, einen tiefen Eindruck auf mich, wie Männer
und Frauen pietätvoll vor ihren sardula beschäftigt waren, um ihren
Verstorbenen, den in ihnen liegenden Gebeinen und dem tsnäna eine letzte
Ehre zu erweisen. Nun wurden die angenän, adgän und gagutok
herbeigebracht und gleichfalls in die sardula gelegt, der ponriagan
aber unter demselben ausgeschüttet. Während der ganzen Zeit wurden
von den Mädchen und Frauen Gebete gesungen und der Gamelan spielte
unermüdlich ein und dasselbe monotone, melancholische Motiv. Der
Priester und die Priesterinnen halfen natürlich mit und gaben den Leuten
die nötige Anweisung, denn es waren etliche dabei, die zum ersten Mal
diese Zeremonien auslührten. Schließlich, nachdem alles so weit fertig
war, wurden die Deckel der sardula geschlossen und Brennholz unter
dieselben gelegt (Abb. 12).

In ähnlicher Weise wurden auch die beiden Leichen behandelt, aber

was man hier zu sehen bekam war wenig angenehm. Die noch keineswegs

verwesten Leichen wurden aus ihren Umhüllungen ausgepackt und

mehrmals mit heiligem Wasser Übergossen. Darauf begannen einige
Männer mit ihren Händen in der Kiste herumzuwühlen, um auch deren
Gebeine zu reinigen —¦ eine Szene, der mir von nahem zuzusehen geradezu

unmöglich war. Vor allem mußte der Schädel vollkommen rein sein.

Hierauf wurde die ganze Geschichte mit Geschrei und Gesang in die Höhe

gehoben und in ein reines weißes und gelbes Tuch gewickelt und darüber
die heiligen Tücher, welche die Blumen und Reisähren enthielten,
ausgebreitet. Dreimal wurde vom Priester heiliges Wasser darüber gegossen,
die, nachdem sie geleert waren, auf den Boden geworfen und zerschlagen
wurden und der Spruch, der an ihnen befestigt war, in den sardula
gelegt, dazu auch der angenän und gagutok. Der ponriagan wurde
hingegen wieder unter dem sardula ausgeschüttet, noch während der Priester
mit den Leichen beschäftigt war, trugen einige Männer Holz herbei, das

unter den wadah aufgestapelt wurde.
Über die wadah selbst aber machten sich die Kinder und Burschen

her, ein jeder suchte zu erhaschen, was ihm gelingen konnte, Spiegelchen,



— 80 —

bunte Lappen, oder gar irgendwo ein Brett loszureißen, das nach Hause

getragen wurde. Endlich war der letzte Topf mit heiligem Wasser geleert
und zerschlagen, noch ein letztes Gebet gemurmelt und der padanda
entfernt sich und gibt das Zeichen, daß Feuer gebracht werden soll- Auch
die Angehörigen der Verstorbenen ziehen sich zurück, nachdem sie den

sardula noch zum letzten Mal Reiskörner und einige Münzen zugeworfen
haben und bald darauf stehen die sardula und die wadah in Flammen
und stürzen knatternd in sich zusammen.

Allmählich zieht sich die Volksmenge zurück, bloß die Angehörigen
der Verstorbenen bleiben noch, um das Ende des Brandes abzuwarten.
Denn sobald die sardula verbrannt sind, müssen die verkohlten Knochen
und die Asche gesammelt werden.

22. Februar.
Als ich am folgenden Morgen wieder nach dem Verbrennungsplatz

kam, stand an jener Stelle, wo sich gestern noch ein sardula befand,
eine irdene Schüssel mit der Asche und den verkohlten Überresten der
Gebeine und des sardula. Diese mußten unmittelbar nach der

Verbrennung gesammelt und fein gestampft werden, um hierauf vom Priester
nochmals gesegnet zu werden. Hierauf werden sie dem Meere übergeben,
denn von den stofflichen Überresten der Verbrannten darf auf der Erde
nichts zurückbleiben, weil sie beseelt sind, denn alles, woran die Seele

des Verbrannten noch haften könnte, muß gleichfalls nach dem swargan
geschickt werden.

In den Aschen und Schuttresten wühlte ein Haufen Kinder um einige
Münzen herauszulesen, und in der Hoffnung, vielleicht auch noch einen

goldenen Ring zu finden.
Es wurde Abend bis die Einsegnung der Asche durch den Priester

vollzogen wurde. Er erschien in einem weißen Gewand und mit einem
Stab in der Hand, begleitet von den padanda istri und nahm auf einem
erhöhten Sitz Platz. Vor ihm lagen die auf weißen Tüchern ausgebreiteten
Aschenreste und zwar in Form von menschlichen Bildnissen, womit man
eben andeuten wollte, daß sie noch stark beseelt sind, d. h., daß ihnen
noch stets ein Teil der Seele anhaftet (Abb. 14).

Und wieder waren diese Aschenbilder umgeben von kostbarem Silber
und Goldschmuck, womit früher die tsnäna und adgan geschmückt worden

waren und desgleichen war jedem ein Bündel seidener Tücher beigelegt.
Wieder sprach der Priester endlose Gebete und bespritzte alles mit heiligem
Wasser, zuletzt auch die Aschenbilder. Hierauf wurden von den

Priesterinnen junge Kokosnüsse herbeigebracht und unter Absingen heiliger
Sprüche wurden die Aschen- und Kohlenreste in die geöffneten Kokosnüsse

geschüttet. Es ging bereits gegen Mitternacht als sich die Prozession in
feierlichem Zuge, heilige Sprüche singend zum Strande hinabzog, wo die
Kokosnüsse ins Meer geworfen wurden, denn nichts, woran die Seele noch



JF7
•¦¦¦¦;-,

...y7

>¦: i y
;".¦ »'¦•-

Abb. 1. Ein im Bau befindlicher Verbrennungsturm (wadah).



w

¦¦;. *r

im ". »il •*

Abb. 2. Der vollendete Verbrennungsturm (wadah).



" ':»; •*:>'--,

IUP

7-V..
äs*

7~

Abb. 3. Die Anfertigung der geflügelten Pferde (sardulah), in welchen die Gebeine

der Verstorbenen verbrannt werden.

.VVf

^HP8^¦la

Abb. 4. Die mit Gold und Silberschmuck umgebenen tsnäna. Vor ihnen liegen
kostbare Tücher.



.:.'.

<-,

4

Abb 5. Die für's Jenseits bestimmten Opiergaben (ponriagan) werden von den Frauen

und Mädchen in feierlicher Prozession vor den Priester gebracht, um von ihm

geweiht zu werden. Die Töpfe enthalten nebst einem, von Lontarblatt ausgeschnittenem

menschlichen Effigium, kleine Quantitäten aller nur denkbarer Speisen Ingredienzien

und Rohstoffe, deren der Balinese zum Lebensunterhalt bedarf.

7 7.

'

TW JTV

M#* M f *f«.(. -^ :-\ -¦

$•**'+*
¦J- iE» 4ii~^JI

Abb. 6. Prozession der Frauen und Mädchen, welche die Familienschätze und die

adgan vor den Priester bringen.



/

w
77.7

¦7J
?*

¦¦*?

Abb. 7. Darbringung der adgan und angenän vor den Padanda.
(Zeichnung eines Balinesen.)

<

w
7

& 1

Abb. 8. Balinesen auf dem Wege nach dem Tempel. Die Frauen tragen die Opfergaben
auf den Köpfen. (Zeichnung eines Balinesen).



Abb. 9. Mit kostbaren Lendentüchern
bekleidet und mit reichem Schmuck
geziert, veranstalten die Mädchen und

Knaben am Vorabend der Leichenverbrennung

einen festlichen Umzug, um
den Verstorbenen eine letzte Ehre zu

erweisen.

«

•"

_
y

•<>*..
¦K • i

^«ü.

*.

f
.V.:-

¦ ¦:•¦¦;:¦

Abb. 10. Umzung der Knaben am Vorabend der Leichenverbrennung.



»j- 7; •

-1

I"V. '
S7' " v, * t 7 s1 i

I 1*- ~*V v
m A* - - 1

,ji0i
r>-'*ßi

¦

£ ^

f
¦ \

i-. -"" -VC. - -*'' '"'#8
tu

1W' "*!

J.

g

Abb. 11.

Die Leiche wird auf
den Verbrennungsturm

gebracht.

Abb. 12. Scene auf dem Verbrennungsplatz unmittelbar vor der Leichenverbrennung.



' *£" Hh ' '¦¦ -;'&^ffP*^^SMM Hll^^^ \^r J^a 4 *fW*,^LjW

¦¦<•

»'--
'

' **
m. »7*'-* • 1

»M f

vT"",

1 P* 4 ^ ¦•"¦'->* Wfc. - «.,„„».

- - _•.

Abb. 13. Sarg in der Form einer weissgefleckten Kuh, in welchem die Gebeine eines
Fürsten verbrannt werden.

-v

Abb. 14. Die nach der Leichenverbrennung stattfindende Einsegnung der Asche der
Gebeine durch den Padanda.



— 81 —

haften könnte, darf auf Erden zurückbleiben. Auf dem Meere sollen die

letzten beseelten, unverbrennbaren und unzerstörbaren Überreste der
Verstorbenen fortgetragen werden nach dem swargan. Denn das Meer war
für die alten Balinesen und Hindu so unendlich wie der Himmelsraum und
mündet in den swargan. Wie die Kokosnuß lange Zeit auf dem Meere

treibt, ohne ihre Keimkraft zu verlieren, bis sie schließlich irgendwo
angeschwemmt wird, um zu keimen, so soll auch die Asche der Verbrannten
mit der Kokosnuß fortgetragen werden nach dem Jenseits, dem swargan,
um daselbst ein neues Leben zu beginnen.

Literatur.
R. van Eck: Schetsen van het eiland Bali (Tijdschr. v. Ned. Indie. 1875).
Jacobs. Eenige tijd onder de Baliers. i

Liefrink: Bijdragen tot de kennis van het eiland Bali. (Tijdschr. L. T. en Vol-
kenh. van Ned. Indie. 1890).

Nieuwenkamp, Bali en Lombok.

-r^jfSS^"


	Eine Leichenverbrennung auf der Insel Bali

