
Zeitschrift: Mitteilungen der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft Zürich

Band: 23 (1922-1923)

Artikel: Die Sprachen der Naturvölker als Ausdrucksformen des primitiven
Bewusstseins

Autor: Abegg, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


41

Die Sprachen der Naturvölker
als Äusdrucksformen des primitiven

Bewusstseins.
Von Dr. EMIL ABEGG,

Dozent der allgemeinen Sprachwissenschaft an der Universität Zürich.

Abgesehen von dem unmittelbaren ethnologischen Interesse, das die

Sprachen der Naturvölker beanspruchen können, sind sie noch in doppelter
Hinsicht von Wichtigkeit: als Zeugnisse für die Entwicklungsgeschichte der
Sprache und für diejenige des menschlichen Bewusstseins. Die Hoffnung,
dass die genauere Erforschung der Sprachen niedrigstehender Stämme uns
an den Sprachursprung selbst heranführen könnte, hat sich allerdings nicht
erfüllt. Noch W. v. Humboldt1) versprach sich namentlich von den
amerikanischen Sprachen Aufschlüsse über glottogonische Fragen, musste sich
dann aber selbst davon überzeugen, dass auch hier eine lange, uns
unbekannte Entwicklung sich zwischen den heutigen Zustand und die Ursprünge
schiebt. Dazu kommt, dass die alten Idiome gerade der primitivsten bisher
bekannten Stämme, wie der Semang und Senoi auf Malakka, der Veddas
auf Ceylon, der Negritos auf den Philippinen gar nicht mehr vorhanden
sind, da diese Völker die Sprachen der benachbarten, höher entwickelten
Stämme angenommen haben. Auch die Zwergvölker Zentralafrikas sind
zum Teil im Sudanischen, zum Teil im Bantu aufgegangen2). Die
Bedeutsamkeit der Naturvölkersprachen für die Entwicklungsgeschichte der Sprache
überhaupt ergibt sich jedoch schon daraus, dass wir in ihnen morphologische,

syntaktische, lexikalische Züge wiederfinden, die von der
historischvergleichenden Sprachforschung für die Vorgeschichte unserer
Kultursprachen erschlossen worden sind. Dieser Umstand ist geeignet, den Unterschied

zwischen Natur- und Kultursprachen nicht als einen absoluten,
sondern als einen graduellen erscheinen zu lassen3), der sich umso mehr

J) Siehe besonders die Einleitung zu der unvollendeten Untersuchung über die
amerikanischen Sprachen von 1826, Gesammelte Schriften, herausgegeben von Leitz-
mann Bd. V, S. 345 ff.

2) Vergleiche die Sprachkarte in Westermann, Die Sudansprachen, 1911.
3) Wie ja auch der Unterschied in der Mentalität, so tiefgreifend er uns

erscheint, kein derartiger ist, dass nicht Übergänge erkennbar wären; vergleiche
Vierkandt, Naturvölker und Kulturvölker, 1896, bes. Kapitel III; K. Th. Preuss, Die geistige
Kultur der Naturvölker, 1914, Einleitung; F. Boas, The Mind of Primitive Man, 1919,
sowie die treffenden Bemerkungen O. Slolls, Suggestion und Hypnotismus in der
Völkerpsychologie, 2. Auflage, S. 15.



— 42 —

verringert, je weiter man die Entwicklung der Kultursprachen
zurückverfolgt.

Es sind vor allem zwei Gruppen von Erscheinungen in primitiven *)

Sprachen, die als entwicklungsgeschichtlich ursprünglich betrachtet werden
können: das stärkere Hervortreten der Geberde als begleitende Ergänzung
der Lautsprache, und eine gelegentlich noch erkennbare Affinität von Laut
und Bedeutung. Die Geberde gehört bei den Naturvölkern in weit höherem
Grade zu den notwendigen Ausdrucksmitteln als bei den Kulturvölkern;
sie bildet oft geradezu einen inhärierenden Bestandteil der sprachlichen
Mitteilung. Dass dies durch eine Unzulänglichkeit der Lautsprache mitbedingt

sein kann, lässt sich in einigen Fällen direkt nachweisen. Im Ewe

von Togo zum Beispiel2) werden verschiedene Personen des Pronomens
teilweise durch die selben Laute vertreten, die nur durch die Tonhöhe sich
unterscheiden: e mit Tiefton heisst „du", mit Hochton „er"; mi mit
Mittelton „ihr", mit Hochton „wir"; wo mit Tiefton „du", mit Mittelton
„er", mit Hochton „sie" (Plural). Da ist eine Verdeutlichung durch die
Geberde fast unumgänglich, und Westermann bemerkt denn auch ausdrücklich,

dass solche Formen stets von einer hinweisenden Bewegung des

Kopfes, der Lippen oder der Augen begleitet seien. Aber die Bedeutung
der Geberden für die Erzielung des Sprachverständnisses ist doch von
manchen Beurteilern überschätzt worden, so wenn etwa behauptet wurde,
dass afrikanische Stämme sich im Dunkeln überhaupt nicht verständigen
können3). Auch ist nicht ausser Acht zu lassen, dass der Primitive gerade
im Bestreben, sich dem fremden Forscher, der seine Sprache in den meisten
Fällen doch nur mangelhaft beherrscht, verständlich zu machen, oft die
Geberde ausgiebiger verwendet als im Verkehr mit seinen Stammesgenossen4).
Eine Affinität zwischen Laut und Bedeutung tritt nun in solchen Fällen
ein, wo das geberdenhafte Element durch Bewegungen der mimischen
Muskulatur erzeugt wird, insbesondere durch Variation der Lippenartikulation.
An zentralamerikanischen Stämmen beobachtete Lehmann5), dass beim
Deuten auf Fernes die Lippen vorgestülpt, beim Hinweis auf die Nähe

') Dieser Ausdruck wird hier der Kürze halber für „Sprachen von
Naturvölkern" verwendet; er soll nicht etwa besagen, dass die Sprachen, um die es sich
handelt, alle von einfachem grammatischem Bau seien, denn bekanntlich weisen ja
manche afrikanischen und fast alle amerikanischen Sprachen eine sehr komplizierte
Struktur auf.

2) Westermann, Grammatik der Ewe-Sprache, 1907, S. 45.

8) Vgl. z. B. die Angaben bei Schultze, Psychologie der Naturvölker, 1900,
S. 69 f.

4) Auf diesen Gesichtspunkt macht schon Garrick Mallery aufmerksam (Sign
Language among North American Indians, Annual Report of the Bureau of Ethnology,
1879/80, S. 2691.). Während die Indianer dem Fremden gegenüber jede Äusserung mit
lebhafter Gestikulation begleiteten, bemerkte er doch, dass ihre Unterhaltungen unter
sich jeder geberdenhaften Ergänzung entbehrten.

5) Die Sprachen Zentralamerikas, 1920, S. 11 und bes. 976.



— 43 —

zurückgezogen werden, und ähnliches berichteten schon Tylor1), Spix und
Martius2) und Andere von brasilianischen Waldindianern. Dass durch die

so bewirkte Veränderung des Mundraumes die Vokalqualität sich wandelt,
ist lautphysiologisch leicht zu zeigen. So dürften denn die Vokalvariationen,
die z. B. die Hamitensprachen beim Demonstrativpronomen zeigen3),
zweifellos mit derartigen hinweisenden Bewegungen der mimischen Muskulatur

zusammenhängen4). Und ebensowenig wird es Zufall sein, wenn in
manchen Sudansprachen Adjektive mit Bezug auf grosse Gegenstände Tiefton,

mit Bezug auf kleine Hochton zeigen5). Umfassen solche Erscheinungen
auch nur einen verschwindend kleinen Bruchteil des gesamten Wortschatzes,
so bieten sie doch eine Möglichkeit, sprachliches Material wirklich zu
erklären, das heisst aus seinen psychophysischen Bedingungen herzuleiten.

Der zweite eingangs erwähnte Gesichtspunkt erheischt eine Prüfung
der Frage, wie weit die Sprachen der Naturvölker einen Schluss auf die
Struktur ihres Bewusstseins, insbesondere auf Art und Richtung ihres
Denkens zulassen. Die Beantwortung dieser Frage hängt aufs engste
zusammen mit unserer Auffassung des Verhältnisses von Denken und Sprechen
überhaupt. Dass diese beiden Funktionen sich in engster Wechselwirkung
entwickelt haben, ist eine allgemein anerkannte Lehre der Sprachphilosophie,
und so wird ein Parallelismus zwischen sprachlichem und geistigem Typus
von vornherein zu erwarten sein. Auf dieser Voraussetzung beruhte schon
Wilh. v. Humboldts grossangelegter Versuch, den Sprachbau der Völker
mit ihrem geistigen Habitus in Zusammenhang zu bringen6), und unter
den neueren Bearbeitern des Problems vertritt besonders Wundt den

Parallelismusgedanken, indem er aus der sprachlichen Form Rückschlüsse zieht
auf Zusammenhang, Richtungen und Inhalte des Denkens7). Dass jedoch
der Parallelismus von Denken und Sprechen kein durchgängiger ist, zeigt

') Urgeschichte der Menschheit S. 98, zitiert bei Schultze, Psychologie der
Naturvölker, S. 70.

2) Reisen in Brasilien II S. 254.
3) Meinhof, Die Sprachen der Hamiten, 1912, S. 13.

4) Über die allgemeinen Beziehungen zwischen Mimik und Lautbildung
s. Wundt, Völkerpsychologie, 3. Aufl. I., S. 107 If.

5) Westermann, Grammatik der Ewe-Sprache, S. 44; Meinhof, Die moderne
Sprachforschung in Afrika, 1910, S. 81.

B) Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und ihren Einfluss
auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts (Einleitung zu dem Werk über
die Kawisprache auf der Insel Java, 1836); wieder abgedruckt Gesammelte Schriften,
hg. von Leitzmann, Band VII, 1. In Humboldts Bahnen bewegte sich dann — aber
nicht sehr glücklich, weil mit Überspannung und Schematisierung des an sich richtigen
Prinzips — James Byrne, Principles of the Structure of Languages, 1884. Psychologisch

besser begründet, aber ebenfalls nicht frei von unhaltbaren Theorien sind die
Arbeiten F. N. Fincks.

7) Völkerpsychologie, 3. Aufl. II, S. 443 If.; Elemente der Völkerpsychologie,
S. 54; Krueger, Über Entwicklungspsychologie, 1915, S. 98.



— 44 —

schon die unbefangene Beobachtung des Sprechvorganges selbst. Dieser

vollzieht sich zufolge seiner weitgehenden Mechanisierung vielfach für den

Sprechenden ganz unbewusst. Und wie es ein Sprechen ohne Denken gibt,
so anderseits auch ein Denken ohne Sprache, eine vor- oder aussersprach-
liche Formulierung psychischer Inhalte, welcher die neuere Denkpsychologie

erhöhte Aufmerksamkeit geschenkt hat1). Denkvorgänge ohne sprachliches

Korrelat sind ausser für die normale Sprache Erwachsener auch
für eine bestimmte Stufe der kindersprachlichen Entwicklung-) und bei

pathologischen Befunden3) nachgewiesen worden. Obwohl wir nun keine

Veranlassung haben, die uns bekannten sprachpsychologischen Bedingungen
dem Bewusstsein der Primitiven abzusprechen, vielmehr auch hier mit
gewissen Diskrepanzen zwischen Sprache und Denken zu rechnen haben, so

bleibt doch eine Fülle sprachlicher Tatsachen, die einen sicheren Rück-
schluss auf die primitive Mentalität erlauben, und in entscheidenden Punkten
die Erkenntnisse bestätigen, welche die neuere Völkerpsychologie auf Grund
anderer Anhaltspunkte gewonnen hat. Dass solche Schlüsse gültig sind,
war für sämtliche Erforscher primitiver Idiome eine selbstverständliche

Voraussetzung. Es sei hier anstatt Vieler nur einer der Bedeutendsten
genannt: Otto Stoll, der immer wieder die Wichtigkeit der sprachlichen
Tatsachen für die Entwicklungsgeschichte des menschlichen Geistes betont
hat4). Immerhin ist bei allen Rückschlüssen von der Sprache auf das

Denken eines Volkes in Betracht zu ziehen, dass die Entwicklung der

Sprache und die der sonstigen Kultur nicht immer gleichen Schritt halten,
sondern dass gerade gewisse in der sprachlichen Struktur niedergelegte
primitive Formen des Denkens lange fortbestehen können, während die

übrige Kulturentwicklung weit darüber hinausgeschritten ist. Das Zeugnis

x) Aus der reichen Literatur sind besonders hervorzuheben: B. Erdmann, Die
psychologischen Grundlagen der Beziehungen von Sprechen und Denken, Archiv
für systematische Philosophie, Band II und III; Umrisse zur Psychologie des Denkens;
2. Aufl. 1908; Psychologie des Eigensprechens, Sitzungsberichte der Preussischen
Akademie 1914; Heinr. Gomperz, Weltanschauungslehre, Band I, S. 59 und 117 ff.,
Bühler, Tatsachen und Probleme einer Psychologie der Denkvorgänge, Archiv für
die gesamte Psychologie, Band XII; Pittsbury, The mental Antecedents of Speech,
Journal of Philosophy, Vol. XII, 1915.

2) Die Kindersprache kennt eine Periode, wo das Denken dem Sprechen
vorauseilt, das Kind mehr gedanklich erfasst, als es sprachlich ausdrücken kann; es war
zuerst Preyer, der die Aufmerksamkeit auf diese Tatsache lenkte, s. Ament, Die
Entwicklung von Sprechen und Denken beim Kinde, 1899, S. 35 i.

8) Ein lehrreiches Beispiel dafür bot der Fall eines motorisch Aphasischen, der
die Zusammenfassung gewisser Objekte unter einen gemeinsamen Oberbegriff zu
vollziehen imstande war, ohne doch das sie zusammenfassende Wort nennen zu können;
s. darüber Sommer, Zur Psychologie der Sprache, Zeitschrift für Psychologie Band II,
1891, S. 150 ff. Weiteres zur Parallelismusfrage bei Pick, Die agrammatischen
Sprachstörungen, 1913, S. 169 ff.; J. van Ginneken, Principes de linguistique psychologique,
1907, S. 58 f.

*) Zur Psychologie der indianischen Hochlandsprachen von Guatemala, Jahresbericht

der Geogr.-Ethnogr. Ges. 1912; vgl. auch Mitteilungen 1918, S. 123.



— 45 —

der Sprache ist also nicht in allen Fällen für den aktuellen Stand der

Geistesentwicklung massgebend, sondern kann einem zeitlich mehr oder weniger
weit zurückliegenden entsprechen1); ja der Wert der sprachlichen Zeugnisse

für die Entwicklungspsychologie liegt oft gerade darin, dass in ihnen
Bewusstseinsstufen, Formen des Denkens objektiviert sind, die sich auf
anderem Wege nicht mehr nachweisen lassen2). Und dass die Kategorien
der Grammatik rein instinktmässig, ohne bewusste Absichtlichkeit gebraucht
werden, kann für die psychologische Bewertung derselben insofern ein Vorteil

sein, als sie so auch von nachträglicher bewusster Bearbeitung und
Veränderung unberührt bleiben, somit auch nicht gefälscht werden können,
wie dies mit solchen ethnischen Tatsachen, die auf bewusstem Seelenleben

beruhen, nicht selten geschieht3).
So wenig nun die Sprachen der Naturvölker nach ihrem Formenbau

eine Einheit darstellen — es finden sich vielmehr in ihrem Bereich
gewaltige Gegensätze der grammatischen Struktur, von dem atomisierenden
Bau der ursprünglich monosyllabischen Sudansprachen bis zu dem satz-
wortigen Typus vieler amerikanischer Idiome — so zeigen sie doch in
ihrem psychologischen Habitus eine unverkennbare Gleichförmigkeit, deren
Wurzel in der Mentalität dieser Völker zu suchen ist. Einige Hauptzüge
des primitiven Bewusstseins durch sprachliche Tatsachen zu belegen, ist
der Zweck des vorliegenden Aufsatzes. Dabei soll aber auch gezeigt
werden, dass nicht alles und jedes in den Naturvölkersprachen psychologisch
auszudeuten ist, dass vielmehr in jedem Fall sorgfältig untersucht werden

muss, ob das betreffende sprachliche Kennzeichen einen sicheren Rück-
schluss auf bestimmte Inhalte oder Richtungen des Denkens zulässt. Einige
typische Beispiele missbräuchlicher Ausdeutung von Sprachtatsachen seien

vorausgeschickt. Für das Gebiet der Sinnesempfindung braucht nur an
die früheren Versuche erinnert zu werden, das Vermögen der
Farbenunterscheidung aus den Farbbezeichnungen zu erschliessen4). Dass
eine mangelhafte Ausbildung der Farbnamen keineswegs einen solchen
Schluss erlaubt, haben die experimentellen Erhebungen über den Farbensinn

Primitiver jetzt endgiltig erwiesen5). Auch die andersartige Abgrenzung
der Farbnamen ist nicht aus einer Verschiedenheit der Farbempfindung,

') Auch mit der Übertragung eines sprachlichen Typus von Volk zu Volk ist
natürlich zu rechnen; s. Boas, The Mind of Primitive Man, Kap. V: Race and Lan-
guage; Handbook of American Indian Languages, 1911, S. 8 ff.

2) Vgl. Wundt, Elemente der Völkerpsychologie, S. 54.

3) Diesen Umstand hat besonders Boas hervorgehoben, der sonst in der
Verwertung linguistischen Materials in diiferentialpsychologischem Sinn sehr skeptisch
ist; s. Handbook, S. 67 ff.

¦») Vgl. darüber die Bemerkungen Stolls, diese Mitteilungen 1918, S. 108.

5) S. Thurnwald, Ethno-psycholog. Studien an Südseevölkern auf dem Bismarck-
Archipel und den Salomo-Inseln. Beiheft zur Zeitschrift für angewandte Psychologie
6 (1913), S. 9 ff, und über die Methode der Aufnahmen Guttmann, ebd. Heft 5
S. 42 f.



— 46 —

sondern aus den Bedingungen der Umwelt zu deuten, wie Stoll an einem
Fall in den Maya-Sprachen sehr schön gezeigt hatJ). Zu ähnlichen
Irrtümern musste es immer führen, wenn aus dem Fehlen sprachlicher
Bezeichnungen für irgendwelche psychische Inhalte auf das Nichtvorhandensein

dieser selbst geschlossen wurde. So haben ältere Autoren
angenommen, dass Stämme, deren Sprachen keine Ausdrücke für Dankbarkeit,
Tapferkeit, Scham udgl. besitzen, auch die entsprechenden seelischen
Veranlagungen nicht kennen2). Ein tieferes Eindringen ins Denken und Fühlen
der betreffenden Völker hat solche negativen Urteile oft als grundlos
erwiesen; das Fehlen einer sprachlichen Bezeichnung — falls dies sich
einwandfrei feststellen lässt, was durchaus nicht leicht ist — kann eben
auch dahin gedeutet werden, dass jene Bewusstseinsinhalte zwar existieren,
aber noch nicht begrifflich erfasst und deshalb auch noch nicht sprachlich
fixiert sind. Dagegen können manche Benennungen etwa von ethischen
Wertungen über deren Genesis wichtige Aufschlüsse geben; so wenn bei
den BakaTri kura „wir, unser" zugleich „gut", kurapa „nicht wir, nicht
unser" zugleich „schlecht" bedeutet3): es spiegelt sich darin ein Begriff
der Moral, der sich aufs engste an die Stammeszugehörigkeit anlehnt
(eine Denkweise übrigens, die durchaus nicht auf die „Wilden" beschränkt
ist!)4). Am sichersten schien der Schluss vom sprachlichen Ausdruck
auf das Denken bei den Zahlwörtern zu sein: wenn manche Stämme in
der Bildung solcher nicht über 3 oder gar 2 hinauskommen5), so lag es

nahe, ihnen auch kein höheres Zählvermögen zuzuschreiben; und soweit
die begriffliche Erfassung der Zahl in Betracht kommt, trifft dies sicher zu.
Anderseits ergab sich jedoch, dass solche Völker trotzdem die Fähigkeit
besitzen, auch höhere Zahlen durch eine Art Zahlgefühl mit grosser Sicherheit

zu unterscheiden6), was psychologisch so zu erklären ist, dass einer
bestimmten Zahl von Objekten eine sogenannte Komplexqualität7) zukommt,
die sich bei deren Vermehrung oder Verringerung sofort ändert. Auch

*) S. Jahresbericht der Geogr.-ethnogr. Gesellschaft 1912 S. 51 f.; weitere
Belege bei Thurnwald a. a. O.

l) Ein solches Urteil findet sich merkwürdigerweise noch bei Schultze, Psychologie
der Naturvölker S. 76.

8) K. v. d. Steinen, Unter den Naturvölkern Zentralbrasiliens, 1894, S. 332.
4) Einen Fall, wo die Stammeszugehörigkeit sogar ins grammatische System

eingreift, bietet die Sprache der Uchee-Indianer (Boas, Handbook S. 36), wo zwei
verschiedene Nominalklassen für die Angehörigen des eigenen Clans und für die
Fremden gebräuchlich sind.

5) Beispiele bei Schultze. Psychologie der Naturvölker S. 46 ft.
6) Eine wertvolle Zusammenstellung von Zeugnissen darüber gibt LeVy-Bruhl,

Les fonctions mentales dans les sociöte's infe>ieures, 2mc 6d. 1912 S. 205 ff.; dazu
noch Schmidl, Zahl und Zählen in Afrika. Mitteilungen der anthropolog. Ges. Wien
1915, S. 165 ff.

7) Von dem Vorwalten der Komplexqualität im primitiven Bewusstsein handelt
die ausgezeichnete Untersuchung von Hans Volkelt, Über die Vorstellungen der
Tiere (Arbeiten zur Entwicklungspsychologie hg. von Krueger, 1914), 5. Abschnitt.



— 47 —

hier bietet die Pathologie der Sprache eine Parallele, indem sprachlose
Individuen imstande sind, eine wortlos erfasste Zahl auf Gegenstände
anzuwenden *). Gibt also das Zahlsystem nicht immer einen sicheren Massstab

für den Umfang des Zählvermögens, so zeigt es doch in anderer
Richtung entwicklungspsychologisch interessante Züge, wie weiterhin zu

zeigen sein wird.

Ähnlich wie beim Zahlwort verhält es sich bei den Ausdrücken der

Vergleichung und Steigerung. Die Fähigkeit, zwei Objekte bezw. ihre
Eigenschaften zu vergleichen, wird wohl auch dem primitivsten menschlichen

Bewusstsein nicht abzusprechen sein; denn die Beziehung zweier

psychischer Inhalte aufeinander, die zu einem Vergleichsurteil führt, ist
die elementarste aller Funktionen der Apperzeption2). Blicken wir auf
die Sprachen der Naturvölker, so finden wir denn auch überall irgendwelche

Ausdrucksmittel zur Bezeichnung des hohen Grades einer Eigenschaft,
sei es, dass derselbe durch Adverbia wiedergegeben wird, die unserem
„sehr" entsprechen, sei es, dass das Eigenschaftswort selbst gewisse
Modifikationen erfährt, unter denen die teilweise oder vollständige Reduplikation
am bekanntesten ist3). So bedeutet in der Sprache der Mande-Neger4)
sama früh, samasama sehr früh; musu bere eine schöne Frau, musu
berebere eine sehr schöne, musu berebereberebere eine wunderschöne
Frau. Unter den indonesischen Sprachen5) drückt z. B. das Balinesische
den hohen Grad einer Eigenschaft durch Verdoppelung des ganzen Wortes

aus; in andern Dialekten kommen auch teilweise Verdoppelungen,
daneben aber auch echte Formantien vor. Ein psychologisches Analogon
zur Reduplikation ist es, wenn im Ibanag zum Ausdruck der Verstärkung
der erste Vokal des Wortes zerdehnt wird: bajjit „klein", bäajjit „sehr
klein". Dieser mannigfachen Entwicklung von Bezeichnungen eines hohen
Grades steht nun aber das fast gänzliche Fehlen eines Komparationsausdruckes

gegenüber, wie er uns aus den indogermanischen Sprachen
geläufig ist. Es werden statt dessen allerlei Wendungen gebraucht, denen
teils die gewöhnliche Form des Adjektivs zugrundeliegt, teils eine der
genannten Verstärkungsformen. So heisst es im Atye auf Sumatra statt

*) Vgl. Sittig, Pathopsychologie des Zahlenverständnisses, Zeitschrift für
Pathopsychologie 1914, S. 39 ff.

2) Vgl. Brunswig, Das Vergleichen und die Relationserkenntnis, 1910.

3) Dass im Samoanischen die Farbwörter reduplizierend sind (Neffgen, Grammatik

der samoanischen Sprache S. 6), weist auf Affektbetontheit als psychologische
Grundlage der Bildung; vgl. Wundt, Völkerpsychologie I, 646.

4) Steinthal, Die Mande-Neger-Sprachen, 1867, S. 65; so auch im Bari, Dinka,
Ibo, s. F. Müller, Grundriss der allgemeinen Sprachwissenschaft I, 2, 53. 73. 119.

5) Die folgenden Angaben aus dem Gebiet des Indonesischen verdanke ich
grösstenteils dem ausgezeichneten Kenner dieser Sprachgruppe, Herrn Prof. Renward
Brandstetter in Luzern; vgl. auch seine Monographie: Die Reduplikation in den
indianischen, indonesischen und indogermanischen Sprachen, 1917, S. 28.



- 48 —

„dies ist grösser als jenes": „dies ist gross von jenem her", desgleichen
in den melanesischen Sprachenl); im Minankabauischen und im Samoanischen2):
„dies ist gross neben jenem"; für: „ich bin grösser als er" sagt das

Otyi-Herero und das Oshindonga3): „ich bin gross bei ihm"; im Tonga
und im Tahiti4) heisst es: „Tahiti ist gross zu Morea", d. h. grösser als
dieses. Dazu stellt sich eine Ausdrucksweise der Bantusprachen5), wo
die verglichenen Objekte durch kuliko „dort wo ist" verbunden werden.
In all solchen Fällen versetzt sich der Sprechende zunächst auf den

Standpunkt des einen Objektes, um von ihm aus das andere zu messen.
In den Bantu- und Sudansprachen werden auch verbale Ausdrücke für die

Komparation verwendet, z. B. Suaheli6): hapa papana pa pila pale „dieser
Platz (ist) breit, er übertrifft jenen" d. h. ist breiter als jener; desgleichen
für den Superlativ: Ali mwema a wa pita wole „Ali ist gut, er übertrifft
alle" d. h. ist der beste. In gleicher Weise verwendet das Ful7) buri
„übertreffen". Im Ewe wird besonders für den Ausdruck geistiger
Überlegenheit das Verbun wo-ta „Kopf schlagen" gebraucht8). Manche Sprachen
bedienen sich an Stelle einer Graduierung von Eigenschaften der disjunktiven

Gegenüberstellung; z. B. Bontokisch: „hoch der Baum, niedrig das
Haus" d. h. der Baum ist höher als das Haus; Samoanisch 9): es ist gut,
dass wir gehen, aber es ist schlecht, dass wir bleiben" d. h. es ist besser,
dass wir gehen als dass wir bleiben; Ähnliches im Melanesischen10).
Psychologisch besonders interessant ist eine Ausdrucksweise, welche die
beiden zu vergleichenden Objekte zunächst nebeneinanderstellt, um dann
durch Hervorhebung des einen das Vergleichsurteil zu vollziehen; so heisst
es Malayisch: „Ali und Badu, geschickt ist Ali" d.h. Ali ist geschickter
als Badu. Dadurch wird der Akt des Vergleichens gewissermassen in
seine Komponenten zerlegt, denn zuerst müssen wir die Vergleichsobjekte
im Geiste zusammenrücken („conferre"), bevor wir sie aufeinander
beziehen können.

Alle bis dahin behandelten Erscheinungen sind zwar sprachpsychologisch

sehr aufschlussreich, aber sie betreffen doch nur Einzelzüge, deren

r) Codrington, The Melanesian Languages S.S. 325, 335, 347, 351, 361, 371,
380, 387, 395, 405, 445, 518.

2) Fr. Müller, Grundriss der allgemeinen Sprachwissenschaft II, 2, S. 23.

3) Seidel, Grammatik der Hauptsprachen Deutsch-Südwestafrikas S. 67 u. 134.

4) Fr. Müller a.a.O.
5) Seidel, Grammatik der Suaheli-Sprache S. 83; Steere, A Handbook of the

Swahili Language as spoken at Zanzibar, 1903, S. 87.

6) Seidel und Steere aa. OO.; entsprechend im Otyiherero und Oshindonga,
Seidel, Hauptsprachen Deutsch-Südwtstafrikas S. 67 und 134.

7) Westermann, Handbuch der Ful-Sprache, 1909, S. 247.

8) Westermann, Grammatik der Ewe-Sprache S. 101 f.

9) Neffgen, Grammatik der samoanischen Sprache S. 7.

10) Codrington, The Melanesian Languages S. 496 (Nifilole).



— 49 —

Bewertung zudem umstritten ist. Weit wichtiger ist die Frage, ob

allgemeine Merkmale des primitiven Denkens, wie sie die Völkerpsychologie
aus aussersprachlichen Quellen erschlossen hat, auch im sprachlichen
Typus ihren Ausdruck finden. Es sind vor allem zwei solcher Züge, die
hier in Betracht kommen: das Vorwalten assoziativer Vorstellungsverbindungen

und die konkretistisch-individualisierende Erfassung der Aussen-
welt. Die Sprache ist kein adäquates Abbild der Realität; sie beruht auf
assoziativer Zusammenfassung des als ähnlich Empfundenen, auf Auswahl
des für wichtig Gehaltenen. Ein objektives Zeugnis für die einer Sprache
zugrundeliegenden Richtungen der Assoziation sind ihre grammatischen
Kategorien. Und hier treten uns auf dem Gebiete der Naturvölkersprachen
als Ausdrucksformen archaischen Denkens gewisse Klassifikationen
entgegen, die oft dem ganzen Sprachbau sein charakteristisches Gepräge
verleihen. Dabei sind die Gesichtspunkte, nach denen die Klassifikation
erfolgt, sehr verschiedenartige J). Teils sind es Wertkategorien, nach denen
höhere und niedere Wesen unterschieden werden, wobei zu den höheren
Götter, andere übernatürliche Wesen sowie Männer, zu den niederen
Frauen, Kinder, Tiere und unbelebte Objekte zählen2). Mit solchen
Wertabstufungen berührt sich aufs engste die Einteilung in belebte und
unbelebte Wesen, die sich in sehr vielen Sprachen, besonders den
afrikanischen und nordamerikanischen findet3), oder die Scheidung zwischen
Menschen einerseits, Tieren, Pflanzen und leblosen Objekten anderseits4).
Allerdings ist auch hier damit zu rechnen, dass diese Unterscheidungen
rein mechanisch gehandhabt werden, wie etwa das grammatische Geschlecht
in unseren Sprachen. Sie sind nur dann psychologisch verwertbar, wenn
ihre lebendige Bedeutung für das Bewusstsein der Sprechenden
nachgewiesen werden kann; so z. B. wenn in indonesischen Sprachen die
Namen von Musikinstrumenten oder berühmten Waffen, vor allem aber die
Tiere in der Fabel den persönlichen Artikel bekommen5). In der Sprache
der Fulbe gehen nur die Bezeichnungen grosser Tiere wie Rind, Pferd
gelegentlich nach der Personenklasse; in der Tiererzählung jedoch, wo die

Tiere redend eingeführt werden, gehen die zugehörigen Pronomina stets
nach dieser Klasse6). In einem Ful-Märchen7) heisst es von einem Hahn
f hani „er krähte" mit dem Präfix der Sachklasse, zu der auch die

s) Im allgemeinen vgl. Wundt, Völkerpsychologie II, S. 19 ff; Boas, Handbook

S. 36 f.

2) So in nordamerikanischen Sprachen; s. Fr. Müller, Grundriss II, 1, 206 f.

3) Ebd. II, 2, 215; III, 2, 120.

*) Ebd. II, 1, 269; III, 1, 3. 21.
5) S. R. Brandstetter, Der Artikel des Indonesischen, verglichen mit dem des

Indogermanischen, 1913, S. 6, und die Textbelege aus dem Karo und Seraway auf
Sumatra (S. 22 f.), dem Nias (S. 25), dem Altjavanischen (S. 26), Kangeanischen
(S. 29), Baree (S. 37).

G) Meinhof, Die Sprachen der Hamiten, 1912, S. 45.
7) Westermann, Handbuch der Ful-Sprache S. 261.



- 50 —

kleineren Tiere gerechnet werden, dagegen o wii „er sagte" mit dem

Zeichen der Personenklasse, denn sofern er spricht, gilt der Hahn als

Mensch. Solche Beispiele zeigen, dass die grammatische Klassifikation
doch nicht bloss äussere Form ist, sondern dass sie eine noch lebendig
empfundene Unterscheidung zum Ausdruck bringen kann. Und wie für
die Art der assoziativen Verbände, so zeugen manche Klassensysteme auch
für jenen individualisierenden Zug, indem sie die Objekte nach ihrer
äusseren Erscheinung, ihrem Gebrauch udgl. zusammenordnen. So besitzt
das Klamath *) verschiedene Verbal- und Nominalpräfixe zur Bezeichnung
langer, hoher Dinge, runder, flacher, ebener, faden- oder blattförmiger
Objekte, die Talamanca-Sprachen in Costarica2) kennen eine grosse Zahl
von Klassensuffixen, deren gebräuchlichste bezeichnen: runde Gegenstände;
Land; Fleisch, Stoff, Geselliges; Bäume, lange Gegenstände; Stricke,
Wurzelfasern; Haare, Federn; Blätter, Borsten; Rinde, Haut, Fell, Überzug;
Schmuck, Zierat, Kleidungsstücke; Exkrement, Sekret, Harz; Nass, Wasser;
Volk, Leute, Schwärm, Tiergattung. Das Bribri, ebenfalls eine Sprache
von Costarica3), besitzt Nominalklassen für: runde Gegenstände, Früchte,
Steine, Häuser, Herdfeuer, Begräbnisplätze, Bäume, Flüsse, Vieh, Fische,
Stricke, Pfeil und Bogen, Blasrohre, Körbe, Hände, Vögel, Fruchtbäume.
Nominalpräfixe, die den Charakter von Klassenzeichen annehmen, kennt das

Chontal an der pazifischen Küste4); die Verhältnisse in dieser Sprache
sind besonders aufschlussreich für jene primitiven Vorstufen sprachlicher
Begriffsbildung, die auf assoziativer Zusammenfassung ähnlicher Objekte
beruhen. Am reichsten entwickelt und am engsten mit dem ganzen Sprachbau

verwachsen sind jedoch die Klassifikationssysteme der afrikanischen
Sprachen, im Hamitischen und vor allem im Bantu. Das Ful5)
verwendet 35 formal geschiedene Klassen des Nominalausdrucks, deren wichtigste
umfassen: Personen in Ein- oder Mehrzahl, Angehörige einer Gemeinschaft,
grosse Tiere, Flüssigkeiten, Vögel; Werkzeuge, Geräte, Gliedmassen des

menschlichen Körpers; Bäume; aus Holz gefertigte Gegenstände; Kräuter,
Gräser, Sträucher; Gegenstände die in grosser Zahl vorkommen; kleine
und grosse Dinge. Der grammatische Bau der Bantusprachen ist so sehr

von dem Klassifikationssystem beherrscht, dass fast sämtliche Wortarten
davon bestimmt sind, denn ausser dem Nominalausdruck richten sich auch

Adjektive, Possessivausdrücke und Genitivpartikeln, Zahlwörter und Pronomina

nach dem Klassensystem, dessen sprachliches Kennzeichen jeweils ein
bestimmtes Präfix ist6). Die Grundbedeutung der Präfixe ist zwar in vielen

') Gatschet, The Klamath Language S. 302 f.

2) Lehmann, Die Sprachen Zentralamerikas, S. 277 f.
«) Ebd. S. 280.
4) Ebd. S. 975.
5) Westermann, Handbuch der Ful-Sprache S. 205 ff.
6) Meinhof, Lautlehre der Bantusprachen, 1910, S. 38 If.; Grundzüge einer

vergleichenden Grammatik der Bantusprachen, 1906, S. 1—34; Crabtree, The Prefix
System of Bantu (Primitive Speech II), 1923.



— 51 —

Fällen verblasst, lässt sich indessen durch Vergleichung aller Dialekte
erschliessen. In der Ssubija-Sprache am oberen Zambesi, wo die ursprüngliche

Funktion derselben sich noch besonders gut erkennen lässt!), bedeuten
sie: Personen, lebende Wesen oder Teile von solchen, Stück, Menge, Ding,
Tiere, Pflanzen, kleine Gegenstände oder Wesen, Beschaffenheit, Richtung,
Oberfläche, Inneres. Um die tiefgreifende Bedeutung des Klassensystems
für den ganzen Sprachbau des Bantu zu veranschaulichen, sei im folgenden
eine Stelle aus einem von Ed. Steere aufgezeichneten Suaheli-Märchen
wiedergegeben, analysiert und übersetzt2). Die starke Durchsetzung des

Suaheli als der Lingua Franca Mittelafrikas mit arabischem Lehngut hat
den grammatischen Charakter der Sprache durchaus nicht zu ändern
vermocht. Insbesondere ist der präfigierende Bantutypus treu bewahrt,
ja sogar wenn immer möglich auf das fremde Gut übertragen; so wird
z. B. arabisch kitab „Buch" als ein Nomen der IV. Bantu-Klasse, {kilu
„Ding", Plural vitu) behandelt, und bildet demgemäss den Plural vitab an
Stelle des arabischen kutub.

Text3): yu-le ki-jana a-ka-futa u-panga w-ake, a-ka-nena,
mimi ni-ta-ingia humo shimoni, ni-ka-fe ao ni-ka-pone. a-ka-ingia, ci-ka-
miv-ona m-toto n-me-fungwa, na-ye mw-ana-ni-ume. a-ka-imv-ambia
ni-fungwe ni-ku-pe kabari ya humo shimoni. a-ka-m-fungwa, a-ka-ona
vi-chwa vi-ngi vya wa-tu. a-ka-mw-uliza, habari gani Ilii? a-ka-
mw-ambia, mna ny-oka humo, kazi y-ake Jeu-la wa-tu, na mimi
a-ngali-ni-la, lakini a-me-nifanya m-toto w-ake, mi-aka in-ingi ni-me-
toka Jcw-etu. a-ka-mw-uliza, sasa yu-ko wapi ny-oka? a-ka-mw-
ambia, tw-ende. wa-li-po-fika, yii-le Ui-jana a-ka-m-kata hl-chwa ki-moja,
a-ka-toa cha pili, a-ka-m-kala, hatta vi-ka-timu saba. wa-ka-rudi,
wa-ka-enda «-ao.

Analyse: yule jener (I., Personenklasse im Sg.); kijana Jüngling
(IV., Sachklasse im Sg.; hat das Pron. der I. Kl. weil es ein Lebewesen

bezeichnet); a- Präfix der 3. Pers. Sg. bezogen auf Lebewesen; -ka-
Partikel des Praeteritums bei Fortführung einer Erzählung; futa ziehen;
u-panga Schwert (VI. Kl.); wake Possessivpron. der 3. Sg., bezogen auf
ein Substantiv der VI. Kl.; nena sagen; mimi ich; ni- Präfix der 1. Sg.;
-ia- Zeichen des Futurs; ingia hineingehen; humo hier, hierhin, in-hinein

*) F. N. Finck, Die Haupttypen des Sprachbaus, 1908, S. 47 f.

2) Dabei ist auf eine Interlinearversion, wie sie in solchen Fällen gewöhnlich
gegeben wird (vgl. die Sprachproben in Fr. Müllers Grundriss der allgemeinen
Sprachwissenschaft) absichtlich verzichtet, da eine solche mehr grammatische
Bestimmtheit in die fremden Texte hineinträgt, als in ihnen liegt. Es ist z. B. durchaus
irreführend, die Verbalausdrücke primitiver Idiome in zusammenhängendem Text
durch unseren Infinitiv wiederzugeben; es mussten vielmehr dafür Formen eingesetzt
werden, die in Flexionssprachen gar keine Existenz haben, etwa, nach Schuchardts
Vorschlag (Sprachursprung III, Sitzungsberichte der Preussischen Akademie 1920,
S. 448 f.) geb-, schlag- udgl.

3) Klassenzeichen sind durch Fettdruck hervorgehoben.



— 52 —

(Demonstrativ mit Bezug auf Lokative mit -ni); shimo (V. Kl.) Höhle,
-ni Lokativzeichen; fa sterben, Konjunktiv fe; ao oder; pona gerettet
werden, am Leben bleiben; ona sehen; -m-, vor Vokal -mw- Objektspronomen

der 3. Sg. bezogen auf ein Nomen der I. Kl. im Sg.; mloto Kind
(I. KL); fungwa Passiv zu funga binden; -me- Perfektpartikel; na und ye
(Kurzform von yeye nach na) er; mwanamume männliches Wesen (I. Kl.,
Präfix mw- vor Vokal); ambia sagen; -mw für -m-, hier dativisch; fungwe
Imperativ von fungwa befreien; ni Objektspron. der 2. Sg.; pe Konjunktiv
von pa geben; -ku- Pron. der 2. Sg., hier dativisch; khabari, auch
habari (arabisch, im Suaheli nach der III. Kl.) Nachricht, Neuigkeit; ya
Genitivpartikel der III. KL; vichwa PI. von kichwa Schädel (IV. KL);
vingi viele (PI. der IV. Kl.); vya Genitivpartikel der IV. Kl. im PI.;
walu PI. von mtu Mensch (I. Kl. im Sg.); uliza fragen; gani was für
welche; h/7 Demonstr. der IV. Kl. im Sg., dieser; mna es gibt, es ist
(darin); nyoka Schlange (III. KL); kazi Werk, Tätigkeit (III. KL); yake
Possess. Pron. 3. Sg., III. KL; kula Infinitiv (VIII. Kl.) von la essen;
mimi hier Objektspron. der 1. Sg.; -ngali- Zeichen des Konditionals in der

Vergangenheit; -ni- Präfix der 1. Sg.; lakini (arab.) jedoch, indessen;
fanya machen; wake Possess. Pron. 3. Sg., I. Kl.; miaka PI. von mwaka
Jahr (IL Kl.); mingi viele (II. Kl. im Plur.); toka verlassen; kwetu Heimat
(VIII. KL); sasa jetzt; yuko er ist, befindet sich; wapi wo?; tw Präfix
der 1. PL; ende Konjunktiv von enda gehen; -ka- und; -ku- Objektspron.
der 2. Sg.; onye Konjunktiv von onya zeigen; mahala (arab.; gilt im
Suaheli als einziges Nomen der VII. Kl.) Platz; lala schlafen; wa- Präfix
der 3. PI. (I. Kl.); -//'- Zeichen des Imperfekts; -po- bezeichnet die Zeit
wann eine Handlung geschieht; fika ankommen; kata abschneiden; kichwa
Kopf (IV. Kl. im Sg.); kimoja ein (IV. Kl.); loa hervorbringen; cha
Genitivpartikel der IV. Kl. in Sg.; pili zweiter; hatla (arab.) bis; vi Präfix
der IV. Kl. im PL; timu (arab.) vollständig sein; saba (arab.) sieben;
rudi (arab.) zurückkehren; zao ihres Weges (z- Präfix der III. und VI. Kl.
im PL, -ao Possess. Pron. der 3. PL).

Übersetzung: Jener Jüngling zog sein Schwert und sagte: ich will
in diese Höhle eindringen, ob ich am Leben bleibe oder sterbe. Und er
ging hinein und sah einen Knaben, der gebunden war. Und dieser sagte:
binde mich los, damit ich dir sagen kann, was in dieser Höhle vorgeht.
Und er band ihn los, und sah viele menschliche Schädel. Und er fragte:
Was ist das? Und jener sagte: Es ist eine Schlange drinnen, welche
Menschen frisst, und sie würde mich gefressen haben, wenn sie mich nicht
an Sohnesstatt angenommen hätte. Es sind viele Jahre seit ich die Heimat
verlassen habe. Und der andere fragte: Wo ist die Schlange jetzt? Er
sagte: Lass uns gehen; ich will dir zeigen wo sie schläft. Auch jener
sagte: lass uns gehen. Als sie hinkamen, hieb der Jüngling einen ihrer
Köpfe ab; sie brachte einen zweiten hervor, und er hieb ihn ab, (und so



— 53 —

alle weiteren) bis er sieben abgehauen hatte. Und sie kehrten zurück,
und gingen ihres Weges.

Viel primitiver als das Bantu, das, wie diese Probe zeigt, neben

seinem Präfixsystem doch auch Ansätze einer Flexion aufweist (Konjunktiv,
Passiv beim Verbum, Lokativ beim Nomen), sind die Sudansprachen, und
es war ein glücklicher Griff Steinthals, dass er, um Materialien für die

Entwicklungsgeschichte der Sprache wie des Denkens zu gewinnen, die

Sprachen der Mande-Neger bearbeitete!). In neuester Zeit hat dann
besonders Wundt3) auf die ausserordentliche Wichtigkeit dieser Sprachen
für die Völkerpsychologie hingewiesen. Die assoziative und individualisierende

Struktur des primitiven Bewusstseins tritt kaum in einer zweiten
Sprachgruppe so klar zutage wie hier. Die Sudansprachen bestehen aus
ursprünglich einsilbigen Wörtern, die unmittelbar, ohne Dazwischentreten
irgendwelcher Flexionselemente aneinandergereiht werden3). Der auffälligste
psychologische Zug ist dabei das Bestreben, jede Handlung, jeden Vorgang
als eine Reihenfolge von Teilvorgängen zu erfassen, die nacheinander
durch Verbalausdrücke wiedergegeben weiden, während wir nur die
Haupthandlung herausgreifen, alles andere entweder ganz unberücksichtigt lassen
oder durch untergeordnete Bestimmungen wie Präpositionen, Adverbia
ausdrücken. Wir ordnen dem Hauptbegriff das Übrige als minder wichtig
unter; für den Sudanneger sind alle Komponenten eines Vorgangs gleich
wichtig und gelangen deshalb auch in gleicher Weise zum Ausdruck. Dies
führte zur Ausbildung der sogenannten Verbalkomposition, wie sie in allen

Sudansprachen, wenn auch in verschiedener Ausprägung, sich findet4).
Statt einfachem „iss es" heisst es: „nimm es, iss", statt „gib es mir":
„empfange es und gib es mir". Für: „er gab mir eine Kokosnuss, deren
Genuss mich sättigte" sagt der Eweneger: „er ging erreichte pflückte
Kokosnuss, kam damit, gab mir, ich ass, füllte Bauch". Im Ga5) heisst

es: „sie begleiteten uns Weg, gingen weg der Stadt Inneres, gingen
erreichten Wassers Mund", d. h. sie begleiteten uns aus der Stadt bis ans
Meer. Oder im Efik6): „jemand nimmt nicht Finger einen zieht heraus

Pfeil", d. h. man zieht den Pfeil nicht mit einem Finger heraus. Auch in
den östlichen Sudansprachen finden sich solche Verbalkombinationen in
reichem Masse. Dabei treten jedoch die Verba in so enge Verbindung,
dass sie schliesslich zu einheitlichen Ausdrücken werden. Im Nubischen7)

y) Steinthal, Die Mande-Neger-Sprachen, psychologisch und phonetisch
betrachtet, 1867.

2) Elemente der Völkerpsychologie S. 68 ff.

3) Es gibt dabei festere Verbindungen dieser Elemente, deren Bestandteile
ihre Selbständigkeit einzubüssen beginnen; wir können dabei oft unmittelbar beobachten,
wie grammatische Formen sich bilden.

4) Westermann, Grammatik der Ewe-Sprache S. 94 f.; Die Sudansprachen S. 52 f.
5) Westermann, Sudansprachen S. 55.
«) a. a. O. S. 57.
7) a. a. O. S. 61 f.



— 54 —

werden sehr häufig zwei oder mehrere Verbalwurzeln aneinandergefügt,
um dadurch mehr oder weniger komplexe Vorgänge zu bezeichnen; z. B.
atta „bringen" aus ad „nehmen" und ta „kommen"; wetta „herbeirufen"
aus we „sagen", ed „nehmen" und /a „kommen"; bogundottir „einschenken"
aus bog „fliessen", und „legen", ot „herausnehmen", lir „geben". Offenbar

sind solche Verbalkomposita aus freierer Aneinanderreihung entstanden,
wie sie im Ewe zu beobachten ist.

Zur Veranschaulichung des sudanischen Sprachbaus sei eine von
Westermann2) aufgezeichnete Ewe-Erzählung (sie wird als Parabel oder
Rätsel, alobalo bezeichnet) analysiert.

Text2): fia tso koklozi to de ati nu de didiwe. adelaa de gblo
be, ne yeda tui la, yeawoe kokoko. ame evelia be, ne ewoe gba la,
yeagafoe akpe, deke mabu o. etolia be, ne efoe kpa la, yeatsoe na koklo
woagawo vi. wo dometo ka wo do wu?

Analyse: fia König; tso fassen, nehmen; koklozi Hühnerei (azi
Ei); to anheften, anstecken; de erreichen, gelangen nach —; ati Stock;
nu Spitze, de- nu gegen — hin, an; didiwe Ferne; adela Jäger; -a Artikel,
an Substantive tretend, denen de folgt; de ein; gblo sagen; be dasselbe,
immer nach einem Verb des Sprechens (Verbalkomposition): „er sagte
sprechend", das blosse Verb als „Aorist", an sich keine bestimmte Zeitstufe

bezeichnend; ne wenn, im Falle dass —; ye Pron der 3 Sg.; da

schiessen; tu Flinte (tui aus tu-e ohne ersichtliche Bedeutungsveränderung,
siehe Westermann § 18); da tui schiessen; la als Satzartikel am Schluss
eines Bedingungssatzes; wo schlagen, treffen; a- drückt das Futurum aus;
-e ist Objektspron. für alle Genera; kokoko unbedingt, sicher; ame Mensch,
Person (bei Zahlwörtern Stück), man, jemand; evelia zweiter; e- Pron.
der 3. Sg.; e-wo-e Aorist, hier mit Futurbedeutung; gba zerbrechen; fo
auflesen; ga wieder; kpe zusammenfügen; deke (verstärktes de) ein, etwas;
bei negativem Ausdruck nichts; ma verneinendes Präfix; bu verlorengehen,
verschwunden sein, fehlen; o nein; etolia dritter; na geben, Partikel des

Dativs; koklo Huhn; wo Pron. der 3. Sg.; -a- Futurpartikel; ga wieder;
wo backen; vi Kind, Junges, wo vi Junge ausbrüten; wo Possessivum der 3. PI.;
dorne Zwischenraum, unter, von; to Eigentum, Besitz, dient zur
Substantivierung von Adjektiven sowie zur Superlativbildung; ka wer; wo machen,
verrichten; do Arbeit, Werk, wo do etwas ausrichten; wu übertreffen.

Übersetzung: Ein König nahm ein Hühnerei, steckte es auf einen
Stock und stellte es in der Ferne auf. Ein Jäger sagte, wenn er darnach
schiesse, werde er es sicher treffen. Der zweite sägte, wenn er es ge-

1) Grammatik der Ewe-Sprache S. 146.

2) In der Wiedergabe des Textes ist auf die Tonakzente und einige andere
diakritische Zeichen verzichtet.



— 55 —

troffen und zerbrochen habe, dann werde er es wieder auflesen und
zusammenfügen, sodass nichts daran fehle. Der dritte sagte, wenn er es

aufgelesen und zusammengefügt habe, dann werde er es einem Huhn
geben, und das werde es ausbrüten. Wer von ihnen hat das Grösste

geleistet
In scheinbarem Widerspruch zu dieser Neigung des Sudanischen, das

Geschehen in seine Elemente zu zerlegen und demgemäss durch eine
Reihe von Partikeln darzustellen, steht die Eigentümlichkeit anderer,
insbesondere amerikanischer Sprachen, mehr oder weniger undifferenzierte
Gesamtvorstellungen in einen einzigen Ausdruck zusammenzufassen, der
ebensogut als Wort wie als Satz betrachtet werden kann. Dringt man
jedoch tiefer ins Wesen dieser Gebilde ein, so zeigt sich, dass auch hier
jener individualisierende Grundzug der primitiven Mentalität, wenn auch in

ganz anderer Sprachform, sich auswirkt. Denn ein solches „Satzwort"
entspricht jeweilen einer ganz bestimmten Situation, und wechselt von
Grund aus, sobald auch nur die geringste Einzelheit sich ändert. Tritt
z. B. an Stelle eines männlichen Subjekts ein weibliches, so verändert
sich der ganze Ausdruck so vollständig, dass ein ganz anderes Wort
entsteht, indem alle pronominalen und adverbialen Elemente, aus denen das

Satzwort sich grösstenteils zusammensetzt, durch andere ersetzt werden.
Der konkretistische Charakter solcher Bildungen zeigt sich namentlich
darin, dass das Objekt als obligatorisches Element in das Ganze einbezogen

wird. Einige Beispiele amerikanischer Satzworte1) mögen diese

eigenartigen Sprachverhältnisse beleuchten. Pawnee: latitkawit „ich knete
Ton" — ta Partikel des Indikativs; / ich; iika(r) Ton; pit „kneten".
Oneida: gnaglaslizaks „ich suche ein Dorf" — g- ich; nagla wohnen;
-sl- Abstraktum; i Verbalpartikel; zak suchen; -s Kontinuativ. Tschinuk:
anialot „ich gebe ihn ihr" — a- Tempuspartikel; -n- ich; i ihn ;a sie; /
Dativpartikel; o Partikel, die Richtung von etwas weg bedeutend; / geben.
Tsimshian: tyukligilodepdalet „er legte es drinnen nieder" — / er; yuk
beginnen, ligi irgendwo; lo im Innern; dep nieder, auf den Boden; dal
niederlegen; -/ es. Eskimo: takusariartorumagaluarnerpa? „glaubst du

wirklich, dass er im Sinne habe hinzugehen und es zu suchen?" — takusar
er sucht es; iartor er geht hin, umzu—; uma er hat im Sinne; galuar
er tut als ob —; ner glaubst du, dass er — ; a Interrogativpartikel der
3. Sg. Solche Wortungetüme zeugen jedoch keineswegs für eine straffe
apperzeptive Zusammenfassung ihrer Teilbegriffe; schon die Möglichkeit,
das Wort beliebig zu verlängern, den Grundbegriff nach Bedürfnis weiter
zu determinieren zeigt vielmehr den durchaus assoziativen Charakter dieser
Gebilde2). Und der konkretistische Zug, der ihnen zugrundeliegt, tritt be-

') Sie sind — mit der hier gebotenen Vereinfachung der Transkription —
dem Handbook von Boas S. 29, 74 f., 1002 entnommen.

2) Vgl. dazu besonders die Bemerkungen von Thalbitzer, Handbook S. 1055 f.



— 56 —

sonders zutage in der peinlichen, uns ganz überflüssig erscheinenden
Berücksichtigung räumlicher Bestimmungen im weitesten Sinne1), sowie in
der Einbeziehung des PossessivVerhältnisses. So lautet in der Sprache
der Abiponen2) das Pronomen ganz verschieden, je nachdem das Subjekt

als gegenwärtig oder abwesend, sitzend, liegend, stehend, gehend, dem

Sprechenden sichtbar oder unsichtbar ist. Statt „der Mann ist krank"
heisst es im Kwakiutl auf Vancouver3) etwa: „jener von hier aus nicht
sichtbare Mann liegt krank, auf dem Rücken, auf dem Boden eines dem

Sprechenden nicht sichtbaren Hauses". Oder im Ponka, einer Dakota-
Sprache4): „Ein Mann, er, einer, belebt, stehend hat mit Absicht, indem er einen
Pfeil abschoss, einen Hasen, belebt, 'liegend, getötet". Dabei sind alle
diese Bestimmungen ein absolut notwendiger Bestandteil des sprachlichen
Ausdrucks, und können nicht weggelassen werden, ohne dass dieser für
den Eingebornen unverständlich würde. Gatschet sagt in seiner
ausgezeichneten Darstellung des Klamath5), dass die räumlichen Beziehungen
in dieser Sprache die selbe Wichtigkeit besitzen, wie in den unsern die
zeitlichen und kausalen. Anderseits zeigt die Untrennbarkeit der
Possessivausdrücke, besonders bei Namen von Körperteilen, dass die Indianer sich
diese nicht von ihren Trägern geschieden denken können6), und der Aufbau

des Zahlwortes beweist in manchen Fällen, dass der Zahlbegriff sich
noch nicht von der Vorstellung der gezählten Objekte abgelöst hat7). Die
Zahlwörter werden nämlich oft je nach der Art des Gezählten verschieden

*) Dies gilt vor allem für die Eskimosprachen, wo nicht nur hinten und vorn
rechts und links, sondern sogar die Himmelsrichtung unterschieden werden muss,
s. Boas, Handbook. S. 41; Thalbitzer ebd. 1049 f.

2) Dobritzhoffer, An Account of the Abipones, II. S. 166 ff.

3) Boas, Handbook S. 43; weitere Beispiele ebd. S. 446.

4) Powell, The Evolution of Language. Report of the Bureau of Ethnology I,
S. 16.

5) The Klamath Language S. 554 ff.

6) Für den Kwakiutl ist ein abgeschnittener Menschenarm immer noch
„jemandes Arm"; „Arm" allein ist unausdrückbar. Auch Abstrakta müssen in
manchen amerikanischen Idiomen mit einem Possessiv versehen sein; es heisst also
dort niemals nur „Liebe, Mitleid", sondern stets „Liebe zu ihm", „mein Mitleid für
dich". Boas (The Mind of Primitive Man, S. 149 f.) hat zwar einen intelligenten
Indianer dazu gebracht, abstrakte Wörter ohne Possessivausdruck zu bilden, und will
damit zeigen, dass die Indianer doch befähigt seien, Abstrakta ohne Possessivbeziehung

zu denken; aber ein solches Experiment ist irreführend, denn die betreffende
Versuchsperson wurde dadurch veranlasst, Sprachformen zu bilden, die ihr nicht
geläufig sind, und ohne künstliche Beihilfe auch nie zustandegekommen wären. — Über
obligatorischen Gebrauch von Possessivausdrücken bei Verwandtschaitsnamen und
Bezeichnungen von Körperteilen in einer Südseesprache s. L. Schultze, Zur Kenntnis
der melanesischen Sprache von Tumleo, 1911, S. 10 f.

7) Sehr lehrreich sind in dieser Hinsicht die Ausführungen Stolls, Jahresbericht

der Geogr- Ethnogr. Ges. 1911/12 S. 65 ff.



— 57 —

gebildet. So kennt das Tsimshian in Britisch ColumbienJ) verschiedene
Zahlenreihen für sieben Klassen von Dingen: unbestimmte Objekte, flache
Gegenstände und Tiere, runde Dinge, Menschen, lange Gegenstände, Boote
und Masse. Hier hat also die konkretistische Zählweise zu einer Klassifikation

der Objekte geführt. Die schärfste Ausprägung gewinnt jedoch die

Zusammenfassung von Zahl und Gezähltem dann, wenn für eine bestimmte
Zajil bestimmter Dinge ein besonderes Wort besteht. Dieser Fall findet
sich im Bereiche der melanesischen Sprachen. So besitzt die Sprache
der Fidschi- und Salomonsinseln2) Kollektivbezeichnungen, in denen Ding
und Zahl sprachlich ungeschieden sind; auf Fidschi bedeutet z. B. a uduudu
zehn Kanoes, a buru zehn Kokosnüsse, a bola hundert Kanoes, a selawo tausend
Kokosnüsse. Dabei lauten die Ausdrücke für Kanoe, Kokosnuss ausserhalb

dieser Zahlverbindungen ganz anders. Ähnlich beurteilt es sich,
wenn für Personen oder Dinge, die unter bestimmten Umständen gezählt
werden, nicht das einfache Zahlwort gebraucht wird, sondern eine Partikel
sich mit ihm verbindet, die jene Umstände andeutet3). Unvollständige
Ablösung der Qualitätsbegriffe vom Träger der Eigenschaft zeigen primitive
Sprachen auch sonst vielfach. So besass die Sprache der Tasmanier4)
keine Ausdrücke für hart, hoch, rund udgl.; für hart hiess es: wie ein
Stein, für hoch: lange Beine, für rund: wie eine Kugel, wie der Mond.
Die Sprachen des Bismarck-Archipels kennen keine eigentlichen
Farbbezeichnungen; die Farben werden vielmehr ausschliesslich durch Hinweis
auf gefärbte Objekte bezeichnet5) — eine Ausdrucksweise, die auch unsern
Farbnamen ursprünglich zugrundelag, und sich in Benennungen wie rosa,
orange auch immer wieder von neuem einstellt. Auch einen Ausdruck
für Farbe schlechthin kennen diese Sprachen nicht, wie denn die meisten

Naturvölkersprachen arm sind an zusammenfassenden Ausdrücken, was auf
eine geringe Ausbildung der Abstraktion schliessen lässt6). So besteht
wohl eine reiche Terminologie für einzelne Tier- oder Pflanzenarten, aber
kein Ausdruck für Tier oder Pflanze überhaupt, ja nicht einmal für
umfassende Gruppen unter denselben; z. B. gibt es in Indianersprachen
Wörter für Weisseiche, Schwarzeiche, Roteiche, aber keines für Baum.

Gelegentlich geht die Individualisierung so weit, dass für dasselbe Tier
ganz verschiedene Bezeichnungen bestehen, je nach der Situation, in der

Boas, Handbook S. 396 f.

2) Codrington, The Melanesian Languages S. 147 und 241.

3) Codrington a.a. O. S. 304 f.

4) Lubbok, Prehistoric Times S. 574.
5) Thurnwald, Ethno-psychologische Studien an Südseevölkern S. 10 f., und

vgl. The Cambridge Expedition to Torres Straits II, 1, S. 55 ff.

6) Die Feststellung eines Mangels abstrakter Ausdrücke in Naturvölkersprachen

kann allerdings z. T. dadurch bedingt sein, dass die sprachlichen
Aufnahmen sich überwiegend auf konkrete Gegenstände beziehen. Ein sicheres Urteil
über ihr Fehlen kann nur auf Grund zusammenhängender Texte gefällt werden, und

zwar echter Texte; alle Bibelübersetzungen sind verdächtig 1



— 58 —

es sich befindet; so kennt das Eskimo *) mehrere Ausdrücke für den
Seehund: der eine gilt als allgemeine Bezeichnung; ein zweiter wird verwendet
für den Seehund der an der Sonne liegt; der dritte, wenn er auf einer
Eisscholle sich treiben lässt. Die äusserste Konsequenz solcher individualisierenden

Wiedergabe der Realität ist dann gegeben, wenn, wie bei den

Maori2), die Gegenstände des täglichen Gebrauches und gewöhnlichen
Lebens wie Häuser, Kanoes, Waffen, Kleidungsstücke nicht durch Gattungsnamen,

sondern durch förmliche Eigennamen bezeichnet werden. Das
erinnert an die „Individualbegriffe" der Kindersprache, die der sprachlichen

Bezeichnung von Gattungsbegriffen vorangehen3). Dieselbe
konkretistische Behandlung erfahren auch Vorgangsbezeichnungen; so wenn das

Klamath4) ganz verschiedene Formen des Zeitwortes bildet, je nach dem

es bedeutet: beginnen, fortfahren etwas zu tun, aufhören, Wiederbeginnen,
gewöhnlich, häufig tun; sich in gewisser Entfernung bewegen, im Zickzack,
geradeaus, in die Höhe, niedersteigen, sich im Kreise bewegen, sich nähern
oder entfernen, innerhalb oder ausserhalb der Hütte, im Wasser, auf dem
Wasser etwas tun usw. Dabei wird auch hier, wie bei den Nominalklassen
und Zahlwörtern, auf die Form des sich bewegenden Objektes Rücksicht
genommen. Was amerikanische Sprachen durch Partikeln bezeichnen, die
mit dem Verbalstamm aufs engste verbunden sind, das drücken die
Sudansprachen durch eine Art Adverbien aus, deren lautmalender Charakter
noch deutlich erkennbar ist. So besitzt das Ewe5) zwar keinen
allgemeinen Ausdruck für „gehen" — ebensowenig wie das Klamath —,
dafür aber Dutzende von Bezeichnungsweisen für verschiedene Arten des

Gehens, die jeweils mit dem Lautkomplex zo verbunden werden, welcher
für sich nicht gebraucht werden kann; z. B.: zo bafobafo vom Gang eines
kleinen Menschen, dessen Körperteile sich beim Gehen lebhaft bewegen;
zo behebehe schlotternd, schlenkernd gehen; zo biabia Gang eines
langbeinigen Menschen; zo bohoboho der eines korpulenten, schwerfällig gehenden

Menschen; zo bulabula achtlos, ohne vor sich zu sehen, gehen; zo
dziadzia kräftig, energisch gehen; zo gblulugblulu wie ein Büffel stier vor
sich hinsehend gehen; zo goegoe mit nickendem Kopf und sich bewegendem

Hintern gehen; zo tyendetyende mit sich bewegendem Bauch und
etwas eingeknickter Lende gehen; zo tyotyo beschreibt den stattlichen
Gang einer hochgewachsenen Person, zo wlawla einen leichten, eiligen
unbehinderten Gang. Andere Naturvölkersprachen bilden ganz verschiedene
Verba für die selbe Tätigkeit je nach dem Objekt, auf das sie sich bezieht.
So besitzt die Sprache der Huronen verschiedene Wörter für essen je
nach dem, was gegessen wird. Eine Südseesprache verfügt über etwa

2) Boas, Handbook S. 26; Mind of Primitive Man S. 145.
2) Taylor, Te ika a maui S. 328 f.
3) Stern, Die Kindersprache S. 179.
4) Gatschet, The Klamath Language S. 305 if.
6) Westermann, Grammatik der Ewe-Sprache S. 83 f.



— 59 —

zwanzig Lautkomplexe zur Bezeichnung des Schiagens, je nachdem mit dünnem
oder dickem Holz, mit der Hand, mit der Faust, mit einer Keule, einer
scharfen Kante, einem flachen Instrument oder dem Hammer geschlagen
wird1). Wie in den vorher genannten Fällen die Qualität von ihrem
Träger sprachlich nicht geschieden erscheint, so hier die Tätigkeit nicht
von dem, womit sie geschieht. — Neben solchen individualisierenden
Benennungen finden sich auf dem Gebiet der Naturvölkersprachen gelegentlich

Wörter mit auffallend weiter Bedeutung; Thurnwald2) spricht geradezu
von einer Vertretbarkeit der verschiedensten psychischen Inhalte durch
ein und dasselbe Wort. Solche Tatsachen dürfen jedoch keineswegs als

Zeugnisse gegen den Konkretismus verwendet werden; sie zeigen lediglich,
dass sehr verschiedene Objekte oder Qualitäten gelegentlich assoziativ zu-
sammengefasst werden und infolgedessen eine gemeinsame Benennung
erhalten. Auch die kindersprachliche Entwicklung kennt den Fall, dass die

verschiedenartigsten Dinge oder Situationen, deren Ähnlichkeit zu
entdecken dem entwickelten Bewusstsein schwer fällt, gleich benannt werden.
Solche Bildungen erwecken dann leicht den Anschein weitreichender
Abstraktion, während sie tatsächlich nur Ausdrucksformen einer
vorbegrifflichen Stufe der Geistesentwicklung sind, die Meumann3) als
assoziativreproduktive gekennzeichnet hat.

Wenn auch viele der im Vorstehenden behandelten Kennzeichen der

Naturvölkersprachen gelegentlich in den Idiomen der Kulturvölker sich
ebenfalls aufzeigen lassen, und namentlich in der volkstümlichen Redeweise
oft überraschende Parallelen finden, so ergeben sie in ihrer Gesamtheit
doch den unwiderleglichen Beweis für eine andersartige Struktur des

primitiven Bewusstseins. Wenn diese auch nicht die psychischen Elementarprozesse

betrifft, so greift sie doch tief genug in den ganzen geistigen
Habitus ein. Das Vorwalten assoziativer Verknüpfung der Vorstellungen
über deren apperzeptive Zusammenfassung, die geringe Ausbildung um-

*) Schultze, Psychologie der Naturvölker S. 80 f., wo weitere Belege.
2) Ethno-psychologische Studien an Südseevölkern S. 90. Auch Boas (Handbook

S. 31) macht darauf aufmerksam, dass oft von demselben Lautkomplex
Benennungen von Begriffen abgeleitet werden, die für uns nicht das mindeste miteinander

zu tun haben; so sind im Dakota von dem Grundwort xlaka „greifen"
abgeleitet: naxtaka „mit dem Fusse stossen, treten"; paxtaka „in Bündel binden"; yaxlaka
„beissen"; icaxtaka „nahe sein"; boxtaka „zerstampfen, zerstossen".

3) Meumann, Die Entstehung der ersten Wortbedeutungen beim Kinde 2. Aufl.
1908, S. 63 f. Dieser Vergleich soll natürlich nicht besagen, dass die ontogenetische
Sprachentwicklung in allen Einzelheiten eine abgekürzte Wiederholung der phylogenetischen

sei; aber gerade in der Entwicklung der Wortbedeutungen zeigen sich doch
Übereinstimmungen, die nicht zufällig sein dürften. Vgl. zu dieser Frage Stern,
Parallelen zwischen der Sprachentwicklung des Individuums und der Gattung
(Kindersprache S. 261 f.), sowie Gutzmann, Die Sprache des Kindes und der
Naturvölker; Verhandlungen des 3. internationalen Kongresses für Psychologie 1897;
Baldwin, Die Entwicklung des Geistes beim Kinde und bei der Rasse, übersetzt von
Ortmann, 1898.



— 60 —

assenderer Abstraktionen und, was damit zusammenhängt, die konkretis-
tisch-individualisierende Erfassung der Realität sind die Grundzüge des

primitiven Geisteslebens, die in der Sprachform ihren mannigfachen
Ausdruck gefunden haben. Diese Feststellungen sollen nun aber durchaus
nicht ein abschätziges Urteil über diese Sprachen begründen. Es wäre

ganz ungerechtfertigt, diese nur dazu mit den Kultursprachen zu
vergleichen, um sich über ihre Armut und Unbehilflichkeit zu entsetzen, wie
dies unangebrachter Philologenstolz allzu lange getan. Der einzig
berechtigte Masstab, den wir an eine Sprache anlegen können, besteht
vielmehr darin, zu untersuchen, wie weit sie befähigt sei, die seelischen
Inhalte der sie Sprechenden zum Ausdruck zu bringen. Prüfen wir die
Sprachen der Naturvölker unter diesem Gesichtspunkt, so ergibt sich, dass
sie diesen Zweck gerade so gut erfüllen wie die unsrigen. Ja der Primitive
wird viel seltener in die Lage kommen, sich der Grenzen seiner sprachlichen
Ausdrucksmittel bewusst zu werden, als der Kulturmensch. Seine Sprache
lehnt sich aufs engste an seine allgemeinen Lebensbedingungen an, aus
denen sie erwachsen ist. Und wo sie reicher ist als die unsrige, und uns
den Eindruck überflüssiger Komplikation erweckt — etwa durch ihre
peinlich genaue Wiedergabe räumlicher Beziehungen — da hebt sie lediglich
etwas heraus, was für den Naturmenschen von vitaler Bedeutung ist,
während wir in unseren ganz andersartigen Lebensbedingungen es ohne
Schaden vernachlässigen können. Gewiss ist der konkretistische Aufbau
der Naturvölkersprachen der Entwicklung abstrakten Denkens nicht förderlich;

aber gerade dadurch wird der Sprecher auch vor den Gefahren allzu
hoher Abstraktion bewahrt und verliert niemals den Zusammenhang mit
der Realität, während wir oft nicht mehr genügend ermessen, wie
weittragend die begrifflichen Kategorien sind, die uns unsere Sprache, ohne
dass wir uns dessen klar bewusst werden, darbietet, und wie sehr sich
die in ihr liegenden Abstraktionen von der Wirklichkeit entfernen. Die
Art, wie der Primitive seine Erfahrung in Sprache umsetzt, entspricht
etwa seinem Geldverkehr: er zahlt mit Kaurimuscheln, die einen zwar
geringen, jedoch tatsächlichen Wert besitzen, während wir unsere grösseren
Transaktionen in viel schnellerer, aber dafür auch gewagterer Weise
erledigen: mit Papiergeld, dem nur hin und wieder die Metalldeckung fehlt.


	Die Sprachen der Naturvölker als Ausdrucksformen des primitiven Bewusstseins

