
Zeitschrift: Mitteilungen der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft Zürich

Band: 20 (1919-1920)

Artikel: Über Skeletkult und verwandte Vorstellungen

Autor: Martin, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-17607

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-17607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Skeletkult
und verwandte Vorstellungen.

Von RUDOLF MARTIN.

(Aus der im Manuskript überreichten Festschrift für Prof. Dr. Otto Stoll.)

Unter den mannigfachen Gebräuchen, die man unter der Bezeichnung
„Totenkult" zusammenzufassen pflegt, gibt es eine ganze Reihe, über deren
tiefere Bedeutung noch wenig Klarheit herrscht. Die literarischen Quellen,
auf die wir bei unseren vergleichenden Studien angewiesen sind, sind zum
Teil lückenhaft, zum Teil unrichtig.

Dies hat eine doppelte Ursache. Auf der einen Seite äussert sich
der primitive Mensch meist nur mit Widerwillen und grosser Scheu über
Handlungen und Bräuche, die seiner religiösen Vorstellungswelt entspringen,
auch schon deshalb, weil er gar nicht das Bedürfnis hat, sie sich selbst
verstandesgemäss zurechtzulegen. So wird er durch die Fragen des

europäischen Beobachters also vor eine ihm innerlich widerstrebende und
zugleich ungewohnte Aufgabe gestellt, der er sich, nur zu oft, durch
irgendwelche, den Fragenden befriedigende Aussagen zu entziehen sucht.

Auf der anderen Seite steht aber auch der europäische Beobachter
unter dem Einfluss einer ganz bestimmten Vorstellungswelt, die neben ihrem
allgemeinen Charakter noch eine persönliche durch Anlage und Umwelt
bedingte Färbung aufweist. Es ist nicht nur die psychische Verfassung
des Naturmenschen, sondern auch unsere eigene geistige Struktur eine zeitlich

bedingte, unser ganzes Erkenntnis- und Empfindungsvermögen ein
historisch gewordenes und damit in gewissem Sinne begrenztes. Vor allem
fehlt uns jener magisch-religiöse Geist, in dem fast alle Vorstellungen des

primitiven Menschen wurzeln. Nur aus ihren eigenen psychischen
Voraussetzungen — nicht aus den unsrigen — können wir aber die Vorstellungen

und Handlungen, die mit dem Totenkult zusammenhängen, verstehen.
Wie weit dies gelingen wird, hangt von dem Einfühlungsvermögen des

Einzelnen ab.

Die psychologische Basis des Totenkultes ist nicht zu verkennen. Die
Erscheinung des Todes musste immer und überall Geist und Gemüt des

Menschen gewaltig erregen. Irgend ein Mensch der Gemeinschaft, den man
täglich in seiner ganzen Aktivität um sich sah, liegt plötzlich stumm und
bewegungslos. Was ihn auszeichnete, seine Lebenskraft, die sich in körper-



— 6 -
liehen Leistungen und geistigen Fähigkeiten äusserte, ist von ihm gewichen.
Diese Veränderung ist furchtbar und in ihren Folgen, besonders für die
Nächststehenden, oft so einschneidend, dass sie notwendiger Weise für
lange Zeit Phantasie und Traumleben des Menschen beeinflussen muss.

Auf dieser Tätigkeit der Phantasie beruhen die zahlreichen und mannigfachen

Vorstellungen von der Seele1), vom Weiterleben nach dem Tode,
von der Seelenwanderung und der Wiedergeburt, denn für den Naturmenschen

sind die Gestalten seiner Phantasie und die Erscheinungen seines
Traumlebens von derselben Realität, wie die vor ihm liegende Leiche. Die
notwendige Folge ist die Entstehung eines Seelenkultes, der in zahllosen
Abarten einer relativ einfachen Grundvorstellung erscheint.

Allerdings muss man mindestens zwei wesentlich verschiedene Seelenformen

unterscheiden, die Wundt2) als „Hauchseele" und „Schattenseele"
bezeichnet, und von denen er die erstere aus der Beobachtung des Todes,
die zweite (wenigstens in der Mehrzahl der Fälle) aus dem Traumleben
ableitet. Besonders scharf tritt uns diese Trennung in Afrika entgegen.
Nach den hier vorherrschenden Vorstellungen verschwindet die „ Lebensseele

", d- h. die Seele, die bei Lebzeiten des Menschen eine Rolle spielte,
mit dem Tode, d. h. mit dem Aufhören der Atmung und des Herzschlages
spurlos. Was weiterlebt, ist die „Schatten-" oder richtiger „Bildseele"
(wie Änkermann3) sie nennt), die im Schatten des Menschen sichtbar
verkörpert und damit ein Abbild seiner körperlichen Gestalt ist.

Ich kann mir nicht versagen, auf die überraschende Übereinstimmung
dieser Vorstellung mit dem Ka-Begriff der alten Ägypter hinzuweisen, denn
der Ka ist nichts anderes als eine Art Schutzgeist, der mit dem Menschen
geboren wird, ihn als Doppelgänger durch das Leben begleitet und ihm
auch nach dem Tode seine Fürsorge angedeihen lässt4). Dies bringt vor
Allem Erman5) scharf zum Ausdruck, wenn er schreibt: „Dieser Ka gilt
denn auch nach dem Tode ebenso noch als der eigentliche Vertreter der
menschlichen Persönlichkeit, wie er es im Leben gewesen ist; welche Rolle
daneben die „lebende Seele" spielt, wird uns nicht klar und wird es wohl
auch den Ägyptern nie ganz gewesen sein."

l) Zum Seelenglauben vergl. vor allem die durch zahlreiche Citate belegte Arbeit
von J. G. Frazer, 1886. „On Certain Burial Customs as Illustrative of the Primitive
Theory of the Soul". Journ. Änthrop. Institut, London Vol. XV, S. 64—104, und Bastian A.,
1893. „Die Verbleibs-Orte der abgeschiedenen Seele". Berlin, Weidmann. 116 Seiten,
3 Tafeln.

*) Wundt, W., 1906. „Völkerpsychologie", Bd. II, Teil 2 „Mythus und Religion",
bes. S. 40 ff. und S. 131 ff.

s) Ankermann, B., 1918. „Totenkult und Seelenglaube bei afrikanischen Völkern".
Zeitschrift f. Ethn., Bd. 50, S. 89. Vgl. auch Levy-Brühl, 1910. „Les fonetions mentales
dans les socie'te's infe'rieures". S. 83 ff.

*) Steindorff, G., 1910. „Der Ka und die Grabstatuen". Zeitschrift f.ägypt. Sprache.
Bd. 48, S. 152.

*) Erman, A., 1885. „Ägypten und ägyptisches Leben im Altertum", S. 415.



— 7 —

Zu dieser Bildseele, d. h. zu der Existenzform, in welcher der
Verstorbene in der Erinnerung weiterlebt, tritt der Mensch nun in ein lebendiges,
emotionelles Verhältnis. Wie er alle Dinge um sich herum beseelt, d. h.
mit seinen Gefühlen, Fähigkeiten und Kräften ausstattet und sich dann von
ihnen beherrscht fühlt, so erkennt e.r auch in dem Toten eine Macht, mit
der er sich auseinandersetzen muss. Da er einerseits selbst in vielen Dingen

die Hülfe seiner Stammesgenossen braucht, andererseits aber auch die

menschliche Neigung, dem Nächsten zu schaden kennt, so entstehen
Vorstellungen und Totengebräuche doppelter Art, die man als „hiketische" J)j

d. h. „hilfesuchende", und „apotropäische", d. h. „abwehrende"2)
unterscheiden kann. Die letzteren scheinen zu überwiegen, weil die Furcht vor
Schädigungen durch die Toten besonders stark ist. Die Beispiele dafür
sind zahllos. So versäumen die Tarahumares in Mexico nie, wenn sie
Bier zubereiten, in die grossen Gefässe, in welche das Bier kommt, eine
scharf schmeckende Pflanze (Wermuth) hineinzuwerfen, um dadurch den
Toten abzuhalten, das Bier zu verderben, indem er hineinuriniert3). Vielfach,

besonders in der Südsee, herrscht die Vorstellung, dass der Tod eines
Menschen immer durch den bösen Wunsch einer anderen Person hervorgerufen

sei, denn an einen natürlichen Tod zu glauben, entspricht nicht
dem primitiven Geiste. Erinnerungsbilder aus dem Leben verdichten sich
zu Aufforderungen und Befehlen des Toten, bis der Lebende schliesslich
vollständig unter der Herrschaft des Toten steht. Er richtet sein ganzes Leben
nach dessen Willen ein, er schreibt nicht sich, sondern ihm Erfolg und
Misserfolg zu, und er sinnt beständig auf Mittel und Wege, sich jenen
günstig zu stimmen oder ihn zu besänftigen. Dieses Wirken des Toten ist
furchtbarer als die Zauberkraft des Lebenden, denn es handelt sich um
eine Fähigkeit, die der Lebende nicht besitzt, die einer unsichtbaren Welt
angehört.

Ähnliche Vorstellungen finden sich übrigens auch bei Kulturvölkern;
besonders im Ahnenkultus der Chinesen sind sie nachzuweisen. Dort fürchtet
man vor allem die sog. „Bettelgeister", d. h. die Geister derjenigen, die ohne

Angehörige in Armut oder im Ausland starben, die im Krieg fielen oder im
Meere umkamen. Sie rächen sich dafür an den Hinterbliebenen, und diese
müssen daher durch allerlei Opfer und Aufmerksamkeiten versuchen, sie
versöhnlich zu stimmen4). Und auch in dem Geisterspuk unserer Tage dürfen wir
noch ein Überlebsel der altgermanischen Anschauung erblicken, dass der
Tote ein unheimliches, verderbenbringendes Wesen sei5).

') Vom griechischen txeveustv Hilfe suchen, bitten, flehen.
2) Vom griechischen anozps-KStv abwehren, abwenden.
3) Lumbholtz C. u. Hrdlicka A., 1898. „Marked Bones Irom a Prehisloric Tarasco

Indian Burial Place". Bull. Amer. Mus. Nat. Hist., New-York X. S. 67.
*) Näheres bei Maügnon, J.)., 1900, in Archives d'Anthrop. crim. XV. S. 457.
5) Wemhold, K., 1856. „Altnordisches Leben". S. 476.



— 8 —

Das Gefühl dieser Gefahr erfasst die Menschen schon bei der
Vorstellung des Todes eines Angehörigen. Um einen schwerkranken Hottentotten

versammeln sich die nächsten Verwandten und suchen ihn durch allerlei

Versprechungen zu bereden, dass er doch nicht sterben möge. Der
Sterbende wird gerüttelt und gestossen, und wenn er wirklich gestorben
ist, unter Geschrei und Geheul mit den bittersten Vorwürfen überschüttet1).

An den Tod eines Menschen knüpfen sich nun überall mehr oder
weniger ausgebildete Totengebräuche, die trotz ihrer Mannigfaltigkeit bei
den verschiedenen Völkern doch viele gemeinsame Züge, ja Übereinstimmungen

aufweisen. Zur Erklärung dieser letzteren wird man weniger an gegenseitige

Abhängigkeiten und Entlehnungen zu denken haben, als vielmehr
die allgemein menschlich-psychologische Basis, aus der diese Gebräuche
entspringen, in den Vordergrund stellen müssen2).

In irgend einer Form nun muss sich der Mensch mit dem Körper
des Toten abfinden. Dazu nötigt ihn schon die meist rasch fortschreitende
Verwesung der Weichteile. So treffen wir denn auf die verschiedenartigsten

Bestattungsformen von der einfachen Überdeckung der Leiche mit
etwas Erde oder Gras, oder von der primitivsten Form der Verbrennung
auf offenem Feuer bis zur kunstvollen Mumifizierung und bis zur Errichtung

gewaltiger Megalithen und der Erbauung grossartiger Grabkammern,
über die man, wenn es sich um die Grossen der Welt handelte, Tempel
und Pyramiden türmte.

In weitester Verbreitung finden wir auch die Sitte der Grabbeigaben,
die der Vorstellung entsprungen ist, dass der Tote auch bei seinem
Fortleben gewisser Gegenstände des täglichen Gebrauches nicht entbehren könne.
Wie liebevoll man oft dem Verstorbenen noch die Genüsse dieses Lebens
zu verschaffen sucht, geht z. B. aus einem Bericht Stuhlmann's3) hervor.
Er schildert, wie bei den Watwa dem Toten eine Pfeife aus Bananenblattstielen

in den Mund gesteckt wird, in die ein Mann solange Rauch hineinbläst,

bis derselbe aus der Nase der Leiche wieder hervordringt. Man will
dem Verstorbenen noch einmal den Genuss des Rauchens bereiten.

Fast überall wird der Tote mit einer gewissen Pietät behandelt, die
von der uns gewohnten allerdings oft vollständig verschieden ist. Sie
entspringt der Anhänglichkeit und Verehrung, die der Mensch vor allem für

*) Seyffert, C, 1913. „Totengebräuche und Todesvorstellungen bei den
zentralafrikanischen Pygmäen, den Buschmännern und Hottentotten." Arch. Anthrop. N. F.
Bd. 12. S. 187.

2) Dazu gehört z. B. die weitverbreitete Sitte der Mumifizicrung. Die von Elliot
Smith aufgestellte Theorie, dass diese Sitte von Ägypten ungefähr um 800 v. Chr. durch
eine Rasse mit „heliolithischer" Kultur auf zwei verschiedenen Wegen nach Indien
gebracht wurde und sich von hier aus über die Südsee und Amerika ausbreitete, scheint
mir durchaus verfehlt. Vergl. Mem. and. Proc. Manchester Lit. and Phil. Soc, 1914/15,
vol. 59. Part. II (zur Zeit nicht zugänglich). Ref. in Anthropologie, Tome 27. S. 460.

8) Stuhlmann, Fr., 1894. „Mit Emin Pascha ins Herz von Afrika". S. 462.



— 9 —

seine Angehörigen empfindet, so dass der Totenkult schon an seiner Wurzel

enge mit dem Ahnenkult verknüpft ist1).
Nur in ganz seltenen Fällen wird die Leiche einfach liegen gelassen;

dagegen verlässt der primitive Mensch vielfach die Stätte, wo ein
Angehöriger gestorben ist. Die Mantra im Süden der Malayischen Halbinsel

sagen: „Wenn ein Freund, oder eines der Eltern, oder ein Kind oder die
Ehefrau stirbt, dann lassen wir den Körper auf der Stelle, wo er liegt;
wir gehen dann nach einem anderen Orte und der Tote bleibt dort, bis er
verfault ist, aufgefressen von den Tieren. Später wollen wir uns nicht
mehr an jene Stätte begeben, weil die Stelle einen unserer Freunde
getötet hat2).

In ähnlicher Weise haben die meisten karaibischen Stämme die
Gewohnheit, die Toten im Hause zu begraben, dieses aber nach der Beerdigung
für immer zu verlassen.3) Auch die Paläolithiker Europas haben, wie die
Funde von Le Moustier, La Ferrassie, Combe Capelle und viele jungpa-
läolithische Fundstellen beweisen, ihre Angehörigen im Boden ihrer eigenen
Wohnhöhlen bestattet. Diese sind dann allerdings auch weiterhin bewohnt
worden, aber wir wissen nicht, ob es sich dabei nicht um Neuansiedler
handelt.

Wo die Leiche aus der Hütte entfernt wird, geschieht es meist unter
ganz bestimmten Vorsichtsmassregeln. So berichtet Montefiori4) von den

Samojeden der grossen Tundra: „Der tote Körper wird nicht durch die

gewöhnliche Öffnung aus dem Zelt getragen, sondern unter der Fell- oder
Rindenbedeckung hindurch nächst der Stelle, wo der Körper im Moment

') Dies ist auch die Aulfassung von Ankermann: „Das Ursprüngliche ist die
Ahnenverehrung, darauf erst folgt ein allgemeiner Totenkult und mit der Herausbildung

der Seelenvorstellungen ein wirklicher Seelenkull" (1. c, 1918. S. 137). Eine andere
Anschauung vertritt K. Th. Preuss (Die geistige Kultur der Naturvölker, 1914, S. 57).
Er schreibt: „Die komplexe Idee der Einheit des Toten mit allem ihm Zugehörigen,
also auch mit den Hinterbliebenen, erzeugte die Furcht, dass man ihm nachfolgen müsse,
wenn die Verbindung nicht gelöst, der Tote entfernt und mit Speise, Ausrüstung für
sein Fortleben usw. versehen werde. Daraus kann keine Totenverehrung entstehen.
Sie kommt erst zustande, wenn es zum Bewusstsein gelangt, dass all die hellenden
Zermonien, denen man vertraut und die z. T. auf eine Gottheit zurückgeführt werden,
ein Erbteil der Vorfahren sind. Wenn man solche Zeremonien ausführt, so versetzt
man sich in die Zeit der Vorfahren zurück, und ebenso ist man auch genötigt, jedes
mythische Ereignis an die Vorfahren anzuknüpfen." — — „Es liegt auf der Hand,
dass solcher Ahnenkultus nicht in die frühesten Zeiten gefallen sein kann, sondern
eine längere Entwicklung voraussetzt." Tylor, Wundt und andere sehen den
Seelenglauben und den aus ihm entspringenden Seelenkult als das primäre an, aus dem sich
erst der Totenkult entwickelte.

2) Martin, R., 1905. „Die Inlandstämme der Malayischen Halbinsel". S.923.
3) Vergl. die Schilderung Rivet's von den Colorado Indianern im „Journ. Soc.

Americanistes de Paris", 1905, No. 2 und „Globus", 1906, Bd. 89, S. 68. Ferner
„Rev. d'Ethnogr.", VI. S. 280 und „Mitt. d. Anthr. Ges. Wien", Bd. 28, S. 149.

4) Montefiori, A., 1895. „Notes on the Samoyads of the Great Tundra." Journ.
Anthr. Inst. London, Vol. XXIV. S. 406.



— 10 —

des Todes gelegen hatte." Auch die Hottentotten halten es für
unheilbringend, die Leiche durch die Türe hinauszutragen, die der Lebende
benützt hatte und reissen die Rückwand der Hütte ein, um den Toten
hinauszuschaffen1). Bei den Kwakiutl-Indianern von Britisch-Kolumbien
schliesslich wird der Tote entweder durch das Dach oder durch ein in die
Wand gemachtes Loch aus dem Hause gebracht und erst ausserhalb
desselben eingesargt2), und bei den Eskimo am untern Yukon durch den

Rauchfang hinausgezogen3).
Bevor aber die Bestattung erfolgt, wird die Leiche in der mannigfachsten

Weise behandelt; sie wird gewaschen oder mit irgendwelchen Stoffen
eingerieben und schliesslich in Gewebe, Matten, Felle oder Rindenbast
eingewickelt und eingeschnürt. Selbst da, wo der Tote verbrannt oder ins Meer
gesenkt wird, wie an vielen Orten der Südsee, erfährt er vorher noch eine

sorgfältige Behandlung.
Die Lagerung der Leiche kann eine verschiedene sein. Sie entspricht

bei vielen Völkern der bei uns üblichen. Der Körper wird in der Rückenlage

mit ausgestreckten unteren Extremitäten, in der wohl meist der Tod
erfolgt, beerdigt. Daneben aber findet sich in weiter räumlicher und
zeitlicher Verbreitung die Sitte, die Leichen in zusammengekauerter Stellung
beizusetzen, eine Bestattungsform, die noch weiterer Aufklärung bedarf. Die
von rezenten Völkern dabei angewandte Prozedur ist fast überall dieselbe.
Die unteren Extremitäten werden stark im Knie- und Hüftgelenk gebeugt,
so dass die Knie vor oder neben die Brust und die Fersen gegen die
Sitzknorren des Beckens zu liegen kommen. Auch die Arme werden im
Ellbogengelenk gebeugt, gelegentlich über der Brust gekreuzt oder so gelegt,
dass die Hände den Mund oder die Wangen des Gesichtes erreichen. Etwas
anders schildert Frobenius4) die Lagerung bei den Mundang, einem
zentraläthiopischen Stamme südlich des Tschadsees. Dort „wird die Leiche in
hockender Stellung zusammengepresst, so dass die Hände zwischen den
Beinen nach unten hängen, und der Kopf auf den Knien liegt. So wird die
Leiche mit Stricken verschnürt und dann in einem Tscholle, d. i. einem
Korb aus einer Sakarolle, eingepackt. Aber vorher erhält die Leiche noch
ein Kleid. Für eine männliche Leiche wird ein Schaf getötet, ihm die Haut
abgezogen und der Leiche zwischen den Beinen hindurch um den Unterleib

gelegt und fest angezogen. Die Blossen der Frauenleichen werden aber
mit Streifen aus Baumwollstoff bedeckt. Ferner werden die Leichen über

1) Nach Arbousset, Th., 1842. „Relation d'un voyage d'exploration au Nord-Est
de la Colonie du Cap de Bonne-Espe'rance". Paris. S. 502 u. 503. Von Stow, S., 1905,
(The Native Races of South Africa) fälschlich von den Buschmännern behauptet.
Vergl. Seyffert, 1913, 1. c. S. 187 u. 188.

2) Boas, Fr., 1896. „XI Report on the North-Western Tribes of Canada." Brit.
Assoc. Adv. Science for 1896. Separat-Abdruck S. 6.

3) Nelson, W., 1899. „The Escimo about Bering Strait." 18. An. Report
Bureau of Americ. Ethnol. Part I. S. 314.

4) Frobenius L., 1912. „Und Afrika sprach", Bd. III. S. 158.



— 11 —

und über mit roter Erdfarbe bemalt." Für jede Leiche gräbt man ein

eigenes Loch, setzt sie hinein und schüttet das Loch einfach zu.
Nicht immer aber werden die verschnürten oder eingenähten Leichen

aufrecht sitzend beerdigt, sondern vielfach auch auf die eine Seite gelegt,
und man spricht daher von „sitzenden" und „liegenden" Hockern. Die
letztere Bezeichnung ist schlecht, aber sie hat sich so eingebürgert, nicht
nur in der deutschen, sondern auch in anderen Sprachen, dass sie kaum
mehr auszurotten sein wird. Im allgemeinen scheint der „sitzende Hocker"
zu überwiegen, für Nordamerika ist er fast die Regel.

Der Begriff des „liegenden Hockers" wird aber auf zahlreiche Fälle
angewandt, für die er meines Erachtens nicht berechtigt ist, und daraus
erklären sich mannigfache Widersprüche und Unklarheiten in der ziemlich
umfangreichen Literatur. Nicht zu den Hockern zu rechnen sind, meiner
Ansicht nach, alle jene Leichen- und Skeletlagen, bei welchen Ober- und
Unterschenkel nur wenig gegeneinander und gegen den Rumpf gebeugt sind,
Formen die Much als „Schläfer" bezeichnet hatte, und die auch Matiegka1)
als „wirkliche Schläfer" beansprucht, schon weil sie vielfach die eine Hand
unter den Kopf gelegt haben. In der Tat scheint mir diese Erklärung richtig,
nur sollte man zur Unterscheidung von den gestreckt auf dem Rücken liegenden

Skeleten, die sich ja auch in einer Schlafstellung befinden, besser von
„Seitenschläfern" sprechen'2).

Im europäischen Paläolithikum scheint nach den bisher vorliegenden
Funden die Bestattung als Seitenschläfer die Regel gewesen zu sein; ich
erinnere nur an die Skelete von Le Moustier und La Chapelle-aux-Saints,
deren Lagerung noch ziemlich genau festgestellt werden konnte. In dem
Grab von La Ferrassie II dagegen, das sich in einer Jungmousterien-Schicht
fand, haben wir den ältesten bis jetzt bekannten wirklichen Hocker in Seitenlage
vor uns. Von da an, d. h. im Jungpaläolithikum tritt diese Form dann immer
häufiger auf, wofür uns zwei Gräber der Grimaldihöhlen bej Mentone, das

Doppelgrab in der Kindergrotte (E) und das tiefste Grab in der Grotte
Barma Grande die trefflichsten Beispiele bieten. Noch charakteristischer
ist diese Sitte für das ganze europäische Neolithikum, besonders im Miltel-
meergebiet, in Frankreich, in der Schweiz3), in Süddeutschland bis nach
Thüringen und in Böhmen. Sie reicht auch noch in die Bronzezeit, beson-

') Matiegka, H., 1892. „Gräber mit zusammengekrümmten Skeleten in Böhmen."
Mitt Anthropol. Ges. Wien. Bd. XXII. Sitzber. S. 14.

2) Es ist natürlich nicht in jedem einzelnen Fall möglich, zu entscheiden, ob
es sich um einen Hocker oder Seitenschläfer handelt, da die Knochen häulig in ihrer
gegenseitigen Lage starke postmortale Veränderungen erfahren haben.

3) Besonders wichtig ist das Grabfeld von Chamblandes in der Gemeinde Pully,
das in verschiedenen Jahren ausgebeutet wurde. Die meisten Gräber waren 1 m lang
und 50 cm breit mit genauer Ost-West-Orientierung. Ähnliche Gräber fanden sich in
der Gemeinde Lutry, besonders bei Chätelard. Vergl. Schenk, A., 1898. „Description
des Restes humains provenant de Säpultures ndolitiques des environs de Lausanne."
Bull. Soc. vaud. Sc. nat. vol. XXXIV No. 127 (Separat-Hbdruck S. 5 ff.).



— 12 —

ders in'Böhmen1), und vereinzelt bis in die La Tene-Periode hinein. In
Schlesien wird die Hockerbestattung erst in der Zeit der Schnurkeramik
und in der frühen Bronzezeit die Regel; in den rein neolithischen Ansied-
lungen, wie z. B. in Jordansmühl, finden sich noch hauptsächlich Skelete
in Schlafstellung auf der Seite liegend, die Arme vor der Brust oder dem

Gesicht; daneben, allerdings selten, Skelete in gestreckter Lage und ferner
liegende Hocker, letztere Form jedoch nur bei Kindern. Man möchte, unsere
bisherigen Erfahrungen zusammenfassend schliessen, dass die Hockerbestattung

in Europa immer mehr an Bedeutung und Verbreitung gewonnen
hat, in dem einen Land allerdings früher, in dem anderen später.

Die ganz ausschliessliche Bestattungsform ist sie aber nirgendwo und

zu keiner Zeit gewesen. Das gilt ausser für Europa, auch für die anderen

Erdteile, z. B. für die nordamerikanischen Indianer2). In Australien wechseln
die Sepulchralgebräuche fast von Stamm zu Stamm, und auch bei den

Papua von Holländisch-Neu-Guinea fand van der Sande die mannigfachsten
Behandlungen der Leiche und Bestattungsformen dicht benachbart3). Ähnlich

schreibt Schweinfurth4) von den Niam-Niam, dass sie ihre Leichen
bald auf Bänken sitzend, bald in ausgehöhlten Baumstämmen begraben oder
in kauernder Stellung verschnürt in Nischengräbern beisetzen. In mehreren
Fällen können wir diese scheinbaren Widersprüche erklären, weil wir wissen,
dass bei einzelnen Stämmen die Bestattungsform entweder nach dem Älter,
oder nach dem Geschlecht, oder auch nach Rang und sozialer Stellung
verschieden ist.

Bei den aussereuropäischen Völkern ist der „sitzende Hocker"
häufiger als der „liegende". Diese sitzenden Hocker werden oft einfach in ein Erdloch

vergraben, wie ich es eben von den Mundang erwähnte, oder aber in
Körben, in Kisten aus Holz und Stein, oder in Höhlen beigesetzt, oder in Bäumen
aufgehängt. Auf der Insel Lanai der Hawai-Gruppe fand sie von Luschan5)
einfach in den, lockeren Seesand gebettet. Auch die in den peruanischen
Mumienballen eingeschlossenen Leichen befinden sich in Hockerstellung.

Auch Beisetzung in grossen Tonurnen kommt vor, einmal bei den

Tupi-Guarani Völkern von Guatemala bis nach Argentinien und ferner im

0 Vergl. Matiegka, H., 1892, 1. c. S. (14).
2) Über die Bestattungsformen der nordamerikanischen Indianer vergl. vor Allem:

Jarrow, H. C, 1880. „Introduction for the Study of the Mortuary customs among the
North American Indians." Smithson. Inst. Bur. of Ethn. Washington. S. 114.
Derselbe, 1881. „A further contribution to the Study etc." I Ann. Rep. Bur. of Ethnology
for 1879—80. S. 97—203. Schöne Hockergräber sind abgebildet bei Wilder, H.H., 1905.

„Excavation of Indian Graves in Western Massachusetts." Am. Anthropologist N. S.
vol. VII. S. 295. PI. XXIII. Südamerikanische Hockergräber hat Ten Kate (1896.
Anthropologie des Anciens Habitants de la Region Calchaquie. Anales Mus. de la Plata
Seccion anthrop. No. I. S. 11 ff.) abgebildet.

3) „Nova Guinea", 1907., vol. III. S. 270-76.
4) Schweinfurth, G., 1918. „Im Herzen von Afrika", dritte verb. Auflage. S. 306.
5) Luschan, F. v., 1918. „Zusammenhänge und Konvergenz". Mitt. Anthr. Ges.

Wien. 3. Folge, Bd. 18. S. 41.



— 13 —

südlichen Vorderindien, hier allerdings nur in prähistorischer Zeit. Wir
sind heute noch nicht in der Lage, zu sagen, was für eine Rasse, oder was
für ein Volk seine Toten in 'diesen Urnen beisetzte1). Ähnliche tönerne
Begräbnisurnen, meist aus schlecht gebranntem, rotem Ton bestehend, kennt
man auch aus dem prähistorischen Europa, und zwar besonders aus
Spanien, von den Balearen und von Korsika2). Von ganz anderer Form sind
Tonurnen, wie sie in der Nähe von Beni-Hasan in Oberägypten gefunden
wurden. Sie gehören vermutlich der III. Dynastie an und waren mit
Deckeln geschlossen. In diesen runden, flachen Urnen konnte die Leiche
natürlich nur in starker Hockerstellung untergebracht werden, aber
Vorkommen und Verbreitung dieser Form scheint mir eine sehr beschränkte

gewesen zu sein3). Nicht mehr zu den Hockerbestattungen möchte ich
Formen zählen, wie sie aus Felsengräbern in Kreta bekannt geworden sind4).
Hier handelt es sich um rechteckige mit einem Deckel versehene Tonsärge
von durchschnittlich 1 m 18 cm Länge, die dem Ende der mykenischen
Periode angehören. In ihnen konnten die Leichen nicht ausgestreckt
beigesetzt werden, es mussten die Beine je nach der Körpergrösse mehr oder
weniger gebeugt werden.

Gelegentlich hören wir, dass einzelne Stämme, um die Hockerstellung
der Leiche, oder deren Beisetzung in einer kleinen Grube zu erreichen, auch
nicht davor zurückschrecken, die Knochen des Toten zu zerbrechen. Von
den Herero5) und Damara6) wird dies sogar als Regel beschrieben. Die
letzteren haben die Gewohnheit, den Kopf mit Riemen zwischen die Knie
zu schnüren und das Rückgrat zu zerbrechen7). Auch die Bewohner der
Aleuten zerbrechen zuweilen die Knochen, um die Leiche bequem zu einem
Bündel verschnüren zu können8).

') Caldwell, 1899. „Sepulchral Ums in Southern India." Appendix zu Crooke
W. 99. „Primitive rites of Disposal of the Dead with special Reference to India." Journ.
Anthr. Inst. London, Vol. XXIX. S. 290.

2) Bloch, A., 1902. „Considerations anthropologiques sur la Corse." Bull. Soc.
Anthr. Paris 5. ser. III S. 333. Siret, H. u. L., 1887. „Les premiers Ages du Me"tal
dans le sud-est de I'Espagne." Text S. 128 u. ff. Album Planche 28, 35, 42, 46.

s) Garstang, ]., 1904. „Excavations at Beni-Hasan in Upper Egypt." (Second
Season). Man IV, No. 67. S. 97.

4) Reinach, S., 1904. „Quelques tombes myce'niennes explor^es en CrSte", nach
Xanthulidis: kfn]/.ispis dp%a!oloyixfj in Anthropologie Tome XV. S. 646 und 647.

5) Fritsch, G., 1872. „Die Eingeborenen Südafrikas". S. 236 mit Berufung auf
Anderson.

c) Schinz, H., 1891. „Deutsch-Südwest-Afrika". S. 174 schreibt er wörtlich:
„Nach Beendigung der Trauerzeremonie wird dem Toten der Rückengrat gebrochen,
mittelst Riemen der Kopf zwischen die Knie gebunden und nachdem er in Felle
eingehüllt worden ist, begraben."

7) Weitere Beispiele bei Andree, R., 1907. „Ethnologische Betrachtungen über
Hockerbestattung". Archiv Anthrop., N. F. Bd. 6. S. 282 u. S. 303.

8) Dali, W. H., 1878. „On the Remains of later pre-historic Man obtained from
Caves in the Catherina Ärchipelago, Alasca Territory and especially from the Caves
of the Aleutian Islands." Smithson. Kontrib. to Knowledge No. 318, S. 6, Tafel I.



— 14 -
Dass man besorgt ist, die Leiche in Hockerstellung zu bringen, ehe

die Leichenstarre eintritt, führt an einzelnen Orten dazu, die Prozedur
sofort nach Eintritt des Todes vorzunehmen. "

Ja, auf der Insel Seran wartet
man nicht einmal so lange, sondern man richtet schon den Sterbenden
auf, drückt Knie und Arme fest gegen seinen Körper und hält sie so lange
fest, bis der Leichnam steif geworden ist1). Dass es unrichtig ist, aus der
Sitte der Hockerbestattung auf Rassenverwandtschaft zu schliessen, wie das
vielfach geschehen ist, brauche ich nach dem Gesagten kaum zu erwähnen.
Dazu ist die Sitte viel zu weit verbreitet2), und es bestehen selbst im
prähistorischen Europa zu grosse morphologische Unterschiede an den
Skeleten aus Hockergräbern3). Koehl4) hat nachgewiesen, dass nicht einmal
die verschiedenen Hockergräberfelder in der Umgebung von Worms einer
somatisch einheitlichen und gleichen Bevölkerung angehörten.

Seit die ersten Hocker in europäischen Gräbern bekannt wurden, hat
man sich bemüht, die Ursachen aufzudecken, die die Menschen zu diesem

uns eigenartig scheinenden Brauch geführt haben mögen.
Man dachte daran, dass der Hocker die Schlafstellung nachahmen

solle, und erst neuerdings ist Schuchhardt5) wieder für diese Deutung
eingetreten. Er glaubt sogar, den Unterschied in der Bestattungsform in
prähistorischer Zeit in Europa im Norden und im Süden auf Grund des

Temperaturunterschiedes erklären zu können, denn im Norden schlafe der
Mensch ausgestreckt im wohlgepolsterten Bett, während er im Süden
zusammengekauert auf der kalten, flachen Erde liege. Abgesehen davon,
dass die letztere Anschauung ziemlich kühn erscheint, würde diese Erklärung

nur für liegende Hocker gelten können. Aber auch dies geht nicht
an, denn ich habe oben schon nachgewiesen, dass wir die sog. liegenden
Hocker von den wirklichen Seitenschläfern trennen müssen. Nur die
letzteren können aus dem Wunsch, dem Toten die ihm natürliche Schlafstellung
zu geben, erklärt werden.

Merkwürdigerweise hat auch die Ansicht Anklang gefunden, dass die
Hockerform die Stellung des Kindes im Mutterleib nachahmen solle, damit
der Mensch sich „bei der Wiedergeburt zum überirdischen Leben in der

') Andree, R., 1907, I.e. S.292. Nach Engelhard, 1884. Bijdr. tot de Taal, Land-en
Volkenkunde v.Ned.Ind." Bd. VIII. S.388, u. Brumund, 1845. „Tijdschr. v. Ned. Ind."
II. S. 68.

2) Zahlreiche Belege für die Verbreitung der Hockerbestattung finden sich bei
Crooke, W., 1899. „Primitive rites of Disposal of the Dead with special Reference to
India." Journ. Anthrop. Inst, London. Vol. XXIX, S. 282 ff., u. Andree, R., 1907.
„Ethnologische Betrachtungen über Hockerbestattung.' Arch. Anthrop. N. F. Bd. 6, S. 282.

8) Dieselbe Ansicht wie ich vertreten auch Andree, R., I.e. S. 289; Matiegka, H.,
1892, I.e. S. (15); Götze, 1899. „Über Hockergräber". Centralblatt f. Anthrop.4, S.323;
Reinecke, P. 1900. Verhandl.d. Berl.Gesellschaft f. Anthrop. 1900. S.(258); Wosinsky, M.,
1891. „Das prähistorische Schanzwerk von Lengyel". II. S. 84 ff.

4) Koehl, C, 1900. „Neue stein- und frühmetallzeitliche Gräberfunde bei Worms".
Correspondenz-Blatt, Anthrop.-Ges. S. 141.

B) Schuchhardt, K., 1919. „Alteuropa". S. 23.



— 15 —

natürlichen Lage befinde"'). Es bedarf kaum des Hinweises, dass die

europäischen Neolithiker und auch die meisten Naturvölker schwerlich eine
so genaue Kenntnis von der Fetallage hatten resp. haben, dass sie sich
derselben als Vorbild für die Totenlage bedienten2).

Auch den Wunsch der Raumersparnis und die Faulheit des Menschen,
ein grosses Grab zu graben, hat man zur Erklärung der Hockerbestattung
beigezogen. Gewiss mag in einzelnen Fällen die Enge des vorhandenen
Raumes, die Kleinheit der angelegten Grube oder Steinkiste Veranlassung
gegeben haben, die Leiche auf eine etwas geringere Ausdehnung zu bringen3).
Wenn wir uns aber erinnern, wie mächtige Steinplatten die Menschen oft
zu den Bestattungen zusammenschleppten, wie lange Gänge sie in schwer
zu bearbeitende Felswände trieben, um am Ende des Ganges einen Hocker
niederzulegen, wird man auch dieser Erklärung keine allgemeine Gültigkeit
zusprechen wollen. Dass einzelne Steinkisten, besonders in der neolithischen

Zeit, wiederholt zu Nachbestattungen benutzt wurden, scheint mir
nicht dagegen zu sprechen.

Heute dürfte die Anschauung am verbreitetsten sein, dass der weitaus

grösste Teil der Hockerbestattungen aus der Furcht vor der Wiederkehr

des Toten oder seines Geistes zu erklären ist. Dafür treten vor allem
Schoetensack4) und Andree5) ein, und auch Obermaier6) hat sich dieser
Auffassung angeschlossen. Sie geht von der Voraussetzung aus, dass bei
der Hockerstellung die Umbindung des leblosen Körpers das Wesentliche
ist, d. h., dass es sich dabei um eine eigentliche Fesselung handelt. Als
direkter, auf Erklärungen der Eingeborenen beruhender Beweis, wird immer
wieder auf einen Bericht aus Grönland hingewiesen. Ein Yukon-Eskimo
soll die Bindung als das beste Mittel erklärt haben, um die inuas (die
Schatten oder Geister) zu verhindern, wiederzukommen und um die Lebenden

herumzuschleichen. Dieser Ausspruch wird von Nadaillac7) in einem
Referat über Nelson's Eskimowerk erwähnt, wo er aber nicht zu finden ist.
Es wird dort nur die Bindung beschrieben und hinzugefügt, dass in früheren

J) Wosinsky, M., 1889. „Funde und Bestattungsweise in Lengyel." Mitt. Anthr.
Gesellschaft Wien. Bd. XIX. S. (156), und ausführlicher 1891, „Das prähistorische Schanzwerk

von Lengyel". II. S. 43 und 89.
2) Es ist interessant, bei Andree, R., 1907, I.e. S.301, nachzulesen, wie der einmal

nur als Vergleich hingeworfene Gedanke fortzeugend die Phantasie befruchtete und
immer neue und weitergehende Hypothesen zutage förderte.

3) Vergl. die oben erwähnten Tonsärge von Kreta.
4) Schoetensack, O. (1901. „Über die Bedeutung der Hockerbestattung". Ver-

handl. der Berl. Ges. f. Anthrop., S. 522) hält auch die in Schlafstellung Begrabenen
für gefesselt und meint ferner, es sei begreiflich, dass die Sitte bald strenger, bald
milder durchgeführt wurde, je nachdem der Verstorbene ein mehr oder minder ge-
fürchteter Mann war. (S. 526.)

5) Andree, R., 1907, 1. c. S. 303 ff., bes. 307.
c) Obermaier, H., 191^. „Der Mensch der Vorzeit." „Der Mensch aller Zeiten."

Bd. I. S. 423.
7) Nadaillac, 1902. „Les Escimos". Anthropologie. Tome XIII. S. 102.



— 16 —

Zeiten übelbeleumdeten Menschen nach dem Tode die Sehnen an Armen
und Beinen durchschnitten wurden, um deren Geist zu verhindern,
zurückzukehren und nachts als Dämon herumzuwandeln1).

Auch andere wiederholt zitierte Fälle halte ich nicht für schlüssig.
So erwähnt Schoetensack2) im Anschluss an Brough Smith3) resp. Ä. W.
Howitt4), dass bei einem Todesfall im Dieyerie-Stamme (Coopers Creek,
Australien) die jüngeren Leute beauftragt wurden, ein Grab zu graben,
während die Eltern daran gingen, die grossen Zehen und ebenso die beiden
Daumen des Toten mit einer starken Schnur zusammenzubinden. Auf die

Frage, weshalb dies geschehe, antworteten sie: „to prevent him from
Walking". Dasselbe schildert Parkinson5) von Eingeborenen des Nordostens
der Gazellen-Halbinsel: „Die Daumen der ausgestreckten Arme, sowie die
beiden großen Zehen der ausgestreckten Beine wurden mittels einer feinen
Schnur miteinander verbunden." Eine ähnliche Sitte finden wir als
Überbleibsel heute noch in Birma6) und bei den Bewohnern des sächsischen
Voigtlandes 7).

Gewiss sprechen die Antwort des Australiers und die anderen
aufgeführten Fälle für die Furcht vor einer Wiederkehr der Toten, der man
ja auch durch allerlei andere Vorsichtsmassregeln (Nichtaussprechen ihrer
Namen, die ausdrückliche Bitte nicht wiederzukommen u. s. w.) zu
begegnen sucht, aber sie berechtigen nicht, auch die Umwicklung der Leiche
in Hockerstellung, auf das gleiche Motiv zurückzuführen. Und wenn
Flower8) eine Hockermumie aus Südaustralien beschreibt, die nicht nur mit
dem breiten Band eines Netzgeflechtes umschnürt war, sondern bei der
auch Mund und Nasenlöcher mit Emufedern verstopft und zugenäht und
selbst die Vorhaut über der glans penis zugebunden waren, so liegt auch
hier kein untrüglicher Beweis vor, dass die Verschnürung des Körpers
und der Verschluss der Leibesöffnungen demselben Zweck dienten. Durch

») Nelson, W., 1899, 1. c. S. 423.
2) Schoetensack, 0., 1901, 1. c. S. (525).
3) Smith, Br., 1878. „The Aborigines of Victoria," London. I. 115.
4) Howitt A. W. schreibt aber 1884 („On some Äustralian Beliefs." Journ.

Anthr. Inst., London, Vol. XIII., S. 190) wörtlich: „// seems to me (von mir gesperrt)
not only that these aborigines believed that the ghost could follow the survivers,
but also that the dead man himself, unless tightly bound and buried under tightly-
rammed logs and earth, might likewise follow them in the body."

5) Parkinson, R., 1907. „Dreissig Jahre in der Südsee." S. 75 u. Alb. Tafel 5

gegenüber S. 64.
6) Shway Yoe., 1896, „The Burman", London (S. 584) schreibt: „..the corpse

is carefully washed from head to foot, and the two big toes, and usually also the
thumbs are tied together with the hkyay-ma gyoh and the tet-ma-gyoh, which, if
practicable, should be loks of the hair of a son or daughter, but if this is not to be

got, a strip of cotton cloth is used."
7) Köhler, 1867. „Volksbrauch im Voigtland." S. 251, nach Andree, 1907,

1. c. S. 306.
8) Flower W. H., 1879. „Illustrations of the Mode of preserving the Dead in

Darley Islands and in South Australia." Journ. Anthr. Inst. London Vol. VIII. S. 393.



— 17 —

die letztere Manipulation sollte allerdings ohne Zweifel dem Geist die
Möglichkeit genommen werden, entweder den Körper zu verlassen oder wieder
in ihn zurückzukehren1).

Die Umschnürung aber hatte m. E. einzig und allein den Zweck,
die Extremitäten in der stark gebeugten Lage festzuhalten, d. h. zu
verhindern, dass sie nach Beendigung der Totenstarre sich aus der gewollten
Haltung lösten. Die Voraussetzung, dass es sich dabei um eine eigentliche

Fesselung handelt, scheint mir nicht zuzutreffen, denn wir kennen
zahlreiche Fälle, in denen die Leichen einfach in einen festen Stoff
eingenäht wurden. Das ist jetzt sogar für die steinzeitlichen und frühmetall-
zeitlichen Hocker Ägyptens bewiesen, denn in Naquada, Ballas, El Kab,
Deshasheh und El Achmim sind einzelne Hocker noch annähernd im
Zustand ihrer Beisetzung gefunden worden. Noch heute sind sie in leinene
Tücher eingehüllt, und es sind deutliche Spuren einer Mattenumwicklung
erhalten2). Gelegentlich lässt es sich nachweisen, dass auch die partielle
Bindung keinen anderen Zweck hat, als einem Körperglied eine bestimmte
Stellung zu geben. So werden an einigen Orten der Ostküste Neumecklenburgs

der in sitzender Stellung aufgebahrten Leiche die Hände der
gebeugten Arme durch dünne, an die beiden Daumen angebundene Schnüre
in die Höhe gezogen, dass sie wie in betender Haltung emporstehen. In
dieser Stellung wird der Leichnam bestattet oder auf einem Scheiterhaufen
verbrannt3).

So komme ich denn zu einer letzten und wie mir scheint einfachsten

Erklärung der Hockerbestattung, die wenigstens für die Mehrzahl der Fälle
die richtige zu sein scheint. Die Leiche wird deshalb in der angegebenen
Weise zusammengebunden und verschnürt, um dem Menschen auch im
Jenseits diejenige Körperhaltung zu geben, die für ihn während des Lebens
die natürlichste war. Denn dass das Hocken bei den für diese Sitte in
Betracht kommenden Völkern die gebräuchlichste Ruhestellung ist, in die
sie immer wieder zurückkehren, bedarf keines besonderen Nachweises. Wie
man dem Toten alles ins Grab mitgibt, was er im Leben liebte und brauchte,
damit er es im Jenseits nicht entbehre, so brachte man ihn auch in die
ihm gewohnte Ruhelage, die er nach dem Tode einzunehmen selbst nicht
mehr imstande war. Dies war und ist aber schon wegen der sicher
gefürchteten Totenstarre nur durch ein Zusammenpressen der Extremitäten
und durch eine Umwicklung oder Umschnürung des Körpers zu erreichen.
Diese letztere ist also nicht das Wesentliche, sondern ein Sekundäres und

J) Vgl. auch die Tsantsas der Jfvaro, bei welchen die Lippen mittelst
durchgestochener Dornen geschlossen werden, sowie die mumifizierten Köpfe aus Nazca
(Peru).

2) Forrer, R., 1901. „Über Steinzeit-Hockergräber zu Achmim, Naquada etc."
Strassburg. S. 29. Ein Hocker im Berliner Museum ist statt in eine Matte in ein
Fell eingenäht.

3) Parkinson, R., 1907. „Dreissig Jahre in der Südsee." S. 274.

OEOBOT. INSTITUT
RUBEL IN ZÜRICH



— 18 —

hat mit „Fesselung" nichts zu tun1). Die sorgfältig und geradezu liebevoll

hergerichteten Mumienballen der Peruaner sprechen für diese

Auffassung.

Zur Unterstützung meiner Anschauung verweise ich z. B. auf die auf
den mittleren Salomo-Inseln- herrschende Sitte, den Toten an isolierten
Plätzen im vollen Prunk auszustellen. Er befindet sich dabei immer in
hockender Stellung, die Ellenbogen auf die Kniee und die Hände unter
das Kinn gestützt, in genau derselben Stellung, wie sie dem Lebenden
entspricht und wie sie sich auch auf den, „Beku" genannten, menschlichen
Schnitzereien in Buin (Bougainville) wiederfindet2). Schliesslich finden sich

sogar Zeugnisse der Eingeborenen selbst. So hörte Dali3) von den Kadiak
(Äleuten), ¦ dass es bei ihnen nicht ungewöhnlich ist, die Leichen in einer
natürlichen Haltung und Beschäftigung zu trocknen und in dieser Lage in
einer Höhle beizusetzen. So wurden Frauenleichen in eine Haltung
gebracht, als ob sie nähten oder ihre Kinder stillten; alte Männer, als ob

sie Tamburin schlügen u. s. w. Dabei werden die dazu nötigen
Gerätschaften aber nur selten in natura den Toten mitgegeben, sondern durch
hölzerne Modelle ersetzt.

Dass auch andere Gewohnheiten des Lebens für die Lagerung der
Leiche massgebend sein können, sei noch an einem Beispiele gezeigt. Die
Bassari bestatten ihre Toten ausgestreckt, die eine Hand unter den nach
Norden gerichteten Kopf gelegt. Derjenige des Mannes ruht auf der linken
Hand, das Gesicht nach Sonnenaufgang gewendet, derjenige der Frau auf
der rechten mit dem Gesicht gegen Sonnenuntergang. Die Erklärung dafür
lautet: „Wenn die Sonne aufgeht, nimmt der Mann seine Hacke und sagt:
ich will zur Farmarbeit gehen. Wenn die Sonne untergeht, nimmt die
Frau ihre Last und sagt: ich will zum Markte gehen"4). Das Jenseits ist
eben eine Fortsetzung des Diesseits; man lagert daher den Toten in der
Weise, dass er ungestört seinen gewohnten Beschäftigungen nachgehen kann.

Eine ähnliche Auffassung vertritt auch Matiegka5), wenn er schreibt:
„Die eigentlichen Hocker stellen ruhende oder im Rate der Weisen oder
im Familienkreise um das Herdfeuer hockende Abgestorbene dar." Selbst
Andree6), der sich ganz für die Fesselungshypothese einsetzt, muss
zugeben, dass für die Papua und die Völker des ostasiatischen Archipels die

') In den bisher vorliegenden Berichten ist der Unterschied zwischen einfacher
Umwicklung und eigentlicher Bindung allerdings nicht durchgelührt. Man wird ihn
bei künftigen Beobachtungen aber machen müssen.

2) Thurnwald, R., 1910. „Im Bismarckarchipel und auf den Salomoinseln."
Zschr. Ethnol., Bd. 42, S. 131.

s) Dali, W. H., 1878. „On the remains of later pre-historic man obtained from
caves in the Catherina Archipelago, Alasca Territory." Smithson. Contrib. of Knowledge

N. 318, S. 28.
4) Frobenius, L., 1912. „Und Afrika sprach." Bd. III, S. 474.
5) Matiegka, H., 1892, 1. c. S. (15).
B) Andree, R., 1907, 1. c. S. 299 und 300.



- J9 —

von mir vertretene Erklärung möglich ist. Wenn er aber direkte dies

bestätigende Äusserungen aus dem Munde jener Völker vermisst, so vergisst
er, dass es sich für den Naturmenschen hier um etwas so Selbstverständliches

handelt, dass er eine Begründung gar nicht für nötig hält und eine

diesbezügliche Frage von Seiten eines Europäers kaum verstehen wird. Man
frage einen unserer Bauern, warum er sich zum Schlafen hinlegt oder zum
Essen an den Tisch setzt, und man wird in der Mehrzahl der Fälle keine oder

nur eine Verlegenheitsantwort bekommen. Wenn man allerdings aus rein
europäischer Gedankenrichtung heraus die Hockerform als eine „naturwidrige,
die Pietät verletzende Stellung" bezeichnet, wie dies Wosinsky1) tut, dann
werden uns die Gebräuche primitiver Völker immer unlösbare Rätsel bleiben.

Neben der Hockerbestattung hat vor allem die Rbtfärbung der Skelete

die Aufmerksamkeit der Forscher erregt und zu der Annahme geführt,
dass nicht nur bei verschiedenen rezenten Naturvölkern, sondern auch in
früher, prähistorischer Zeit in Europa eine Art von Skeletkult vorkommt.
Dieser setzt meist eine sog. sekundäre Bestattung voraus, d. h. die Weichteile

der Leiche müssen entweder durch den Prozess der Verwesung oder
durch irgend welche künstliche Mittel und Eingriffe zerstört und die
übrigbleibenden Teile des Skeletes dann mit einem Farbstoff bestrichen und von
Neuem beigesetzt worden sein. Ein solches Vorgehen ist für eine Reihe

von Völkern, so z. B. für die Maori, für brasilianische Indianer, für viele
Stämme Westafrikas bezeugt, aber für die europäische prähistorische
Bevölkerung ist ein schlüssiger Beweis noch nicht erbracht. Die einzige
positive Angabe, die in der einschlägigen Literatur immer wiederkehrt, stammt
von Piette und betrifft die Knochen von zwei Skeleten aus Mas d'Azil.
„Enfin j'y ai decouvert deux sepultures des squelettes inhumes apres avoir
616 decharnäs au silex et colores en rouge au moyen de peroxyde de fer.
Les grands os rayis par le silex h'etaient plus dans leur connexion
naturelle, les petits os manquaient, probablement parce que les corps, avant
d'etre inhumäs, etaient restes longtemps exposes aux atteintes des oiseaux
ravaces et s'etaient d^sagreges"2). Piette ist von jeher ein Anhänger der

Entfleischungs-Hypothese gewesen. Schon 1873 hat er von den zerbrochenen
Schädeln der Grotte de Gourdan behauptet: „La peau des cränes a ete

enlev6e avec des outils en silex. Les raies produites sur la boite osseuse
sont trop apparentes pour qu'on ne les remarque pas. Le cräne a donc
ete dßpouille' de son cuir chevelu" 3).

Auch Pigorini und Cartailhac sind für eine Entfleischung der Knochen
und eine reine Skeletbestattung besonders im Neolithikum, eingetreten, und

') Wosinsky, M., 1891, I.e. Bd. II. S. 83, 84 und 87.
2) Piette, E., 1896. „Etudes d'Ethnographie pröhistorique." III. „LesGalets coloriös

du Mas d'Azil". Anthropologie Tom VII. S. 386 und 1895 Bull. Soc. Anthrop. Paris.
4. se"r. VI. S. 485/6. Im Text nicht gesperrt.

3) Piette, E., 1873. „Grotte de Gourdan". Bull. Soc. Anthrop. Paris. 2. ser. VIII.
Seite 408.



- 20 —

selbst Dechelette, der die in der Literatur zerstreuten Angaben zusammenstellt

x), spricht, wenn auch mit einer gewissen Reserve, von einem „dechar-
nement presepulchral". Als später Virchow die rotgefärbten Knochen aus
der Franz Josef Gasse in Brunn zur Untersuchung bekam, behauptete auch

er, dass es sich um einen absichtlichen Anstrich der vorher mazerierten
Knochen mit in Wasser angerührtem Eisenocker handle2). So fand diese

Hypothese eine immer größere Verbreitung. Was es aber mit den von
Piette behaupteten „rayures tres distinctes faites avec un silex"3) an dem
Femur von Mas d'Azil für eine Bewandtnis hat, konnte Zaborowski durch
Nachprüfung des jetzt im Musee von St. Germain befindlichen Knochens
zeigen. Er fand*nur: „deux petites rainures ä peu pres paralleles, situees
ä une extremite de l'os et transversalement ä lui"4). Dass solche
ringförmig um den Knochen laufende Kratzer nichts mit einer Entfleischung
des Knochens zu tun haben, bedarf keiner näheren Begründung, und es

genügt schliesslich darauf hinzuweisen, dass sonst noch von keinem
Beobachter und Bearbeiter der zahlreich bekannten neolithischen Skelete Spuren
gefunden wurden, die die Annahme der genannten Autoren stützen würde.
Ausdrücklich betont auch Bonnet5) anlässlich seiner Untersuchung der
rotgefärbten Skelete von Oberkassel, dass sich an den Knochen keinerlei Schnittoder

Schabspuren finden, die auf eine Zerlegung oder Entfleischung der
Leiche hinweisen.

Wir haben heute für das Vorkommen rotgefärbter Skelete in
prähistorischen Gräbern eine ganze Reihe von Anhaltspunkten, die uns eine

sichere und richtige Deutung gestatten. Vier Möglichkeiten sind dabei ins

Äuge zu fassen6):
1. Einbettung und Überstreuung der Leiche mit Ocker.
2. Umhüllung der Leiche mit gefärbten Stoffen, Rindenzeug u. dergl.
3. Mitgabe von Farbstoffen in Form einzelner Stücke oder in ange¬

riebenem Zustand, und
4. Bemalung der Leiche im ganzen oder teilweise.

Dechelette, }., 1908. „Manuel d'Archäologie pröhistorique." I. S. 469.
*) Virchow, R., 1898. „Urgeschichtliche Funde von Brunn und rotgefärbte Knochen

aus Mähren und Polynesien." Verhandl. d. Berl. Gesellschaft f. Anthrop. S. (62)
und bes. S.(71). Ebenso Krause, E., 1901. „Zur Frage von der Rotfärbung vorgeschichtlicher

Skeletknochen." Globus, Bd. 80. S. 364.
3) Piette, E., 1895, 1. c. S. 485/6.
4) Zaborowski, S., 1906. „Pretendu preuve de döcharnement sur un fdmur du

Mas d'Azil." Bull. Soc. Anthrop. Paris. 5. ser VII. S. 417.
5) Verworn, M., Bonnet, R. und Steinmann, G., 1919. „Der diluviale Menschenfund

von Oberkassel bei Bonn." Wiesbaden. S. 17.

6) Von den roten Flecken, die E. Krause an einem neolithischen Skelet von
Rossen fand und auf Bakterieneinwirkung zurückzuführen sucht, kann hier abgesehen
werden. Vergl. Krause, K., 1900. „Menschliche und Tier-Knochen mit roten Flecken".
Verh. d. Berlin. Gesellschaft f. Anthrop. S. (311) und derselbe 1. c. 1901. „Zur Frage von
der Rotfärbung vorgeschichtlicher Skeletknochen." Globus. Bd. 80. S. 361. Ferner
Virchow, R., 1898, 1. c. S. (73).



— 21 —

In allen diesen Fällen hat sich der Farbstoff nach der Dekomposition
der Weichteile auf die Knochen niedergeschlagen und ist teilweise tief in
die Knochensubstanz eingedrungen. Eine absichtliche und von Menschenhand

ausgeführte Färbung der Skelete liegt also nicht vor.
Die Verwendung von Rötel bei Bestattungen beginnt in unserem

Kontinent schon im Jungpaläolithikum, im Aurignacien, und reicht bis in das

Äzylien. Sie ist festgestellt in den Grimaldi-Grotten bei Mentone, in der
Grotte du Cavillon, in dem bekannten Lössfund in Brunn, in Cro-Magnon,
Laugerie-Basse, bei den dem Magdalenien angehörenden Skeletfunden von
Les Hoteaux und Oberkassel und schliesslich in Mas d'Azil und in der
Ofnethöhle. Im Neolithikum bis in die Bronzezeit hinein erfährt sie dann
noch eine weitere Verbreitung, besonders im südlichen Russland von den
Gouvernements Kiew und Poltawa, bis zur Südküste der Krim und den
Ostküsten des Äsow'schen Meeres, ferner an einigen Orten Deutschlands,
in der Schweiz und in fast ganz Südeuropa.

Vielfach wurde die Leiche auf eine mit Ocker vorbereitete Unterlage
gelegt, was immer dann der Fall sein wird, wenn die in ihrem natürlichen
Zusammenhang gefundenen Skeletteile auch an ihrer Unterfläche gefärbt
sind. Noch häufiger scheint eine Überstreuung oder Einpuderung mit Ocker
stattgefunden zu haben, die sich aber nicht nur auf den Körper des Toten
erstreckte. Dies geht aus dem Umstände hervor, dass gelegentlich die

ganze umgebende Erdschichte, die Grabbeigaben, Kiesel u. s. w. von Farbe
überzogen sind. So schildert Koulakowsky!) die Färbung zweier Skelete

aus einem Steinkistengrab eines Tumulus am rechten Ufer des Belbek, in
der Nähe von Douvankioi: „Leur coloration offrait-l'aspect d'une large
bände qui s'etendait en zigzag sur l'un et l'autre squelette: sur le cräne
de l'un, les epaules de l'autre et le bassin du premier, il y avait de la
couleur abondamment sur les cötes, gisantes ä terre, des deux squelettes
et sur quelques vertebres tant de l'un que de l'autre; il y en avait aussi

sur le lit de cailloux de riviere, qui formait le lit de la tombe, lä oü la
bände coloröe passait d'un squelette ä l'autre."

Hier ist gleichsam noch die Bewegung der Hand zu spüren, die die

Streuung vorgenommen hat. Dementsprechend ist die Schicht des roten
Farbstoffes an den verschiedenen Teilen der Skelete auch sehr verschieden
dick. Ob diese Einbettung oder Bestreuung der Leiche irgend eine

magische Bedeutung hatte oder der Konservierung diente, wissen wir
nicht. In Japan war es in früherer Zeit Sitte, bei der Bestattung eines

Toten aus hohem Stande „zum Zwecke der Konservierung der Leiche"
den ganzen Sarg mit einem roten, aus China eingeführten Farbstoff (shii)

') Koulakowsky, 1903. „Sur la question des squelettes colorös." Kiew, auch Atti
Congr. internat. Scienze Storiche. vol. V. Archeologia Roma, 1904. S. 673—681. Vgl.
ausserdem Brandenburg, N. E., 1898. „Über die gefärbten Skelete in den Kurgan-
Gräbern." Globus, Bd. 74, S. 116.



— 22 -
anzufüllen, wodurch wie bei unseren prähistorischen Skeleten eine
Rotfärbung der Knochen eintratx).

Oft sind aber nur bestimmte Teile des Skeletes gefärbt, oder es findet

sich nur ein einzelner Farbstreifen meistens am Schädel. Diese
Färbungen können nur auf Niederschläge gefärbter Hüllen, Stoffe, Felle und
dergl., oder von Grabbeigaben, oder schliesslich auf Bemalung der Leiche
selbst zurückgeführt werden. Für alle diese Möglichkeiten gibt es
zahlreiche Beispiele, die auch ihre Analogien bei rezenten Völkern haben.

Unter den Hockerbestattungen der Frühmetallzeit von El Argar in
Südost-Spanien fand sich an einem Schädel ein schmaler, aus Zinnober
bestehender Streif in der Höhe des Haarwuchsbeginnes auf der Stirn und
zum Teil auch noch rings um den, Schädel herum. Er rührte sichtlich
von einem rotgefärbten Band her, das die Haare zusammengehalten hatte,
denn an anderen Schädeln lagen genau in der gleichen Lage Silberstreifen,
die wohl demselben Zweck dienten. Stoff und Weichteile haben sich
zersetzt, und der Farbstoff schlug sich auf die Knochen nieder. Bei einem
anderen Skelet lagen auch rotgefärbte Knöpfe aus Elfenbein, die auf dieselbe
Weise ihre Färbung erhalten haben dürften2).

Im europäischen Neolithikum finden wir häufig Rotfärbungen nur auf
dem Gesichtsskelet und am Gehirnschädel, gelegentlich auch an den
Extremitäten, die ihre Ursache darin haben, dass den Toten ein Stück Eisenocker

in der vor dem Gesicht liegenden Hand mitgegeben wurde3). Wenn
in reichlichem Masse vorhanden, hat der Farbstoff nach der Verwesung
der Weichteile die Knochen nicht nur oberflächlich gefärbt, sondern
gelangte bis in das Innere der Schädelhöhle4).

Der Roteisenstein hat ferner die Fähigkeit tief in die Substantia
spongiosa, ja bis in den Markraum einzudringen, wie dies z. B. auch bei
den Oberkassier Skeleten der Fall ist, und die von R. Virchow aufgestellte
und lange Zeit anerkannte Behauptung, dass der Eisenocker „weder in die
zelligen Elemente noch in die Intercellular-Substanz eindringt, sondern nur
der Oberfläche anhängt," ist nach unseren jetzigen Erfahrungen nicht mehr
haltbar5). Übrigens sind gerade diejenigen Teile des Skeletes besonders
stark gefärbt, die nur von wenigen Weichteilen bedeckt waren, weil hier
der Farbstoff besser eindringen konnte6). In manchen neolithischen

') Adachi, B., 1903. Diskussion zu Stieda: „Über gefärbte Menschenknochen."
Corr.-Bl. d. Berl. Gesellschaft f. Anthrop. S. 175.

2) Siret, H. u. L., 1887. „Les premiers Ages du Mötal dans le Sud-est d'Es-
pagne." Anvers. Text S. 157 u. ff.

3) Abbildung eines solchen Hockers bei Kohl, C, 1900. Neue stein- und frühmetall-
zeitliche Gräberfunde bei Worms. Corr.-Bl. d. Berl. Gesellschaft f. Anthrop. S. 140, Fig. IV.

4) Knauer, F., 1900. „Menschliche Knochen mit roten Flecken aus bessarabischen
Gräbern." Verhandl. d. Berl. Gesellschaft f. Anthrop. S. (315).

5) Virchow, R., 1898. „Rot angestrichene Menschenknochen." Verhandig. d.
Berl. Gesellschaft f. Anthrop. S. (281) u. (282), auch S. (71).

6) Stieda, L., 1903. „Über gefärbte Menschenknochen." Corr.-Bl. Anthr. Ges. S.175.



— 23 —

Gräbern, so besonders in Chamblandes, findet sich neben rotem auch gelber
Ocker, und auch in angeriebener Form wurde der Farbstoff dem Toten
mitgegeben. Die neolithischen und frühmetallzeitlichen Hocker Ägyptens
JTaben regelmässig Schmink- oder Farbenreibplatten aus grau-grünem Schiefer

mit ins Grab bekommen. In manchen Fällen hielten sie dieselben in
der Hand vor dem Gesicht, in anderen hatten sie auch kleine Ledertäschchen

mit Malachiterde bei sichJ). In ähnlicher Weise gehört ein roter
Farbstoff, und zwar auch hier vorwiegend Ocker, ganz allgemein zu den

Begräbnisriten der amerikanischen Indianer2).
Alle diese mit ins Grab gegebenen Farbstoffe waren ohne Zweifel

dazu bestimmt, dem Toten die Möglichkeit zu geben, sich auch im Jenseits
zu bemalen, wie er es im Diesseits getan. Wenn man bedenkt, in welchem

Umfang die Körperbemalung bei Lebenden geübt wurde und noch wird3),
kommt man zu dem Schluss, dass die Rotfärbung der Skelete vielfach
auch auf einer Leichenbemalung beruhen muss. In diesem Sinne habe ich
schon vor Jahren die roten Streifen auf einem neolithischen Schädel von
Glis als Niederschlag einer Gesichtsfärbung gedeutet4). Aus dem klassischen

Altertum sind uns zahlreiche Belege erhalten5), und ich zweifle
nicht, dass wir darin Überlebsel aus vorgeschichtlicher Zeit zu erblicken
haben. Nur so erklärt sich die Rotfärbung des kapitolinischen Jupiter,
von der der ältere Plinius berichtet, die dann die Sitte nach sich zog,
dass auch die Triumphatoren, wenn sie zum Kapitol hinaufstiegen, sich
Körper und Gesicht rot färbten6). Erwähnenswert ist auch die Rotfärbung
der Priapstatuen, wie sie Titull (I. 15—16) beschreibt:

„Pomosisque ruber custos donatur in hortis
Terreat ut saeva falce Priapus aves."

sowie das Beschmieren des Gesichtes bei dem Dionysosfest.
Auf die zahlreichen Analogien bei rezenten Völkern braucht kaum

hingewiesen zu werden. Bei den brasilianischen Indianern ist die Rotfärbung

ganz allgemein, die Andamanen verwenden zur Bemalung ein toniges
Bindemittel, dem reichlich Zinnober beigemischt ist. Die Eingeborenen
des Nordostens der Gazellen-Halbinsel schmücken den auf einem niederen,
mit Kokosblättern und buntem Laub dekorierten Rahmen sitzenden Leichnam

wie einen Lebenden, indem sie Gesicht und Körper mit roter, weisser

') Forrer, R., 1901. 1. c. S. 31 u. 32.
2) Hrdlicka, A., 1901. „A Painted skeleton from Northern Mexico with notes

on bone painting among the American Aborigines." Am. Anthr. N. S. Vol. 3, S. 714,
und 1905. „On Painting of Human Bones among the American Aborigines." Smithson.
Rep. 1904, S. 607-617, with Plates I—III.

3) Eine treffliche Zusammenstellung findet sich bei Stoll, O., 1908. „Das
Geschlechtsleben in der Völkerpsychologie." Leipzig, S. 286 ff.

4) Die Belege dafür sind mir nicht mehr zugänglich; sie sind in Frankreich
sequestriert. Vgl. d. Diskussion zu Stieda, 1903. 1. c, S. 175.

5) Vgl. unter Anderem auch Koulakowsky, 1. c, S. 13.
G) Plinius Hist. nat. XXXIII. 111—112.



— 24 —

und schwarzer Erdfarbe bemalenl). Auch an der Ostküste Neumecklenburgs
wird der ganze Körper der in einem kleinen Kanoe sitzenden Leiche mit
einem Gemisch aus roter Ockererde und gebranntem Kalk bestreut2). Die
Narrinyeri in Australien trocknen die Leichen und bemalen sie während
dieses Vorganges mit Fett und rotem Ocker. Erst später werden sie in
Matten eingewickelt und weitertransportiert3). Bei den Tschamba im Benue-
Gebiet wäscht und rasiert man die Leichen, um nachher wenigstens die
männlichen, über und über mit roter Erdfarbe, Kassa genannt, zu bestreichen.

Denselben Erdfarbstoff, hier als Kurri bezeichnet, verwenden auch die
Dakka zum Einreiben ihrer Leichen, die erst nach dieser Prozedur in
Hockerstellung gebracht und mit einem breiten Baumwollband umwickelt
werden4). Diese wenigen Beispiele aus den verschiedenen Erdteilen mögen
genügen.

Ob zwischen der Rotfärbung der Leiche und dem Blutopfer ein
Zusammenhang besteht, wobei der Ocker gleichsam als Symbol für das Blut
eintritt, wage ich nicht zu entscheiden. Stoll5) folgt einem ähnlichen
Gedankengang, wenn er vermutet, dass das Rot bei den nordamerikanischen
Indianern deshalb die symbolische Farbe des Krieges sei, weil es die Farbe
des menschlichen Blutes ist. In der Tat wird das Opferblut gelegentlich
zur Leichenbemalung verwandt. Bei den Hottentotten bestreicht der Sohn
den Leichnam des Vaters mit dem Blut eines geopferten Bockes6), und
bei den Galla wird das Blut einer auf dem Grabe geopferten Kuh über
den Leichnam geschüttet7).

Schuchhardt8) glaubt im Anschluss an von Duhn („Rot und Tot",
Arch. f. Religionswissenschaft, 1906), dass die Toten die rote Farbe
mitbekommen, „um sich blühendes Ansehen zu erhalten". Im Völkergedanken
ist die Farbe des Blutes immer die Farbe des Lebens gewesen9), die in
Körperbemalung, Kleidung, Wandschmuck feierlich verwendet wird. Die
Naturgötter, die das strotzende Leben verkörpern, Pan, die Satyrn, Priapus,
Silenus, erscheinen rot." „Den Toten werden ursprünglich Blutopfer gebracht
durch Tier- und Menschenschlachtung; auch Odysseus lässt in der Unterwelt
die Schatten Blut trinken, damit sie soviel Leben gewinnen, um reden zu
können — nachher begnügt man sich, ihnen rotgefärbte Kleider mitzugeben."

~*) Parkinson, R., 1907. 1. c, S. 75.
2) Derselbe, 1907. 1. c, S. 274.
3) Smith Brough, 1878. „Aborigines of Victoria" I. Introd. XXVI. Text, S. 98.
4) Frobenius, L., 1912. 1. c, III., S. 265 u. 281.
5) Stoll, O., 1908. 1. c, S. 319.
6) Hahn, Th., 1867. „Die Nama-Hottentotten." Globus, Bl. 12, S. 333, u. Ratzel,

„Völkerkunde." 2. Aufl., Bd. I, S. 704.
7) Paulitschke, Th., 1893. „Ethnographie Nordafrikas." „Die materielle Kultur

der Danäkil, Galla und Somal." Berlin I, S. 207.
8) Schuchhardt, C, 1919. „Alteuropa." S. 22.
9) Auch Virchow, R., 1898 (Verhandl. d. Berl. Gesellschaft f. Anthrop. S. [285])

meint: „dass zu allen Zeiten die rote Farbe eine heitere, anregende Wirkung ausüben
musste."



— 25 —

Im Sinn eines Skelet- und speziell Schädelkultes sind auch einige
sehr beachtenswerte Teilbestattungen aus prähistorischen Zeiten aufgefasst
worden, bei denen die Rotfärbung ebenfalls eine Rolle spielt. Das schönste

Beispiel dafür haben die Ofnethöhlen geliefert!). In einer Tiefe von 85 cm
lagen in einer mit Ocker ausgestreuten, muldenförmigen Grube von 76 cm

' Durchmesser nicht weniger als 27 Schädel dicht nebeneinander und
vollständig mit Ocker überdeckt (Tafel I, Abb. 1). In einer zweiten, nur 45 cm
im Durchmesser messenden Vertiefung wurden noch 6 Schädel gefunden.
Von diesen 33 Schädeln sind nur 4 männlich und 9 weiblich; 20 gehören
Kindern verschiedener Altersstufen an. Nach den Beigaben sind die Reste
dem Azylien zuzurechnen, obwohl sie in eine Spät-Magdalenien-Schicht
eingebettet sind. Da bei mehreren Schädeln noch die obersten Halswirbel
in ihrer natürlichen Lage zum Teil mit Schnittspuren gefunden wurden,
so kann es gar keinem Zweifel unterliegen, dass hier nicht Schädel,
sondern Köpfe bestattet wurden, die mit einem scharfen Steinmesser vom
Rumpf getrennt worden waren. Ich halte die Annahme R. R. Schmidt's,
dass wir es mit einer sukzessiven Bestattung zu tun haben, bei welcher
die Köpfe immer konzentrisch um die früher bestatteten gelegt wurden,
für wenig wahrscheinlich. Dagegen spricht die Form der Gruben und die

ungestörte Lage, in der die Schädel sich befanden. Warum hier allerdings
auf einmal 33 Menschen, und darunter so viele Kinder, starben oder sterben
mussten, wissen wir nicht. Vielleicht handelt es sich um die verheerenden
Wirkungen einer Seuche, vielleicht um die Folgen eines feindlichen
Überfalles, vielleicht auch um ein rituelles Menschenopfer2). Dass hier Köpfe vom
Feinde beigesetzt wurden, darf man füglich ausschliessen. Dagegen spricht
schon die Zahl der Kinderschädelchen. Ausserdem ist die Bestattung eine
äusserst pietätvolle. Alle Köpfe waren mit dem Gesicht nach Westen gerichtet,
und bei mehreren fand sich ein reicher Schmuck in Form von durchbohrten
Edelhirschzähnen und seltenen Schneckenschalen, deren Lagerung den Schluss
zulässt, dass sie als Ketten um den Kopf geschlungen oder auf Hauben aufgenäht
waren. Eine ähnliche Kopfbestattung wurde im Jahre 1913 am südlichen
Steilabfall des Kaufertsberges (im Tal der Eger) nachgewiesen. Hier handelt es sich
allerdings nur um einen einzelnen Schädel, aber die Bestattungsart war die

gleiche, wie in der grossen Ofnet. Auch hier lagen neben dem Hinterhauptsloch
noch der erste und zweite Halswirbel, während alle übrigen Skeletteile fehlten.

Ändere Teilbestattungen von Schädeln kommen übrigens, wenn auch
selten, seit dem Beginn des Magdalenien vor, so z. B. in der Grotte des

Hommes bei Ärcy-sur-Eure, in der Grotte de Gourdan, in Mas d'Azil und
in der Grotte des Piacard3).

1) Schmidt, R.R., 1912. „Die diluviale Vorzeit Deutschlands." S. 37 ff. u.Taf.XIV.
2) Dafür entscheidet sich R. R. Schmidt (1. c, S. 37), und auch Obermaier

(1. c. S. 424) neigt zu dieser Auflassung.
3) Die in der letztgenannten Höhle gefundenen Schädel waren bearbeitet. Breuil H.

und Obermaier H., 1909. „Cränes palgolithiques faconne's en coupes." Anthropologie
Tome 20, S. 523.



— 26 —

Wo sind die heute fehlenden Körper geblieben? Wahrscheinlich wurden

sie verbrannt. Dafür sprechen die Tatsachen einer späteren Periode,
denn in der Hallstattzeit kommen solche Teilbestattungen in Verbindung
mit Leichenbrand, wenn auch sehr selten, vor (Tafel I, Abb. 2). Bald
wurde der ganze Leib verbrannt, und nur der Kopf auf die verkohlten Reste

gelegt, so dass der Schädel von Brandspuren frei blieb: Bald ist das Skelet

vollständig erhalten, nur der Schädel fehlt. Ein daneben liegendes kleines
Brandhäufchen, in dem sich bisweilen noch kalzinierte Zähne und Reste des

Schädels befinden, beweist, dass der Kopf allein verbrannt wurde. Für
Hallstadt selbst und für Stillfried sind solche Bestattungen sicher nachzuweisen

J).

Dass gerade der Kopf des Toten und konsequenter Weise auch sein
Schädel eine besondere Behandlung und Verehrung erfährt, kann nicht
wundernehmen; ist doch der Kopf des Lebenden der markanteste Teil des

Körpers. Aus dem Gesicht eines Menschen trifft uns der Blick seines Auges
und dringt bis in die Tiefe unserer Seele, aus dem Munde kommt seine

Rede, die der lebendige Ausdruck seiner Gedanken ist, und in seinen
Gesichtszügen lesen wir, was in seinem Innern vorgeht. Wie viel mehr muss
dies auf den Naturmenschen wirken, als auf uns, die wir Alles meist nur
intellektuell und ohne innere Erschütterung zu erfassen gewohnt sind.

Darum nehmen auch so viele Völker an, dass der Kopf der Sitz eines
besonderen Geistes sei, der den Menschen führt, und den der Nebenmensch
nicht ohne Gefahr für sein Leben insultieren darf2). Daher auch die so
weit verbreitete Furcht, den Kopf eines Menschen zu berühren, denn der
Geist, der in ihm wohnt, ist sehr empfindlich, wäre zu Tode gekränkt, wenn
die Hand eines Fremden ihn berühren würde. Auf Kaniet3) sind die Köpfe
aller Männer heilig, in Polynesien meist nur die Köpfe der Häuptlinge.
Selbst Jemanden über seinem Kopf zu haben, z. B. in einer Hütte, wird
mancherorts, so in Burma und Siam, als unwürdig empfunden. Die bizarrsten

Formen nimmt dieser Glaube in Neuseeland an. Wenn ein Maori-
Häuptling seinen eigenen Kopf mit den Fingern berührte, musste er sie
sofort an die Nase führen und die Heiligkeit, die sie durch die Berührung
angenommen, wieder aufschnupfen und so an die Stelle zurückbringen, von
wo sie genommen worden war. Er darf auch kein Feuer mit seinem Atem
anblasen, denn die Heiligkeit seines Atems ginge auf dieses über, und wenn
ein Untergebener, oder der Mann eines anderen Stammes einen Feuerbrand

') Sacken, F. v., 1868. „Das Grabfeld von Hallstadt". S. 13. (Hier fanden sich
neben 455 Brandbestattungen 525 Beerdigungen und 13 Teilbestattungen). Ferner
Schürer v., Waldheim H., 19. „Vorgeschichtliche menschliche Funde aus Stillfried".
Mitt. d. Anthrop. Gesellschaft Wien. Bd. 48. S. 256. Gräber ohne Schädel (vergl. bei
Ten Kate, 1896. „Anthropologie des anciens habitants de la re"gion Calchaqui." An.
Mus. La Plata, 1896. I., S. 11 ff.) kommen auch im Gebiete der alten Calchaqui vor.
Manchmal sind die Schädel ausserhalb der eigentlichen Grube für sich allein bestattet.

2) Frazer, J. G., 1911. „The golden Bough". Bd. 3. II. Chap. V. § 5. S. 252 ff.
3) Parkinson, R., 1907, I. c. S. 439.



— 27 —

davon nähme, oder das Feuer würde zum Kochen gebraucht, so würde dies
seinen Tod zur Folge haben1). Selbst in dem heutigen Tibet, wo menschliche

Schädel bei lamaistischen Beschwörungen eine grosse Rolle spielen,
herrschen noch ähnliche Vorstellungen. Der Lama muss nach Vollendung
seines Gebetes den Schädel sorgfältig verbergen, und niemand darf ihn
berühren. Sollte dies dennoch geschehen, so würde er seine guten
Eigenschaften verlieren, und das Glück seines Besitzers vermindert, wenn nicht
ganz zerstört werden2).

So ist auch der Kopf des Toten und sein Schädel ein Fetisch, dem
teils aus Liebe, teils aus Furcht die grösste Verehrung gezollt wird.
Besonderen Kult treibt man mit den Schädeln der Häuptlinge oder anderer
hervorragender Menschen, weil sie eben auch schon im Leben durch irgendwelche

Qualitäten realer oder eingebildeter Art ihren Mitmenschen überlegen

waren, dann aber auch ganz allgemein mit den Schädeln der Ahnen.
Diese letzteren sind nicht nur Erinnerungsstücke, sondern man behandelt
sie meist wie Lebende und lässt sie an allen Ereignissen und Festen der
Familie oder des Stammes teilnehmen. Sie werden auf die Wanderungen
mitgenommen und gelten als das heiligste Familiengut. Man schreibt ihnen
wunderbare Kräfte zu und beschwört ihre Hülfe und Unterstützung bei den

mannigfachsten Gelegenheiten. Bei den Durru werden die AhnenschädeJ
in einem kleinen Opferhaus im Gehöfte, jeder in einem besonderen Topfe
liegend, aufbewahrt. Jedes Jahr nun, wenn das Sorghum reift, kommt der
Togbang, der Obermeister der Schmiede, mit einem roten Hahn, opfert ihn,
lässt das Blut über die Schädel träufeln und spricht: „Das erhaltet Ihr.
Nun sorget, dass alles gut wird, dass der Krieg gut verläuft, dass die Ernte
gut werde, und dass die Jagd gut wird, dass die Kinder gesund geboren
werden, dass keine jungen Leute sterben"3). Ähnlich bei den Falli. Wenn
es im Frühjahr nicht genug regnet und die Ernte gefährdet ist, zieht der
Regenmeister mit einer Prozession alter Männer zu der Stätte, wo die Schädel

der Vorfahren in Töpfen ruhen. Er giesst Bier darüber und spricht:
„Die Leute aus diesem Lande kommen zu Dir, um Dich zu begrüssen.
Sie wollen Dich bitten, ihnen zu helfen. Alles ist trocken, die Saat liegt
am Boden, aber es ist so heiss und trocken, dass nichts aufgeht. Sie
fürchten, dass sie keine Ernte haben werden, und viele von ihnen sterben
könnten. Deshalb bitten sie Dich, ihnen Regen zu geben." Sowohl zum
Regen, als auch zum Sonnenschein müssen die Ähnenschädel, d. h. die in
ihnen wohnenden Geister, auch in der Südsee, z. B. auf Samoa, verhelfen.
Sie werden dort in einem Regenmacherhain (maradan) in grossen Tridacna-
muscheln, die sich bei Regen mit Wasser füllen, aufbewahrt. Sind die Taro-

') Taylor, R. O.J. „To Ika Maui or New Zealand and its Inhabitants". 2. S. 165.
2) Die Zeremonien sind genau beschrieben bei: Rockhill, W. W., 1888. „On the

use of skulls in Lamaist ceremonies". Proc. American Oriental Soc. Oct. S. XXIX.
Vergl. auch die Anmerkung auf S. XXXI.

3) Frobenius, L, 1912, I. c. III. S. 235-237.



- 28 —

felder aber allzu feucht, so dass man Fäulnis fürchtet, dann zündet man
unter den Schädeln ein Feuer an und beschwört die Geister der Verstorbenen,

dass sie an der Rauchsäule gen Himmel steigen und die Wolken
teilen, damit die Sonne wieder scheine').

Besonders wichtig ist die Vorstellung, die den Ahnenschädel mit der

Fortpflanzung und dem Nachwuchs verknüpft. Sowohl in Australien, als
auch bei fast allen äthiopischen Splitterstämmen von den Nuba bis in das

nördliche Togo und bis in die Kameruner Bergländer werden die
neugeborenen Kinder als die wiedergeborenen Ahnen angesehen — eine der
interessantesten Formen des primitiven Seelenglaubens. Wenn ein junges Mädchen

heiratet, dann geleitet der Vater oder die Mutter tlie Jungvermählte
zu den Ahnenschädeln, die in der Urnenkammer der Familie aufgestellt
sind. Sie bringen ihnen Korn und Getränke zum Opfer dar, und bitten den

Toten, er möge doch wiederkehren und seine Kraft der Familie leihen. Hierauf

verzehrt die junge Frau von dem Korn, das auf dem Schädel geopfert
wurde. Wenn dann der jungen Ehe ein Spross erwächst, so wird dieser
als der wiedergeborene Altvordere begrüsst2).

Im Schädelkult müssen wir ferner auch die Wurzel der Kopfjagd
erkennen. Dies ergibt sich nach Gräbner3) schon daraus, dass beide
Institutionen derselben Kulturgruppe angehören, der Schädelkult aber, weil auch
in einer älteren Schwesterkultur vertreten, das ältere Element darstellen
muss. Überblickt man jedoch die weite geographische Verbreitung der Kopfjagd,

im zentralen und nördlichen Hinterindien, in Indonesien, in der Südsee

bis nördlich nach Formosa, im zentralen und westlichen Afrika, in
Nordwestamerika und an der Küste des nördlichen Peru, bei den Jivaros in
Ekuador, so wird man auch dieser Sitte ein hohes Älter zuschreiben müssen,
umsomehr als Erinnerungen an dieselbe in verschiedenen Gebieten, so in
Vorderindien im Saktikultus nachzuweisen sind4).

Unter Kopfjagd dürfen wir aber nur diejenige Institution verstehen,
die die Erbeutung eines menschlichen Kopfes als direktes Ziel hat. Dass
man einem getöteten Feinde irgend ein Glied, meist den Kopf (aber auch
Nase, Ohren, Hände, Vorhaut etc.) abschnitt und dieses als Beweis der
Tötung mit nach Hause nahm, ist eine durchaus verständliche, in der ganzen
Welt verbreitete Sitte, die mit der Kopfjagd nichts zu tun hat. Die älteste
davon zeugende Darstellung dürfte sich auf einer Schminkpalette des
ägyptischen Königs Narmer aus der I. Dynastie, also um 3300 v. Chr., erhalten

') Kraemer, E., 1915. „Unter kunstsinnigen Kannibalen". S. 204 und 23.
2) Frobenius, L., 1912, 1. c. III. S. 33, 34, 214.
3) Gräbner, F., 1911. „Methode der Ethnologie". S. 168, und Anthropos, Bd. IV.

S. 740, 768, 1004, 1017, 1020 ff. Schurtz, H. hat sich übrigens schon 1896 in diesem
Sinn ausgesprochen. Vergl. „Schädelkultus und Sammeltrieb". Deutsche Geographische

Blätter, B. XIX. S. 100.
4) Heine-Geldern, Fr. R. v., 1917. „Kopfjagd und Menschenopfer in Assam und

Birma und ihre Ausstrahlungen nach Vorderindien". Mitt. der Anthrop. Gesellschaft
Wien. N. F. Bd. 17. S. 1-65.



— 29 —

haben, die in Hierakonpolis gefunden wurde. Der König von seinem Wesir
und vier Standartenträgern begleitet, besichtigt die getöteten Feinde, denen
ohne Ausnahme die Köpfe abgeschlagen und zwischen die Füsse gelegt
sind. Auch in der Bibel finden wir die Kopftrophäe. Als Judith das Haupt
des Holofernes abgeschlagen und den Juden gebracht hatte, sprach sie zu
dem ganzen Volke: „Höret mich, Brüder, hänget dieses Haupt an unsern
Mauern auf." „Sobald nun der Tag anbrach, hingen sie das Haupt des

Holofernes an der Mauer auf, und alle Männer ergriffen die Waffen"1).
Es ist erstaunlich zu sehen, wie mannigfach die Beweggründe sind,

die für die Kopfjagd angegeben werden, und wie sehr diese, sowie die sich
anschliessenden Zeremonien, oft von Stamm zu Stamm wechseln. Dies
scheint mir den Schluss zuzulassen, dass die ursprünglichen Motive vielfach

Weiterungen, Wandlungen und Umdeutungen erfahren haben, die das
Bild verändern und das Verständnis im einzelnen Falle sehr erschweren
können. Man wird daher besonders vorsichtig mit Deutungen sein müssen
und nie vergessen dürfen, dass äusserlich noch so ähnliche Sitten doch

ganz verschiedenen Ideen entspringen können.
Wenn man in diesem Geiste an das Problem der Kopfjagd herantritt,

so wird man überrascht sein, bei weit auseinanderliegenden Völkern
auf die ganz gleichen Motive zu stossen. Einige Beispiele mögen dies
erläutern. Auf Borneo wird die Kopfjagd fast ausschliesslich der
Blutrache und der Ruhmsucht des Einzelnen zugeschrieben. Es ist die Ehrenschuld

eines Stammes, der einen Kopf verloren, selbst wieder einen Kopf
des feindlichen Stammes zu erbeuten. Wie die Sünden der Väter pflanzt
sich diese Verpflichtung von Generation zu Generation fort, und es kann
nie zu einem Ende dieser gegenseitigen Rivalität kommen.

Häufig ziehen die Männer eines ganzen Dorfes, oft nur einzelne,
gelegentlich nur ein Mann zur Kopfjagd aus, die Tage oder Wochen, ja
Monate in Anspruch nehmen kann. Kommt es zu ausgedehnten Kämpfen
zwischen zwei feindlichen Stämmen, so kann die Zahl der erbeuteten Köpfe
sehr gross sein, in einzelnen Fällen bis über 100 betragen2). In der Regel
endet aber ein Zug mit der Erwerbung eines einzelnen Kopfes. Ist der
Feind durch einen oder mehrere Speerwürfe verletzt und niedergeworfen,
so wird ihm meist noch lebend der Kopf mit dem Kriegsbeil abgeschlagen.
Bei den Bontoc-Igoroten gehört der Kopf demjenigen, der den ersten den
Gegner niederschlagenden Speerwurf getan hat3). Nur bei einigen Stämmen

Borneos gehört der Kopf dem ganzen Dorfe, meist geht er in den
Besitz eines einzelnen über. Wenn bei den Windessi auf Neu-Guinea meh-

') Buch Judith, 14.

2) Ling Roth, H., 1896. „The Natives of Sarawak and British North Borneo",
Bd. II, S. 143/4, gibt nach den verschiedenen Quellen eine genaue Zusammenstellung über
die Zahl der jeweils erbeuteten Köpfe. Bei ihm findet sich überhaupt die beste
Darstellung aller die Kopfjagd der Dajak betreffenden Gebräuche (1. c, II. S. 140—183).

3) Jenks A. E., 1905. „The Bontoc Igorot." Ethnol. Survey Publ. I. S. 179.



— 30 —

rere zusammen sich an der Erschlagung eines Menschen beteiligt haben,
so wird der Kopf unter ihnen geteilt'). Ähnlich verfahren die Naga in
Hinterindien. Jeder der Verwandten, der zum Kaufpreis eines Opfers —
es handelt sich hier meist um gekaufte Sklaven — beigesteuert hat, erhält
ein Stück des Schädels, je nach der Grösse seines Beitrages2), denn nicht
nur der Schädel als Ganzes, sondern auch Teile desselben gemessen eine

grosse Wertschätzung, weil eben auch ihnen die magische Kraft des ganzen
Schädels eignet.

Dass auch Wehrlose oft auf dem Wege zur Feldarbeit aus dem
Hinterhalt erschlagen werden, wird von den meisten Stämmen berichtet, und
so trifft das Geschick auch viele Frauen und selbst kleinere Kinder. Es
kann sogar unter Umständen besonders ruhmvoll sein (bei Angami und
Tangkhul-Naga), Köpfe von Frauen und Kindern heimzubringen, weil dies
als Beweis angesehen wird, dass der • betreffende Krieger tief in Feindesland

eingedrungen ist. So galt es bei den Kuki als sehr verdienstvoll,
eine schwangere Frau zu erschlagen, weil damit zwei Feinde zugleich
getötet wurden. Warum das Opfer von hinten erschlagen wird, was uns als

Feigheit erscheinen könnte, erklärt Tauern3). Einen Menschen von vorn
anzufallen, um ihn seines Kopfes zu berauben, würde auf Seran als
gemeiner Mord gelten, denn sobald ein Mensch einem anderen ins Antlitz
sieht, bekommt er Fühlung mit seiner Persönlichkeit. Beim Überfall von
hinten aber fehlt diese Beziehung zu einem bestimmten Menschen; es handelt

sich nur um die Erbeutung eines beliebigen, menschlichen Kopfes.
Die Leiche des Enthaupteten lässt man meist liegen. Bei den Igoroten

holen die Angehörigen sie ab, tragen sie an einer Stange aufgebunden
in das heimatliche Dorf und setzen sie an dem Wege bei, der zu dem
Dorfe des Stammes führt, der den Kopf erbeutete. Vielfach werden die
Köpfe fremder Völker, eines Hindu, Chinesen, Europäers am höchsten
gewertet, und bei den Garo und Wa, wo ein regelrechter Handel mit
Schädeln getrieben wird, ist der Kaufpreis von der sozialen Stellung des
Getöteten abhängig.

So ist es nicht zu leugnen, dass bei verschiedenen Stämmen sowohl
Indonesiens als auch im festländischen Südostasien die Kopfjagd, besonders
von einzelnen erfolgreichen Kriegern, geradezu als eine Art Sport betrachtet
und betrieben wird4), weil mit der Zahl der erbeuteten Köpfe das Ansehen
des betreffenden Mannes unter den Stammesgenossen steigt5).

') v. d. Roest, 1898. „Uit het leven der Bevolking van Windessi." Tijdschr. v.
Ind. Taal-, Land- & Volkenkunde. Bd. 40, S. 157.

2) Heine-Geldern, Fr. R. v., 1917. 1. c, S. 13.
3) Tauern, O. D., 1918. „Patasiwa und Patalima." S. 141.
4) Ling Roth, H., 1896 („The Natives of Sarawak II." S. 140) zitiert nach St. John

einen Ausspruch der Dajak: „Die weissen Männer lesen Bücher, wir jagen dafür
Köpfe."

5) Vgl. unter anderem Langen A., 1884. „Zwei abgeschnittene und getrocknete
Köpfe von Timoresen." Verhandl. d. Berl. Gesellschaft f. Anthrop. S. (147).



— 31 —

Durch mannigfache äussere Abzeichen, z. B. durch besondere Tatau-
ierung wird daher auch der Erfolg einer Kopfjagd, ja sogar die Zahl der
erbeuteten Köpfe, zum Ausdruck gebracht. P. und F. Sarasin trafen auf
ihren Reisen im westlichen Central-Celebes zwei Kopfjäger, die zur
Auszeichnung auf der Kreuzgegend bronzene Glocken hängen hatten, welche
bei jedem Schritt anschlugenJ). Früher markierte man auf Südwest-Seran
die Zahl der abgeschlagenen Köpfe mit schwarzen Ringen auf dem Schamgürtel,

auf Borneo durch eingelegte runde Messingplättchen auf dem

Schwerte2). Ein Niasser, der einen Kopf abgeschlagen hat, trägt als
Ehrenzeichen einen Halsring — kalabubu — aus kleinen, schwarz polierten
Scheiben einer Kokosnusschale3). Ein Angami erwirbt sich mit der
Heimbringung des ersten Schädels das Recht, seinen Schurz mit drei Reihen

von Kaurimuscheln zu benähen4) und für jeden getöteten Menschen eine
Feder des Nashornvogels in sein Haar zu steckenB). Auch die Vorderseite

des Schildes wird mit Stücken von Bärenfell geschmückt, die so
ausgeschnitten sind, dass sie menschliche Köpfe darstellen. Sie repräsentieren
die Köpfe der Feinde, die der Krieger hinter seinem Schilde im Kampfe
getötet hat6). Bei den östlichen Naga ist dafür ein besonderer Halskragen,
Kapentali genannt, im Gebrauch; nach Erbeutung des zweiten Kopfes wird
ein Halsschmuck aus Wildschweinzähnen, nach dem dritten bei festlichen
Gelegenheiten eine mit Kaurimuscheln besetzte Schürze getragen. Auf dem
Gewände wird durch ein besonderes Muster die Zahl der Köpfe markiert.
„Ich zählte," schreibt Carnegy, „auf dem Gewände eines Mekilai nicht
weniger als 25 Köpfe. Alle diese erklärte er, mit eigenen Händen erbeutet
zu haben; sie betrafen ohne Unterschied Männer, Weiber und Kinder"7).

Und bei den Kuki trägt sogar die Frau eines von einer erfolgreichen
Kopfjagd heimkehrenden Mannes einen besonderen Kopfschmuck mit bunten

Verzierungen. Der Mann aber darf so viele Tiere seines Dorfes töten,
als ihm beliebt, um ein Gelage zur Feier seines Sieges zu veranstalten.
Ein alter, aus dem Jahre 1800 stammender Bericht über dieses Volk
besagt, dass dort jeder Krieger die von der Jagd oder den Kriegszügen
heimgebrachten Köpfe auf einen Haufen niederlegte, und dass sein Ansehen als

Jäger und Krieger in seinem Stamme von der Anzahl der Köpfe abhänge,
die sein Schädelhaufen enthält. Diese Haufen sind heilig, und niemand

Sarasin, P. u. F., 1905. „Reisen in Celebes." II. S. 110.
2) Nach Ludeking u. Blumentritt bei A. B. Meyer, 1882. „Der Schädelkultus im

ostindischen Archipel und der Südsee." Ausland. Bd. 55, S. 327.
3J Kleiweg de Zwaan, W., 1913. „Die Insel Nias bei Sumatra." „Die Heilkunde

der Niasser." S. 24.
4) Woodthorpe, R. C, 1882. „Wild tribes inhabiting the socalled Naga Hills."

Journ. Anthr. Inst. London. Vol. XI. S. 59.
5) Godden, G. M., 1898. „Naga and other frontier Tribes of North-East India."

Journ. Anthr. Inst. London Vol. XXVII S. 43.
") Woodthorpe, R. C, 1. c. S. 62.
7) Godden, G. M., 1898. 1. c. S. 15.



— 32 —

wagt es, sich etwas vom Ruhm seiner Nachbarn anzueignen, indem er von
ihren Haufen etwas stiehlt, um es seinem eigenen zuzulegen*). Auch in der
Minahassa 'auf Nord-Celebes partizipiert die Frau an den Erfolgen des

Mannes. Padt-Brugge sagt in seiner Schilderung aus dem Jahre 1679:
„Die Männer malen sich auf Brust, Arme und Beine, wo Platz ist, soviel
Köpfe, als sie im Kriege erbeutet haben. Wenn der Körper der Männer voll,
ist, so schmückt man die Frau, welche sich viel darauf zu gut tut, ebenso"2).

So unterliegt der Kopfjäger jenem mächtigen Triebe, der in den

mannigfachsten Formen den Menschen beherrscht, dem Sammeltriebe3).
Aber dieser jst ohne Zweifel ein sekundäres Motiv, durch das wir uns die

ursprünglichen, tieferliegenden nicht verdecken lassen dürfen. Diese ergeben

sich aus der Verwendung, die der erbeutete Kopf erfährt und aus den
Zeremonien und Handlungen, die sich an die Kopfjagd anschliessen.

Da die Erbeutung eines Kopfes als Zeichen des Mutes gilt, wird sie
auch vielfach zur Mannbarkeitsprobe. So bei den Naga, auf Sumatra,
Halmahera, Seran. Verschiedene der eben erwähnten Auszeichnungen sind
die Bestätigung der bestandenen Probe. Kein junges Mädchen wird einen
jungen Mann erhören, ehe er diesen Beweis seiner Tapferkeit und
Männlichkeit erbracht hat4), und durch nichts sonst kann er sich das Recht der
Heirat erwerben. Die Naga-Mädchen verspotten die Jünglinge, die das Ak,
d. h. die Tatauierung, die nur durch die Erbeutung eines Kopfes erlangt
werden kann, noch nicht besitzen und fragen sie, warum sie nicht Weiberröcke

tragen. Tatsächlich sollen die Mädchen durch ihren Hohn gegen nicht
ausgezeichnete Krieger wesentlich zur Fortdauer der Kopfjagd beitragen5).

Auf der anderen Seite berührt sich die Kopfjagd auch enge mit dem

Menschenopfer, ja in manchen Gegenden gehen beide Sitten fast ohne
Grenze in einander über. Sarasin gibt folgende Schilderung aus der

') Nach Heine-Geldern, Fr. R. v., 1. c. S. 8 u. 9.
2) Abgedruckt in Bijdr. Ind. Taal-, Land- en Volkenkunde. 1866. 3. 1. S. 317.
3) Besonders Schurtz, H. (1896, „Schädelkultus und Sammeltrieb", Deutsche

Geogr. Blätter, Bd. XIX. S. 93) hat auf die Wichtigkeit dieses Motives hingewiesen.
4) Siehe bes. bei Ling Roth, H., 1. c, 1896. II. S. 163, den Abschnitt „Womens

Influence." Für Nias wird dieses Motiv schon von dem arabischen Reisenden Soley-
man (851 n. Chr.) angegeben. Vgl. Reinaud, M., 1845. „Relation des voyages faits
par les Arabes et les Persans dans l'Iiide et ä la Chine dans le IX sifecle." I. S. 7.

Arab. Text IL, S. 8-9. Dieser Text lautet in der Übersetzung von Reinaud wörtlich:

„Quand l'un d'eux veut se marier, il ne trouve de femme qu'autant qu'il a entre
les mains le cräne de la töte d'un de leurs ennemis; s'il a tu6 deux d'entre les enne-
mis, il peut dpouser deux femmes; s'il en a tue" cinquante, il peut e"pouser cinquante
femmes, suivant le nombre des cränes. L'origine de cet usage vient de ce que les
habitants de cette tle sont entoure's d'ennemis; celui donc qui se montre le plus
hardi dans les combats est le plus estime' de tous." (S. 7.) Diese Begründung der
Sitte dürfte unter Umständen eine Verlegenheitserklärung sein; der Schlusssatz
beweist aber immerhin, dass das Ansehen des erfolgreichen Kopfjägers von jeher ein
grosses war. Ob es sich überhaupt um Nias handelt, ist fraglich, es ist nur die Rede
von Inseln, die in der Nähe von Alrämy gelegen sind.

s) Heine-Geldern, Fr. R. v., 1917. 1. c. S. 15.



— 33 —

Minahassa1): „Das Menschenopfer findet statt beim Tode eines Fürsten, beim
Fehlgehen der Ernte, bei. herrschender Seuche. Dann wird ein Mensch
aus einem Nachbarstamme hinterlistig eingefangen, er wird mit (Rotang-)
Ringen an den Mittelpfahl des Lobo (Gemeindehaus) gefesselt, und
jeder gibt ihm einen Stich mit der Lanze, bis er verblutet. Nicht ohne
Schaudern sahen wir viele Blutflecken den Säulenstamm bis zur Kopfhöhe
färben." Bei den Tololaki auf Südost-Celebes dagegen ist der Tod eines
Fürsten die wesentlichste Ursache zur Ausführung von Kopfjagden, denn
erst wenn sich jeder männliche Nachkomme einen Kopf beschafft hat, darf
der Tote begraben werden. Der Schädel wird dann entweder in die Holzkiste

gelegt, die auf dem Grabe steht, oder auf einem in die Erde gesteckten
Stocke befestigt2). Früher herrschte in Minahassa die Gewohnheit, die

Köpfe der Erschlagenen um die Steingräber der Häuptlinge in die Erde zu
vergraben3), während die Garo in Assam den Kopf des Opfers mit der
Leiche des Häuptlings verbrannten4). Mit dem früher sogar bei den Chin
und Kuki weitverbreiteten Brauche, das Grab eines Häuptlings mit -frisch
erbeuteten Schädeln zu schmücken, verbindet sich aber noch häufig die

Vorstellung, ihm dadurch die Geister der Erschlagenen als Sklaven
nachzusenden. Oft dauert es, wie auf Celebes, Jahre, bis die gewünschte
Anzahl Schädel, und allerdings auch die nötigen Schlachttiere beisammen
sind und die Bestattung vorgenommen werden kann. Vorher legt der Kuki
die Köpfe der Erschlagenen unter die Leiche des Häuptlings, weil er glaubt,
dass dadurch diese im Jenseits in den Besitz des Verstorbenen übergehen5).
Derselbe Glaube findet sich bei den Naga Manipurs, und auch von
verschiedenen Dajakstämmen wird berichtet, dass nach ihrer Vorstellung alle
diejenigen, die sie in diesem Leben töten, ihnen im Jenseits als Sklaven
dienen müssen6). Braches erzählt von einem alten Dajak im Kahaijan-
Gebiet, der in seinem Leben schon mehr als dreissig Sklaven
„hinüberschickte", damit er sie seiner Zeit dort vorfinde7). Auf Nias8) bestimmt der
Häuptling schon in seinem letzten Willen, wie viele Köpfe nach seinem Tode
abgeschlagen werden müssen, denn der Verstorbene hängt noch an all den

Dingen, die er im Leben besessen, und für jedes derselben muss ein Kopf
abgeschlagen werden.

Auch als Bauopfer wird der menschliche Kopf verwendet. Wenn in
Central-Celebes ein neues Gemeindehaus (Lobo) errichtet wird, muss ein
Mensch geschlachtet werden, mit dessen Blut man die Säulen besprengt

' Sarasin, P. u. F., 1905. 1. c, II. S. 45, auch S. 83.
2) Dieselben, 1. c, I. S. 374.
3) Nach dem Bericht von Padt-Brugge aus dem Jahre 1679, 1. c, S. 317.
4) Nach Heine-Geldern, Fr. R. v., 1917. 1. c. S. 7.
5) Godden, G. M. 1. c. S. 40.
6) Ling-Roth, H., 1896. „The Natives of Sarawak." II. S. 141.
7) Grabowski, F., 1889. „Der Tod, das Begräbnis, das Tiwah oder Totenfest bei

den Dajaken."' Int. Arch. f. Ethnogr. II. S. 177, spez. S. 204.
8) Kleiweg de Zwaan, W., 1913. 1. c. S. 25.



— 34 —

und dessen Kopf man unter den ersten Pfahl legt1). Auch bei den wilden
Wa (Wa Hai) ist zur Gründung eines neuen Dorfes ein frischer Schädel

unbedingt nötig, weil man wohl, ähnlich wie bei den Birmanen, von der
Vorstellung ausgeht, nur durch das Opfer eines Menschen dem Dorf oder
einem bestimmten Gebäude einen Schutzgeist verschaffen zu können2).

Ebenso schleppen die Kerewa-Stämme am Papua-Golf, wenn ein neues
Männerhaus gebaut wird, einen Mann von einem anderen Stamm herbei,
töten und verzehren ihn. Bei einer solchen Gelegenheit mussten der
bekannte Missionar James Chalmers und sein Kollege 0. F. Tomkins am
7. April 1901 in Dopima ihr Leben lassen3).

Alle die erwähnten Gebräuche gehen mehr oder weniger auf die
Vorstellung zurück, dass der Geist des Toten bei seinem Kopfe bezw. Schädel
bleibt und imstande ist, andere Geister fernzuhalten. Diese Vorstellung
beherrschte nach Herodots Bericht schon die alten Taurier, die die Köpfe
ihrer Feinde auf Stangen auf ihre Häuser steckten, in der Meinung, dass
sie dort die Wohnung bewachten. Man sichert sich also durch den Besitz
des Kopfes den Schutz oder die Hilfe der Getöteten. Wie die Niasser, so
glauben zahlreiche andere Stämme, dass sie zugleich mit dem Kopfe eines
Menschen sich auch in den Besitz von dessen persönlichem Seelenstoff
(niassisch lume lume) setzen4). Dass es meist ein früherer Feind war,
ist ohne Belang, denn man bemüht sich, die Schuld, die man durch die

Tötung auf sich genommen hat, auf mannigfache Weise zu sühnen.
Schon ehe die Dajak des oberen Melawie zu einer Kopfjagd ausziehen,

suchen sie sich der Seelen ihrer Feinde zu bemächtigen, was durch eine
Reihe komplizierter Zeremonien bewerkstelligt wird. Gelingt es dann wirklich

die erstrebten Köpfe zu erbeuten, so werden sie in dieselben Körbe
gepackt, in denen die Seelen gefangen gehalten sind5).

Viel wichtiger sind die eigentümlichen Prohibitivvorschriften, denen
sich der heimgekehrte Kopfjäger stets unterziehen muss. In Indonesien
und bei verschiedenen Stämmen Neu-Guineas ist er vielfach eine kürzere
oder längere Zeit „tabu", bei den Angami „genna". Meist muss er
allein in einer besonderen Hütte wohnen, darf sich nicht selbst ernähren,
sondern muss gefüttert werden. Vor allem aber darf er kein Weib

') Sarasin, P. u. F., 1905, 1. c. II. S. 54 und 78.
2) Vergl. Heine-Geldern, Fr. R. v., 1917, 1. c. S. 30.
3) Cit. nach Haddon, O. C, 1918. „The Agiba Cult of the Kerewa Culture."

Man, 1918, No. 99, S. 180. Derselbe Brauch findet nach dem Bau eines neuen Kriegs-
Kanus (Obi) statt. Nachdem der Leichnam verzehrt ist, kommen die Schädel in das
Männerhaus.

4) Kleiweg de Zwaan, W., 1913, 1. c. S. 30.
5) Kühr, E. L. M., 1889. „Mededeeling omtrent geestenhuisjes in West-Borneo."

Int. Arch. für Ethnogr. II. S. 163. Vergl. auch Grabowsky, F., 1889. „Der Tod, das

Begräbnis, das Tiwah oder Totenfest bei den Dajaken." Int. Arch. für Ethnogr. II.
S. 177 bes. S. 199. Hier wird die Entsühnung durch Bestreichen mit- dem Blut des

Erschlagenen wiederholt erwähnt.



— 35 —

berühren1). Die letztere Bestimmung ist in der Südsee, in Indonesien und
Hinterindien weit verbreitet und muss wohl als ein besonderes Mittel zur
Entsühnung angesehen werden. Denn wer einen Menschen getötet hat, ist
unrein. Darum muss auch der ganze Stamm versuchen, den toten Mann zu
besänftigen. Auf Timor redet man ihn folgendermassen an: „Sei nicht böse,
dass Dein Kopf jetzt hier bei uns ist. Hätten wir weniger Glück gehabt,
würden unsere Köpfe jetzt vermutlich in Deinem Dorfe aufgestellt sein. Wir
haben Dir das Opfer dargebracht, um Dich zu versöhnen. Dein Geist möge
sich nun beruhigen und uns in Frieden lassen"2). Bei Naga, Ängami und
Kuki herrschte dieselbe Sitte. Sie setzten den Köpfen der Erschlagenen Speise
und Trank vor in der ausgesprochenen Absicht, dass die Geister der Toten
die Sieger nicht verfolgen, sondern in Frieden in die Stadt der Toten ziehen
möchten3). Und ähnliches berichtet Veth schon 1856 aus Borneo: „Die
Behandlung der Köpfe ist bei den verschiedenen Stämmen sehr verschieden.
Die See-Dajaken im Gebiete von Bruni lassen den Köpfen monatelang
besondere Auszeichnung angedeihen und sprechen ihnen mit Liebkosungen
zu, sie geben ihnen die schmackhaftesten Bissen bei jeder Mahlzeit, stopfen
ihnen Siriblätter und Betelnüsse in den Mund und stecken ihnen selbst

Zigarren zwischen die entfärbten Lippen. Jedoch nichts von alledem aus

Spott: der Zweck dabei ist, dem Geist des Getöteten Liebe für den Stamm
seiner Feinde, als dessen Mitglied er nun betrachtet wird, einzuflössen und
ihn seine früheren Freunde vergessen zu machen" 4). Allerdings kommt auch
das Gegenteil vor. So redet der Maori die Köpfe des erschlagenen Feindes
mit drohenden und höhnenden Worten an: „Ypu wanted tu run away, did
you? But my „mere" overtook you, and after you were cooked you were
made food for my mouth. And where is your father? He is cooked. Where
is your brother? He is eaten. Where is your wife? There she sits, a

wife for me. Where are your children? There they are, with loads on
their backs, carrying food as my slaves"5).

Schliesslich besteht resp. bestand auch da und dort, sicher bei den
Wa und Naga, vermutlich auch bei den Garo eine Beziehung der Kopfjagd
zum Fruchtbarkeitszauber. Bei den wilden Wa, die östlich des Salwin an
der birmanisch-chinesischen Grenze wohnen, finden die Kopfjagden vorwiegend

im März und April statt, wenn die Felder bestellt werden. Jedes Dorf

') Der Angami-Jäger legt den Kopf fünf Tage unter seine Bettstelle. Während
dieser Zeit isst er keine von Frauen zubereitete Speise, noch kocht er in seinen
gewohnten Töpfen. Auch hat er in dieser Zeit keinen Verkehr mit seiner Frau. Vergl.
Godden, G. H., 1898. S. 39.

2) Gramberg, J. S. G., 1872. „Eene maand in de binnenlanden van Timor."
Verhandlungen Bat. Genootschap Kunst en Wet. Bd. 36. S. 208, 216 ff. Vergl. dazu auch
die Schilderung von A. Langen, 1884. Verhandlungen d. Berl. Ges. f. Anthrop. S. 149.

3) Godden, G. M., 1898, 1. c. S. 15.

4) Veth, P. J., 1856. „Borneos Wester" Afd. II. S. 294 zit. nach Meyer, 1882,
I.e. S.325.

5) Robley, 1896. „Moko", 1. c. S. 137.



— 36 —

braucht nämlich jährlich mindestens einen frischen Schädel, da man glaubt,
dass sonst die Ernte schlecht ausfallen und alles mögliche Unheil die Einwohner
befallen würde. Als besonders nötig gilt ein Kopf bei Dürre, um Regen

herbeizuführen, dann bei epidemischen Krankheiten und auch, wenn ein

neues Dorf gegründet werden sollJ). Auch auf dem amerikanischen
Kontinent finden sich ähnliche Vorstellungen. So nimmt noch heute der Qui-
chera-Indianer, wenn er Trockenheit haben will, aus irgend einem anderen

Grab, also dem eines Christen, einen Schädel und steckt ihn auf eine Stange'-').
Man sieht schon aus dieser Zusammenstellung, dass bei den Wa, wie auch

anderwärts, verschiedene Motive nebeneinander hergehen können, in
Wirklichkeit hängen sie eng zusammen, denn sie sind nur ein Ausdruck der

mannigfachen Wünsche, die der Mensch im Hinblick auf gute Ernten,
günstiges Wetter, Wohlergehen, Gesundheit, Sieg, Verhütung von Krankheiten
und Übeln aller Art immer gehegt hat und immer hegen wird. Auch die
mit dem Ahnenglauben verbundene Furcht vor der Rache eines Verstorbenen
spielt herein. Vorherrschend aber ist die Grundvorstellung, dass der in
dem Kopfe des Getöteten wohnende Geist eine Macht, d. h. bestimmte
magische Kräfte und Eigenschaften besitzt, die man sich nutzbar machen will.

Darum ist die Kopfjagd auch nicht Sache der Einzelnen, sondern von
der Erbeutung eines Kopfes hängt das Wohlergehen eines ganzen Dorfes
ab. Daraus erklären sich sowohl die allgemeinen und ausgedehnten Feste,
die sich an eine Kopfjagd anschliessend, als auch die Achtung und
Auszeichnung, die der erfolgreiche Kopfjäger von Seiten seiner Stammesgenossen

erfährt. Persönlicher Ruhm, Erfolg bei den Frauen usw. sind daher
als sekundäre Motive aufzufassen, die sich erst aus den primären entwickeln,
wenn sie auch diese vielerorts überwuchert haben. Besonders rein kommt
ein primäres Motiv noch bei den Quoireng, einem kleinen Stamm in Mani-

pur, zum Ausdruck. Sie pflanzen die erbeuteten Köpfe nur fünf Tage lang
auf ihren Feldern auf und geben sie dann dem Stamme, von dem sie
genommen wurden, wieder zurück. In der Regel aber werden die geschnellten
Köpfe resp. Schädel sorgsam aufbewahrt und gelten meist als der kostbarste
und unersetzlichste Besitz eines Dorfes oder eines Einzelnen.

Die verschiedenartige Behandlung, die die Köpfe resp. Schädel erfahren,
sei an einigen wenigen Beispielen gezeigt. Die See-Dajak entfernen aus
den abgeschlagenen Köpfen zunächst das Gehirn, dann hängen sie dieselben

an ad hoc gemachtem Gestell über einem Holzfeuer auf, um sie zu trocknen.
Gelegentlich schneiden sie sich auch ein Stückchen der Wangenhaut ab

J) Heine-Geldern, Fr. R.v., 1917, I.e. S. 5. Man vergleiche auch den oben
gegebenen Bericht Sarasins über die Minahasser.

2) Nordenskiöld, E., 1906. „Ethnographische und archäologische Forschungen im
Grenzgebiet zwischen Peru und Bolivia, 1904—1905." Zeitschr» für Ethnol. Bd. 38.
Seite 85.

8) Vergl. ihre Schilderung bei Ling Roth, H., 1896, I.e. II. S. 167 ff. und Grabowski,
F., 1889, 1. c. S. 177.



— 37 —

und essen sie, um sich tapfer zu machen. Selbst die Zunge wird ausgeschnitten.
Wenn der Unterkiefer herunterfällt, wird er mit Rotang festgebunden1).

Auf Formosa, wohin die Sitte der Kopfjagd durch malayische
Einwanderer gebracht wurde, wird der Kopf des Enthaupteten zunächst im
Walde auf einem Pfahl aufgestellt, wo er so lange bleibt, bis das Fleisch
abgefallen ist. Später wird der Schädel zu den früher erbeuteten des Dorfes
auf ein Brettergestell gelegt, das unter Aufsicht des Dorfältesten steht. Hat
der Bontoc-Igorote einen Kopf erbeutet, so eilt er nach Hause und legt ihn
in einen kleinen, trommelartigen Behälter, der an einem Pfosten des Männerhauses

angebunden ist. Schon am andern Morgen tragen ihn alte Männer
zum Flusse, legen ihn neben dem Feuer nieder und waschen ihn. Zum
Männerhaus zurückgebracht, wird der Unterkiefer vom Kopfe losgetrennt,
gekocht, um die Weichteile zu entfernen und als Handgriff für des Siegers
„gangsa" zu dienen. Der Kopf dagegen wird mit seinen Weichteilen unter
den Steinen des Hofes des Männerhauses vergraben und erst nach drei
Jahren wieder ausgegraben, gereinigt und in einem grossen Korbe im Männerhaus

zusammen mit den anderen Schädeln aufbewahrt-').
Bei festlichen Gelegenheiten werden sie dann hervorgeholt, so

besonders bei den Dajak, die alle zwei Jahre ein grosses Erinnerungsfest —
Gawai-Autu — zu Ehren der Geister der Gestorbenen feiern.

Die Aufbewahrung der Köpfe resp. Schädel in den Gemeindehäusern,
sei es, dass sie in einfachen Rotangschiingen oder sei es in geflochtenen Körben
oder an bestimmten Vorrichtungen aufgehängt oder aufgestellt sind, scheint

am weitesten verbreitet zu sein. In einem noch kaum von Europäern
berührten Dorfe am Kaiserin-Äugusta-Fluss fand Schlaginhaufen3) an Pfosten

hängende kunstvoll bemalte Rindenstücke, an deren Rückseite Stäbchen
befestigt waren als Halter für die Menschenschädel (Tafel I, Abb. 3). Und in
dem Tempelhaus eines anderen Dorfes waren die plastisch modellierten Schädel
auf einem Schädelaltar aufgesteckt, der ebenfalls aus einem mit kunstvoll
bemaltem Ataprindenstück bedeckten Bambusgerüst bestand. Auf einer von
Seligmann publizierten Abbildung eines Klubhauses derNaman am Purari River
(Papua Golf) sind die Schädel an einem leiterförmigen Gestell angebracht4).

Eigenartige Schädelaltäre, die erst kürzlich von Haddon5) ausführ-

») Ling Roth, H., 1896. „The Natives of Sarawak." II. S. 145 (nach Brooke Low).
2) Jenks, A.E., 1905, I.e. S. 180 und 181.
•'!) Schlaginhaufen, 0., 1910. „Reisen in Kaiser Wilhelms-Land." Abhandl. und

Ber. d. K. zoolog. und anthrop.-ethnogr. Museums zu Dresden. Bd. XIII. N. A. S. 8
und „Verzierte Schädel aus Neu-Guinea und Neu-Mecklenburg." Abhandl. und Ber.
d. K. zoolog. und anthrop.-ethnog. Museums zu Dresden. Bd. XIII. No. 4. S. 3 und
No. 2. S. 27.

4) Seligmann, C. G., 1909, 1. c. Plate 19.

5) Haddon, A. C, 1918. „The Agiba Cult of the Kerewa Culture." Man, 1918.
No. 99. S. 177. Vergl. dazu auch: Derselbe, 1919. „The Kopiravi Cult of the Namau,
Papua." Man, 1919, No.91, S.177 und ferner Seligmann, CG., 1909. „AClassification
of the Natives of British Neu Guinea." Journ. Anthrop. Inst. London, Vol. 39, S. 259,
Figur No. 6.



— 38 —

licher beschrieben wurden, finden sich im Westen des Papua-Golfes und

zwar in den 100 — 200 m langen Männerhäusern — dubu deima genannt.
In den einzelnen Dubu-daima befinden sich stets hunderte von Schädeln,
und Rev. H. M. Dauncey schätzt die Zahl der Schädel in den 20 Dubus,
die bei einer Strafexpedition wegen der Ermordung von Chalmers verbrannt
wurden, auf 10,000. — Ein solcher Schädelaltar — agiba — besteht aus
einem flachen, ovalen Brett, dessen oberer Teil als menschliches Gesicht
bemalt ist (Tafel I, Abb. 4). Der untere Teil ist so ausgeschnitten, dass
zwei Hacken entstehen. Man will in dem schmalen Mittelstück der Figur den

Rumpf, in den Seitenteilen die Arme und in dem aufrecht gerichteten Hacken
die nach oben geschlagenen Beine erkennen1). Die letztere Einrichtung ist
notwendig, weil an diesen Hacken die Schädel aufgehängt werden. Sie liegen
auf einem tischartigen Gestell, das an zwei vertikalen Pfosten befestigt ist. Es
handelt sich hier nur um Feindesschädel2). Der Agiba wird von dem Manne
geschnitten, der einen Schädel erbeutet hat, aber andere Männer fügen dann
weitere Schädel hinzu, so dass an einzelnen Agiba 50 bis 60 Schädel
festgebunden sind. Haddon erblickt in der Figur die Nachbildung eines Ahnen.

Die Watdm an der Mündung des Kaiserin Augusta-Flusses besitzen
ausser den in ihren Wohnhäusern aufgehängten Schädeln erschlagener Feinde
in der Mitte des Dorfes auch ein eigenes Kulthaus, das hinter einem aus
schön bemalten Rindenstücken gebildeten Verschlag zur Aufbewahrung der

geschmückten Schädel, Totenfiguren und Masken dient, die wie die Kleinodien

unserer Kirchen nur bei festlichen Gelegenheiten hervorgeholt werden3).
Bei den Seedajak, die zu den gefürchtetsten Kopfjägern gehören,

finden sich Schädel in jedem Haus, oft hängen sie in langen, regelmässigen
Girlanden vom Dachfirst herab4), oft sind sie an kronleuchterartigen
Korbgeflechten angebracht5). Auf den mittleren Salomo-Inseln werden von der
ausgestellten Leiche nach der Verwesung nur der Schädel und einige Knochen
gesammelt und in einem besonderen kleinen Häuschen, Bande-Mbota genannt,
aufbewahrt, in das man auch das Seelensymbol des Toten in Gestalt einer
dreieckig geschnittenen Tridacna legt6) (Tafel I, Abb. 5). Auch die Älfuren

1) Diese Deutung wird aber zweifelhaft, wenn man die viel einfacheren Schädelhalter

(goapen; Haddon schreibt gope) beizieht, die Edge Partington, J. (1898. „An
Album of the Natives of the Pacific Islands". III. Ser., Tafel 72) zum Aufhängen von
kleinen Tierschädeln aus der Gegend des Fly River abgebildet hat.

2) Der Schädel eines Stammesangehörigen wird von der Witwe nach Hause
genommen; später findet ein Totenfest statt und darnach wird der Schädel bestattet.

3) Pöch, R., 1908. „Reisen an der Nordküste von Kaiser Wilhelms-Land". Globus
Bd. 93, S. 171.

4) Nach Ling Roth, H., 1896, 1. c. Seite 154.
5) Kükenthal, W., 1896. „Forschungsreise in den Molukken und in Borneo."

Globus Bd. 70, S. 58.
•) Thurnwald, R., 1910. „Im Bismarkarchipel und auf den Salomoinseln."

Zeitschrift f. Ethnol. Bd. 42, S. 131. Ein solches, heute im Besitz des Rautenstrauch-Joest
Museums befindliches aus Stäbchen zusammengeflochtenes Schädelhäuschen hat W. Foy
im „Führer" (3. Auflage) S. 110 abgebildet.



- 39 -
von Halmahera kennen solche Totenkisten1). Ähnlich verwahren auch die
Bokko in den Kameruner Bergländern (wie die Namdji, Falli, Werre, Djemleute
und Tangale) die Schädel ihrer Angehörigen, die ein Jahr nach der
Erdbestattung ausgegraben werden, in einem kleinen Häuschen, dem Nahurga,
wo auch die Stimmen der Ahnen, die Schwirrhölzer, Aufnahme finden2).
In Süd-Kamerun werden die Ahnenschädel und auch einzelne Knochen
in grossen zylindrischen Gefässen aus Baumbast, auf deren Rändern aus
Holz geschnitzte Ahnenfiguren sitzen, aufbewahrt und ebenfalls nur bei
Festen aus ihren Hüllen gewickelt und zum Gegenstand pietätvoller
Erinnerung gemacht3). In manchen Dörfern der Wa sind die Schädel im
Geisterhause haufenweise übereinander geschichtet, während Godden (1898,
1. c. Plate III) aus dem Jaipur Distrikt ein Geisterhaus beschrieben hat, bei
dem die Schädel fein säuberlich in Etageren nebeneinander gelegt waren.
Bei den Niassern werden die Köpfe der geopferten Sklaven nie in das Haus
gebracht, sondern draussen an einem Tragbalken vom Dach herab
aufgehängt4). Bei den Jfugaos auf Nord-Luzon findet man die Schädel der Feinde
neben dem Eingang der Hütte auf einem Brett aufgestellt. Auch an den
Ecken der Häuser sind sie gelegentlich angebracht5). Auf den Häusern
werden die Schädel aufgepflanzt an einigen Stellen Neu-Guineas (z. B.
zwischen Ostkap und Astrolabe-Bay)6), auf einem grossen, heiligen Baum in
der Mitte des Dorfes bei den Lhota Naga 7).

In anthropomorpher Form treten uns Schädelbehälter in den berühmt
gewordenen Schädel-Korwaren aus der Umgebung der Geelvinkbai entgegen8)
(Tafel II, Abbild. 1). Es handelt sich hier um eine Vergesellschaftung von
Schädel und Ahnenbild, die sekundär und nur aus der Vorstellung heraus
verständlich ist, dass sowohl der Schädel als auch das Holzbild Sitz der Ahnenseele

ist. Die Schädelkorware, die in unseren Sammlungen bis jetzt sehr
selten sind, kommen in zwei Typen vor. In dem einen Fall wird der Schädel

in den von hinten oder von oben ausgehöhlten Kopf eines gewöhnlichen

Kükenthal, W., 1896, I.e. S. 180 und 181.
2) Frobenius, L., 1912. „Und Afrika sprach." III. S. 213.
3) Luschan, F. v., 1918. „Zusammenhänge und Konvergenz." Mitt. d. Anthrop.

Gesellschaft Wien. 3. Folge. Bd. 18. Abbild. 62, S. 103.

4) Kleiweg de Zwaan, W., 1913. „Die Insel Nias." Heilkunde, S. 27.
5) Worcester, D.C., 1906. „The non-christian Tribes of Northern Luzon." The

Philippine Journal of Science, vol. I. No. 8, S. 828 und Plate 63/1.
6) Cormic, R. N., 1877. „Anthropological Notes on New Guinea". Journ.

Anthrop. Inst. London. Vol. VI. S. 102.
7) Woodthorpe, R.C., 1882, I.e. S. 199 und Plate XVIII.
8) Nuoffer, O., 1908. „AhnenfigurenvonderGeelvinkbai,HolländischNeu-Guinea."

Abhandl. und Ber. d. K. zoolog. und anthrop.-ethnog. Museums zu Dresden. Bd. XII.
No.2, S.4-8. Vergl. auch De Clercq, F. S. und Schmeltz, J. D. E., 1893. „Ethnograph.
Beschrijving von Nederlandsch. Niew-Guinea." S. 185 und Tafel 36. Meyer, A. B.,
1. c. S. 26. Wilken, G. A., 1887. „Jets over De Papoewas." Bidr. Taal-, Land- en Volken-
kunde v. Nederlandsch. Ind. 5. volgr. II. S. 612 ff. und „Jets over the Schedelvereering
bij de Volken van den Indischen Archipel". Gleiche Zeitschrift, IV. S. 89 ff.



/ — 40 —

Korwars in der Art eingeschlossen, dass er vollständig unsichtbar bleibt,
wie das bei manchen unserer christlichen Reliquiarien vorkommtJ). In dem
anderen Fall liegt der Schädel sichtbar auf dem Hals des Korwars, seitlich
und hinten von einem niederen Holzwall festgehalten. Dieser letztere ist
mehr oder weniger in Kopfform modelliert und trägt plastisch hervortretende

Ohrmuscheln, so dass Körper und Kopf eine Einheit bilden und einiger-
massen der Eindruck einer Nachbildung eines lebenden Menschen erreicht
wird. -Dass man dieses anstrebt, ist begreiflich, wird doch auch der blosse
Schädel beim Totenfest hervorgeholt und wie ein Lebender schön aufgeputzt
auf einen Block zwischen die Gäste gesetzt.

Auch mehr oder weniger weit von den menschlichen Wohnstätten
entfernt, meist in einsam in der Wildnis liegenden Felsspalten werden die
Schädel niedergelegt und nur bei bestimmten Gelegenheiten von den

Angehörigen aufgesucht. Einen besonders schönen Schädelaltar dieser Art
hat Sarasin von Neukaledonien beschrieben'-') (Tafel II, Abb. 2); ein
ähnlicher ist bei der Erstürmung von Benin in einem der Höfe des

Königspalastes gefunden worden3). Besonders interessant sind aber die bei den
Wa gebräuchlichen Schädelalleen, die entweder einen besonders hergerichteten

Hain bilden oder die längs der Hauptzugangsstraße zum Dorf angelegt

sind. Sie bestehen aus 1 — 1V2 m hohen Schädelpfosten, die in
Abständen von ca. 2 m eingepflanzt sind. In ihrem oberen Teil befindet sich
eine dreieckige Nische, in die der Schädel gelegt wird. Manchmal vereinigen

mehrere Dörfer ihre Schädelsammlungen in einer einzigen zwischen
ihnen liegenden Schädelallee4). Ähnlich verfuhren früher auch die Chin.

Besondere Beachtung verdient aber die Weiterbehandlung, die der
mazerierte Schädel teils zum Schmuck, teils aus tiefer liegenden Motiven
erfährt. Man wird aber mit dem Begriff der Schmückung vorsichtig sein
müssen. So hat z. B. das Anbinden von langen Grasbündeln an die
Jochbogen, wie es gelegentlich auf Borneo vorkommt, sicher eine magische
Bedeutung, denn dieselbe Grasart, die man dazu verwendet, wird auf die
Gräber gepflanzt, was auf irgend eine Beziehung zu den Toten hinweist5).
Auf Kaniet bindet man nicht nur Blattbündel an die Jochbogen, sondern
man durchbohrt auch die Partes orbitales des Stirnbeines und steckt in
diese künstlichen Öffnungen ähnliche Blattbündel oder Stäbchen, die an
ihren die Stirn überragenden Enden Federbüschel tragen6). Die Naga aus
der Gegend von Silsagar aber haben die Gewohnheit, die Schädel mit einem

') Vergl. dazu Luschan, F. v., 1918, 1. c. S. 77 u. Andree, R., 1912. Menschenschädel

als Trinkgefässe. Ztschr. d. Vereins f. Volkskunde. Berlin, S. 1 ff.
2) Sarasin, Fr., 1917. „Neu-Caledonien und die Loyalty-Inseln." S. 164/5.
s) Vgl. Luschan, F. v., 1919. „Die Altertümer von Benin." S. 5.
4) Heine-Geldern, Fr. R. v., 1917. 1. c. S. 5.

5) Meyer, A. B., 1893. Ethnogr. Museum Dresden IX. „Die Philippinen II,
Negritos." S. 72, Anm.

6) Parkinson, R., 1907. „Dreissig Jahre in der Südsee." S. 441.



— 41 —

Paar Büffel- oder Mithan-Hörnern1) oder mit hölzernen Nachbildungen von
solchen zu versehen. Auch hier wird man kaum von Schmuck reden dürfen2).

Dagegen scheinen die reich ornamentierten Schädel der Dajak einem
reinen Schmuckbedürfnis entsprungen zu sein, wenigstens sind die dekorativen

Muster dem Formenschatz entnommen, den der Dajak zur Verzierung

seiner Gebrauchsgegenstände verwendet (Tafel II, Abb. 3). Verziert
wird der ganze Gehirnschädel mit Ausnahme der zerklüfteten Basis und
oft sogar das Gesichtsskelet soweit es grössere Flächen darbietet. Die
ornamentalen Muster sind entweder mit Farbe aufgetragen oder eingraviert,
oder mit Zinn oder Blei aufgelegt, oder graviert und zugleich mit Blei
ausgelegt. Das Gravieren besteht nicht in einem einfachen Einritzen,
sondern die Muster werden mit einem spitzen Instrument tief in die Knochensubstanz

eingemeisselt. Diese letztere Arbeit stellt bei der Härte der
Tabula externa des menschlichen Gehirnschädels eine beachtenswerte Leistung
dar. Oft sind diese in leichtem Flachrelief geschnittenen Ornamente noch
mit Farben differenziert und in ihrer Wirkung gehoben, oder wie schon
erwähnt, ähnlich wie die Waffen der Dajak, mit Zinn oder Blei eingelegt.
Eine genaue geographische Lokalisierung der einzelnen Techniken auf der

grossen Insel Borneo lässt sich mangels zuverlässiger Angaben über die wenigen
in europäischen Museen befindlichen Stücke noch nicht vornehmen3).

Eine ähnliche Art der Schädelornamentierung, jedoch von roherer
Ausführung, ist noch auf Neu-Guinea festgestellt worden, und die bis jetzt
bekannten Stücke scheinen alle aus dem britischen Teil der Insel, aus der
Gegend des Papua-Golfs und zwar im Gebiet des Fly- und Purari-Rivers
zu stammen4). Die Schädel sind in der Regel sehr sorgfältig behandelt;
der Unterkiefer wird mittels einer Bindung aus geflochtenen oder gedrehten
Palmfasern oder Rotangstreifen sowohl vorn durch die Nasenhöhle und
über die Symphyse des Unterkiefers, als auch seitlich vom Unterkieferast
zum Jochbogen am Schädel befestigt. Auch die Zähne sind durch eine

geschickt um sie geschlungene Palmfaserschnur in ihrer natürlichen Lage
in den Alveolen festgehalten, und fehlende regelmässig durch geschnitzte
und geschwärzte Holzstückchen ergänzt.

Das Ornament beschränkt sich auf die Frontalregion und greift nur
selten über die Sutura coronalis etwas auf die Scheitelbeine über. Die
Linien sind wahrscheinlich mit einem Muschelschaber verschieden tief ein-

') Furness, W. H., 1902. 1. c. Journ. Antrop. Inst. London. S. 52, Tafel 46.
2) Einige merkwürdige, in ihrer Bedeutung nicht erklärte Verzierungen finden

sich an Schädeln aus Nias im Ethnographischen Reichsmuseum zu Leiden. Abgeb.
bei Kleiweg de Zwaan, W., 1913. 1. c. S. 32 und 34.

3) Vgl. dazu Meyer, A.B., 1893, I.e. S.72 Anmerkung und Ling-Roth, H., 1896,
1. c. Bd. II, S. 147 ff.

4) Dorsey, G. A., und Holmes, W. H., 1897. „Observations on a Collection of

Papuan Crania." Field Columbian Mus. Publ. 21., Anthrop. Ser,, Vol. II, No. 1 und
Turner, Sir W., 1898/99. „Decorated and sculptured Skulls from New Guinea." Proc.
R. Soc. of Edinburgh. Vol. 22, S. 553.



— 42 —

geschnitten, kleinere Flächen auch mit dichtgestellten Ritzen bedeckt. Das
Muster besteht seltener aus einfachen Linienbändern mit Zickzack- oder

Sparrenreihen, die quer über den unteren Teil des Stirnbeins laufen,
meistens stellt es eine bilateral symetrische Figur dar, die stark geometrisch
stilisiert, auf irgendeine Tierform zurückgeht (Tafel II, Abb. 4). Nach einem
Bericht von Holmes, den ich bei Seligmann findeJ), handelt es sich um Totem-
marken, und dann würden wir es vermutlich mit Schädeln getöteter Feinde

zu tun haben. Diese werden nämlich zunächst im Klubhaus aufbewahrt
und erst dann von ihren Besitzern graviert, wenn diese zu alt und schwach

geworden sind, um sich noch ferner an den Kriegszügen des Stammes zu

beteiligen. Wenn die jungen Männer ohne Erfolg heimkehren, erhalten sie die
verzierten Schädel von den Alten anlässlich eines grossen Festes, indem diese

versichern, die ersteren würden in Zukunft erfolgreicher sein, „as they will
have to help them thebravery of the individual whose skull theynow receive."
Gegen die Deutung des Ornamentes als Familien- oder Clanzeichen spricht
aber vielleicht der Umstand, dass unter den bis jetzt bekannten Schädeln
noch nie zwei mit übereinstimmenden Motiven gefunden worden sind.

Wichtiger aber als diese kleinen Veränderungen, die der Schädel
erfährt, sind die mannigfachen, zum Teil sehr kunstvollen und erfolgreichen
Versuche, dem mazerierten Schädel das Aussehen des lebenden Kopfes
wiederzugeben. Der wesentlichste Unterschied zwischen Schädel- und
Gesichtsphysiognomie beruht in dem Bau der Augen- und Nasenregion.
Darum ist man schon bei den primitivsten Rekonstruktionsversuchen
bemüht, diese Teile des Schädels dem Lebenden anzugleichen, was am
einfachsten durch das Einführen von Holzstückchen in die Apertura
piriformis und in die Augenhöhlen geschieht. Auf Timor werden schon
in die Nasenlöcher eines abgeschlagenen Kopfes zwei hölzerne Pflöcke
gesteckt, „damit die Nase nicht platt einfalle", denn der Timorese ist stolz
auf seine gebogene, hohe Nase2). Die plastische Ergänzung der Weichteilnase

wird bei den Dajak und auf den Inseln der Torresstrasse beobachtet.
C. G. Murray berichtet, dass am Papua Golf künstliche Nasen nur an
denjenigen Schädeln angebracht werden, deren Besitzer eines natürlichen Todes
starben. Schädel ohne solche Nasen stammen von Getöteten3).

Werden in das Holzstück oder in die erdige Masse, welche die Orbi-
tae ausfüllen, irgend welche Muschelstücke, Kaurimuscheln, Fruchtkerne
oder Perlen eingefügt, so wird in oft überraschender Weise der Ausdruck
eines lebenden Auges erreicht4). Aus dem Gebiet des westlichen Teiles

*) Vgl. Seligmann, C. G., 1909. „A Classification of the Natives of British New
Guinea." Journ. Anthr. Inst. London. Vol. 39, S. 256/7, Anm. 2.

2) Langen, A., 1884. 1. c. S. (148).
3) Annual Rep. Brit. New Guinea, 1900/01, S. 33, cit. nach Man, 18,No.99,S. 179.
4) Die anthropologisch-prähistorische Sammlung des Staates in München

besitzt zwei Schädel vom Kaiserin Augusta - Fluss (Nr. [9] K 427 und [9] K 432) von
Jaurangai resp. Awatil, die Spuren von Bemalung tragen und deren Augenhöhlen
mit Holzpflöcken resp.- einer Tonpaste ausgefüllt sind.



- 43 -
des Papua Golfes stammen auch Schädel mit röhrenförmig nach aussen
projizierten Augen, die an die Teleskopaugen einiger Tiefseefische erinnern.
Am Ende des Cylinders sitzt gewöhnlich eine rote Mucuna-Bohne und das

ganze Gesicht ist mit grauem Coix-Samen bedecktJ). Auch die Markierung

oder Ergänzung der Kopfbehaarung trägt viel zu der erstrebten
Wirkung bei. So markiert z. B. ein von Pöch bei den Watdm an der Mündung

des Kaiserin-Augusta-Flusses erworbener Schädel durch einen quer
über den Scheitel gelegten Schmuck aus Pflanzenfasern mit eingesteckten
Federn in ausgezeichneter Weise einen behaarten und geschmückten Kopf2).
Weiter im Sinne einer Ergänzung der Weichteile geht dann ein Schädel
aus Nordwest-Kamerun (Sammlung Dr. Berke No. 5. 280) (Tafel II, Abb. 5),
im Besitz des Museums für Völkerkunde in München, der ganz in gefärbte
Leinwand eingenäht ist und bei dem durch eine Art Steppstich auch
Haarwuchs, Augenbrauen und Lippen angedeutet sind. Die Augenhöhlen sind
durch zwei Kreise von je neun Kaurimuscheln wiedergegeben. Statt der
Leinwand benützt man auf Borneo auch Zinnfolie, um den Schädel
einzuhüllen (Tafel II, Abb. 6). Die Behandlung ist im übrigen eine ähnliche3).
Vergoldete Schädel werden von der Ruinenstätte von Chimu in Peru
erwähnt4).

Diese Art der Behandlung führt bereits über zu einer plastischen
Rekonstruktion der Gesichtsweichteile, wie sie von den Eingeborenen im
Gebiet des Kaiserin-Augusta-Flusses (Tafel II, Abb. 7 und Tafel III, Abb. 1)

und in Neu-Mecklenburg geübt wird. Hier wird auf den vollständig
mazerierten Schädel das ganze Gesicht plastisch mittelst einer Masse
aufmodelliert und, vermutlich entsprechend der Gewohnheit des Lebenden,
bemalt. Die auf diese Weise entstandenen Köpfe lassen an Naturtreue
nichts zu wünschen übrig und gehören zu dem Schönsten, was uns die an
Überraschungen so reiche Kunst der Südsee beschert hat. Die Schädel
vom Augusta-Fluss sind mit einer ziegelroten Lateritmasse bedeckt, die in
flüssig-weichem Zustand im allgemeinen in einer Dicke von 1,5 bis 3,5 mm
aufgetragen und dann mit einem auch bei der Töpferei benützten Instrument

geglättet wird. Sie bedeckt das ganze Gesichtsskelet und erstreckt
sich am Gehirnschädel bis auf den Scheitel, wo sie in einem querverlaufenden,

verdickten, oft mit Kaurischnecken, Coixkernen oder Eberzähnen ver-

J) Haddon, A.C., 1918. „The Agiba Cult of the Kerewa Culture." Man, 18. No. 99,
S. 179. Eine Abbildung eines solchen Schädels auch bei v. Luschan, 1899. „Beiträge
zur Ethnographie von Neu-Guinea." S. 508. Ahnliche Stielaugen kommen auch bei
Tanzmasken in Neu-Mecklenburg (Linden-Museum in Stuttgart) und bei ceylonischen
Teufelsmasken (Museum für Völkerkunde, Freiburg i. Br.) vor.

2) Poech, R., 1898. I. c. S. 173.
3) An einem solchen Schädel der Münchener Sammlung (Nr. Gr. 611) sind

Augenbrauen und Kinnbart durch Büschelchen eingesetzter Büffelhaare dargestellt; an
einem anderen (Nr. Gr. 609) ist Zinnfolie nur partiell verwendet und bedeckt zum Teil
gravierte Stellen.

4) Vergl. Squier, G. E., 1877. „Peru", deutsch von Schmick. S. 148.



— 44 —

zierten Wulst endet. Wo die Schädeloberfläche glatt ist, liegt ihr die
plastische Masse direkt auf, dagegen werden Vertiefungen, Buchten und dgl.
zuerst durch eingeschobene Stücke eines leichten, markartigen Holzes zu
einer Fläche ergänzt und dann erst mit der Masse überstrichen. In sehr
geschickter Weise wird auch die Krümmung der Weichteilnase durch einen,
die Profillinie rekonstruierenden Rotangstreifen ergänzt und hierauf modelliert.

Als Augen verwendet man quereingebettete Kaurischnecken, die ihrer
ganzen Form nach in ausgezeichneter Weise die Lidspalte mit den Wimpern
wiedergeben. Weniger Sorgfalt ist auf die Modellierung der Ohrmuscheln
verwendet.

Die Bemalung besteht meist aus einem flächenhaft aufgelegten Weiss,
auf das wellig verlaufende Liniensysteme und kleinere Bezirke in Rot und
Schwarz aufgetragen werden. Der ganze Charakter dieser Liniensysteme
entspricht durchaus dem Ornamentenschatz, den wir auch auf anderen
Objekten vom Augusta-Fluss begegnen. Zur Realistik der modellierten Köpfe
trägt auch die Frisur bei, die in Form von langen, verfilzten Strähnen echter
Menschenhaare am Hinterrand des Querwulstes eingepflanzt ist1).

Die im nördlichen Neu-Mecklenburg gebräuchliche Art der
Gesichtsmodellierung weicht in mehreren Punkten von der oben beschriebenen ab

(Tafel III, Abb. 2). So besteht die plastische Masse hier aus Wachs2) mit
einer darüber gelegten Kalkschicht. Die Gesichtszüge sind weniger realistisch,
sondern durch mehr oder weniger schirmartig vortretende Augenbrauen-
bogen, eine verlängerte und ausgezogene Nase und durch weit geöffnete,
aufgewulstete Lippen in der Art griechischer Schauspielermasken mehr oder
weniger karrikiert und erinnern eher an Masken, als an Gesichter lebender
Menschen. Ausgleichende Holzunterlagen fehlen, die Wachsmasse liegt überall

direkt dem Knochen auf und bildet auch die einzige Befestigung des
Unterkiefers am Schädel. Die Augen werden durch ein Schalenstück von Cy-
praea tigris L. mit einem aufgeklebten Operkulum von Senectus chrysosto-
mus L. repräsentiert, so dass der Eindruck eines weitgeöffneten, glänzenden
Auges erzeugt wird. Besondere Aufmerksamkeit erfährt auch hier die
Darstellung des Haares, die in ihrer ganzen Anordnung an die aus der gleichen
Gegend stammenden Helmmasken erinnert. Sie besteht aus sagittal gestellten

Kämmen und Feldern, die manchmal mit kleinen Holzstäbchen besteckt
oder mit Fruchtschalen oder Schneckenhäuschen ausgelegt sind. Diese
künstlich aufgelegte Frisur endet horizontal über den Ohren und dem Ober-

') Über Einzelheiten vergl. Schlaginhaufen, O., 1910. „Verzierte Schädel aus Neu-
Guinea und Neu-Mecklenburg". Abhandl. und Ber. d. K. zoolog. und anthrop.-ethnog.
Museums zu Dresden. Bd. 13. No. 4. Luschan, F. v., 1911. „Zur Ethnographie des
Kaiserin Augusta Flusses". Bässler-Archiv. Bd. I. S. 103, spez. S. 114—117, und Eichhorn,

A., 1916. „Neuhebridische Spinngewebsmasken mit Rudimenten eines
Wangenschmuckes und dessen Verbreitung in Melanesien". Bässler-Archiv. Bd. V. Heft 6,
S. 287-288.

2) Mit Ausnahme eines Objektes, an dem ausserdem etwas Harz und auch eine
mineralische Masse verwendet wurde. Schlaginhaufen, O., 1910, 1. c. S. 13.



— 45 -
rand der Hinterhauptschuppe. An dem Münchner Exemplar sind zwei
seitliche Felder mit einer aufgelegten Schnurspirale bedeckt. (Vergleiche die

Abbildung 2, Tafel III.)
Zu den plastisch ergänzten Schädeln Neu-Guineas und Neu-Mecklen-

burgs sind auch die sog. „monumental heads" zu rechnen, die Flower!)
aus der Sammlung des Royal College of Surgeons schon 1881 beschrieben
hat. Sie stammen von der Südküste der Insel Mallicpllo (Neu - Hebriden)
(Tafel III, Abb. 3 und 4). Die Schädel werden dort zunächst durch
temporäre Bestattung von den Weichteilen befreit, dann bis zur Haargrenze
mit einer plastischen Masse überzogen, in der sich Gummi, Kalk und zer-
mahlene Pflanzenfasern befinden. Trotz der vorspringenden Augenbrauen,
der grossen Nase und des weitgeöffneten Mundes, worin sie an die Köpfe
von Neu-Mecklenburg erinnern, scheint Porträtähnlichkeit angestrebt zu sein.
Das Haar ist entweder direkt auf den Schädel geklebt oder es wird ein
künstlicher Skalp aus Blättern hergestellt, der genau dem Schädel anliegt
und eine Art Perücke darstellt, die dann noch mit Federn geschmückt
wird. Wichtig erscheinen mir vor allem die Angaben Boyd's, der die
modellierten Schädel auf Mallicollo erwarb, dass sie aus dem Männerhaus
stammten, wo die Köpfe der Häuptlinge aufbewahrt werden. „On the
death of a warrior or chief," schreibt er, „he is buried, and when the
flesh has rotted from the bones they are dug up, and used for making
the points of arrows, which are then poisoned. An image or figure of
split bamboo is then made to represent as much as possible the deceased.
It is hollow and plastered with clay, carved wood being used to represent
arms, legs, etc. the head is then smeared over with clay, etc., also, and
modelled and painted, so as to be often a very fair likeness of the dead;
it is then put on the model, and the whole set up in the god's house or
temple, with the weapons and small personal effects of the defunct. These

images are, I think, worshipped"2). Hier werden die plastisch geformten
Köpfe also zur Rekonstruktion ganzer Körper benützt3). Auf Grund dieser
sichtlich zuverlässigen Angabe Boyd's möchte ich auch die plastisch
ergänzten Schädel vom Augusta-Fluss und von Neumecklenburg für
diejenigen von Stammesangehörigen, nicht für solche von Feinden halten. Dafür

spricht ausserdem die liebevolle Behandlung der Gesichtszüge und det
sichtlich individuelle Charakter der Bemalung.

Auch die so merkwürdigen Schädelmasken der östlichen Gazellehalbinsel

(Tafel III, Abb. 5) scheinen aus den Schädeln von Ahnen hergestellt

1) Flower, W. H., 1882. „On a Collection of Monumental Heads and Artificially
Deformed Crania from the Island of Mallicollo". Journ. Anthrop. Inst. London, Vol. XI.
S. 75 und Plate VI.

2) Journ. Anthr. Inst. London, Vol. XI, 1882. S. 76.
3) Im Museum für Völkerkunde in München befindet sich neben einem

abgerissenen Kopf (Nr. 7158) Tafel III, Abb. 3 u. 4 eine solche, lebensgrosse Figur (Nr. 7159)
auf die die Schilderung von Boyd genau passt.



— 46 —

zu werden. Ihr Vorkommen ist auf die Distrikte des Hochlandes zwischen
dem Weberhafen und der Blanchebucht beschränkt1). P. M. Fromm sah
sie zusammen mit Holzmasken in den Händen von Eingeborenen aus
Rakunei, die zum Tanze nach einem benachbarten Orte zogen. Eine
davon wurde ihm mit den Worten gezeigt: „Hier, das ist der Vater von
jenem," indem man auf einen jungen Mann, der dabei stand, deutete2).
Auch Powell und Finsch heben ausdrücklich hervor, dass es sich immer
nur um die Schädel verstorbener Angehöriger handle3). Weisser4)
allerdings behauptet, dass auch die Schädel von gefangenen, fremden Häuptlingen

entsprechend modelliert wurden und fügt bei: „Diese Masken haben
zum Teil religiöse Bedeutung, werden in den heiligen Häusern aufbewahrt
und geniessen Verehrung. Bei religiösen Feierlichkeiten und Tänzen in
den Mondnächten tragen junge Häuptlinge die Masken alter, berühmter
Häuptlinge vor dem Gesicht, weil sie glauben, dass ihnen dadurch die
Kraft, Tapferkeit und Macht verliehen werde, welche jene besassen." Diese
letztere Vorstellung ist es ja, die auch sonst den Unterschied zwischen
Ahnen- und Feindesschädeln verwischt.

Diese Schädelmasken bestehen aus der vorderen Hälfte eines menschlichen

Schädels, die durch einen Frontalschnitt in der Gegend der Sutura
cöronalis von der hinteren Hälfte getrennt wurde. Auf diese Knochenunterlage

ist nun in ähnlicher Weise, wie bei den Schädeln vom Augusta-
Fluss, mit Hilfe einer plastischen Masse, die wahrscheinlich aus Harz und
Ton besteht5), das Gesicht modelliert und mit farbigen Ornamenten übermalt.

Bei den meisten Masken bedeckt die Masse das ganze Gesicht, bei
einigen bleibt das Stirnbein davon frei, und bei anderen wieder sind nur
dünne Schichten der Masse aufgestrichen, ohne dass Nase und Lippen
plastisch modelliert wären. In vielen Fällen ist am oberen Schädelrand
ein Kranz von Haaren angebracht, der entweder aus natürlichem Menschen-

Parkinson hält sie daher nur für eine lokale und zeitlich beschränkte
Erscheinung resp. Mode. Meyer, A. B., und Parkinson, R., 1895. „Schnitzereien und
Masken vom Bismark Archipel und Neu Guinea". Publ. Ethn. Mus. Dresden X. S.
3 und 7. Ausser Dresden besitzen auch die Museen für Völkerkunde in Berlin,
Bremen, Cöln, Frankfurt, Leipzig und München solche Schädelmasken.

2) Nach Fromm, P.M., 1899, in Marien-Monatshefte, S.205, bei Foy, W., 1900.
„Tanzobjekte vom Bismarkarchipel, Nissan und Buka." Publ. Ethn. Mus. Dresden

XIII. S. 20.
3) Vgl. dazu Bartels, H., 1896. „Über Schädel-Masken aus Neu-Britanien, besonders

eine mit einer Kopfverletzung." Bastian Festschr. S. 240. Ferner Finsch, O., 1888.
„Ethnologische Erfahrungen und Belegstücke aus der Südsee." Annal. d. Naturhist.
Hofmuseums III. S. 31, und Uhle, M., 1889. „Ausgewählte Stücke des Museum für
Völkerkunde zur Archäologie Amerikas." Veröffentl. Mus. für Völkerkunde Berlin
I. H. 1 S 3 und 18 Tafel II.

4) Meyer, A. B., 1889. „Masken von Neu Guinea und dem Bismark Archipel."
Publ. Ethn. Mus. Dresden VII. S. 13.

5) Parkinson behauptet, dass die Masse durch Zerstampfen der Nuss von
Parinarium laurinum gewonnen wird. „Dreissig Jahre in der Südsee." S. 593.



— 47 —

haar oder aus Pflanzenfasern besteht, und aus dem letztgenannten Material
oder nur durch Modellierung wird auch der das Gesicht umrahmende Bart,
der ja ein Rassenmerkmal der Neu-Britannier ist, dargestellt. Wie bei
gewöhnlichen Masken sind bei der Mehrzahl der Schädelmasken Augen und
Mund geöffnet, bei andern aber geschlossen, so dass man daran gezweifelt
hat, ob sie überhaupt als Masken gebraucht werden konnten. Ich sehe

darin keine Schwierigkeit, weil man ja auch die Masken mit den Händen

vor das Gesicht halten oder so anbinden kann, dass Sehen und Atmen
nicht ganz behindert sind. Viele der Schädelmasken haben hinten aber
ein qu,erverlaufendes Holzstäbchen, sodass sie mit den Zähnen gefasst
werden können*). Merkwürdigerweise ist in mehreren Exemplaren eine

sorgfältig modellierte, allerdings ganz flache Zunge vorhanden, die in dem

geöffneten Munde bis zum Saum der Unterlippe reicht, also von vorne
deutlich sichtbar ist.

Ausser von den beiden genannten Regionen der Südsee sind Schädelmasken

bis jetzt nur noch aus Alt-Mexico bekannt geworden2), und zwar
nur in zwei Exemplaren (Tafel III, Abb. 6), aber ihr Vorkommen erklärt
sich psychologisch aus dem in Mexico und Yukatan weiterverbreiteten
Schädelkultus. Der als Grundlage dienende Teil des menschlichen Schädels
ist hier kürzer als bei den Südseemasken; er umfasst nur den vordersten
Teil des Gesichtsskeletes, das direkt hinter den Orbitaleingängen frontal
abgesägt wurde. Daher ist auch nur der unterste Teil des Stirnbeines
ungefähr bis zur Höhe der Stirnhöcker und von den Kiefern nur die
Partie bis zu den dritten Molaren erhalten. Ähnlich wie bei den Masken
vom Augusta-Fluss wurden auch hier die in der Knochenwand vorhandenen

Lücken mit Scheiben eines schwammartigen Holzes ausgelegt und die

ganze Gesichtsfläche mit einer 1 bis 5 mm dicken, braunen Harzschicht
überzogen. Diese letztere diente aber nur als Unterlage für eine wundervolle

musivische Arbeit, die aus verschieden grossen, aber nur 1 mm
dicken, himmelblauen bis blassgrünen Türkisen zusammengesetzt ist.

Uhle hat es wahrscheinlich gemacht, dass wir es hier mit kostbaren,
dem Ähnenkultus" geweihten Masken zu tun haben, ist doch schon durch
Torquemada3) überliefert, dass in Michoacan den Ballen, welche die
verbrannten Leichenreste verstorbener Könige einschlössen, Türkismasken
vorgebunden wurden4) und durch Landa5), dass auch im Ahnenkultus Yukatans

') Vgl. dazu den Versuch, den von Luschan mit den Neu-Britaniern, die sich
1896 in der deutschen Kolonial-Äusstellung in Treptow befanden, anstellte. Luschan,
F. v., 1897. „Beiträge zur Völkerkunde der deutschen Schutzgebiete." S. 64 und
Abb. S. 60.

2) Uhle, M., 1889. 1. c. S. 2, 20 ff. Tafel II.
3) Torquemada 1723. „Monarquia Indiana XIII." Cap. 46 II. S. 526.
4) Auch silberne Masken wurden gefunden, die vermutlich den falschen

Mumienköpfen als Gesichter vorgebunden waren. Vgl. Therese von Bayern.
Reisestudien aus dem westlichen Südamerika. Bd. II. S. 53 u. Anm.

5) Brasseur de Bourbourg, M.E., 1864. „Relation des choses deYucatan." S. 198.



- 48 —

Schädelmasken verwendet wurden. Die Masken wurden über den Leichenresten

aufgestellt und vermutlich aus dem Schädel eines verstorbenen
Königs verfertigt, dessen Porträt sie darstellen sollten. Wir kennen ja auch

aus verschiedenen anderen Gegenden die Verwendung- von Sepulchral-
masken, die ähnlich wie die Mumienbilder der Ägypter, die Züge des
Lebenden wiederzugeben bestimmt waren 1).

Der menschliche Geist hat aber auch auf andere Weise diesen Zweck

zu erreichen verstanden, indem es ihm gelang, durch verschiedene Mumifi-
zierungsprozesse die Weichteile selbst, wenn auch in veränderter Form,
zu konservieren. So erhielt man sich das Bild des Lebenden.
Mitbestimmend mag auch die Vorstellung gewesen sein, dass der Geist den

Körper erst mit der Verwesung verlässt, oder dass die abgeschiedene
Seele nur in den nicht verwesten Körper wieder zurückkehren kann. Der
letztere Glaube beherrschte die alten Ägypter.

Es dürften natürliche Ursachen gewesen sein, die einer Reihe von
Völkern unabhängig voneinander den Gedanken einer Mumifizierung
nahelegten. Die Neolithiker Ägyptens bestatteten ihre Toten noch in Hockerstellung

in Matten und Felle eingebunden. Bei dem warmen und trockenen
Klima und in dem feinen Sande wurde in Folge des Luftabschlusses der

Verwesungsprozess hintangehalten und die Körper trockneten ein. Diese
einfache Beobachtung hat meines Erachtens die Ägypter zur absichtlichen
und künstlichen Mumifizierung geführt, in der sie die unerreichten Meister
geblieben sind. Schon im mittleren Reich hat die Technik der Einbalsamierung

eine ausserordentliche Höhe erreicht. Man hatte nicht nur gelernt,
das Gehirn aus dem Schädel zu entfernen, ohne diesen zu verletzen,
sondern man verstand bereits mittelst konservierender Salze und verschiedener
Harze dem Körper seine absolute Lebenswahrheit zu erhalten2).

Ähnliche mumifizierende Eigenschaften besitzt auch der Boden und
das Klima Perus, wo wir das zweite Zentrum der antiken Mumifizierung
haben. Die sorgfältig in Hockerstellung gebrachte Leiche wurde in Baumwolle

gewickelt, mit von Baumwolle oder Blättern gefüllten Polstern umgeben

und zu einem grossen Ballen verschnürt, den man bekleidete und
mannigfach schmückte. In dieser fast luftdicht abschliessenden Umhüllung
wurde die Leiche der Erde übergeben, in der sie infolge des Salzgehaltes
des Bodens und der herrschenden Trockenheit vollständig mumifizierte3).

Auch auf den Aleuten war früher Mumienbestattung gebräuchlich.
Dies wird bewiesen durch die 1874 auf Kaga'mil, einer Insel der Vier-

*) Vgl. dazu Uhle, M., 1889. 1. c. S. 23 und die entgegenstehende Ansicht bei
Andree, R., 1889. „Die Masken." Ethn. Parallelen und Vergleiche. N. F. S. 130 ff.

2) Näheres über die Frage bei Wallis Budge, E.A., 1893. „The Mummy. Chap-
ters on Egyptian Funeral Archeology." S. 173 u. ff.

3) Rivero u. Tschudi, 1853. „Peruvian Antiquities." S. 204. Reiss, W. u. Stübel,
A., 1887. „Das Totenfeld von Ancon." Bd. III und Tafel 10, 19, 20, 31. Bässler,
A., 1906. „Peruanische Mumien. Untersuchungen mit X-Strahlen." Fünfzehn Tafeln
nebst erläuterndem Text.



— 49 —

krater-Gruppe, gemachte Entdeckung von mehreren Mumienballen. Sie

lagen in einer Höhle, die infolge ihres Zusammenhanges mit dem Kratersystem

so heiss war, dass man sich kaum darin aufhalten konnte. Nach
der Tradition müssen die Mumien aus einer Zeit stammen, die vor dem
ersten russischen Besuch der Insel im Jahre 1756 liegt. Die Mumien
sind in geflochtenen Matten von feinerer oder gröberer Textur eingewickelt.
Oft sind diese aus den Fasern von Elymus hergestellten Matten noch
durch Büschel eingeknüpfter Vogelfedern verziert. Das Mumienpaket kam
dann noch in einen aus Vogelbälgen zusammengenähten Sack, dieser
wieder in eine Mattenumwicklung, und zuletzt wurden um das Ganze Stricke
oder ein Netz gelegt, an dem die Mumien vermutlich aufgehängt waren.

In den Tropen und subtropischen Gebieten wird die Mumifizierung
der Leichen meist durch Räuchern und Lufttrocknung erreicht. Besonders
in der Südsee ist diese Methode weit verbreitet. Einige australische
Stämme hängen die Leichen einfach in einem Baum auf und unterhalten
darunter ein langsam glimmendes Feuer. Bei den Mapar in Holländisch
Neu-Guinea wird die in den ersten Tagen

*
abtropfende Flüssigkeit

gesammelt, aufgehoben und Besuchern zum Trinken gegeben. Das Trocknen
einer Leiche dauert hier nur ungefähr einen Monat. Die in Hockerform
befindliche Mumie wird dann in einen Korb aus Palmblättern gepackt und
im jHausinnern an einer Wand aufgehängtl). Viele Stämme, vor allem
Australiens, nehmen die mumifizierten Leichen ihrer Angehörigen auch
auf ihre Wanderungen mit.

Etwas umständlicher ist der Prozess der Mumifikation auf der

Murray-, Stephen- und Darnley-Insel in der Torres-Strasse2). Auch hier
wird die Leiche zuerst auf einer 8 Fuss hohen Bambusplattform niedergelegt,

unter welcher ein Feuer unterhalten wird. Dasselbe dient aber
nicht zum Trocknen der Leiche, sondern man unterhält es dem Toten zu
Liebe, weil er sich auch im Leben daran erfreute. Nach fünf Tagen,
wenn bereits eine leichte Verwesung eingetreten ist, nimmt man die Leiche
herunter, bringt sie an den Meeresstrand und extrahiert hier die Eingeweide

durch eine Öffnung, die mittelst einer Muschel an der Seitenwand
des Körpers gemacht und nachher wieder vernäht wird. Ist der Körper
innerlich durch ein paar Stiele getrockneter Sagopalmblätter gestützt und
mit rotem Ocker eingerieben, so wird er auf einen hölzernen oder
Bambusrahmen, der verschiedene Querhölzer besitzt, sorgfältig in gestreckter
Lage aufgebunden und an einem 12—14 Fuss hohen Galgen zum Trocknen

aufgehängt. Zweimal am Tage steigt ein Verwandter auf einer
Leiter zur Leiche empor und reibt mit den Händen vom Gesicht abwärts

•) van der Sande, G. A. J., 1907. „Nova Guinea." vol. III. S. 270.
2) Flower, W., 1879. „Illustrations of the Mode of preserving the Dead in Darn-

ley Islands and in South Australia." Journ. Anthr. Inst. London. Vol. VIII. S. 389.

Hamlyn-Harris, R., 1912. „Papuan Mummification." Mem. Queensland Museum
I. Nr. 27 und Plate 2 und 3.



— 50 —

bis zu den Füssen den Saft ab, der aus dem Körper austritt und in zwei
Muscheln aufgefangen wird. Schliesslich wird die getrocknete Leiche
geschmückt und an dem Mittelpfahl der bienenkorbartigen Hütte festgebunden.
Nach ein paar Jahren wird ihr der Kopf abgenommen, in ein Körbchen
gelegt und der Witwe übergeben, der Körper aber wieder auf eine
Bambusplattform getragen, wo er allmählig zerfällt. Trotz der sorgfältigen Mumifizierung

ist also auch hier der Kopf schliesslich der einzige Körperteil,
auf dessen Erhaltung Wert gelegt wird.

Daher gibt es auch eine Reihe von Völkern, bei denen von Anfang
an der Mumifizierungsprozess auf den Kopf beschränkt ist. Das bekannteste
Beispiel dafür bieten die Maori auf Neuseeland. Die zahlreichen, seit
einem Jahrhundert in europäische Museen gelangten mumifizierten Köpfe
— Mokomokai genannt — geben einen Begriff von der Vollendung, die sie

in der Erhaltung der Gesichtszüge und der so hochgeschätzten Tatauierung
— Moko — erreicht haben J) (Taf. III, Abb. 7). Es ist wieder der Ahnenkult,
der zu dem eigenartigen Verfahren geführt hat. Man will das Andenken des

Verstorbenen lebendig erhalten und sich auch für die Zukunft seines
Beistandes versichern. Darum war der Mokomokai ursprünglich das Recht
und die Auszeichnung für die Häuptlinge und besonders prominenter
Persönlichkeiten, gleichgültig ob Freund oder Feind. In letzterer Hinsicht
bestanden aber doch wesentliche Verschiedenheiten in der Behandlung.
Der Kopf eines Feindes wurde ohne besondere Zeremonien präpariert und
mit unverschlossenen Lippen öffentlich auf Pfählen aufgestellt. Die Mumifizierung

des Kopfes eines Stammesangehörigen aber ging im Geheimen vor
sich; der Verfertiger war tabu und bestimmten Prohibitivvorschriften
unterworfen. Die Lippen wurden fest zusammengenäht und die fertigen Mokomokai

sorgfältig aufbewahrt, um nur bei wichtigen Festen herausgeholt,
geschmückt und mit Gesängen gefeiert zu werden.

Zur Herstellung — Paki Paki — eines Mokomokai müssen zuerst
Gehirn, Augen und Zunge aus dem abgeschlagenen Kopf entfernt werden.
Die Augenhöhlen werden mit Flachs ausgefüllt, die Lidränder darüber
vernäht und es wird ein Holzstäbchen zur Stütze des schrumpfenden, mittleren

Nasenknorpels zwischen Haut und Knochen eingeschoben. Die
Entfettung der Haut erfolgt durch Dämpfe, die Austrocknung durch
Einwirkung der Sonnenstrahlen und des Rauches. Charakteristisch für die
Mokomokai ist die in ziemlichem Umfang ausgebrochene basis cranii, an
deren Bruchrand die Haut über einen Reifen mit Flachs befestigt wird.
Behandlung mit brenzlicher Holzsäure schützt gegen die Angriffe von
Insekten. Wird der Kopf dann noch eingeölt, so hebt sich das Moko, das

früher ein wesentlicher Bestandteil der Kriegsvorbereitung und der höchste
Stolz eines Maori war, in wundervoll geschwungenen bläulich schwarzen

]) Vgl. besonders Robley, H.G., 1896. „Moko, or Maori Tattooing." London
S. 129 ff. und Taylor, 1855. „Te Ika a Maui or New Zealand." London.



— 51 —

Linien von der gelblichen, lederartigen Haut ab (Tafel III, Abb. 7). Was man
bezweckte, die absolute Porträtähnlichkeit des Verstorbenen, war erreicht.

Als dann später die Mokomokai Handelsobjekt, vor allem gegen die

in den Stammeskämpfen so wertvollen, europäischen Flinten, wurden, und
als die Nachfrage schliesslich das Angebot übertraf, da wurde mancher
Sklave mit dem Moko versehen und sein Kopf zum Verkauf präpariert.
Auch „post-mortem Moko" kommt vor, ist an Ausführung und Wirkung
aber leicht kenntlich. Es scheint, dass diese Mokomokai-Produktion zu
Handelszwecken nicht wenig zu der Entvölkerung Neuseelands beigetragen
hat, eines der zahllosen Beispiele des verhängnisvollen und verderblichen
Einflusses, den europäische Gewinnsucht auf den Charakter und die

Kunstäusserungen primitiver Völker ausgeübt hat.
Eine merkwürdige Analogie zu den Mokomokai der Maori, natürlich

ohne die für sie charakteristische Tatauierung, zeigen Mumienköpfe, die

aus alten Grabstätten von Nazca im Departement Ica an der Küste von
Peru zu tage gefördert wurden. Sie besitzen noch die vollständig
eingetrocknete Gesichts- und die behaarte Kopfhaut, haben die Lippen und
gelegentlich auch die Lider durch eingesteckte Dornen geschlossen und sind
vermutlich, weil ein wertvoller Besitz des Lebenden und im Sinne der
oben geschilderten Vorstellungen der asiatischen Kopfjäger, den Toten ins
Grab mitgegeben worden. Und von den Mundrucü haben Spix und Martius
dieselbe Sitte beschrieben (Tafel IV, Abb. 1). Die Köpfe der Feinde werden

hier nach der Erbeutung über dem Feuer gedörrt, täglich wiederholt
mit Wasser abgewaschen, mit Urucu-Öl getränkt und dann so lange an
die Sonne gestellt, bis sie ganz hart sind1). Zwei solcher Köpfe aus der
Sammlung Spix und Martius im Münchner Museum für Völkerkunde
(Nr. 543 und 544) sind in dieser Art präpariert. Die Weichteile sind

vollständig erhalten, die Nasenlöcher zugestopft; die äussere Nase ist
vollständig eingefallen und geschrumpft. Die Augenhöhlen sind mit einer
schwarzen Harzmasse ausgefüllt, in der je 3 quer und parallel verlaufende
Tierzähne (eines Nagers) die Lidränder und die Lidspalte markieren. Eine
Vernähung der Lippen fehlt, dagegen ist durch die Mundhöhle zwischen
den Schneidezähnen hindurch eine doppelte, dicke, geflochtene Baumwollschnur

gezogen, deren freie Enden mit Federn geschmückt sind. An
dieser Schnur trägt der Krieger den erbeuteten Kopf, entweder am
Gürtel oder um den Hals. Die Haartracht der beiden Münchner Köpfe —
eine ungefähr 50 mm breite Bahn um eine über dem Bregma stehengebliebene,

längsovale Haarinsel — beweist, dass ihre Träger dem Stamme der
Parantintim angehört haben. Seier2) sieht in dem Moment des
Lippenschlusses durch Dornen bei den Nazca-Köpfen eine deutliche Parallele zu

') Spix u. Martius 1823—1830. „Reisen in Brasilien." B. III. S. 1314.

2j Seier, E., 1916. „Präparierte Feindesköpfe bei den Jfvaro-Stämmen des oberen
Maranon und bei den alten Bewohnern des Departements Ica an der Küste von
Peru." Bässler-Archiv. Bd. 6. II. 1/2. S. 83 u. 85.



— 52 —

der Präparation, die bei einem Teile der Jfvaro-Stämme am linken Ufer
des oberen Maranon vom Rio Pastaza bis zum Rio Chinchipe mit den

erbeuteten Feindesköpfen vorgenommen wird.
Die Herstellung dieser Jfvaro-Köpfe, chancha oder wohl richtiger

tsantsa geschrieben, (Tafel IV, Abb. 2) ist aber so eigenartig und einzig
dastehend, dass auf grund des Lippenverschlusses und selbst der von
Seier beigezogenen Vasenbilder ein wirklicher Zusammenhang nicht
bewiesen wird. Dazu kommt, dass diese tsantsa schon früh erwähnt werden.

Augustin de Zarate berichtet, dass die Spanier bei ihrer Landung in
Ecuador (vermutlich nördlich von der Bahia de Caraques) an den Tempeln
Menschenköpfe angenagelt fanden, die „con cierto cozimiento las consumen
hasta quedar como un puno"!). In der Tat ist diese Reduktion des

Kopfes auf Faustgrösse das wichtigste Charakteristikum der tsantsa. Rivet2)
gibt sogar genaue Maasse für die Verkleinerung. Darnach beträgt der

Horizontalumfang des tsantsa nur noch 42 °/o, die grösste Länge des Kopfes
46,6 °/° und die grösste Breite des Kopfes 36,7 °/o der entsprechenden
Maasse des Lebenden. Beim Gesicht sind Höhe und Breite gleichmässig
auf 35°/o herabgegangen. Es tritt also eine gewisse Disharmonie zwischen
Kopf und Gesicht ein, und auch in dem letzteren bleiben Nase und Lippen
verhältnismässig grösser als die Seitenteile3).

Der Modus der Präparation zeigt im Prinzip kaum Unterschiede. Der
Kopf wird tief am Unterrande des Halses vom Rumpf getrennt und an
der dorsalen Fläche durch einen Median-sagittal-Schnitt vom Hinterhaupt
bis zum Halsende gespalten. Von dieser Öffnung aus wird die
Kopfschwarte langsam nach oben fortschreitend von den Knochen gelöst und
schliesslich der Schädel extrahiert. In Fällen eines glatten Halsschnittrandes

ohne mediansagittale Incisur scheint dies nur in partibus möglich
zu sein. Hierauf wird die abgezogene Kopfhaut unter Zusatz gewisser
Kräuter gekocht und dann über einen Stein gestülpt, der so weit als möglich

erhitzt sein muss. Mit dem Fortschreiten der Austrocknung und
Schrumpfung der Haut werden die grösseren Steine durch immer kleinere
ersetzt und der Jfvaro versucht ausserdem den Prozess durch Überbügeln
der äusseren Hautfläche mit einem heissen Stein zu beschleunigen. Ferner
werden die Lippen durch drei symmetrisch angelegte Lochpaare mittelst
baumwollener Schlingen, die in lang herabhängende Fransen übergehen,
oder auch mit drei Dornen geschlossen. Ebenso wird der hintere
Halsschnitt zugenäht. Durch ein in der Scheitelgegend gemachtes Loch wird
schliesslich noch zum Aufhängen des Köpfchens eine Schnur gezogen, die

') Zarate, A. de, 1577. „Historia del descubrimento y conquista de las pro-
vincias del Peru." Sevilla I. 4. S.3 nach Rivet, P., 1908. „Les Indiens Jivaros." Anthropologie

Tome 19. S. 73. Vgl. dazu die Bemerkung Seler's, 1916. 1. c. S. 86.
2) Rivet, P., 1908. 1. c. S. 76.
3) Vgl. dazu auch Hamy, E.-T., 1873. „Nouveaux Renseignements sur les

Indiens Jivaros." Rev. d'Anthr. II. S. 394.



— 53 -
an der Innenseite der Scheitelhaut mit Hilfe eines Querhölzchens befestigt
ist1). Die Zeitdauer der ganzen Präparation soll, entgegen der Erfahrung
von W. Reiss2), der acht Tage angibt, nur einen Tag betragen.

Umso länger dauert „das Fest der tsantsa", das „tsantsatucui". Eine

genaue Schilderung an dieser Stelle erübrigt sich, da Rivet3) aus den

Quellen alles Wissenswerte sorgfältig zusammengestellt hat. Da es sich
bei den tsantsa nachgewiesenermassen nur um im Kampfe erbeutete Feindesköpfe

handelt4), so ist die Bedeutung des Festes auch nicht schwer zu
erkennen. Die Übereinstimmungen mit den entsprechenden Vorstellungen
und Handlungen, besonders der Dajak, sind geradezu überraschend:
dieselben Prohibitiworschriften bezüglich Speisen und sexuellem Verkehr5),
die Apostrophierung des erbeuteten Kopfes mit den gleichen Redewendungen,

die mit grossen Opfern für die Beteiligten verbundenen Schwelgereien,
die Mitwirkung der Frauen, das Aufstecken oder Aufheben der tsantsa6),
ihre Verwendung als Fetisch, die ihrem Besitzer Reichtum, Fruchtbarkeit
der Felder, Sieg und Unsterblichkeit verschaffen sollen.

Auch die aus den Haaren der tsantsa hergestellten Gürtel scheinen
eine ähnliche Rolle zu spielen, und dies erinnert seinerseits an die
Bedeutung, die der Skalp im indianischen Geistesleben gewonnen hat. Man
hat den Skalp vielfach nur als einen Tapferkeitsausweis, eine reine
Kriegstrophäe aufgefasst, die nach dem Prinzip des pars pro toto sich aus der
Kopftrophäe entwickelte. Es dürfte ihm aber doch eine tiefere magische
Bedeutung zukommen, nachdem durch zahlreiche Belege erwiesen ist, dass

von „dem primitiven Naturverstehen vielerort ein mystischer Rapport
zwischen dem Haupthaar und seinem ursprünglichen Träger vorausgesetzt
wird, der auch noch fortdauert, nachdem das Haar abgeschnitten ist"7).
Der Skalp ist der Repräsentant des ganzen Menschen, vor allem seiner
Seele.

') Vgl. auch die Schilderung von Barriero bei Andree, R., 1878. „Ethnogr.
Parallelen und Vergleiche." S. 143 und diejenige von Buckley bei Lubbock Sir
John, 1874. „Note on the Macas Indians." Journ. Anthrop. Inst. London, Vol. 3. S. 30.

2) Reiss, W., 1880. „Ein Besuch bei den Jfvaros-Indianern." Verhd. d. Ges. f.

Erdkunde, Berlin. Bd. 7. S. 335. Dass die Herstellung von tsantsa nach der
angegebenen Methode nicht schwierig ist, hat W. Hein (1893. „Die Kopftrophäen der
Jfvaros" in Mitt. d. Anthr. Ges. Wien 23. Sitzber. S. 28) gezeigt.

3) Rivet, P., 1908. 1. c. S. 244-250.
4) Es werden nur die Köpfe derjenigen als tsantsa präpariert, die sich als

besonders tapfer erwiesen haben. Trans. Ethn. Soc. London N. S. Vol. II. S. 112.
5) D.er Sieger, der den Kopf des erschlagenen Feindes selbst präparieren muss,

darf während der ganzen Zeit seine Hände zu keiner anderen Verrichtung benützen,
und die Nahrung muss ihm wie einem Kinde gereicht werden. Vgl. Reiss W. 1880.
1. c. S. 335.

G) Wie die tsantsa bei Festen getragen werden, siehe bei Stoll, O., 1908. 1. c
S. 180; hier auch eine Abbildung nach Netto.

7) Stoll, O., 1908. 1. c. S. 170. Vgl. auch die Ausführungen bei Friederici, G., 1906.

„Skalpieren und ähnliche Kriegsgebräuche in Amerika. Diss. Leipzig, bes. S. 114.



— 54 —

Mit dem Ahnenkultus und mit der Vorstellung der Übertragbarkeit
der Eigenschaften eines Verstorbenen (sogar eines Tieres) auf den Lebenden

durch Teile seines Körpers hängt ferner noch eine Reihe von Gebräuchen

zusammen, wie das Trinken des Opferblutes, das Verzehren von Leichenteilen,

die Verwendung des Schädels als Trinkgefäss und das Mitsichherum-

tragen von Skeletstücken. Nur die beiden letztgenannten Sitten, weil in

Beziehung zum Skeletkult stehend, sollen hier noch kurz Erwähnung finden.
Die Verwendung von Schädelkalotten geht in Europa bis in das obere

Solutreen und in das ältere Magdalenien zurück. Das schönste Beispiel
dafür sind die Schädeldächer aus der Grotte von Piacard in der Charente,
an deren Oberfläche Breuil und Obermaier1) sogar noch die Schnittspuren
der gewaltsamen Entfernung der Muskeln und der Kopfhaut erkennen wollen.
Dies lässt sich an den Abbildungen "nicht entscheiden, aber die künstliche
Bearbeitung oder richtiger Egalisierung der Bruchränder mittelst Feuerstein-
Instrumenten wird kaum bezweifelt werden können. Es fanden sich in
derselben Grotte allerdings auch Calvarien,, denen nur die Basis und die

Schläfenbeine fehlen, sowie nur Bruchstücke von Kalotten, die alle ohne

Ausnahme Spuren der Bearbeitung an ihren Rändern zeigen. Ob sie als

Trinkschalen dienten, ist allerdings nicht mit Sicherheit zu entscheiden.
Auch in neolithischen Gräbern fand man Teile des Schädeldaches als Schalen

benützt, so in den Pfahlbauten von Schaffis, Sütz, Lüscherz und Inkwil.
In einer Steinkiste in Chamblandes, die ein Kinderskelet barg, lag noch
ein Stück des Schädeldaches gleich einer Untertasse und enthielt nichts
als drei flache, rundliche Steinchen. Der Gebrauch des Schädelbechers ist
dann auch für die Metallzeiten, das ganze Altertum und das frühe Mittelalter

durch zahlreiche Belege erwiesen2). Am wichtigsten ist wohl der
Bericht Herodots über die Skythen, weil aus ihm unzweideutig hervorgeht,
dass es sich dabei nur um die Schädel erschlagener Feinde handelt, aus
denen Blut getrunken wurde, und ferner eine Angabe des Livius (Hist. 23-24)
über die Bojer in Oberitalien, die aus dem Schädel des gefallenen, römischen
Konsuls Posthumius ein Trinkgefäss machten3). Später treten auch andere
Motive auf. Wie in Europa kann man den Schädelbecher in der verschiedensten

Herrichtung in allen andern Erdteilen (vielleicht am wenigsten in
Afrika) verfolgen, und v. Luschan4) ist wohl im Recht, wenn er schreibt:

1) Breuil, H. u. Obermaier, H., 1909. „Cranes pale"olithiques faconne's en coupes."
Anthropologie. Tome 20. S. 523.

2) Zusammengestellt von R. Andree, 1878. „Ethnogr. Parallelen und Vergleiche."
S. 133, und besonders 1912, „Menschenschädel als Trinkgefässe". Zschr. d. Vereins f.

Volkskunde, Berlin, S. 18. Vgl. ferner Grimm, J. „Geschichte der deutschen Sprache"
I, S. 100, u. Sepp, J. N., 1875, „Der Schädelkult." Corr. d. deutsch. Anthr. Ges., Jahrgang

75, S. 43.
3) Die Stelle lautet: „purgato inde capite, ut mos iis est, calvam auro callavere,

idque sacrum vas iis erat quo sollemnibus libarent, poculumque idem sacerdoti esset

ac templi antisübus."
4) Luschan, F. v., 1918, 1. c. S. 80.



— 55 —

„Im übrigen haben Spott und Hohn, Rachsucht, Hass und Verachtung,
Aberglauben und Totenkult, Pietät und Heiligenverehrung an ganz
verschiedenen Stellen der Erde gleichmässig und sicher wohl unabhängig zur
Herstellung von Trinkschalen aus menschlichen Schädeln geführt."

Als Kultobjekt finden sich Schädelschalen besonders im lamaistischen
Tibet und im christlichen Europa. Sie werden zu Opferungen und besonders
zu Weinspenden benützt und dürfen, hier wie dort, nur von Heiligen oder
durch Rang und Gelehrsamkeit ausgezeichneten Individuen stammen. Diese
Schädel besitzen auch ganz bestimmte Eigenschaften. So wird die ausser-
gewöhnlich dünne Wandung, die eine in der Anthropologisch-prähistorischen
Staatssammlung München befindliche tibetanische Schädelkalotte zeigt, mit
der ausserordentlichen Heiligkeit ihres einstigen Trägers in Zusammenhang
gebracht1) Die meisten dieser Kalotten werden in Silber und Gold gefasst
und mit Türkisen und Korallen verziert, andere, fast in der Art der oben
beschriebenen Dajakschädel, mit eingeschnittenen Ornamenten geschmückt.
Zwei dieser letzteren hat v. Luschan2) veröffentlicht. Auf beiden sind, zum
Teil in das Rankenornament einbezogen, „Totenschädel" dargestellt. Das
dürfte damit zusammenhängen, dass diese Schädelschalen in der lamaistischen
Liturgie bei der Anrufung des Tshe-pag-med (ind. Amitayus oder Aparamita),

der selbst mit einem Schädel in der Hand dargestellt wird, Verwendung
finden. In andern Fällen wird die Kalotte von einem Metallring eingefasst,
aber mit einem fein getriebenen oder ziselierten Deckel versehen und auf
einem besonders kostbar gearbeiteten Ständer aufbewahrt3).

Ausser als Trinkschale wird das menschliche Schädeldach in den
lamaistischen Klöstern auch zu Handtrommeln (damaru) verwendet. Zwei
mit dem Scheitel gegeneinander gekehrte und durch ein Holzstück
verbundene Schädelkalotten werden mit Schlangenhaut überzogen, auf der bei
ruckweiser Bewegung Holzklöppel aufschlagen und ein trommelndes Geräusch
erzeugen4).

Als Essgefässe finden sich menschliche Schädel bei indischen und
tibetanischen Bettelmönchen; sie werden schon von dem arabischen Reisenden

Soleyman (871 n.Chr.) erwähnt. „On remarque dans Finde une population
comme sous le nom de baykardjy (Beiragi?). Ces hommes sont nus, et

') Vgl. Rockhill, W.W., 1893. „Notes on the Ethnology of Tibet." Rep. U.S. Nat.
Mus. S. 742, und Rockhill, W.W., 1888, „On the use of skulls in Lamaist ceremonies,"
Proc. American Oriental Soc, OcL S. XXIV, wo die Eigenschaften guter und schlechter
Schädel aufgezählt sind.

2) Luschan, F. v., 1918, 1. c. S. 79.
3) Abbildung bei Rockhill, W.W., 1893. „Notes on the Ethnology of Tibet." Rep.

Nat. Museum Smithson. Inst, for 1893, Washington 1895, S. 669 und Tafel 43. Vergl.
ferner Rockhill, W.W., 1888, I.e. S. XXIV, u. Derselbe 1894: „The so-called „Eucharist"
of the Lamas". The Imp. & Asiatic Quat. Rev. N. S. VII, S. 379, und 1895, „The Bud-
dhism of Tibet". London, S. 444 u. ff.

4) Abbildung solcher Schädeltrommeln, davon die eine reich ornamentiert ist,
bei Rockhill, W. W., 1893, 1. c. Tafel 40.



— 56 —

leur chevelure leur couvre le corps et les parties naturelles, iis se laissent

pousser les ongles, de maniere ä former des especes de pointes; iis n'en
ötent que les morceaux qui se brisent. Iis vivent ä la maniere des moines
errants; chacun d'eux a ä son cou un fil auquel est attache un cräne humain.
Quand iis sont presses par la faim, iis s'arretent devant la porte d'un indi-
gene, et aussitot les habitants leur apportent du riz cuit, charmes de cette
visite. Ces hommes mangent le riz dans le cräne; quand iis sont rassasies,
iis s'en vont, ne demandant plus ä manger que lorsqu'ils ne peuvent faire
autrement"

Wie in Tibet wurden und werden zum Teil noch in unseren christlichen

Kirchen die Schädeldächer verschiedener Heiliger als Kultobjekte
benützt, dementsprechend reich in Gold gefasst, mit Edelsteinen eingelegt
(Tafel IV, Abb. 3) und in kostbaren Reliquiarien aufbewahrt2). Hunderttausende

frommer Pilger haben seit Jahrhunderten aus diesen Heiligenschädeln
einen Trunk geweihten Weines getan, und die Wunder und Heilungen, die
dadurch eintraten, sind nach den Berichten kirchlicher Schriftsteller nicht
zu zählen.

Im Grunde ist diese Benützung der Schädel heiliger Menschen nur
eine besondere Form der Reliquienverehrung, die auf primitiver Stufe eng
mit dem Ahnenkultus zusammenhängt. Es ist oben schon in verschiedenem
Zusammenhang darauf hingewiesen worden, welche Verehrung der Kopf
oder Schädel des verstorbenen Ahnen geniesst. Bei nicht wenigen Völkern
gehört der Schädel der Witwe. Bei den Andamanen z. B. wird, nachdem
die Verwesung vollendet ist, das ganze Skelet unter die Verwandten verteilt,
wobei der Witwe der Schädel zufällt, den sie an einer Schnur um den Hals
trägt, bis sie sich wieder verheiratet. Er wird vorher durch rautenartig
sich kreuzende Ritzen angerauht, damit die rote, aus Ocker und Fett
gemischte Masse, mit der er überzogen wird, besser darauf haftet3). Statt
der Färbung kommt auch Räucherung des Schädels über einer Harzfackel
vor4). Auch die Papua-Witwe aus der Gegend des Papua-Golfes führt den
Schädel ihres verstorbenen Mannes oder Kindes in einem Körbchen mit sich5).

J) Reinaud, M., 1845, „Relation des voyages faites par les Arabes et les Persans
dans l'Inde et dans la Chine," I, S. 135, Arab. Text II, S. 129. Es ist bekannt, dass
die gleiche Sitte heute bei den buddhistischen Mönchen in Birma herrscht, nur ist der
menschliche Schädel durch eine Schale ersetzt. Schon im Vinaya wird übrigens die
Verwendung von Schädeln als Essgefäss verboten.

2) Andree R. hat (1912, I.e. S. 3 u. 5) den Schädel und das Reliquiar des Heil.
Sebastian von Ebersberg bei München abgebildet.

3) Virchow, R., 1898. „Rot angestrichene Menschenknochen." Verhandl. d.
Berl. Gesellschaft f. Anthrop. S. (283).

4) Jagor, F., 1877. „Andamanesen oderMincopies." Verhandl. d. Berl. Gesellschaft
f. Anthrop. S. (41), bes. S. (56) u. (63). Nach Jagor werden die Schädel und Knochen
verstorbener Frauen zuerst vom Witwer, dann von Verwandten und Freunden getragen.
Ein Weiberschädel in dem Museum für Völkerkunde in München (Nr. 93. 724) zeigt
weder Ritzung, noch Spuren von Färbung oder Räucherung.

5) Turner, W., 1898/99, 1. c. S. 563.



— 57 —

Wie Howittl) mitteilt, begnügt sie sich bei .den Kulin, einem australischen
Stamme, nicht mit dem Kopfe, sondern trägt auch die Armknochen immer
bei sich, und wenn sie stirbt, werden die Reste des Mannes mit ihr beerdigt.

Vielfach sind es aber nur Teile des Schädels, die in dieser Weise
als Erinnerungsstücke und Amulette Verwendung finden, am häufigsten
der Unterkiefer, wohl schon deshalb, weil er nach der Mazeration sich als

selbständiger Knochen von selbst vom übrigen Schädel löst. Werden
durch irgend eine gedrehte oder geflochtene Schnur die beiden Condylen
zusammen verbunden, so eignet er sich besonders als Armband. In Togo
werden menschliche Schädel und Knochen an den Trommeln befestigt, die
bei Beschwörungszeremonien verwendet werden. An die bekannten „Amulettes
craniennes" unserer europäischen Neolithiker, die ihre Parallele bei den
Maori haben, sei nur kurz erinnert.

Aber auch alle anderen Skeletteile Verstorbener werden von den
Hinterbliebenen getragen, besonders in der Südsee die Rippen, die Zähne
und die Hand- und Fuss-Phalangen in Form von Halsketten. In Tibet
werden die Fingerglieder zu Rosenkränzen aneinander gereiht. Unter den

Objekten der Abbott-Sammlung von den Andamanen findet sich auch
ein Halsband, das ganz aus bogenlosen Wirbeln eines kleinen Kindes
hergestellt ist2). Auf den Admiralitätsinseln, d.h. bei den Moanus, schiebt
man die Rippen, die in einer besonderen Rippenfeier („kan e käsen" Essen
bei Verteilung der Rippen), die dem grossen Schädelfest („kan kutan pala-
papu" Feier zu Ehren des Schädels meines Vaters) vorausgeht, verteilt
werden, einfach unter den Armring3). Alle diese Skeletteile und selbst

getrocknete Leichenteile werden als Emanationszauber benützt, weil auch

von ihnen, wenn auch in geringerem Grade, die magischen Kräfte ausgehen,
die man dem Schädel zuschreibt. Aus dem gleichen Grunde verwenden die
Siaraleute im südlichen Neu-Mecklenburg auch die langen Röhrenknochen
ihrer verstorbenen Verwandten als Ansatz für die tuanere genannten Speere.
Sie haben die feste Überzeugung, dass der Geist des Verschiedenen dem

Träger der Waffe im Kampfe beisteht4).

Bei der universellen Verbreitung und dem hohen Alter der hier
behandelten Vorstellungen und Gebräuche, würde es wunderbar sein, wenn
nicht Reste derselben als Überlebsel noch in unserem Volkstum erhalten
wären. Der als Trinkschalen benutzten Schädel von Heiligen wurde be-

') Howitt, A.W., 1884. „On some Australian Beliefs." Journ. Anthr. Inst. London.
Vol. 13, S. 190.

2) Abbildung bei Safford, W. E., 1902. „The Abbott Collection from the Andaman
Islands." Smithson. Rep. 1901. S. 475, Tafel I, Fig. 10. Das Museum für Völkerkunde
in München besitzt mehrere rotgefärbte Halsketten, von denen die eine (Nr. 93. 678)
sicher aus menschlichen Rippenstückchen, eine andere (Nr. 93. 679) aus Wirbelteilen
hergestellt ist.

3) Parkinson, R., 1907. „Dreissig Jahre in der Südsee." S. 404.
4) Parkinson, R., 1907. I.e. S.308.



- 58 —

reits gedacht. Aber auch die,zahlreichen in christlichen Kirchen
aufbewahrten Skelete und Skeletteile, — oft sind es nur ganz kleine in Leinen
verpakte mit Gold- und Silberflitter geschmückte Knochenstückchen —,
weisen auf Skeletkult hin. Wie gross die Nachfrage nach solchen Reliquien
gewesen sein muss, geht daraus hervor, dass von verschiedenen Heiligen
mehrere Schädel, vom H. Lambert z. B. drei, vom H. Sebastian mindestens

vier und dazu noch vier ganze Skelete vorhanden sind, von denen

jede Kirche das ihrige für das echte hält. Der Jesuitenpater Adam Widl,
dem wir eine Beschreibung des H. Sebastian von Ebersberg verdanken,
und der nur drei Schädel dieses Heiligen kannte, suchte sich und andere
mit dem Gedanken zu beruhigen, dass es doch möglich wäre, dass der
edle Märtyrer ein Mensch mit mehreren Häuptern gewesen sei!). Auch
der Glaube an die Wirksamkeit und Heilkraft dieser Gebeine ist noch
nicht erloschen. „Bis auf den heutigen Tag findet in der Marienkapelle
zu Würzburg am 2. Januar das Aussetzen des Schädels des H. Macarius
wider Kopfleiden statt"2). Auch mumifizierte Leichen sind in unseren
Kirchen nicht selten und im Kapuzinerkloster vor der Porta Nuova in
Palermo hängen in den unterirdischen Korridoren die ausgetrockneten
Leichen vornehmer Palermitaner in Reihen übereinander an den Wänden.

Aber selbst die Schädel gewöhnlicher Sterblicher erfahren eine
pietätvolle Behandlung, die nur als eine Reminiszens früherer Kultvorstellungen
zu verstehen ist. Die schönsten Beispiele dafür liefern uns zahlreiche
Dörfer und Siedelungen der schweizerischen, bayrischen und österreichischen
Alpen. Ist der meist engbegrenzte, bei dem Kirchlein gelegene Friedhofraum

ganz mit Gräbern gefüllt, so werden aus den älteren Gräbern die
Skelete, jedenfalls aber die Schädel, herausgenommen, um Platz für neue
Beerdigungen zu schaffen. Bei so geringer Ausdehnung dieser Friedhöfe
müssen Umgrabungen oft schon nach 8—10 Jahren vorgenommen werden.
Die Schädel kommen in die Vorhalle des Kirchleins oder werden in
besonderen Beinhäusern aufbewahrt, von denen einige zwischen 5000 und
8000 Schädel enthalten. Meist sind sie sorgfältig gereinigt, oft auch zur
Wiedererkennung mit den Namen (häufig nur den Anfangsbuchstaben), mit
dem Hauszeichen (im Kreise Disentis in Graubünden3), mit Sprüchen,
Blätter- und Rosenkränzen bemalt (Tafel IV, Abb. 4). Ein besonders interessantes

Motiv ist die Schlange, die meist auf Stirnbein und Schläfen
aufgemalt ist, so, dass sie durch die Augenhöhlen hindurchzukriechen scheint.

') Widl, A., 1688. „Divus Sebastianus Eberspergae Boiorum propitius etc." bei
Andree, R., 1912. 1. c. S. 3 u. 10.

2) Lammert, 1869. „Volksmedizin in Bayern" bei Andree-Eysn, M., 1910.

„Volkskundliches aus dem bayerisch-österreichischen Alpengebiet." S. 147.
3) Wettstein, E., 1892. „ZurAnthropologie und Ethnographie des Kreises Disentis."

S. 7, und Zuckerkandel, E., 1895. „Bemalte Totenschädel .aus Oberösterreich und
Salzburg." Ztsch. f. österr. Volkskunde I. S. 80 und 81. Nach Zuckerkandl findet sich
der Brauch der Bemalung nur in Oberösterreich und Salzburg, vereinzelt in Kärnten
und Steiermark, dagegen niemals in Tirol.



— 59 -
Zuckerkandl!) fasst sie „als Symbol des Todes, in Übereinstimmung mit der
biblischen Symbolik." Nach Minkus finden sich Schädel mit dem Schlangenmotiv

auch im Beinhaus des Friedhofes von Kössen, einem Dorfe in der
Nähe von St. Johann (Tirol), wobei sich wohl ein Einfluss des Salzburgischen
Nachbarlandes geltend macht. Die Bedeutung des Motives liegt aber
vielleicht doch tiefer. Ich möchte nur an das gleiche Motiv bei ceylonischen
Tanzmasken erinnern2). In einigen kleineren Gemeinden, so im österreichischen
Innviertel und in der Umgegend von Salzburg ist die Bemalung besonders

reich, oder es ist für jeden Schädel ein besonderer Ständer oder ein eigenes
Kästchen vorhanden3). Die Analogie dieser europäischen Schädelstätten
mit den früher beschriebenen Schädelaltären und Schädelhäuschen
aussereuropäischer, meist primitiver Völker, liegt auf der Hand.

Nicht unerwähnt darf bleiben, dass neben menschlichen Schädeln
sich vielfach in derselben Weise auch tierische verwendet finden. Bei
vielen Stämmen Neu-Guineas, z. B. den Namau am Papua-Golf4), bei den

Dajak, bei den Naga u.s.w., hängen in den Gesellschaftshäusern neben
den dekorierten oder bemalten Schädeln der Feinde, solche von Affen,
Krokodilen und Schweinen (Tafel IV, Abb. 5 und 6). Meist werden die
Schädel der grösseren Säuger und zwar von Wild- und Haustierformen
bevorzugt, aber in den Häusern der Lushai findet man neben den Schädeln
aus allen Ordnungen der Mammalia vom Elefanten bis zum Affen, auch
solche von Kranichen, Nashornvögeln, Wildhühnern und Fasanen5), und
bei den Tangkhul-Naga sogar solche von Fischen. Häufig stammen diese
Schädel von den beim Leichenfest eines Menschen geopferten Tieren und
werden dann auch am Grab des Verstorbenen aufgehängt. Kükenthal6)
fand in der Vorgalerie eines Hauses der Batu-blah neben einem
kronleuchterartigen, von der Decke herabhängenden mit menschlichen Schädeln
versehenen Flechtwerk (vgl. oben S. 38) noch ein gleiches Gebilde in
verkleinertem Masstabe, an dem an Stelle der Menschenschädel
Affenschädel (besonders von Semnopithecus) aufgehängt waren. Hier also ein
gleichzeitiges Nebeneinander menschlicher und tierischer Schädel. Haddon7)

>) Zuckerkandl, E., 1895. 1. c. S. 80.
2) Eine definitive Erklärung der verschiedenen, bei der Dämonenbeschwörung

auf Ceylon benützten Masken und Maskenmotive besitzen wir noch nicht. Das
Beste darüber bei: Grünwedel, A., 1893. „Sinhalesische Masken." Internat. Arch. f.
Ethnographie. VI. S. 71 und Tafel VI—X. Eine gute Schilderung eines Teufelstanzes
bei Andrews, J.B., 1896. „Devil-Dances in Ceylon." Folk-Lore VII. S.307. Abbildungen
von Teufelstänzern in Globus, 1898. Bd. 74, S. 9 und 10.

3) Beispiele bei Andree-Eysn, M., 1910. 1. c. S. 149 u. If.

4) Seligmann, CG., 1909. „A Classification of the Natives of British New Guinea."
Journ. Anthr. Inst. London. Vol. 39. S. 259.

5) Badgley, W. F., 1873. „The Lushais." The lndian Antiquary, Vol. II. S. 364.
6) Kükenthal, W., 1896. „Ergebnisse einer zoologischen Forschungsreise in den

Molukken und Borneo." Abh. Senckenberg. Nat. Ges. Frankfurt, Bd. XXII. S. 269.
7) Haddon, A. C, 1918. 1. c. S. 181. Zwei solche Schädelhalter bildet auch

Edge-Partington, J., 1898, III Ser. Tafel 72, ab.



— 60 —

stiess in dem Männerhaus (dubu daima) von Dopima und in anderen Kerewa
Dörfern am Papua Golf auf Miniatur-Agiba, marabu genannt, an denen

Vogelschädelchen befestigt waren. Auch hier handelt es sich zweifellos
um Schädelkult.

Den vielfachen Angaben, dass Tierschädel zum Schmuck irgend
eines Raumes aufgehängt werden, wird man also mit Recht misstrauen,
denn in Gegenden, in denen die Jagd auf Menschenköpfe ausstirbt oder
ausgestorben ist, treten Tierschädel oft an Stelle von Menschenschädeln.
Allerdings stehen sie den letzteren an Wert nach; selbst innerhalb der
Tierschädel scheint eine Wertigkeitsabstufung zu bestehen. Von den Jfvaro
wissen wir, dass bei dem Tsantsa-Fest gelegentlich ein Schweinskopf
substituiert wird, und es sind im Laufe der letzten Jahrzehnte mehrere
Exemplare von Faultierköpfen (Choloepus didactylus L.), die genau wie
die menschlichen tsantsa präpariert sind, in europäische Museen gekommen1).

Da wo auch gewissen Tieren vom Menschen geschätzte Eigenschaften
zugeschrieben werden, ist diese Substitution besonders leicht verständlich.
So kann bei den Elema am Papua-Golf an Stelle des menschlichen Schädels

der Schädel, der Unterkiefer oder selbst nur der Hauer eines wilden
Ebers treten, denn die Erwerbung dieser Objekte gilt als ein Zeichen von
Tapferkeit, und man glaubt, dass die in ihnen enthaltene Kühnheit, Wildheit
und Verwegenheit auf ihren Besitzer übergehe2). Es knüpfen sich eben
an den tierischen Schädel dieselben oder ähnliche Vorstellungen, wie an
den menschlichen. In der Tat schliessen sich bei den Lushai an die
Erlegung eines Wildes ähnliche Zeremonien an, wie an die Tötung eines
Menschen, die den Zweck haben, Schutz gegen den Geist des getöteten
Tieres zu gewähren und im Jenseits Macht über diesen Geist zu erhalten.
Noch besser lässt sich das bei solchen Völkern beweisen, bei denen
niemals Kopfjagd geübt wurde. Dazu gehören viele Negerstämme Afrikas
und die arktischen Völker Asiens, die in ausgedehntem Maasse Tierschädel
in apotropäischem Sinn verwenden. Schon Schweinfurth hat auf die
charakteristischen Votivpfähle der Niam-Niam hingewiesen, die in ihren
Ästen mit den Schädeln von Antilopen, Affen aller Art, Wildschweinen
wie bespickt waren. Ähnliche Pfosten werden vor Allem an der Westküste

Afrikas errichtet und mit wiederkehrenden Opferzeremonien bedacht,
um günstige Jagd und gute Ernten zu erreichen. Wenn der Ossete im
Kaukasus die Einfassungsmauer seines Gehöftes mit spitzen Pfählen besetzt
und auf diese nach aussen gewendete Pferdeschädel steckt, so übt er damit
noch eine im ganzen germanischen Altertum weitverbreitete Sitte, nämlich
den Kopf des geopferten Pferdes als Neidstange zu errichten. Andree3)

') Abbildungen bei Rivet, P., 1908, 1. c. PI. I, Fig. 2, und bei Therese v. Bayern,
1908, „Reisestudien aus dem westlichen Südamerika." I. S. 271.

2) Seligmann, C. G., 1902. „Notes on the Religious Ideas of the Elema tribe of
the Papuan Golf." Journ. Anthr. Inst. London, Vol. 32, S. 427.

3) Vgl. Andree, R., 1878. 1. c. S. 127.



— 61 —

erinnert an die entsprechende Szene in der Egils-Saga, wie Egil auf eine

Felsenspitze stieg, auf eine Haselstange ein Rosshaupt, mit dem Gesicht

gegen König Erichs Land gekehrt, setzte und also sprach: „Hier errichte
ich eine Nidhstaung und wende die Verwünschung (nid) gegen König
Erich und Gunhild." Dass die an den Giebeln niedersächsischer Bauernhäuser

in Holz geschnitzten Pferdeköpfe ein letzter, unverstandener Rest
dieses Abwehrglaubens sind, braucht kaum angedeutet zu werden.

Zum Schluss noch eine kurze Bemerkung. Man wird nach dem

Gesagten aber nicht in jedem irgendwie verwendeten menschlichen Knochen
ein Kultobjekt erblicken dürfen. So sind die altmexikanischen, mit
Querkerben versehenen, langen Röhrenknochen des Menschen, die neben
entsprechend eingeschnittenen tierischen vorkommen, nichts anderes als
Musikinstrumente]) zur Erzeugung eines rasselnden oder klappernden Geräusches.
Auf die weite Verbreitung dieser Instrumente und ihre engere Beziehung
zum mexikanischen Ideenkreise hat erst kürzlich Seier2) hingewiesen. In
den lamaistischen Tempeln Tibets finden sich häufig Trompeten aus menschlichen

Oberschenkelknochen3), und die Mauhes am Tapajoz in Brasilien
machen ihre Flöten aus menschlichen Röhrenknochen4).

') Starr, Fr., 1898. „Notched Bones from Mexico." Proc. Davenport-Acad. of
Nat. Sciences VII. Sep. Abd. S. 5.

2) Seier, E., 1916. „Altmexikanische Knochenrassel." Zehr. Ethn. Bd. 48, S. 392.
3) Wadell, L.A., 1895. „The Buddhism of Tibet." London, S. 300. Das proximale

Ende ist unterhalb des Trochanter minor abgeschnitten; hier wird hineingeblasen.
Die untere Epiphyse ist mit Haut überzogen und hat an jedem Condylus eine
Öffnung. (Museum für Völkerkunde München, Nr. 19. 8 u. 71.)

4) Martius, C. Fr. Ph. v., 1867. „Zur Ethnographie Amerikas, zumal Brasiliens."
I. S.404.



— 62

Verzeichnis der Abbildungen.

Tafel 1. Abbildung 1: Schädelnest der Grossen Ofnet. Nach R.R. Schmidt:
Die diluviale Vorzeit Deutschlands. 1912. Tafel 14.

Abbildung 2: Gräber mit Teilbestattungen aus Hallstadt. Nach
E. v. Sacken: Das Grabfeld von Hallstadt. 1868. Tafel 4.

Abbildung 3: Schädelaltar vom Kaiserin-Augusta-Fluss. Nach
O. Schlaginhaufen: Reisen im Kaiser Wilhelmsland. Abhandig.
u. Berichte d. K. Zoolog, u. Anthropol.-Ethnogr. Museums zu
Dresden. Bd. 13, No. 2. 1910. S. 28.

Abbildung 4: Agiba eines Dubu Daima in Dopima. Nach
A. C. Haddon: The Agiba Cult of the Kerewa Culture. Man.
Vol. 18, No. 12. 1918. S. 177, Tafel M.

Abbildung 5: Schädelhaus auf Songo. Nach R. Thurnwald:
Im Bismarckarchipel und auf den Salomoinseln. Zeitschr. f.

Ethnologie. Jahrg. 42. 1910. S. 131, Abb. 18.

Tafel 2. Abbildung 1: Schädelkorwar von Roon. Nach O. Nuoffer:
Ahnenfiguren von der Geelvinkbai, Holland. Neu-Guinea.
Abhandig. des Zoolog. Museums zu Dresden. 1908. Bd. 12, No. 2.
Tafel S. 30, Fig. 2b/2c.

Abbildung 2: Schädelaltar bei Kanala. Nach Fr. Sarasin: Neu-
Caledonien und die Loyalty-Inseln. 1917. S. 164.

Abbildung 3: Schädeltrophäe der Dayak. Nach F. Heger:
Schädelkultus der Dayak und anderer Stämme des Malaiischen
Archipels. Mitteilg. d. Anthrop. Ges. Wien 1917. Bd. 47, 4. Heft,
S. 104, Abb. 36.

Abbildung 4: Papua-Schädel mit eingeschnitzten Ornamenten.
Nach W. Turner: Decorated and Sculptured Skulls from
New-Guinea. Proc. Roy. Soc. of Edinbourgh. Vol. 22. 1899.
Tafel 2, Fig. 4.

Abbildung 5: In Leinwand eingenähter und verzierter Schädel von
Nordwest-Kamerun. Mus. f. Völkerkunde, München. No. 05. 280.

Abbildung 6: Schädel der Dayak mit Zinnfolie überzogen. Mus.
f. Völkerkunde, München. No. G. 611.

Abbildung 7: Plastisch rekonstruierter Kopf von Kararau. Kaiserin-
Augusta-FIuss. Mus. f. Völkerkunde, München. No. 13. 8. 122.

Tafel 3. Abbildung 1: Plastisch rekonstruierter und geschmückter Kopf von
Kararau. Kaiserin-Augusta-Fluss. Mus. f. Völkerkunde, München.
No. 13. 8. 34.



— 63 —

Tafel 3. Abbildung 2: Plastisch rekonstruierter Kopf von Neu-Mecklenburg.
Mus. f. Völkerkunde, München. No. 13. 8. 1.

Abbildung 3 und 4: Plastisch rekonstruierter Kopf von den Neu-
Hebriden. Vorder- und Seitenansicht. Mus. f. Völkerkunde,
München. No. 7158.

Abbildung 5: Schädelmaske von der Gazellenhalbinsel. Mus. f.

Völkerkunde, München. No. B. 3234.

Abbildung 6: Schädelmaske aus Mexiko. Nach M. Uhle:
Ausgewählte Stücke des Museums für Völkerkunde zur Archäologie
Amerikas. Veröffentl. d. Mus. f. Völkerkunde, Berlin. 1889.
Bd. 1, Heft 1, Tafel II.

Abbildung 7: Tatauierter Kopf der Maori. Nach Robley: Moko
or Maori Tattooing. 1896. Fig. 148.

Tafel 4. Abbildung 1: Präparierter Kopf der Mundrucu. Mus. f. Völker¬
kunde, München. No. 544.

Abbildung 2: Präparierter Kopf eines Jivaro. Anthropologischprähistorische

Sammlung des Staates, München.

Abbildung 3: Schädelschale des hl. Sebastian v. Ebersberg. Nach
R. Andree: Menschenschädel als Trinkgefässe. Zeitschr. des

Vereins f. Völkerkunde. 1912, Jahrg. 22. S. 3, Fig. 1.

Abbildung 4: Bemalter Beinhausschädel aus Bergham in
Niederbayern. Privatbesitz.

Abbildung 5: Krokodil-Schädel vom Kaiserin-Augusta-Fluss. Mus.
f. Völkerkunde, München. No. 10. 7. 34.

Abbildung 6: Orang-Utan-Schädel von Borneo. Nach F. Heger:
Schädelkultus der Dayak und anderer Stämme des malaiischen
Archipels.' Mitteilg. d. Anthrop. Ges. Wien 1917. Bd. 47,
S. 106, Abb. 5.



Leere Seite
Blank page
Page vide



Tafel I.
Mitteil. Geogr.-Ethnogr. Des. Zürich 1920. Martin, Skeletkult

'•K'

><~\

,,.,..,':: V-;,-

JS^rf' ^
-HA

JS2T 4
-,,;

<:-•¦;•¦'¦ •

¦
'

*.-:¦•

': <tm^» ¥ ' A >-m LA r ¦¦ mKJ. •;.-
Wfwämm ¦'-# ¦

¦

äp»
s*> *

Mmi
\«L

.4j»
2i^:



Tafel II.
Aitteil. Geogr.-Ethnogr. Ges. Zürich 1920. Martin, Skeletkult

,f

¦.-:¦-:¦
V>.

S.R-
j';

.,.,.;

\:

•

!i
j-f

-

>•-:m 77 ¦¦ ¦-
'"r -i.-ft<-¦ ¦

7"""L. :/.. 77 cf-y-.<>iK^f?ß\

:. C^Vrr«* :^rrlSZ

s-xjä/w

pp*^i

.»;_-

¦'

#;«

¦;:'-

1

.jiri^nihl""-''

Pr*,.

iW¦<ki ¦

e. ¦

r



Tafel III.
Mitteil. Geogr.-Ethnogr. Ges. Zürich 1920. Martin, Skeletkult

**-. *'.

*-\* i\ ^\
fi^J)

w- «§r r
t.

T:

<s
-

¦'-

¦**',yA
¦'_.,. ¦*¦¦

MIj'^Kf i$t

85 : *<"

fl

3
1

läpr" Äv.1

¦&

/r-r--



Tafel IV.
Mitteil. Geogr.-Ethnogr. Ges. Zürich 1920. Martin, Skeletkult

•

«."

^ &**m
,.¦•; H:i[ jifW ¦

ß?
3«$ni*.

W/^

'.v
-v-

5

K|tap ¦»¦


	Über Skeletkult und verwandte Vorstellungen

