Zeitschrift: Mitteilungen der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft Zurich
Band: 20 (1919-1920)

Artikel: Uber Skeletkult und verwandte Vorstellungen
Autor: Martin, Rudolf
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-17607

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-17607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber Skeletkult
und verwandte Vorstellungen.

Von RUDOLF MARTIN.
(Aus der im Manuskript iiberreichten Festschrift fiir Prof. Dr. Otlo Stoll.)

g —

Unter den mannigfachen Gebréduchen, die man unter der Bezeichnung
»Totenkult zusammenzufassen pflegt, gibt es eine ganze Reihe, iiber deren
tiefere Bedeutung noch wenig Klarheit herrscht. Die literarischen Quellen,
auf die wir bei unseren vergleichenden Studien angewiesen sind, sind zum
Teil liickenhaft, zum Teil unrichtig.

Dies hat eine doppelte Ursache. HAuf der einen Seite dussert sich
der primitive Mensch meist nur mit Widerwillen und grosser Scheu iiber
Handlungen und Brduche, die seiner religiosen Vorstellungswelt entspringen,
auch schon deshalb, weil er gar nicht das Bediirinis hat, sie sich selbst
verstandesgemdss zurechtzulegen. So wird er durch die Fragen des euro-
pdischen Beobachters also vor eine ihm innerlich widerstrebende und zu-
gleich ungewohnte Ruigabe gestellt, der er sich, nur zu oit, durch irgend-
welche, den Fragenden belriedigende Aussagen zu entziehen sucht.

Auf der anderen Seite steht aber auch der europdische Beobachter
unter dem Einfluss einer ganz bestimmten Vorstellungswelt, die neben ihrem
aligemeinen Charakter noch eine persdnliche durch HAnlage und Umwelt
bedingte Farbung aufweist. Es ist nicht nur die psychische Verfassung
des Naturmenschen, sondern auch unsere eigene geistige Struktur eine zeit-
lich bedingte, unser ganzes Erkenntnis- und Empfindungsvermégen ein hi-
storisch gewordenes und damit in gewissem Sinne begrenztes. Vor allem
fehlt uns jener magisch-religiose Geist, in dem fast alle Vorstellungen des
primitiven Menschen wurzeln. Nur aus ihren eigenen psychischen Vor-
aussetzungen — nicht aus den unsrigen — konnen wir aber die Vorstel-
lungen ‘und Handlungen, die mit dem Totenkult zusammenhé&ngen, verstehen.
Wie weit dies gelingen wird, h3ngt von dem Einfiihlungsvermogen des
~ Einzelnen ab.

Die psychologische Basis des Totenkultes ist nicht zu verkennen. Die
Erscheinung des Todes musste immer und tiiberall Geist und Gemiit des
Menschen gewaltig erregen. Irgend ein Mensch der Gemeinschaft, den man
tdglich in seiner ganzen Aktivitdt um sich sah, liegt plétzlich stumm und
bewegungslos. Was ihn auszeichnete, seine Lebenskralt, die sich in korper-



— 6 —_—

lichen Leistungen und geistigen Fahigkeiten &dusserte, ist von ihm gewichen.
Diese Verdanderung ist furchtbar und in ihren Folgen, besonders fiir die
Né&chststehenden, oft so einschneidend, dass sie notwendiger Weise fiir
lange Zeit Phantasie und Traumleben des Menschen beeinflussen muss.

Ruf dieser Tatigkeit der Phantasie beruhen die zahlreichen und mannig-
fachen Vorstellungen von der Seele 1), vom Weiterleben nach dem Tode,
von der Seelenwanderung und der Wiedergeburt, denn fiir den Naturmen-
schen sind die Gestalten seiner Phantasie und die Erscheinungen seines
Traumlebens von derselben Realitdt, wie die vor ihm liegende Leiche. Die
notwendige Folge ist die Entstehung eines Seelenkultes, der in zahllosen
Abarten einer relativ einfachen Grundvorstellung erscheint.

Allerdings muss man mindestens zwei wesentlich verschiedene Seelen-
formen unterscheiden, die Wundt?) als ,Hauchseele“ und ,Schattenseele®
bezeichnet, und von denen er die erstere aus der Beobachtung des Todes,
die zweite (wenigstens in der Mehrzahl der Félle) aus dem Traumleben
ableitet. Besonders scharf tritt uns diese Trennung in Afrika entgegen.
Nach den hier vorherrschenden Vorstellungen verschwindet die ,Lebens-
seele“, d. h. die Seele, die bei Lebzeiten des Menschen eine Rolle spielte,
mit dem Tode, d. h. mit dem Aufhdren der Atmung und des Herzschlages
spurlos. Was weiterlebt, ist die ,Schatten-“ oder richtiger ,Bildseele“
(wie Ankermann?®) sie nennt), die im Schatten des Menschen sichtbar ver-
korpert und damit ein Abbild seiner korperlichen Gestalt ist.

Ich kann mir nicht versagen, auf die iiberraschende Ubereinstimmung
dieser Vorstellung mit dem Ka-Begriff der alten Agypter hinzuweisen, denn
der Ka ist nichts anderes als eine Art Schutzgeist, der mit dem Menschen
geboren wird, ihn als Doppelgdnger durch das Leben begleitet und ihm
auch nach dem Tode seine Fiirsorge angedeihen ldsst%). Dies bringt vor
Allem Erman®) scharf zum Ausdruck, wenn er schreibt: ,Dieser Ka gilt
denn auch nach dem Tode ebenso noch als der eigentliche Vertreter der
menschlichen Personlichkeit, wie er es im Leben gewesen ist; welche Rolle
daneben die ,lebende Seele“ spielt, wird uns nicht klar und wird es wohl
auch den Agyptern nie ganz gewesen sein.“

') Zum Seeclenglauben vergl. vor allem die durch zahlreiche Citate belegte Arbeit
von J. Q. Frazer, 1886. ,On Certain Burial Customs as Illustrative of the Primitive
Theory of the Soul“. Journ. Anthrop. Institut, London Vol. XV, S. 64—104, und Bastian A.,
1893. , Die Verbleibs-Orte der abgeschiedenen Seele“. Berlin, Weidmann. 116 Seiten,
3 Taleln.

?) Wundt, W., 1906. ,Volkerpsychologie“, Bd. I, Teil 2 ,Mythus und Religion,
bes. S. 40 if. und S. 131 fi

3) Ankermann, B.,1918. ,Totenkult und Seelenglaube bei afrikanischen V&lkern“.
Zeitschrift {. Ethn., Bd. 50, S. 89. Vgl. auch Levy-Briihl, 1910. ,Les fonctions mentales
dans les sociétés 1nIérleures S. 85 1i.

4) Steindorit, G.,1910. ,Der Ka und die Grabstatuen Zeitschriit I. agypt. Sprache.
Bd. 48, S. 152.

5) Erman, A., 1885. ,Hgypten und &gyptisches Leben im Altertum*, S. 415,



— 7 -

Zu dieser Bildseele, d. h. zu der Existenzform, in welcher der Ver-
storbene in der Erinnerung weiterlebt, tritt der Mensch nun in ein lebendiges,
emotionelles Verhiltnis. Wie er alle Dinge um sich herum beseelt, d. h.
mit seinen Gefiihlen, Fahigkeiten und Kréften ausstattet und sich dann von
ihnen beherrscht fiihlt, so erkennt er auch in dem Toten eine Macht, mit
der er sich auseinandersetzen muss. Da er einerseits selbst in vielen Din-
gen die Hiilfe seiner Stammesgenossen braucht, andererseits aber auch die
menschliche Neigung, dem Né&chsten zu schaden kennt, so entstehen Vor-
stellungen und Totengebrduche doppelter Art, die man als ,hiketische“?);
d. h. ,hillesuchende“, und ,apotropdische“, d. h. ,abwehrende®?) unter-
scheiden kann. Die letzteren scheinen zu iiberwiegen, weil die Furcht vor
Schéddigungen durch die Toten besonders stark ist. Die Beispiele dafiir
sind zahllos. So versdumen die Tarahumares in Mexico nie; wenn sie
Bier zubereiten, in die grossen Gefédsse, in welche das Bier kommt, eine
scharf schmeckende Pflanze (Wermuth) hineinzuwerfen, um dadurch den
Toten abzuhalten, das Bier zu verderben, indem er hineinuriniert3). Viel-
fach, besonders in der Siidsee, herrscht die Vorstellung, dass der Tod eines
Menschen immer durch den bdsen Wunsch einer anderen Person hervor-
gerufen sei, denn an einen natiirlichen Tod zu glauben, entspricht nicht
dem primitiven Geiste. Erinnerungsbilder aus dem Leben verdichten sich
zu Aufforderungen und Befehlen des Toten, bis der Lebende schliesslich voll-
stindig unter der Herrschaft des Toten steht. Er richtet sein ganzes Leben
nach dessen Willen ein, er schreibt nicht sich, sondern ihm Erfolg und
Misserfolg zu, und er sinnt bestdndig auf Mittel und Wege, sich jenen
giinstig zu stimmen oder ihn zu besénitigen. Dieses Wirken des Toten ist
furchtbarer als die Zauberkraft des Lebenden, denn es handelt sich um
eine Féhigkeit, die der Lebende nicht besitzt, die einer unsichtbaren Welt
angehort.

Ahnliche Vorstellungen finden sich iibrigens auch bei Kulturvolkern;
besonders im Ahnenkultus der Chinesen sind sie nachzuweisen. Dort fiirchtet
man vor allem die sog. ,Bettelgeister”, d. h. die Geister derjenigen, die ohne
Angehorige in Armut oder im Ausland starben, die im Krieg fielen oder im
Meere umkamen. Sie rdchen sich dafiir an den Hinterbliebenen, und diese
miissen daher durch allerlei Opier und Auimerksamkeiten versuchen, sie ver-
s6hnlich zu stimmen#). Und auch in dem Geisterspuk unserer Tage diirfen wir
noch ein Uberlebsel der altgermanischen Anschauung erblicken, dass der
Tote ein unheimliches, verderbenbringendes Wesen sei5).

1) Vom griechischen ixeteveey = Hilfe suchen, bitten, flehen.

%) Vom griechischen dmotpsémesy = abwehren, abwenden.

8) Lumbholtz C. u. Hrdlicka A., 1898. ,Marked Bones from a Prehistoric Tarasco
Indian Burial Place“. Bull. Amer. Mus. Nat. Hist.,, New-York X. S. 67.

4) Néheres bei Matignon, J. J., 1900, in Archives d’Anthrop. crim. XV. S. 457.

5 Weinhold, K., 1856. ,Altnordisches Leben“. S. 476.

L]



— 8 —

Das Gefiihl dieser Gefahr erfasst die Menschen schon bei der Vor-
stellung des Todes eines Angehdrigen. Um einen schwerkranken Hotten-
totten versammeln sich die ndchsten Verwandten und suchen ihn durch aller-
lei Versprechungen zu bereden, dass er doch nicht sterben mdge. Der
Sterbende wird geriittelt und gestossen, und wenn er wirklich gestorben
ist, unter Geschrei und Geheul mit den bittersten Vorwiirfen iiberschiittet).

An den Tod eines Menschen kniipfen sich nun iiberall mehr oder
weniger ausgebildete Totengebrduche, die trotz ihrer Mannigfaltigkeit bei
den verschiedenen Volkern doch viele gemeinsame Ziige, ja Ubereinstim-
mungen aufweisen. Zur Erkldrung dieser letzteren wird man weniger an gegen-
seitige Abhdngigkeiten und Entlehnungen zu denken haben, als vielmehr
~ die " allgemein menschlich-psychologische Basis, aus der diese Gebrduche
entspringen, in den Vordergrund stellen miissen?).

In irgend einer Form nun muss sich der Mensch mit dem Korper
des Toten abfinden. Dazu nétigt ihn schon die meist rasch fortschreitende
Verwesung der Weichteile. So treffen wir denn auf die verschiedenartig-
sten Bestattungsformen von der einfachen Uberdeckung der Leiche mit
etwas Erde oder Gras, oder von der primitivsten Form der Verbrennung
auf offenem Feuer bis zur kunstvollen Mumifizierung und bis zur Errich-
tung gewaltiger Megalithen und der Erbauung grossartiger Grabkammern,
iiber die man, wenn es sich um die Grossen der Welt handelte, Tempel
und Pyramiden tiirmte.

In weitester Verbreitung finden wir auch die Sitte der Grabbeigaben,
die der Vorstellung entsprungen ist, dass der Tote auch bei seinem Fort-
leben gewisser Gegenstédnde des téglichen Gebrauches nicht entbehren konne.
Wie liebevoll man oft dem Verstorbenen noch die Geniisse dieses Lebens
zu verschaifen sucht, geht z. B. aus einem Bericht Stuhlmann’s?) hervor.
Er schildert, wie bei den Watwa dem Toten eine Pfeife aus Bananenblatt-
stielen in den Mund gesteckt wird, in die ein Mann solange Rauch hinein-
bldst, bis derselbe aus der Nase der Leiche wieder hervordringt. Man will
dem Verstorbenen noch einmal den Genuss des Rauchens bereiten.

Fast iiberall wird der Tote mit einer gewissen Pietdt behandelt, die
von der uns gewohnten allerdings oft vollstdndig verschieden ist. Sie ent-
springt der Anhdnglichkeit und Verehrung, die der Mensch vor allem fiir

1) Seyffert, C., 1913. ,Totengebrduche und Todesvorstellungen bei den zentral-
afrikanischen Pygmden, den Buschmidnnern und Hottentotten.“ Arch. Anthrop. N. F.
Bd. 12. S. 187. ,

2) Dazu gehort z. B. die weitverbreitete Sitte der Mumifizierung. Die von Elliot
Smith aufgestellte Theorie, dass diese Sitte von Agypten ungefdhr um 800 v. Chr. durch
eine Rasse mit ,heliolithischer Kultur aul zwei verschiedenen Wegen nach Indien ge-
bracht wurde und sich von hier aus iiber die Siidsee und Amerika ausbreitete, scheint
mir durchaus verfehlt. Vergl. Mem. and. Proc. Manchester Lit. and Phil. Soc., 1914/15,
vol. 59. Part. II (zur Zeit nicht zugénglich). Ref. in Anthropologie, Tome 27. S. 460.
8) Stuhlmann, Fr., 1894, ,Mit Emin Pascha ins Herz von Alrika“. S. 462.



— i —

seine Angehdrigen empfindet, so dass der Totenkult schon an seiner Wurzel
enge mit dem Ahnenkult verkniipit ist?).

Nur in ganz seltenen Fillen wird die Leiche einfach liegen gelassen;
dagegen verldsst der primitive Mensch vieltach die Stdtte, wo ein Ange-
horiger gestorben ist. Die Mantra im Siiden der Malayischen Halbinsel
sagen: ,Wenn ein Freund, oder eines der Eltern, oder ein Kind oder die
Ehefrau stirbt, dann lassen wir den Kérper auf der Stelle, wo er liegt;
wir gehen dann nach einem anderen Orte und der Tote bleibt dort, bis er
verfault ist, auigefressen von den Tieren. Spidter wollen wir uns nicht
mehr an jene Stétte begeben, weil die Stelle einen unserer Freunde ge-
totet hat?2). '

In &hnlicher Weise haben die meisten karaibischen Stimme die Ge-
wohnheit, die Toten im Hause zu begraben, dieses aber nach der Beerdigung
fiir immer zu verlassen.3) Ruch die Paldolithiker Europas haben, wie die
Funde von Le Moustier, La Ferrassie, Combe Capelle und viele jungpa-
ldolithische Fundstellen beweisen, ihre Angehorigen im Boden ihrer eigenen
Wohnhohlen bestattet. Diese sind dann allerdings auch weiterhin bewohnt
worden, aber wir wissen nicht, ob es sich dabei nicht um Neuansiedler
handelt.

Wo die Leiche aus der Hiitte entfernt wird, geschieht es meist unter
ganz bestimmten Vorsichtsmassregeln. So berichtet Montefiori*) von den
Samojeden der grossen Tundra: ,Der tote Korper wird nicht durch die
gewohnliche Offnung aus dem Zelt getragen, sondern unter der Fell- oder
Rindenbedeckung hindurch n&chst der Stelle, wo der Korper im Moment

1} Dies ist auch die Auifassung von Ankermann: ,Das Urspriingliche ist die
Ahnenverehrung, darauf erst folgt ein allgemeiner Totenkulf und mit der Herausbil-
dung der Seelenvorstellungen ein wirklicher Seelenkult“ (1. c., 1918. S. 137). Eine andere
Anschauung vertritt K. Th. Preuss (Die geistige Kultur der Naturvélker, 1914, S. 57).
Er schreibt: ,Die komplexe Idee der Einheit des Toten mit allem ihm Zugehdrigen,
also auch mit den Hinterbliebenen, erzeugte die Furcht, dass man ihm nachiolgen miisse,
wenn die Verbindung nicht gelost, der Tote entlernt und mit Speise, Ausriistung fiir
sein Fortleben usw. versehen werde. Daraus kann keine Totenverehrung entstehen.
Sie kommt erst zustande, wenn es zum Bewusstsein gelangt, dass all die helfenden
Zermonien, denen man vertraut und die z. T. auf eine Gottheit zuriickgeliihrt werden,
ein Erbteil der Vorlahren sind. Wenn man solche Zeremonien ausliihrt, so versetzt
man sich in die Zeit der Vorlahren zuriick, und ebenso ist man auch genétigt, jedes
mythische Ereignis an die Vorfahren anzukniipfen. - — ,Es liegt aul der Hand,
dass solcher Ahnenkultus nicht in die [rithesten Zeiten gefallen sein kann, sondern
eine ldngere Entwicklung voraussetzt.“ Tylor, Wundt und andere sehen den Seelen-
glauben und den aus ihm entspringenden Seelenkult als das primére an, aus dem sich
erst der Totenkult entwickelte.

) Martin, R., 1905. ,Die Inlandstdimme der Malayischen Halbinsel“. S.923.

3) Vergl. die Schilderung Rivet’s von den Colorado Indianern im ,Journ. Soc.
Americanistes de Paris“, 1905, No. 2 und ,Globus“, 1906, Bd. 89, S. 68. Ferner
»Rev. d’Ethnogr.“, VI. S. 280 und ,Mitt. d. Anthr. Ges. Wien“, Bd. 28, S. 149.

4) Montefiori, A., 1895. ,Notes on the Samoyads of the Great Tundra.* Journ.
Anthr. Inst. London, Vol. XXIV. S. 406.



des Todes gelegen hatte.“ Auch die Hottentotten halten es fiir unheil-
bringend, die Leiche durch die Tiire hinauszutragen, die der Lebende
beniitzt hatte und reissen die Riickwand der Hiitte ein, um den Toten
hinauszuschaffen!). Bei den Kwakiutl-Indianern von Britisch-Kolumbien
schliesslich wird der Tote entweder durch das Dach oder durch ein in die
Wand gemachtes Loch aus dem Hause gebracht und erst ausserhalb des-
selben eingesargt?), und bei den Eskimo am untern Yukon durch den
Rauchfang hinausgezogen?).

Bevor aber die Bestattung erfolgt, wird die Leiche in der mannigfachsten
Weise behandelt; sie wird gewaschen oder mit irgendwelchen Stoffen ein-
gerieben und schliesslich in Gewebe, Matten, Felle oder Rindenbast einge-
wickelt und eingeschniirt. Selbst da, wo der Tote verbrannt oder ins Meer
gesenkt wird, wie an vielen Orten der Siidsee, erfdhrt er vorher noch eine
sorgléltige Behandlung.

Die Lagerung der Leiche kann eine verschiedene sein. Sie entspricht
bei vielen Vélkern der bei uns iiblichen. Der Korper wird in der Riicken-
lage mit ausgestreckten unteren Extremitdten, in der wohl meist der Tod
erfolgt, beerdigt. Daneben aber findet sich in weiter rdumlicher und zeit-
licher Verbreitung die Sitte, die Leichen in zusammengekauerter Stellung
beizusetzen, eine Bestattungsform, die noch weiterer Aulkldrung bedarf. Die
von rezenten Volkern dabei angewandte Prozedur ist fast iiberall dieselbe.
Die unteren Extremitdten werden stark im Knie- und Hiiftgelenk gebeugt,
so dass die Knie vor oder neben die Brust und die Fersen gegen die Sitz-
knorren des Beckens zu liegen kommen. Auch die Arme werden im Ell-
bogengelenk gebeugt, gelegentlich iiber der Brust gekreuzt oder so gelegt,
dass die Hande den Mund oder die Wangen des Gesichtes erreichen. Etwas
anders schildert Frobenius4) die Lagerung bei den Mundang, einem zentral-
dthiopischen Stamme siidlich des Tschadsees. Dort ,wird die Leiche in
hockender Stellung zusammengepresst, so dass die Hénde zwischen den
Beinen nach unten hédngen, und der Kopf auf den Knien liegt. So wird die
Leiche mit Stricken verschniirt und dann in einem Tscholle, d. i. einem
Korb aus einer Sakarolle, eingepackt. Hber vorher erhélt die Leiche noch
ein Kleid. Fiir eine mannliche Leiche wird ein Schaf getdtet, ihm die Haut
abgezogen und der Leiche zwischen den Beinen hindurch um den Unter-
leib gelegt und fest angezogen. Die Blossen der Frauenleichen werden aber
mit Streifen aus Baumwollstoff bedeckt. Ferner werden die Leichen iiber

1) Nach Arbousset, Th., 1842. ,Relation d’un voyage d’exploration au Nord-Est
de la Colonie du Cap de Bonne-Espérance“. Paris. S.502 u. 503. Von Stow, S., 1905,
(The Native Races of South Alrica) falschlich von den Buschménnern behauptet.
Vergl. Seyffert, 1913, l. c. S. 187 u. 188,

2) Boas, Fr., 1896. ,XI Report on the North-Western Tribes of Canada.“ Brit.
Assoc. Adv. Science for 1896. Separat-Abdruck S. 6. ‘

%) Nelson, W., 1899. ,The Escimo about Bering Strait.“ 18. An. Report
Bureau of Americ. Ethnol. Part I. S. 314.

4) Frobenius L., 1912, ,Und Alrika sprach“, Bd. III. S. 158.



und iiber mit roter Erdfarbe bemalt.“ Fiir jede Leiche grabt man ein
eigenes Loch, setzt sie hinein und schiittet das Loch einfach zu.

Nicht immer aber werden die verschniirten oder eingendhten Leichen
aufrecht sitzend beerdigt, sondern vielfach auch auf die eine Seite gelegt,
und man spricht daher von ,sitzenden“ und ,liegenden“ Hockern. Die
letztere Bezeichnung ist schlecht, aber sie hat sich so eingebiirgert, nicht
nur in der deutschen, sondern auch in anderen Sprachen, dass sie kaum
mehr auszurotten sein wird. Im allgemeinen scheint der ,sitzende Hocker”
zu iiberwiegen, fiir Nordamerika ist er fast die Regel.

Der Begriff des ,liegenden Hockers® wird aber auf zahlreiche Fille
angewandt, fiir die er meines Erachtens nicht berechtigt ist, und daraus
erkldren sich mannigfache Widerspriiche und Unklarheiten in der ziemlich
umfangreichen Literatur. Nicht zu den Hockern zu rechnen sind, meiner
RAnsicht nach, alle jene Leichen- und Skeletlagen, bei welchen Ober- und
Unterschenkel nur wenig gegeneinander und gegen den Rumpf gebeugt sind,
Formen die Much als ,Schldfer“ bezeichnet hatte, und die auch Matiegka?)
als ,wirkliche Schldfer® beansprucht, schon weil sie vielfach die eine Hand
unter den Kopf gelegt haben. In der Tat scheint mir diese Erkldrung richtig,
nur sollte man zur Unterscheidung von den gestreckt auf dem Riicken liegen-
den Skeleten, die sich ja auch in einer Schlafstellung befinden, besser von
»Seitenschldfern sprechen?).

Im europdischen Paldolithikum scheint nach den bisher vorliegenden
Funden die Bestattung als Seitenschldfer die Regel gewesen zu sein; ich
erinnere nur an die Skelete von Le Moustier und La Chapelle-aux-Saints,
deren Lagerung noch ziemlich genau festgestellt werden konnte. In dem
Grab von La Ferrassie II dagegen, das sich in einer Jungmousterien-Schicht
fand, haben wir den &ltesten bis jetzt bekannten wirklichen Hocker in Seitenlage
vor uns. Von da an, d. h. im Jungpaldolithikum tritt diese Form dann immer
hédufiger auf, wofiir uns zwei Grédber der Grimaldihéhlen bej Mentone, das
Doppelgrab in der Kindergrotte (E) und das tiefste Grab in der Grotte
Barma Grande die trefflichsten Beispiele bieten. Noch charakteristischer
ist diese Sitte fiir das ganze europédische Neolithikum, besonders im Mittel-
meergebiet, in Frankreich, in der Schweiz3), in Siiddeutschland bis nach
Thiiringen und in B6éhmen. Sie reicht auch noch in die Bronzezeit, beson-

) Matiegka, H., 1892. ,Graber mit zusammengekriimmten Skeleten in Bchmen.“
Mitt. Anthropol. Ges, Wien. Bd. XXII. Sitzber. S. 14.

2) Es ist natiirlich nicht in jedem einzelnen Fall mdglich, zu entscheiden, ob
es sich um einen Hocker oder Seitenschldfer handelt, da die Knochen haulig in ihrer
gegenseitigen Lage starke postmortale Verdanderungen erfahren haben.

3) Besonders wichtig ist das Grableld von Chamblandes in der Gemeinde Pully,
das in verschiedenen Jahren ausgebeutet wurde. Die meisten Graber waren 1 m lang
und 50 cm breit mit genauer Ost-West-Orientierung. Ahnliche Griber fanden sich in
der Gemeinde Lutry, besonders bei Chatelard. Vergl. Schenk, A., 1898. ,Description
des Restes humains provenant de Sépultures néolitiques des environs de Lausanne.”
Bull. Soc. vaud. Sc. nat. vol. XXXIV No. 127 (Separat-Abdruck S. 5 if.).



s 1D e

ders in’°B6hmen!), und vereinzelt bis in die La Téne-Periode hinein. In
Schlesien wird die Hockerbestattung erst in der Zeit der Schnurkeramik
und in der friihen Bronzezeit die Regel; in den rein neolithischen Ansied-
lungen, wie z. B. in Jordansmiihl, finden sich noch hauptsdchlich Skelete
in Schlafstellung auf der Seite liegend, die Arme vor der Brust oder dem
Gesicht; daneben, allerdings selten, Skelete in gestreckter Lage und ferner
liegende Hocker, letztere Form jedoch nur bei Kindern. Man mochte, unsere
bisherigen Erfahrungen zusammenfassend schliessen, dass die Hockerbe-
stattung in Europa immer mehr an Bedeutung und Verbreitung gewonnen
hat, in dem einen Land allerdings firiiher, in dem anderen spdter.

Die ganz ausschliessliche Bestattungsform ist sie aber nirgendwo und
zu keiner Zeit gewesen. Das gilt ausser liir Europa, auch fiir die anderen
Erdteile, z. B. fiir die nordamerikanischen Indianer?). In RAustralien wechseln
die Sepulchralgebrduche fast von Stamm zu Stamm, und auch bei den
Papua von Holldndisch-Neu-Guinea fand van der Sande die mannigfachsten
Behandlungen der Leiche und Bestattungsformen dicht benachbart3). Ahn-
lich schreibt Schweinfurth?) von den Niam-Niam, dass sie ihre Leichen
bald auf Bédnken sitzend, bald in ausgeh6hlten Baumstdmmen begraben oder
in kauernder Stellung verschniirt in Nischengrdbern beisetzen. In mehreren
~ Féllen kdnnen wir diese scheinbaren Widerspriiche erkldren, weil wir wissen,
dass bei einzelnen Stdmmen die Bestattungsform entweder nach dem Alter,
oder nach dem Geschlecht, oder auch nach Rang und sozialer Stellung
verschieden ist.

Bei den aussereuropdischen Vélkern ist der ,sitzende Hocker“ hédu-
figer als der ,liegende“. Diese sitzenden Hocker werden oft einfach in ein Erd-
loch vergraben, wie ich es eben von den Mundang erw&hnte, oder aber in
Korben, in Kisten aus Holz und Stein, oder in Hohlen beigesetzt, oder in Baumen
aufgehédngt. Auf der Insel Lanai der Hawai-Gruppe fand sie von Luschan?®)
einfach in den, lockeren Seesand gebettet. Huch die in den peruanischen
Mumienballen eingeschlossenen Leichen befinden sich in Hockerstellung.

Ruch Beisetzung in grossen Tonurnen kommt vor, einmal bei den
Tupi-Guarani Vélkern von Guatemala bis nach Argentinien und ferner im

1) Vergl. Matiegka, H., 1892, 1. c. S. (14).

2) Uber die Bestattungsformen der nordamerikanischen Indianer vergl. vor Allem:
Jarrow, H. C., 1880. ,Introduction for the Study of the Mortuary customs among the
North American Indians.“ Smithson. Inst. Bur. of Ethn. Washington. S. 114. Der-
selbe, 1881. ,A further contribution to the Study etc.“ I Ann. Rep. Bur. of Ethnology
for 1879—80. S.97—203. Schéne Hockergriber sind abgebildet bei Wilder, H. H., 1905.
»Excavation of Indian Graves in Western Massachusetts. HAm. Anthropologist N. S.
vol. VII. S.295. PL. XXIII. Siidamerikanische Hockergraber hat Ten Kate (1896. An-
thropologie des Anciens Habitants de la Région Calchaquie. HAnales Mus. de la Plata
Seccion anthrop. No. I. S. 11 if.) abgebildet.

3) ,Nova QGuinea“, 1907., vol. III. S. 270—76.

1) Schweinturth, G., 1918. ,Im Herzen von Alrika“, dritte verb. Auflage. S.306.

5) Luschan, F.v.,, 1918. ,Zusammenhdnge und Konvergenz“. Mitt. Anthr. Ges.
Wien. 3. Folge, Bd. 18. S. 41.



siidlichen Vorderindien, hier allerdings nur in pré&historischer Zeit. Wir
sind heute noch nicht in der Lage, zu sagen, was fiir eine Rasse, oder was
fiir ein Volk seine Toten in ‘diesen Urnen beisetztel). Ahnliche tonerne
Begrédbnisurnen, meist aus schlecht gebranntem, rotem Ton bestehend, kennt
man auch aus dem prdhistorischen Europa, und zwar besonders aus Spa-
nien, von den Balearen und von Korsika?). Von ganz anderer Form sind
Tonurnen, wie sie in der N&he von Beni-Hasan in Oberédgypten gefunden
wurden. Sie gehdren vermutlich der IIl. Dynastie an und waren mit
Deckeln geschlossen. In diesen runden, flachen Urnen konnte die Leiche
natiirlich nur in starker Hockerstellung untergebracht werden, aber Vor-
kommen und Verbreitung dieser Form scheint mir eine sehr beschrankte
gewesen zu sein3). Nicht mehr zu den Hockerbestattungen mochte ich
Formen z#hlen, wie sie aus Felsengrdbern in Kreta bekannt geworden sind*).
Hier handelt es sich um rechteckige mit einem Deckel versehene Tonsédrge
von durchschnittlich 1 m 18 cm Lénge, die dem Ende der mykenischen
Periode angehtren. In ihnen konnten die Leichen nicht ausgestreckt bei-
gesetzt werden, es mussten die Beine je nach der Korpergrdsse mehr oder
weniger gebeugt werden.

Gelegentlich horen wir, dass einzelne Stdmme, um die Hockerstellung
der Leiche, oder deren Beisetzung in einer kleinen Grube zu erreichen, auch
nicht davor zuriickschrecken, die Knochen des Toten zu zerbrechen. Von
den Herero®) und Damara®) wird dies sogar als Regel beschrieben. Die
letzteren haben die Gewohnheit, den Kopf mit Riemen zwischen die Knie
zu schniiren und das Riickgrat zu zerbrechen?). HAuch die Bewohner der
Aleuten zerbrechen zuweilen die Knochen, um die Leiche bequem zu einem
~ Biindel verschniiren zu kdnnen®).

1) Caldwell, 1899. ,Sepulchral Urns in Southern India.“ Appendix zu Crooke
W. 99. ,Primitive rites of Disposal of the Dead with special Reference to India.“ Journ.
Anthr. Inst. London, Vol. XXIX. S. 290.

2) Bloch, A., 1902. ,Considerations anthropologiques sur la Corse.“ Bull. Soc.
Anthr. Paris 5. ser. III S.333. Siret, H. u. L., 1887. ,Les premiers Ages du Métal
dans le sud-est de 'Espagne.“ Text S. 128 u. ff. Album Planche 28, 35, 42, 46.

8) Garstang, J., 1904.. ,Excavations at Beni-Hasan in Upper Egypt.“ (Second
Season). Man IV, No. 67. S. 97.

4) Reinach, S., 1904. ,Quelques tombes mycéniennes explorées en Créte“, nach
Xanthulidis: épnueots doyccoloyezij in Rnthropologie Tome XV. S. 646 und 647.

5) Fritsch, G., 1872. ,Die Eingeborenen Siidalfrikas“. S. 236 mit Berufung auf
Anderson.

6) Schinz, H., 1891. ,Deutsch-Siidwest-Alrika“. S. 174 schreibt er wortlich:
»Nach Beendigung der Trauerzeremonie wird dem Toten der Riickengrat gebrochen,
mittelst Riemen der Kopf zwischen die Knie gebunden und nachdem er in Felle ein-
gehiillt worden ist, begraben.“

7) Weitere Beispiele bei Andree, R., 1907. ,Ethnologische Betrachtungen iiber
Hockerbestattung®. Archiv Anthrop., N.F. Bd.6. S. 282 u. S. 303.

8) Dall, W.H., 1878. ,On the Remains of later pre-historic Man obtained from
Caves in the Catherina Archipelago, Alasca Territory and especially from the Caves
of the Aleutian Islands.“ Smithson. Kontrib. to Knowledge No. 318, S. 6, Tafel I



— 14 —

Dass man besorgt ist, die Leiche in Hockerstellung zu bringen, ehe
die Leichenstarre eintritt, fiihrt an einzelnen Orten dazu, die Prozedur so-
fort nach Eintritt des Todes vorzunehmen. ~Ja, auf der Insel Seran wartet
man nicht einmal so lange, sondern man richtet schon den Sterbenden
auf, driickt Knie und Arme fest gegen seinen Korper und hilt sie so lange
fest, bis der Leichnam steif geworden ist!). Dass es unrichtig ist, aus der
Sitte der Hockerbestattung auf Rassenverwandtschaft zu schliessen, wie das
vielfach geschehen ist, brauche ich nach dem Gesagten kaum zu erwdhnen.
Dazu ist die Sitte viel zu weit verbreitet?), und es bestehen selbst im pra-
historischen Europa zu grosse morphologische Unterschiede an den Ske-
leten aus Hockergrdbern3). Koehl*) hat nachgewiesen, dass nicht einmal
die verschiedenen Hockergréberfelder in der Umgebung von Worms einer
somatisch einheitlichen und gleichen Bevdlkerung angehdorten.

Seit die ersten Hocker in europdischen Grdbern bekannt wurden, hat
man sich bemiiht, die Ursachen aufzudecken, die die Menschen zu diesem
uns eigenartig scheinenden Brauch gefiihrt haben mégen.

Man dachte daran, dass der Hocker die Schlaistellung nachahmen
solle, und erst neuerdings ist Schuchhardt® wieder fiir diese Deutung
eingetreten. Er glaubt sogar, den Unterschied in der Bestattungsform in
prahistorischer Zeit in Europa im Norden und im Siiden auf Grund des
Temperaturunterschiedes erkldren zu konnen, denn im Norden schlafe der
Mensch ausgestreckt im wohlgepolsterten Bett, wéhrend er im Siiden zu-
sammengekauert auf der kalten, flachen Erde liege. Abgesehen davon,
dass die letztere Anschauung ziemlich kiihn erscheint, wiirde diese Erkl&-
rung nur fiir liegende Hocker gelten kdnnen. Aber auch dies geht nicht
an, denn ich habe oben schon nachgewiesen, dass wir die sog. liegenden
Hocker von den wirklichen Seitenschldfern trennen miissen. Nur die letz-
teren konnen aus dem Wunsch, dem Toten die ihm natiirliche Schlafstellung
zu geben, erkldrt werden.

Merkwiirdigerweise hat auch die Ansicht Anklang gefunden, dass die
Hockerform die Stellung des Kindes im Mutterleib nachahmen solle, damit
der Mensch sich ,bei der Wiedergeburt zum iiberirdischen Leben in der

1) Andree, R.,1907, l.c. S.292. Nach Engelhard, 1884. Bijdr. tot de Taal, Land-en
Volkenkunde v. Ned. Ind.“ Bd. VIII S. 388, u. Brumund, 1845. ,Tijdschr. v. Ned. Ind.“
IL. S. 68.

2) Zahlreiche Belege fiir die Verbreitung der Hockerbestattung finden sich bei
Crooke, W., 1899. ,Primitive rites of Disposal of the Dead with special Relerence to
India.“ Journ. Anthrop. Inst., London. Vol. XXIX, S.282 ff.,, u. Andree, R., 1907. ,Eth-
nologische Betrachtungen iiber Hockerbestattung. Arch. Anthrop. N. F. Bd. 6, S. 282.
: 3) Dieselbe Ansicht wie ich vertreten auch Andree, R., l.c. S.289; Matiegka, H.,
1892, L.c. S. (15); Gotze, 1899. ,Uber Hockergrdber“. Centralblatt f. Anthrop. 4, S.323;
Reinecke, P. 1900. Verhandl. d. Berl. Gesellschaft {. Anthrop. 1900. S. (258); Wosinsky, M.,
1891. ,Das prahistorische Schanzwerk von Lengyel“. II. S. 84 fi.

4) Koehl, C,, 1900. ,Neue stein- und frithmetallzeitliche Graberfunde bei Worms*.
Correspondenz-Blatt, Anthrop.-Ges. S. 141.

8) Schuchhardt, K., 1919. ,Alteuropa“. S. 23.



= LB e

natiirlichen Lage befinde“!). Es bedarf kaum des Hinweises, dass die
europdischen Neolithiker und auch die meisten Naturvilker schwerlich eine
so genaue Kenntnis von der Fetallage hatten resp. haben, dass sie sich
derselben als Vorbild fiir die Totenlage bedienten?).

Auch den Wunsch der Raumersparnis und die Faulheit des Menschen,
ein grosses Grab zu graben, hat man zur Erkldrung der Hockerbestattung
beigezogen. = Gewiss mag in einzelnen Fillen die Enge des vorhandenen
Raumes, die Kleinheit der angelegten Grube oder Steinkiste Veranlassung
gegeben haben, die Leiche auf eine etwas geringere Ausdehnung zu bringen?®).
Wenn wir uns aber erinnern, wie mdchtige Steinplatten die Menschen oit
zu den Bestattungen zusammenschleppten, wie lange Génge sie in schwer
zu bearbeitende Felswédnde trieben, um am Ende des Ganges einen Hocker
niederzulegen, wird man auch dieser Erkldrung keine allgemeine Giiltigkeit
zusprechen wollen. Dass einzelne Steinkisten, besonders in der neolith-
ischen Zeit, wiederholt zu Nachbestattungen benutzt wurden, scheint mir
nicht dagegen zu sprechen.

Heute diirfte die Anschauung am verbreitetsten sein, dass der weit-
aus grosste Teil der Hockerbestattungen aus der Furcht vor der Wieder-
kehr des Toten oder seines Geistes zu erkldren ist. Daliir treten vor allem
Schoetensack4) und Andree®) ein, und auch Obermaier®) hat sich dieser
Auffassung angeschlossen. Sie geht von der Voraussetzung aus, dass bei
der Hockerstellung die Umbindung des leblosen Kdrpers das Wesentliche
ist, d. h., dass es sich dabei um eine eigentliche Fesselung handelt. Als
direkter, auf Erkldrungen der Eingeborenen beruhender Beweis, wird immer
wieder auf einen Bericht aus Gronland hingewiesen. Ein Yukon-Eskimo
soll die Bindung als das beste Mittel erkldrt haben, um die inuas (die
Schatten oder Geister) zu verhindern, wiederzukommen und um die Leben-
den herumzuschleichen. Dieser Ausspruch wird von Nadaillac”) in einem
Referat iiber Nelson’s Eskimowerk erwdhnt, wo er aber nicht zu finden ist.
Es wird dort nur die Bindung beschrieben und hinzugefiigt, dass in friiheren

1) Wosinsky, M., 1889. ,Funde und Bestattungsweise in Lengyel.“ Mitt. Anthr.
Gesellschait Wien. Bd. XIX. S. (156), und ausfiihrlicher 1891, ,Das prahistorische Schanz-
werk von Lengyel®. II. S. 43 und 89.

2) Es ist interessant, bei Andree, R., 1907, l.c. S. 301, nachzulesen, wie der einmal
nur als Vergleich hingeworlene Gedanke fortzeugend die Phantasie belruchtete und
immer neue und weitergehende Hypothesen zutage férderte.

3) Vergl. die oben erwdhnten Tonsdrge von Kreta.

1) Schoetensack, O. (1901. ,Uber die Bedeutung der Hockerbestattung®. Ver-
handl. der Berl. Ges. I. Anthrop., S. 522) hidlt auch die in Schlalstellung Begrabenen
fiir gefesselt und meint ferner, es sei begreiflich, dass die Sitte bald strenger, bald
milder durchgefiihrt wurde, je nachdem der Verstorbene ein mehr oder minder ge-
fiirchteter Mann war. (S. 526.)

5) RAndree, R., 1907, L. c. S. 303 ff., bes. 307.

) Obermaier, H.,1912. ,Der Mensch der Vorzeit.“ ,Der Mensch aller Zeiten.
Bd. I. S. 423. :

) Nadaillac, 1902. ,Les Escimos“. HAnthropologie. Tome XIII. S. 102.



Zeiten iibelbeleumdeten Menschen nach dem Tode die Sehnen an Armen
und Beinen durchschnitten wurden, um deren Geist zu verhindern, zuriick-
zukehren und nachts als Dd&mon herumzuwandeln?).

Ruch andere wiederholt zitierte Félle halte ich nicht fiir schliissig.
So erwdhnt Schoetensack?) im Anschluss an Brough Smith3) resp. A. W.
Howitt4), dass bei einem Todesfall im Dieyerie-Stamme (Coopers Creek,
RAustralien) die jiingeren Leute beauftragt wurden, ein Grab zu graben,
wdhrend die Eltern daran gingen, die grossen Zehen und ebenso die beiden
Daumen des Toten mit einer starken Schnur zusammenzubinden. Auf die
Frage, weshalb dies geschehe, antworteten sie: ,to prevent him from wal-
king“. Dasselbe schildert Parkinson®) von Eingeborenen des Nordostens
der Gazellen-Halbinsel: ,Die Daumen der ausgestreckten Arme, sowie die
beiden grofien Zehen der ausgestreckien Beine wurden mittels einer feinen
Schnur miteinander verbunden.“ Eine dhnliche Sitte finden wir als Uber-
bleibsel heute noch in Birma®) und bei den Bewohnern des s#chsischen
Voigtlandes 7). .

Gewiss sprechen die Antwort des Australiers und die anderen auf-
. gefiihrten Fidlle fiir die Furcht vor einer Wiederkehr der Toten, der man
ja auch durch allerlei andere Vorsichtsmassregeln (Nichtaussprechen ihrer
Namen, die ausdriickliche Bitte nicht wiederzukommen u. s. w.) zu be-
gegnen sucht, aber sie berechtigen nicht, auch die Umwicklung der Leiche
in Hockerstellung, auf das gleiche Motiv zuriickzufiihren. Und wenn
Flower 8) eine Hockermumie aus Siidaustralien beschreibt, die nicht nur mit
dem breiten Band eines Netzgeflechtes umschniirt war, sondern bei der
auch Mund und Nasenlocher mit Emufedern verstopit und zugendht und
selbst die Vorhaut iiber der glans penis zugebunden waren, so liegt auch
hier kein untriiglicher Beweis vor, dass die Verschniirung des Korpers
und der Verschluss der Leibesofinungen demselben Zweck dienten. Durch

1) Nelson, W., 1899, I c. S. 423,

?) Schoetensack, O., 1901, L c. S. (525).

8) Smith, Br., 1878. ,The Aborigines of Victoria,“ London. I. 115.

4) Howitt A. W. schreibt aber 1884 (,On some Rustralian Beliefs.“ Journ.
Anthr. Inst., London, Vol. XIII,, S. 190) wortlich: ,It seems fo me (von mir gesperrt)
not only that these aborigines believed that the ghost could follow the survivers,
but also that the dead man himself, unless tightly bound and buried under tightly-
rammed logs and earth, might likewise follow them in the body.“

5) Parkinson, R., 1907. ,Dreissig Jahre in der Siidsee.“. S. 75 u. Alb. Tafel 5
gegeniiber S. 64. ;

6) Shway Yoe., 1896, ,The Burman®, London (S. 584) schreibt: , .. the corpse
is carefully washed from head to foot, and the two big toes, and usually also the
thumbs are tied together with the hkyay-ma gyoh and the tet-ma-gyoh, which, it
practicable, should be loks of the hair of a son or daughter, but if this is not to be
got, a strip of cotton cloth is used.”

7} Kéhler, 1867. ,Volksbrauch im Voigtland.* S. 251, nach HAndree, 1907,
L. c. S. 306. : .

8) Flower W.H., 1879. lllustrations of the Mode of preserving the Dead in
Darley Islands and in South Australia.“ Journ. Anthr. Inst. London Vol. VIII. S. 393.



WU |- JE—

die letztere Manipulation sollte allerdings ohne Zweifel dem Geist die Mog-
lichkeit genommen werden, entweder den Korper zu verlassen oder wieder
in ihn zuriickzukehren?).

Die Umschniirung aber hatte m. E. einzig und allein den Zweck,
die Extremitdten in der stark gebeugten Lage festzuhalten, d. h. zu ver-
hindern, dass sie nach Beendigung der Totenstarre sich aus der gewollten
Haltung lésten. Die Voraussetzung, dass es sich dabei um eine eigent-
liche Fesselung handelt, scheint mir nicht zuzutreffen, denn wir kennen
zahlreiche Fille, in denen die Leichen einfach in einen festen Stofl ein-
gendht wurden. Das ist jetzt sogar fiir die steinzeitlichen und friihmetall-
zeitlichen Hocker Agyptens bewiesen, denn- in Naquada, Ballas, El Kab,
Deshasheh und El Achmim sind einzelne Hocker noch anndhernd im Zu-
stand ihrer Beisetzung gefunden worden. Noch heute sind sie in leinene
Tticher eingehiillt, und es sind deutliche Spuren einer Mattenumwicklung
erhalten?). Gelegentlich ldsst es sich nachweisen, dass auch die partielle
Bindung keinen anderen Zweck hat, als einem Korperglied eine bestimmte
Stellung zu geben. So werden an einigen Orten der Ostkiiste Neumecklen-
burgs der in sitzender Stellung aulgebahrten Leiche die Hénde der ge-
beugten Arme durch diinne, an die beiden Daumen angebundene Schniire
in die H6he gezogen, dass sie wie in betender Haltung emporstehen. In
dieser Stellung wird der Leichnam bestattet oder auf einem Scheiterhaufen
verbrannt 3).

So komme ich denn zu einer letzten und wie mir scheint einfachsten
Erkldrung der Hockerbestattung, die wenigstens fiir die Mehrzahl der Fdlle
die richtige zu sein scheint. Die Leiche wird deshalb in der angegebenen
Weise zusammengebunden und verschniirt, um dem Menschen auch im
Jenseits diejenige Korperhaltung zu geben, die fiir ihn wihrend des Lebens
die natiirlichste war. Denn dass das Hocken bei den fiir diese Sitte in
Betracht kommenden Vdlkern die gebrduchlichste Ruhestellung ist, in die
sie immer wieder zuriickkehren, bedarf keines besonderen Nachweises. Wie
man dem Toten alles ins Grab mitgibt, was er im Leben liebte und brauchte,
damit er es im Jenseits nicht entbehre, so brachte man ihn auch in die
ihm gewohnte Ruhelage, die er nach dem Tode einzunehmen selbst nicht
mehr imstande war. Dies war und ist aber schon wegen der sicher ge-
fiirchteten Totenstarre nur durch ein Zusammenpressen der Extremitédten
und durch eine Umwicklung oder Umschniirung des Korpers zu erreichen.
Diese letztere ist also nicht das Wesentliche, sondern ein Sekunddres und

1) Vgl. auch ‘die Tsantsas der Jfvaro, bei welchen die Lippen mittelst durch-
gestochener Dornen geschlossen werden, sowie die mumilizierten Kople aus Nazca
(Peru).

?) Forrer, R., 1901. ,Uber Steinzeit-Hockergraber zu Achmim, Naquada etc.
Strassburg. S. 29. Ein Hocker im Berliner Museum ist statt in eine Matte in ein
Fell eingenéht.

8) Parkinson, R., 1907. ,Dreissig Jahre in der Siidsee.“ S. 274,

i 2
GEOBOT. INSTITUT
ROBEL IN ZURICH



= B =

hat mit ,Fesselung“ nichts zu tun?!).. Die sorgldltig und geradezu liebe-
voll hergerichteten Mumienballen der Peruaner sprechen fiir diese Aul-
fassung.

Zur Unterstiitzung meiner Anschauung verweise ich z. B. auf die auf
den mittleren Salomo-Inseln- herrschende Sitte, den Toten an isolierten
Pldtzen im vollen Prunk auszustellen. Er befindet sich dabei immer in
hockender Stellung, die Ellenbogen auf die Kniee und die Hénde unter
das Kinn gestiitzt, in genau derselben Stellung, wie sie dem Lebenden ent-
spricht und wie sie sich auch auf den, ,Beku“ genannten, menschlichen
Schnitzereien in Buin (Bougainville) wiederfindet?). Schliesslich finden sich
sogar Zeugnisse der Eingeborenen selbst. So horte Dall®) von den Kadiak
(Rleuten), - dass es bei ihnen nicht ungewdhnlich ist, die Leichen in einer
natiirlichen Haltung und Beschéitigung zu trocknen und in dieser Lage in
einer Hohle beizusetzen. So wurden Frauenleichen in eine Haltung ge-
bracht, als ob sie n&hten oder ihre Kinder stillten; alte Mdnner, als ob
sie Tamburin schliigen u.s. w. Dabei werden die dazu nétigen Gerit-
schaften aber nur selten in natura den Toten mitgegeben, sondern durch
hé6lzerne Modelle ersetzt. .

Dass auch andere Gewohnheiten des Lebens fiir die Lagerung der
Leiche massgebend sein konnen, sei noch an einem Beispiele gezeigt. Die
Bassari bestatten ihre Toten ausgestreckt, die eine Hand unter den nach
Norden gerichteten Kopf gelegt. Derjenige des Mannes ruht auf der linken
Hand, das Gesicht nach Sonnenaufgang gewendet, derjenige der Frau auf
der rechten mit dem Gesicht gegen Sonnenuntergang. Die Erkldrung dafiir
lautet: ,Wenn die Sonne aufgeht, nimmt der Mann seine Hacke und sagt:
- ich will zur Farmarbeit gehen. Wenn die Sonne untergeht, nimmt die
Frau ihre Last und sagt: ich will zum Markte gehen“?). ‘Das Jenseits ist
eben eine Fortsetzung des Diesseits; man lagert daher den Toten in der
Weise, dass er ungestort seinen gewohnten Beschéitigungen nachgehen kann.

Eine &hnliche Auffassung vertritt auch Matiegka?®), wenn er schreibt:
,Die eigentlichen Hocker stellen ruhende oder im Rate der Weisen oder
im Familienkreise um das Herdfeuer hockende Abgestorbene dar.“ Selbst
Andree®), der sich ganz fiir die Fesselungshypothese einsetzt, muss zu-
geben, dass fiir die Papua und die Volker des ostasiatischen HArchipels die

1) In den bisher vorliegenden Berichten ist der Unterschied zwischen einfacher
Umwicklung und eigentlicher Bindung allerdings nicht durchgefiihrt. Man wird ihn
bei kiinitigen Beobachtungen aber machen miissen.

?) Thurnwald, R., 1910. ,Im Bismarckarchipel und auif den Salomoinseln.“
Zschr. Ethnol.,, Bd. 42, S. 131. :

8) Dall, W. H,, 1878. ,On the remains of later pre-historic man obtained from
caves in the Catherina Hrchipelago, Alasca Territory. Smithson. Contrib. of Know-
ledge N. 318, S. 28.

4) Frobenius, L., 1912. ,Und Aflrika sprach.“ Bd. III, S. 474.

5) Matiegka, H., 1892, 1. c. S. (15).

) Andree, R., 1907, 1. c. S. 299 und 300.



— 19 —

von mir vertretene Erkldrung maoglich ist. Wenn er aber direkte dies be-~
stitigende Ausserungen aus dem Munde jener Vilker vermisst, so vergisst
er, dass es sich fiir den Naturmenschen hier um etwas so Selbstverstind-
liches handelt, dass er eine Begriindung gar nicht fiir nétig h&lt und eine
diesbeziigliche Frage von Seiten eines Europders kaum verstehen wird. Man
frage einen unserer Bauern, warum er sich zum Schlafen hinlegt oder zum
Essen an den Tisch setzt, und man wird in der Mehrzahl der Fiélle keine oder
nur eine Verlegenheitsantwort bekommen. Wenn man allerdings aus rein
europdischer Gedankenrichtung heraus die Hockerform als eine ,naturwidrige,
die Pietdt verletzende Stellung“ bezeiChnet, wie dies Wosinsky!) tut, dann
werden uns die Gebrduche primitiver Vélker immer unldsbate Rétsel bleiben.

Neben der Hockerbestattung hat vor allem die Rotfarbung der Ske-
lete die Auimerksamkeit der Forscher erregt und zu der Annahme gefiihrt,
dass nicht nur bei verschiedenen rezenten Naturvilkern, sondern auch in
friiher, prdhistorischer Zeit in Europa eine Art von Skeletkult vorkommt.
Dieser setzt meist eine sog. sekundédre Bestattung voraus, d. h. die Weich-
teile der Leiche miissen entweder durch den Prozess der Verwesung oder
durch irgend welche kiinstliche Mittel und Eingriffe zerstért und die iibrig-
bleibenden Teile des Skeletes dann mit einem Farbstoff bestrichen und von
Neuem beigesetzt worden sein. Ein solches Vorgehen ist fiir eine Reihe
von Volkern, so z. B. liir die Maori, liir brasilianische Indianer, fiir viele
Stdmme Westairikas bezeugt, aber fiir die europdische prahistorische Be-
vilkerung ist ein schliissiger Beweis noch nicht erbracht. Die einzige po-
sitive Angabe, die in der einschldgigen Literatur immer wiederkehrt, stammt
von Piette und betrifft die Knochen von zwei Skeleten aus Mas d’Azil.
»Enfin j’y ai découvert deux sépultures des squelettes inhumés aprés avoir
été decharnés au silex et colorés en rouge au moyen de peroxyde de fer.
Les grands os rayés par le silex n’étaient plus dans leur connexion na-
turelle, les petits os manquaient, probablement parce que les corps, avant
d’étre inhumés, étaient restés longtemps exposés aux atteintes des oiseaux
ravaces et s’étaient désagrégés“?). Piette ist von jeher ein Anhdnger der
Entileischungs-Hypothese gewesen. Schon 1873 hat er von den zerbrochenen
Schéddeln der Grotte de Gourdan behauptet: ,La peau des crdnes a été
enlevée avec des outils en silex. Les raies produites sur la boite osseuse
sont trop apparentes pour qu’on ne les remarque pas. Le crdne a donc
été dépouillé de son cuir chevelu“3).

Ruch Pigorini und Cartailhac sind fiir eine Entfleischung der Knochen
und eine reine Skeletbestattung besonders im Neolithikum eingetreten, und

1) Wosinsky, M., 1891, L. c. Bd. II. S. 83, 84 und 87.

2) Piette, E., 1896. ,Etudes d’Ethnographie préhistorique.“ I1I. ,Les Galets coloriés
du Mas d’Azil“. Anthropologie Tom VII. S. 386 und 1895 Bull. Soc. Anthrop. Paris.
4, sér, VI. S. 485/6. Im Text nicht gesperrt.

8) Piette, E., 1873. ,Grotte de Gourdan“. Bull. Soc. Anthrop. Paris. 2. ser. VIII.
Seite 408.



S 20 —_—

selbst Dechelette, der die in der Literatur zerstreuten Angaben zusammen-
stellt!), spricht, wenn auch mit einer gewissen Reserve, von einem ,déchar-
nement présépulchral“. Als spédter Virchow die rotgefdrbten Knochen aus
der Franz Josef Gasse in Briinn zur Untersuchung bekam, behauptete auch
er, dass es sich um einen absichtlichen Anstrich der vorher mazerierten
Knochen mit in Wasser angeriihrtem Eisenocker handle?). So fand diese
Hypothese eine immer grofiere Verbreitung. Was es aber mit den von
Piette behaupteten ,rayures trés distinctes faites avec un silex“3) an dem
Femur von Mas d’Azil fiir eine Bewandtnis hat, konnte Zaborowski durch
Nachpriifung des jetzt im Musée von St. Germain befindlichen Knochens
zeigen. Er fand’nur: ,deux petites rainures a peu prés paralleles, situées
a une extrémité de l'os et transversalement a lui“%). Dass solche ring-
formig um den Knochen laufende Kratzer nichts mit einer Entileischung
des Knochens zu tun haben, bedari keiner n&heren Begriindung, und es
geniigt schliesslich darauf hinzuweisen, dass sonst noch von keinem Be-
obachter und Bearbeiter der zahlreich bekannten neolithischen Skelete Spuren
gefunden wurden, die die Annahme der genannten Autoren stiitzen wiirde.
Rusdriicklich betont auch Bonnet®) anldsslich seiner Untersuchung der rot-
gefdrbten Skelete von Oberkassel, dass sich an den Knochen keinerlei Schnitt-
oder Schabspuren finden, die auf eine Zerlegung oder Entileischung der
Leiche hinweisen.

Wir haben heute fiir das Vorkommen rotgefdrbter Skelete in pra-
historischen Grébern eine ganze Reihe von Anhaltspunkten, die uns eine
sichere und richtige Deutung gestatten. Vier Moglichkeiten sind dabei ins
Auge zu fassen$):

1. Einbettung und Uberstreuung der Leiche mit Ocker.

2. Umhiillung der Leiche mit gefdrbten Stoffen, Rindenzeug u. dergl.

3. Mitgabe von Farbstoffen in Form einzelner Stiicke oder in ange-

riebenem Zustand, und

4. Bemalung der Leiche im ganzen oder teilweise.

1) Dechelette, J., 1908. ,Manuel d’Archéologie préhistorique.“ I. S. 469.

2) Virchow, R., 1898. ,Urgeschichtliche Funde von Briinn und rotgeldrbte Kno-
chen aus Mahren und Polynesien.“ Verhandl. d. Berl. Gesellschaft . Anthrop. S. (62)
und bes. S.(71). Ebenso Krause, E., 1901. ,Zur Frage von der Rotidrbung vorgeschicht-
licher Skeletknochen.“ Globus, Bd. 80. S. 364.

%) Piette, E., 1895, 1. c. S. 485/6.

4) Zaborowski, S., 1906. ,Pretendu preuve de décharnement sur un {émur du
Mas d'Azil.“ Bull. Soc. Anthrop. Paris. 5. sér. VII. S. 417.

%) Verworn, M., Bonnet, R. und Steinmann, G., 1919. ,Der diluviale Menschen-
fund von Oberkassel bei Bonn.“ Wieshaden. S. 17.

%) Von den roten Flecken, die E. Krause an einem neolithischen Skelet von
Rossen fand und auf Bakterieneinwirkung zuriickzufiihren sucht, kann hier abgesehen
werden. Vergl. Krause, K., 1900. ,Menschliche und Tier-Knochen mit roten Flecken“.
Verh. d. Berlin. Gesellschaft f. Anthrop. S. (311) und derselbe l.c. 1901. ,Zur Frage von
der Rotfdrbung vorgeschichtlicher Skeletknochen.“ Globus. Bd. 80. S. 361. Ferner
Virchow, R., 1898, L. c. S. (73).



In allen diesen Fillen hat sich der Farbstoff nach der Dekomposition
der Weichteile auf die Knochen niedergeschlagen und ist teilweise tief in
die Knochensubstanz eingedrungen. Eine absichtliche und von Menschen-
hand ausgefiihrte Farbung der Skelete liegt also nicht vor.

Die Verwendung von Rétel bei Bestattungen beginnt in unserem Kon-
tinent schon im Jungpaldolithikum, im Aurignacien, und reicht bis in das
Azylien. Sie ist festgestellt in den Grimaldi-Grotten bei Mentone, in der
Grotte du Cavillon, in dem bekannten Léssiund in Briinn, in Cro-Magnon,
Laugerie-Basse, bei den dem Magdalénien angehdrenden Skeletfunden von
Les Hoteaux und Oberkassel und schliesslich in Mas d’Azil und in der
Ofnethéhle. Im Neolithikum bis in die Bronzezeit hinein erfdhrt sie dann
noch eine weitere Verbreitung, besonders im siidlichen Russland von den
Gouvernements Kiew und Poltawa, bis zur Siidkiiste der Krim und den
Ostkiisten des Asow’schen Meeres, ferner an einigen Orten Deutschlands,
in der Schweiz und in fast ganz Siideuropa.

Viellach wurde die Leiche auf eine mit Ocker vorbereitete Unterlage
gelegt, was immer dann der Fall sein wird, wenn die in ihrem natiirlichen
Zusammenhang gefundenen Skeletteile auch an ihrer Unterflache gelédrbt
sind. Noch héufiger scheint eine Uberstreuung oder Einpuderung mit Ocker
stattgefunden zu haben, die sich aber nicht nur auf den Koérper des Toten
erstreckte. Dies geht aus dem Umstande hervor, dass gelegentlich die
ganze umgebende Erdschichte, die Grabbeigaben, Kiesel u. s. w. von Farbe
iiberzogen sind. So schildert Koulakowsky!) die Farbung zweier Skelete
aus einem Steinkistengrab eines Tumulus am rechten Ufer des Belbek, in
der Ndhe von Douvankioi: ,Leur coloration ofirait-1’aspect d’'une large
bande qui s’étendait en zigzag sur l'un et l'autre squelette: sur le crane
de I'un, les épaules de 'autre et le bassin du premier, il y avait de la
couleur abondamment sur les cotes, gisantes a terre, des deux squelettes
et sur quelques vertebres tant de I'un que de l'autre; il y en avait aussi
sur le lit de cailloux de riviere, qui formait le lit de la tombe, la ou la
bande colorée passait d’un squelette a I’autre.”

Hier ist gleichsam noch die Bewegung der Hand zu spiiren, die die
Streuung vorgenommen hat. Dementsprechend ist die Schicht des roten
Farbstoffes an den verschiedenen Teilen der Skelete auch sehr verschieden
dick. Ob diese Einbettung oder Bestreuung der Leiche irgend -eine
magische Bedeutung hatte oder der Konservierung diente, wissen wir
nicht. In Japan war es in friiherer Zeit Sitte, bei der Bestattung eines
Toten aus hohem Stande ,zum Zwecke der Konservierung der Leiche“
den ganzen Sarg mit einem roten, aus China eingefiihrten Farbstoff (shii)

1} Koulakowsky, 1903. ,Sur la question des squelettes colorés.“ Kiew, auch Atti
Congr. internat. Scienze Storiche. vol. V. HArcheologia Roma, 1904. S. 673—681. Vgl.
ausserdem Brandenburg, N. E., 1898. ,Uber die gefirbten Skelete in den Kurgan-
Grabern.“ Globus, Bd. 74, S. 116.



— BB .

anzufiillen, wodurch wie bei unseren prédhistorischen Skeleten eine Rot-
farbung der Knochen eintrat!).

Oft sind aber nur bestimmte Teile des Skeletes gefdrb}, oder es fin-
det sich nur ein einzelner Farbstreifen meistens am Schéddel. Diese Far-
bungen konnen nur auf Niederschldge gefdrbter Hiillen, Stoife, Felle und
dergl., oder von Grabbeigaben, oder schliesslich auf Bemalung der Leiche
selbst zuriickgefiihrt werden. Fiir alle diese Moglichkeiten gibt es zahl-
reiche Beispiele, die auch ihre Analogien bei rezenten Volkern haben.

Unter den Hockerbestattungen der Friihmetallzeit von El Argar in
Siidost-Spanien fand sich an einem Schddel ein schmaler, aus Zinnober
bestehender Streif in der Hohe des Haarwuchsbeginnes auf der Stirn und
zum Teil auch noch rings um den, Schddel herum. Er riihrte sichtlich
von einem rotgefdrbten Band her, das die Haare zusammengehalten hatte,
denn an anderen Schéddeln lagen genau in der gleichen Lage Silberstreifen,
die wohl demselben Zweck dienten. Stoif und Weichteile haben sich zer-
setzt, und der Farbstoff schlug sich auf die Knochen nieder. Bei einem
anderen Skelet lagen auch rotgefdrbte Knopie aus Elfenbein, die auf dieselbe
Weise ihre Farbung erhalten haben diirften 2).

Im europdischen Neolithikum finden wir hé&ufig Rotfdrbungen nur auf
dem Gesichtsskelet und am Gehirnschéddel, gelegentlich auch an den Extre-
mitdten, die ihre Ursache darin haben, dass den Toten ein Stiick Eisen-
ocker in der vor dem Gesicht liegenden Hand mitgegeben wurde?3). Wenn
in reichlichem Masse vorhanden, hat der Farbstoif nach der Verwesung
der Weichteile die Knochen nicht nur oberfldchlich gefdrbt, sondern ge-
langte bis in das Innere der Schéidelhdhle?).

Der Roteisenstein hat ferner die Fahigkeit tief in die Substantia
spongiosa, ja bis in den Markraum einzudringen, wie dies z. B. auch bei
den Oberkassler Skeleten der Fall ist, und die von R. Virchow aufgestellte
und lange Zeit anerkannte Behauptung, dass der Eisenocker ,weder in die
zelligen Elemente noch in die Intercellular-Substanz eindringt, sondern nur
der Oberildche anhdngt,“ ist nach unseren jetzigen Erfahrungen nicht mehr
haltbar%). Ubrigens sind gerade diejenigen Teile des Skeletes besonders
stark gefdrbt, die nur von wenigen Weichteilen bedeckt waren, weil hier
der Farbstoff besser eindringen konnte ). In manchen neolithischen

1) Adachi, B., 1903. Diskussion zu Stieda: ,Uber gefdrbte Menschenknochen.*
Corr.-Bl. d. Berl. Gesellschaft §. Anthrop. S. 175.

2) Siret, H.u. L., 1887. ,Les premiers Ages du Métal dans le Sud-est d’Es-
pagne.“ Anvers. Text S. 157 u. iL -

3) Abbildung eines solchen Hockers bei Kohl, C., 1900. Neue stein- und frithmetall-
zeitliche Graberfunde bei Worms. Corr.-Bl. d. Berl. Gesellschait . Anthrop. S. 140, Fig.IV.

4) Knauer, F.,1900. ,Menschliche Knochen mit roten Flecken aus bessarabischen
- Qrébern.“ Verhandl. d. Berl. Gesellschait . Anthrop. S. (315).

5) Virchow, R., 1898. ,Rot angestrichene Menschenknochen.“ Verhandlg. d.
Berl. Gesellschatt f. Anthrop. S. (281) u. (282), auch S. (71).

6) Stieda, L.,1903. ,Uber geldrbte Menschenknochen.“ Corr.-BI. Anthr. Ges. S. 175.



Grébern, so besonders in Chamblandes, findet sich neben rotem auch gelber
Ocker, und auch in angeriebener Form wurde der Farbstoff dem Toten
mitgegeben. Die neolithischen und friihmetallzeitlichen Hocker Hgyptens
haben regelméassig Schmink- oder Farbenreibplatten aus grau-griinem Schie-
fer mit ins Grab bekommen. In manchen Féllen hielten sie dieselben in
der Hand vor dem Gesicht, in anderen hatten sie auch kleine Ledertdsch-
chen mit Malachiterde bei sichl). In &hnlicher Weise gehort ein roter
Farbstoff, und zwar auch hier vorwiegend Ocker, ganz allgemein zu den
Begrdbnisriten der amerikanischen Indianer ?).

Alle diese mit ins Grab gegebenen Farbstoffe waren ohne Zweifel
dazu bestimmt, dem Toten die Moglichkeit zu geben, sich auch im Jenseits
zu bemalen, wie er es im Diesseits getan. Wenn man bedenkt, in welchem
Umfang die Korperbemalung bei Lebenden geiibt wurde und noch wird3),
kommt man zu dem Schluss, dass die Rotfdrbung der Skelete vielfach
auch auf einer Leichenbemalung beruhen muss. In diesem Sinne habe ich
schon vor Jahren die roten Streifen auf einem neolithischen Schédel von
Glis als Niederschlag einer Gesichtsfdrbung gedeutet4). Aus dem klassi-
schen Altertum sind uns zahlreiche Belege erhalten®), und ich zweifle
nicht, dass wir darin Uberlebsel aus vorgeschichtlicher Zeit zu erblicken
haben. Nur so erkldrt sich die Rotidrbung des kapitolinischen Jupiter,
von der der dltere Plinius berichtet, die dann die Sitte nach sich zog,
dass auch die Triumphatoren, wenn sie zum Kapitol hinaufstiegen, sich
Koérper und Gesicht rot fdrbten ). Erwdhnenswert ist auch die Rotfdrbung
der Priapstatuen, wie sie Titull (I. 15—16) beschreibt:

»,Pomosisque ruber custos donatur in hortis
Terreat ut saeva falce Priapus aves.“
sowie das Beschmieren des Gesichtes bei dem Dionysosfest.

Aul die zahlreichen Analogien bei rezenten Volkern braucht kaum
hingewiesen zu werden. Bei den brasilianischen Indianern ist die Rotfar-
bung ganz allgemein, die Andamanen verwenden zur Bemalung ein toniges
Bindemittel, dem reichlich Zinnober beigemischt ist. Die Eingeborenen
des Nordostens der Gazellen-Halbinsel schmiicken den auf einem niederen,
mit Kokosbldttern und buntem Laub dekorierten Rahmen sitzenden Leich-
nam wie einen Lebenden, indem sie Gesicht und Korper mit roter, weisser

1) Forrer, R,, 1901. L c. S. 31 u. 32.

2) Hrdlicka, A., 1901. ,A Painted skeleton from Northern Mexico with notes
on bone painting among the American Aborigines.“ Am. Anthr. N. S. Vol. 3, S. 714,
und 1905. ,On Painting of Human Bones among the American Aborigines.“ Smithson.
Rep. 1904, S. 607—617, with Plates I—IIL

%) Eine treffliche Zusammenstellung findet sich bei Stoll, O., 1908. ,Das Ge-
schlechtsleben in der Vélkerpsychologie.“ Leipzig, S. 286 if.

4) Die Belege dafiir sind mir nicht mehr zuganglich; sie sind in Frankreich
sequestriert. Vgl. d. Diskussion zu Stieda, 1903. I c., S. 175.

5) Vgl. unter Anderem auch Koulakowsky, l. c.,, S. 13.

6) Plinius Hist. nat. XXXIII. 111—112,



— 24 —

und schwarzer Erdfarbe bemalen!). RAuch an der Ostkiiste Neumecklenburgs
wird der ganze Korper der in einem kleinen Kanoe sitzenden Leiche mit
einem Gemisch aus roter Ockererde und gebranntem Kalk bestreut2). Die
Narrinyeri in Rustralien trocknen die Leichen und bemalen sie wihrend
dieses Vorganges mit Fett und rotem Ocker. Erst spdter werden sie in
Matten eingewickelt und weitertransportiert3). Bei den Tschamba im Benue-
Gebiet widscht und rasiert man die Leichen, um nachher wenigstens die
mdnnlichen, {iber und iiber mit roter Erdiarbe, Kassa genannt, zu bestrei-
chen. Denselben Erdiarbstoif, hier als Kurri bezeichnet, verwenden auch die
Dakka zum Einreiben ihrer Leichen, die erst nach dieser Prozedur in
Hockerstellung gebracht und mit einem breiten Baumwollband umwickelt
werden ). Diese wenigen Beispiele aus den verschiedenen Erdteilen mégen
* geniigen.

Ob zwischen der Rotfdrbung der Leiche und dem Blutopfer ein Zu-
sammenhang besteht, wobei der Ocker gleichsam als Symbol fiir das Blut
eintritt, wage ich nicht zu entscheiden. Stoll3) folgt einem &hnlichen Ge-
dankengang, wenn er vermutet, dass das Rot bei den nordamerikanischen
Indianern deshalb die symbolische Farbe des Krieges sei, weil es die Farbe
des menschlichen Blutes ist. In der Tat wird das Opferblut gelegentlich
zur Leichenbemalung verwandt. Bei den Hottentotten bestreicht der Sohn
den Leichnam des Vaters mit dem Blut eines geopierten Bockes®), und
bei den Galla wird das Blut einer auf dem Grabe geopferten Kuh uber
. den Leichnam geschiittet 7).

Schuchhardt?®) glaubt im Anschluss an von Duhn (,Rot und Tot*,
Arch. iI. Religionswissenschait, 1906), dass die Toten die rote Farbe mithe-
kommen, ,um sich blilhendes Ansehen zu erhalten“. Im Volkergedanken
ist die Farbe des Blutes immer die Farbe des Lebens gewesen?®), die in
Rorperbemalung, Kleidung, Wandschmuck feierlich verwendet wird. Die
Naturgotter, die das strotzende Leben verkorpern, Pan, die Satyrn, Priapus,
Silenus, erscheinen rot.“ ,Den Toten werden urspriinglich Blutopfer gebracht
durch Tier- und Menschenschlachtung; auch Odysseus ldsst in der Unterwelt
die Schatten Blut trinken, damit sie soviel Leben gewinnen, um reden zu
kdénnen — nachher begniigt man sich, ihnen rotgefdrbte Kleider mitzugeben.“
~ 1) Parkinson, R., 1907. lc., S.75.

%) Derselbe, 1907. L c., S. 274.

3) Smith Brough, 1878. ,Aborigines of Victoria“ I. Introd. XXVI. Text, S.98.

4) Frobenius, L., 1912. L c., III., S. 265 u. 281.

5) Stoll, O., 1908. L c., S.319.

) Hahn, Th., 1867. ,Die Nama-Hottentotten.“ Globus, Bl. 12, S. 333, u. Ratzel,
» Volkerkunde.“ 2. Auil, Bd. I, S. 704.

7) Paulitschke, Th., 1893. ,Ethnographie Nordairikas. ,Die materielle Kultur
der Danakil, Galla und Somal.“ Berlin I, S. 207.

8) Schuchhardt, C., 1919. ,Alteuropa.“ S. 22.
9) Ruch Virchow, R., 1898 (Verhandl. d. Berl. Gesellschait I. Anthrop. S. [285])

meint: ,dass zu allen Zeiten die rote Farbe eine heitere, anregende Wirkung ausiiben
musste.“



— A

Im Sinn eines Skelet- und speziell Schéddelkultes sind auch einige
sehr beachtenswerte Teilbestattungen aus prdhistorischen Zeiten aufgefasst
worden, bei denen die Rotfdrbung ebenfalls eine Rolle spielt. Das schénste:
Beispiel dafiir haben die Ofnethohlen geliefert!). In einer Tiefe von 85 cm
lagen in einer mit Ocker ausgestreuten, muldenférmigen Grube von 76 cm
"Durchmesser nicht weniger als 27 Schéddel dicht nebeneinander und voll-
standig mit Ocker iiberdeckt (Tafel I, Abb. 1). In einer zweiten, nur 45 cm
im Durchmesser messenden Vertiefung wurden noch 6 Schédel gefunden.
Von diesen 33 Schéddeln sind nur 4 ménnlich und 9 weiblich; 20 gehdren
Kindern verschiedener Altersstufen an. Nach den Beigaben sind die Reste
dem RAzylien zuzurechnen, obwohl sie in eine Spé&t-Magdalénien-Schicht
eingebettet sind. Da bei mehreren Schéddeln noch die obersten Halswirbel
in ihrer mnatiirlichen Lage zum Teil mit Schnittspuren gefunden wurden,
so kann es gar keinem Zweifel unterliegen, dass hier nicht Schédel, son-
dern Kopie bestattet wurden, die mit einem scharfen Steinmesser vom
Rumpf getrennt worden waren. Ich halte die Annahme R. R. Schmidt’s,
dass wir es mit einer sukzessiven Bestattung zu tun haben, bei welcher
die Kopfe immer konzentrisch um die friiher bestatteten gelegt wurden,
fiir wenig wahrscheinlich. - Dagegen spricht die Form der Gruben und die
ungestorte Lage, in der die Schédel sich befanden. Warum hier allerdings
auf einmal 33 Menschen, und darunter so viele Kinder, starben oder sterben
mussten, wissen wir nicht. Vielleicht handelt es sich um die verheerenden
Wirkungen einer Seuche, vielleicht um die Folgen eines feindlichen Uber-
falles, vielleicht auch um ein rituelles Menschenopfer ). Dass hier Képie vom
Feinde beigesetzt wurden, darf man fiiglich ausschliessen. Dagegen spricht
schon die Zahl der Kinderschddelchen. Ausserdem ist die Bestattung eine
dusserst pietédtvolle. Alle Képfe waren mit dem Gesicht nach Westen gerichtet,
und bei mehreren fand sich ein reicher Schmuck in Form von durchbohrten
Edelhirschzdhnen und seltenen Schneckenschalen, deren Lagerung den Schluss
zuldsst, dass sie als Ketten um den Kopf geschlungen oder auf Hauben aufgenéht
waren. Eine dhnliche Kopibestattung wurde im Jahre 1913 am siidlichen Steil-
abfall des Kaufertsberges (im Tal der Eger) nachgewiesen. Hier handelt es sich
allerdings nur um einen einzelnen Schéddel, aber die Bestattungsart war die
gleiche, wie in der grossen Oinet. Auch hier lagen neben dem Hinterhauptsloch
noch der erste und zweite Halswirbel, wéhrend alle iibrigen Skeletteile fehlten.

Andere Teilbestattungen von Schéddeln kommen iibrigens, wenn auch

selten, seit dem Beginn des Magdalénien vor, so z.B. in der Grotte des
Hommes bei Arcy-sur-Eure, in der Grotte de Gourdan, in Mas d’Azil und
in der Grotte des Placard ?3).
1) Schmidt, R.R., 1912, ,Die diluviale Vorzeit Deutschlands.“ S.37 ii. u. Taf. XIV.
2) Dafiir entscheidet sich R. R. Schmidt (.. c., S. 37), und auch Obermaier
(I. c. S. 424) neigt zu dieser Auffassung.

%) Die in der letztgenannten Héhle gefundenen Schddel waren bearbeitet. Breuil H.

und Obermaier H., 1909. ,Créanes paléolithiques fagonnés en coupes.“ Anthropologie
Tome 20, S. 523.




S - 7 -

" Wo sind die heute fehlenden Korper geblieben? Wahrscheinlich wur-
den sie verbrannt. Daliir sprechen die Tatsachen einer spédteren Periode,
denn in der Hallstattzeit kommen solche Teilbestattungen in Verbindung
mit Leichenbrand, wenn auch sehr selten, vor (Tafel I, Abb. 2). Bald
wurde der ganze Leib verbrannt, und nur der Kopf auf die verkohlten Reste
gelegt, so dass der Schédel von Brandspuren frei blieb. Bald ist das Skelet
vollstdndig erhalten, nur der Schéddel fehlt. Ein daneben liegendes kleines
Brandhiuichen, in dem sich bisweilen noch kalzinierte Zédhne und Reste des
Schéddels befinden, beweist, dass der Kopf allein verbrannt wurde. Fiir
Hallstadt selbst und fiir Stilliried sind solche Bestattungen sicher nachzu-
weisen 1),

Dass gerade der Kopf des Toten und konsequenter Weise auch sein
Schéddel eine besondere Behandlung und Verehrung erfdhrt, kann nicht
wundernehmen; ist doch der Kopf des Lebenden der markanteste Teil des
Korpers. Aus dem Gesicht eines Menschen trifit uns der Blick seines Auges
und dringt bis in die Tiefe unserer Seele, aus dem Munde kommt seine
Rede, die der lebendige Ausdruck seiner Gedanken ist, und in seinen Ge-
sichtsziigen lesen wir, was in seinem Innern vorgeht. Wie viel mehr muss
dies auf den Naturmenschen wirken, als auf uns, die wir Alles meist nur
intellektuell und ohne innere Erschiitterung zu erfassen gewohnt sind.

Darum nehmen auch so viele Volker an, dass der Kopf der Sitz eines
besonderen Geistes sei, der den Menschen fiihrt, und den der Nebenmensch
nicht ohne Gefahr fiir sein Leben insultieren darf2?). Daher auch die so
weit verbreitete Furcht, den Kopf eines Menschen zu beriihren, denn der
Geist, der in ihm wohnt, ist sehr empfindlich, wédre zu Tode gekrdnkt, wenn
die Hand eines Fremden thn beriihren wiirde. Auf Kaniet®) sind die Kopfe
aller Ménner heilig, in Polynesien meist nur die Kopie der Hé&uptlinge.
Selbst Jemanden iiber seinem Kopf zu haben, z. B. in einer Hiitte, wird
mancherorts, so in Burma und Siam, als unwiirdig empfunden. Die bizarr-
sten Formen nimmt dieser Glaube in Neuseeland an. Wenn ein Maori-
Héauptling seinen eigenen Kopf mit den Fingern beriihrte, musste er sie
sofort an die Nase fithren und die Heiligkeit, die sie durch die Beriihrung
angenommen, wieder aufschnupfen und so an die Stelle zuriickbringen, von
wo sie genommen worden war. Er darf auch kein Feuer mit seinem Atem
anblasen, denn die Heiligkeit seines Atems ginge auf dieses iiber, und wenn
ein Untergebener, oder der Mann eines anderen Stammes einen Feuerbrand

1) Sacken, F.v.,1868. ,Das Grabfeld von Hallstadt“. S.13. (Hier fanden sich
neben 455 Brandbestattungen 525 Beerdigungen und 13 Teilbestattungen). Ferner
Schiirer v., Waldheim H., 19. ,Vorgeschichtliche menschliche Funde aus Stilliried.
Mitt. d. Anthrop. Gesellschalt Wien. Bd. 48. S, 256, Gréber ohne Schédel (vergl. bei
Ten Kate, 1896. ,Anthropologie des anciens habitants de la région Calchaqui.“ An.
Mus. La Plata, 1896. I, S.11 If.) kommen auch im Gebiete der alten Calchaqui vor.
Manchmal sind die Schéddel ausserhalb der eigentlichen Grube fiir sich allein bestattet.

%) Frazer, J. G, 1911. ,The golden Bough“. Bd. 3. II. Chap. V. § 5. S. 252 Ii.

3) Parkinson, R., 1907, I c. S. 439.




davon ndhme, oder das Feuer wiirde zum Kochen gebraucht, so wiirde dies
seinen Tod zur Folge haben!). Selbst in dem heutigen Tibet, wo mensch-
liche Schéddel bei lamaistischen Beschwdrungen eine grosse Rolle spielen,
herrschen noch #hnliche Vorstellungen. Der Lama muss nach Vollendung
seines Gebetes den Schddel sorgfdltig verbergen, und niemand darf ihn
beriihren. Sollte dies dennoch geschehen, so wiirde er seine guten Eigen-
schaften verlieren, und das Gliick seines Besitzers vermindert, wenn nicht
ganz zerstort werden?). '

So ist auch der Kopf des Toten und sein Schidel ein Fetisch, dem
teils aus Liebe, teils aus Furcht die grosste Verehrung gezollt wird. Be-
sonderen Kult tr#lbt man mit den Schédeln der Hauptlinge oder anderer
hervorragender Menschen, weil sie eben auch schon im Leben durch irgend-
welche Qualitdten realer oder eingebildeter Art ihren Mitmenschen iiber-
legen waren, dann aber auch ganz allgemein mit den Schédeln der Ahnen.
Diese letzteren sind nicht nur Erinnerungsstiicke, sondern man behandelt
sie meist wie Lebende und ldsst sie an allen Ereignissen und Festen der
Familie oder des Stammes teilnehmen. Sie werden auf die Wanderungen
mitgenommen und gelten als das heiligste Familiengut. Man schreibt ihnen
wunderbare Kréfte zu und beschwort ihre Hiilfe und Unterstiitzung bei den
mannigfachsten Gelegenheiten. Bei den Durru werden die Ahnenschddel
in einem kleinen Opferhaus im Gehoite, jeder in einem besonderen Topfe
liegend, aufbewahrt. Jedes Jahr nun, wenn das Sorghum reift, kommt der
Togbang, der Obermeister der Schmiede, mit einem roten Hahn, opfert ihn,
lasst das Blut iiber die Schidel trdufeln und spricht: ,Das erhaltet Ihr.
Nun sorget, dass alles gut wird, dass der Krieg gut verlduit, dass die Ernte
gut werde, und dass die Jagd gut wird, dass die Kinder gesund geboren
werden, dass keine jungen Leute sterben“3). Ahnlich bei den Falli. Wenn
es im Friihjahr nicht genug regnet und die Ernte gefdhrdet ist, zieht der
Regenmeister mit einer Prozession alter Médnner zu der Stétte, wo die Scha-
del der Vorfahren in Topfen ruhen. Er giesst Bier dariiber und spricht:
,Die Leute aus diesem Lande kommen zu Dir, um Dich zu begriissen.
Sie wollen Dich bitten, ihnen zu helien. Alles ist trocken, die Saat liegt
am Boden, aber es ist so heiss und trocken, dass nichts aufgeht. Sie
fiirchten, dass sie keine Ernte haben werden, und viele von ihnen sterben
konnten. Deshalb bitten sie Dich, ihnen Regen zu geben.“ Sowohl zum
Regen, als auch zum Sonnenschein miissen die Ahnensch&del, d.h. die in
ihnen wohnenden Geister, auch in der Siidsee, z.B. auf Samoa, verhelfen.
Sie werden dort in einem Regenmacherhain (maradan) in grossen Tridacna-
muscheln, die sich bei Regen mit Wasser {iillen, aufbewahrt. Sind die Taro-

1) Taylor, R.O.]. ,To lka Maui or New Zealand and its Inhabitants“. 2. S. 165.

2) Die Zeremonien sind genau beschrieben bei: Rockhill, W. W., 1888. ,On the
use of skulls in Lamaist ceremonies“. Proc. American Oriental Soc. Oct. S. XXIX.
Vergl. auch die Anmerkung auf S. XXXI.

8) Frobenius, L., 1912, 1. c. IIl. S.235-237.



felder aber allzu feucht, so dass man Fdulnis fiirchtet, dann ziindet man
unter den Schédeln ein Feuer an und beschwort die Geister der Verstor-
benen, dass sie an der Rauchsdule gen Himmel steigen und die Wolken
teilen, damit die Sonne wieder scheine!l).

Besonders wichtig ist die Vorstellung, die den Ahnenschddel mit der
Fortpflanzung und dem Nachwuchs verkniipit. Sowohl in Australien, als
auch bei fast allen &thiopischen Splitterstimmen von den Nuba bis in das
nordliche Togo und bis in die Kameruner Bergldnder werden die neuge-
borenen Kinder als die wiedergeborenen Ahnen angesehen — eine der inte-
ressantesten Formen des primitiven Seelenglaubens. Wenn ein junges Mad-
chen heiratet, dann geleitet der Vater oder die Mutter ¥ie Jungverméhlte
zu den Ahnenschéddeln, die in der Urnenkammer der Familie aufgestellt
sind. Sie bringen ihnen Korn und Getrénke zum Opler dar, und bitten den
Toten, er mége doch wiederkehren und seine Kraft der Familie leihen. Hier-
auf verzehrt die junge Frau von dem Korn, das auf dem Schédel geopiert
wurde. Wenn dann der jungen Ehe ein Spross erwdchst, so wird dieser
als der wiedergeborene Altvordere begriisst 2).

Im Schéddelkult miissen wir ferner auch die Wurzel der Kopfjagd er-
kennen. Dies ergibt sich nach Grébner®) schon daraus, dass beide Insti-
tutionen derselben Kulturgruppe angehéren, der Schéadelkult aber, weil auch
in einer &lteren Schwesterkultur vertreten, das é&ltere Element darstellen
muss. Uberblickt man jedoch die weite geographische Verbreitung der Kopi-
jagd, im zentralen und nordlichen Hinterindien, in Indonesien, in der Siid-
see bis nordlich nach Formosa, im zentralen und westlichen Afrika, in Nord-
westamerika und an der Kiiste des nordlichen Peru, bei den Jivaros in
Ekuador, so wird man auch dieser Sitte ein hohes Alter zuschreiben miissen,
umsomehr als Erinnerungen an dieselbe in verschiedenen Gebieten, so in
Vorderindien im Saktikultus nachzuweisen sind %).

Unter Kopfjagd diirfen wir aber nur diejenige Institution verstehen,
die die Erbeutung eines menschlichen Kopfes als direktes Ziel hat. Dass
man einem getiteten Feinde irgend ein Glied, meist den Kopf (aber auch
Nase, Ohren, Hénde, Vorhaut etc.) abschnitt und dieses als Beweis der
Tétung mit nach Hause nahm, ist eine durchaus verstédndliche, in der ganzen
Welt verbreitete Sitte, die mit der Kopfjagd nichts zu tun hat. Die dlteste
davon zeugende Darstellung diirfte sich auf einer Schminkpalette des &dgyp-
tlschen Konigs Narmer aus der I. Dynastie, also um 3300 v. Chr., erhalten

1) Kraemer, E., 1915. ,Unter kunstsinnigen Kannibalen“. S. 204 und 23.

2) Frobenius, L., 1912, 1. c. IIl. S. 33, 34, 214,

8) Grébner, F., 1911. ,Methode der Ethnologie“. S. 168, und Anthropos, Bd. IV.
S. 740, 768, 1004, 1017, 1020 ff. Schurtz, H. hat sich iibrigens schon 1896 in diesem
Sinn ausgesprochen. Vergl. ,Schddelkultus und Sammeltrieb“. Deutsche Geograph-
ische Blatter, B. XIX. S. 100.

) Heine-Geldern, Fr.R. v., 1917. ,Kopljagd und Menschenopier in Assam und
Birma und ihre Ausstrahlungen nach Vorderindien“. Mitt. der Anthrop. Gesellschaft
Wien. N. F. Bd. 17. S. 1--65.



— 20 —

haben, die in Hierakonpolis gefunden wurde. Der Konig von seinem Wesir
und vier Standartentrdgern begleitet, besichtigt die getidteten Feinde, denen
ohne Ausnahme die Kopfe abgeschlagen und zwischen die Fiisse gelegt
sind. Auch in der Bibel finden wir die Kopfirophde. Als Judith das Haupt
des Holofernes abgeschlagen und den Juden gebracht hatte, sprach sie zu
dem ganzen Volke: ,Ho6ret mich, Briider, hdnget dieses Haupt an unsern
Mauern auf.“ ,Sobald nun der Tag anbrach, hingen sie das Haupt des
Holofernes an der Mauer auf, und alle Ménner ergriffen die Waiffen“l).

Es ist erstaunlich zu sehen, wie mannigiach die Beweggriinde sind,
die fiir die Kopfjagd angegeben werden, und wie sehr diese, sowie die sich
anschliessenden Zeremonien, oft von Stamm zu Stamm wechseln. Dies
scheint mir den Schluss zuzulassen, dass die urspriinglichen Motive viel-
fach Weiterungen, Wandlungen und Umdeutungen erfahren haben, die das
Bild verdndern und das Verstdndnis im einzelnen Falle sehr erschweren
kénnen. Man wird daher besonders vorsichtig mit Deutungen sein miissen
und nie vergessen diirfen, dass dusserlich noch so &hnliche Sitten doch
ganz verschiedenen Ideen entspringen konnen.

Wenn man in diesem Geiste an das Problem der Kopfjagd heran-

" tritt, so wird man iiberrascht sein, bei weit auseinanderliegenden Volkern
auf die ganz gleichen Motive zu stossen. Einige Beispiele mogen dies
erldutern. Auf Borneo wird die Kopfjagd fast ausschliesslich der Blut-
rache und der Ruhmsucht des Einzelnen zugeschrieben. Es ist die Ehren-
schuld eines Stammes, der einen Kopf verloren, selbst wieder einen Kopf
des feindlichen Stammes zu erbeuten. Wie die Siinden der Vater pflanzt
sich diese Verpilichtung von Generation zu Generation fort, und es kann
nie zu einem Ende dieser gegenseitigen Rivalitit kommen.

Héufig ziehen die Médnner eines ganzen Dories, oft nur einzelne, ge-
legentlich nur ein Mann zur Kopfjagd aus, die Tage oder Wochen, ja
Monate in Anspruch nehmen kann. Kommt es zu ausgedehnten K@mpien
zwischen zwei feindlichen Stdimmen, so kann die Zahl der erbeuteten Kopfe
sehr gross sein, in einzelnen Féllen bis iiber 100 betragen?2). In der Regel
endet aber ein Zug mit der Erwerbung eines einzelnen Kopfes. Ist der
Feind durch einen oder mehrere Speerwiirfe verletzt und niedergeworfen,
so wird ihm meist noch lebend der Kopf mit dem Kriegsbeil abgeschlagen.
Bei den Bontoc-Igoroten gehort der Kopf demjenigen, der den ersten den
- Gegner niederschlagenden Speerwurf getan hat3). Nur bei einigen Stim-
men Borneos gehort der Kopf dem ganzen Dorfe, meist geht er in den
Besitz eines einzelnen iiber. Wenn bei den Windessi auf Neu-Guinea meh-

') Buch Judith, 14.

2) Ling Roth, H., 1896. ,The Natives of Sarawak and British North Borneo*,
Bd.Il, S.143/4, gibt nach den verschiedenen Quellen eine genaue Zusammenstellung iiber
die Zahl der jeweils erbeuteten Kopfe. Bei ihm findet sich iiberhaupt die beste Dar-
stellung aller die Kopijagd der Dajak betreffenden Gebrduche (l. c., II. S. 140—183).

8) Jenks A. E., 1905. ,The Bontoc Igorot.“ Ethnol. Survey Publ. 1. S. 179.



rere zusammen sich an der Erschlagung eines Menschen beteiligt haben,
so wird der Kopf unter ihnen geteilt!). Ahnlich verfahren die Naga in
Hinterindien. Jeder der Verwandten, der zum Kaufpreis eines Opfers —
es handelt sich hier meist um gekauite Sklaven — beigesteuert hat, erhilt
ein Stiick des Schidels, je nach der Grisse seines Beitrages?), denn nicht
nur der Schiddel als Ganzes, sondern auch Teile desselben geniessen eine
grosse Wertschdtzung, weil eben auch ihnen die magische Krait des ganzen
Schédels eignet.

Dass auch Wehrlose oft auf dem Wege zur Feldarbeit aus dem Hin-
terhalt erschlagen werden, wird von den meisten Stimmen berichtet, und
so trifft das Geschick auch viele Frauen und selbst kleinere Kinder. Es
kann sogar unter Umstdnden besonders ruhmvoll sein (bei Angami und
Tangkhul-Naga), Kopfe von Frauen und Kindern heimzubringen, weil dies
als Beweis angesehen wird, dass der -betreffende Krieger tief in Feindes-
land eingedrungen ist. So galt es bei den Kuki als sehr verdienstvoll,
eine schwangere Frau zu erschlagen, weil damit zwei Feinde zugleich ge-
totet wurden. Warum das Opfier von hinten erschlagen wird, was uns als
Feigheit erscheinen konnte, erkldart Tauernd). Einen Menschen von vorn
anzufallen, um ihn seines Kopies zu berauben, wiirde auf Seran als ge-
meiner Mord gelten, denn sobald ein Mensch einem anderen ins Antlitz
siecht, bekommt er Fiihlung mit seiner Personlichkeit. Beim Uberfall von
hinten aber fehlt diese Beziehung zu einem bestimmten Menschen; es han-
delt sich nur um die Erbeutung eines beliebigen, menschlichen Koplfes.

Die Leiche des Enthaupteten ldsst man meist liegen. Bei den lgoroten
holen die Angehorigen sie ab, tragen sie an einer Stange aufgebunden
in das heimatliche Dorf und setzen sie an dem Wege bei, der zu dem
Dorfe des Stammes fiihrt, der den Kopf erbeutete. Vielfach werden die
Kopie fremder Vdlker, eines Hindu, Chinesen, Europders am hdchsten
gewertet, und bei den Garo und Wa, wo ein regelrechter Handel mit
Schéddeln getrieben wird, ist der Kaufpreis von der sozialen Stellung des
Getoteten abhdngig.

So ist es nicht zu leugnen, dass bei verschiedenen Stimmen sowohl
Indonesiens als auch im festldndischen Siidostasien die Kopfjagd, besonders
von einzelnen erfolgreichen Kriegern, geradezu als eine Art Sport betrachtet
und betrieben wird?), weil mit der Zahl der erbeuteten Kiopie das Ansehen
des betreffenden Mannes unter den Stammesgenossen steigt?).

1) v.d. Roest, 1898. ,Uit het leven der Bevolking van Windessi.“ Tijdschr. v.
Ind. Taal-, Land- & Volkenkunde. Bd. 40, S. 157.

2) Heine-Geldern, Fr.R. v,, 1917. L c., S. 13.

8) Tauern, O. D., 1918, ,Patasiwa und Patalima.“ S. 141.

4) Ling Roth, H., 1896 (,The Natives of Sarawak II.“ S. 140) zitiert nach St.John
einen Ausspruch der Dajak: ,Die weissen Manner lesen Biicher, wir jagen dafiir
Kople.”

5) Vgl. unter anderem Langen A., 1884. ,Zwei abgeschnittene und getrocknete
Kopfe von Timoresen.“ Verhandl. d. Berl. Gesellschait I. Anthrop. S. (147).



Durch mannigiache &ussere Abzeichen, z. B. durch besondere Tatau-
ierung wird daher auch der Erfolg einer Kopijagd, ja sogar die Zahl der
erbeuteten Kopfe, zum Ausdruck gebracht. P. und F. Sarasin trafen auf
ihren Reisen im westlichen Central-Celebes zwei Kopijdger, die zur Aus-
zeichnung aul der Kreuzgegend bronzene Glocken hédngen hatten, welche
_bei jedem Schritt anschlugen!). Friiher markierte man auf Siidwest-Seran
die Zahl der abgeschlagenen Kopfe mit schwarzen Ringen auf dem Scham-
giirtel, auf Borneo durch eingelegte runde Messingpldtichen auf dem
Schwerte 2). Ein Niasser, der einen Kopf abgeschlagen hat, trdgt als Ehren-
zeichen einen Halsring — kalabubu — aus kleinen, schwarz polierten
Scheiben einer Kokosnusschale®). Ein Angami erwirbt sich mit der Heim-
bringung des ersten Schidels das Recht, seinen Schurz mit drei Reihen
von Kaurimuscheln zu bendhen?) und fiir jeden getGteten Menschen eine
Feder des Nashornvogels in sein Haar zu stecken?®). HRuch die Vorder-
seite des Schildes wird mit Stiicken von Bérenfell geschmiickt, die so aus-
geschnitten sind, dass sie menschliche Kiopie darstellen. Sie représentieren
die Kopfe der Feinde, die der Krieger hinter seinem Schilde im Kampie
getotet hat®). Bei den 6stlichen Naga ist daliir ein besonderer Halskragen,
Kapentali genannt, im Gebrauch; nach Erbeutung des zweiten Kopfes wird
ein Halsschmuck aus Wildschweinzdhnen, nach dem dritten bei festlichen
Gelegenheiten eine mit Kaurimuscheln besetzte Schiirze getragen. Auf dem
Gewande wird durch ein besonderes Muster die Zahl der Kopfe markiert.
»ich zdhlte,“ schreibt Carnegy, ,auf dem Gewande eines Mekilai nicht
weniger als 25 Kopfe. Alle diese erkldrte er, mit eigenen Hédnden erbeutet
zu haben; sie betrafen ohne Unterschied M&nner, Weiber und Kinder“ 7).

Und bei den Kuki trdgt sogar die Frau eines von einer erfolgreichen
Kopfjagd heimkehrenden Mannes einen besonderen Kopischmuck mit bun-
ten Verzierungen. Der Mann aber darf so viele Tiere seines Dorfes tdten,
als ihm beliebt, um ein Gelage zur Feier seines Sieges zu veranstalten.
Ein alter, aus dem Jahre 1800 stammender Bericht iiber dieses Volk be-
sagt, dass dort jeder Krieger die von der Jagd oder den Kriegsziigen heim-
gebrachten Kopfe auf einen Haufen niederlegte, und dass sein Ansehen als
Jager und Krieger in seinem Stamme von der Anzahl der Kopfe abhédnge,
die sein Schéddelhaufen enthdlt. Diese Haufen sind heilig, und niemand

1) Sarasin, P. u. F., 1905. ,Reisen in Celebes.* 1I. S. 110.
?) Nach Ludeking u. Blumentritt bei A.B. Meyer, 1882. ,Der Schédelkultus im
ostindischen Archipel und der Siidsee.“ Rusland. Bd. 55, S. 327.

3) Rleiweg de Zwaan, W., 1913. ,Die Insel Nias bei Sumatra.“ ,Die Heilkunde
der Niasser.“ S. 24.

#) Woodthorpe, R. C., 1882. ,Wild tribes inhabiting the socalled Naga Hills.“
Journ. Anthr. Inst. London. Vol. XI. S. 59.

5) Godden, G. M,, 1898. ,Naga and other frontier Tribes of North-East India.*
Journ. Anthr. Inst. London Vol. XXVII S. 43.
6) Woodthorpe, R.C., L. c. S. 62.
7) Godden, G. M., 1898. I. c. S. 15.



_ 32 —

wagt es, sich etwas vom Ruhm seiner Nachbarn anzueignen, indem er von
ihren Haufen etwas stiehlt, um es seinem eigenen zuzulegen!). Auch in der
Minahassa ‘auf Nord-Celebes partizipiert die Frau an den Erfolgen des
" Mannes. Padt-Brugge sagt in seiner Schilderung aus dem Jahre 1679:
,Die Mdnner malen sich auf Brust, Arme und Beine, wo Platz ist, soviel
Kople, als sie im Kriege erbeutet haben.- Wenn der Kérper der Ménner voll
ist, so schmiickt man die Frau, welche sich viel darauf zu gut tut, ebenso“2).

So unterliegt der Kopfjdger jenem maéchtigen Triebe, der in den
mannigfachsten Formen den Menschen beherrscht, dem Sammeltriebe 3).
Rber dieser jst ohne Zweifel ein sekunddres Motiv, durch das wir uns die
urspriinglichen, tieferliegenden nicht verdecken lassen diirfen. Diese erge-
ben sich aus der Verwendung, die der erbeutete Kop! erfdhrt und aus den
Zeremonien und Handlungen, die sich an die Kopfjagd anschliessen.

Da die Erbeutung eines Kopfes als Zeichen des Mutes gilt, wird sie
auch vielfach zur Mannbarkeitsprobe. So bei den Naga, auf Sumatra,
Halmahera, Seran. Verschiedene der eben erwdhnten Auszeichnungen sind
die Bestdtigung der bestandenen Probe. Kein junges Maddchen wird einen
jungen Mann erhdren, ehe er diesen Beweis seiner Tapferkeit und Mé&nn-
lichkeit erbracht hat%), und durch nichts sonst kann er sich das Recht der
Heirat erwerben. Die Naga-Méaddchen verspotten die Jiinglinge, die das Ak,
d. h. die Tatauierung, die nur durch die Erbeutung eines Kopfes erlangt
werden kann, noch nicht besitzen und fragen sie, warum sie nicht Weiber-
rocke tragen. Tatsdchlich sollen die Mddchen durch ihren Hohn gegen nicht
ausgezeichnete Krieger wesentlich zur Fortdauer der Kopljagd beitragen ®).

Ruf der anderen Seite beriihrt sich die Kopfjagd auch enge mit dem
Menschenopfer, ja in manchen Gegenden gehen beide Sitten fast ohne
Grenze in einander iiber. Sarasin gibt folgende Schilderung aus der

1) Nach Heine-Geldern, Fr.R. v, l. c. S. 8 u. 9.

%) Abgedruckt in Bijdr. Ind. Taal-, Land- en Volkenkunde. 1866. 3. 1. S. 317.

%) Besonders Schurtz, H. (1896, ,Schiddelkultus und Sammeltrieb, Deutsche
Geogr. Blatter, Bd. XIX. S. 93) hat auf die Wichtigkeit dieses Motives hingewiesen.

4) Siehe bes. bei Ling Roth, H,, 1. c., 1896. II. S. 163, den Abschnitt ,Womens
Influence.“ Fiir Nias wird dieses Motiv schon von dem arabischen Reisenden Soley-
man (851 n. Chr.) angegeben. Vgl. Reinaud, M., 1845. ,Relation des voyages faits
par les Arabes et les Persans dans I'Inde et & la Chine dans le IX si¢cle“ I. S. 7.
Arab. Text II., S. 8—9. Dieser Text lautet in der Ubersetzung von Reinaud wort-
lich: ,Quand I'un d’eux veut se marier, il ne trouve de femme qu’autant qu'il a entre
les mains le crdne de la téte d’'un de leurs ennemis; s’il a tué deux d’entre les enne-
mis, il peut épouser deux femmes; s’il en a tué cinquante, il peut épouser cinquante
femmes, suivant le nombre des crénes. L’origine de cet usage vient de ce que les
habitants de cette ile sont entourés d’ennemis; celui donc qui se montre le plus
hardi dans les combats est le plus estimé de tous.“ (S. 7.) Diese Begriindung der
Sitte diirfte unter Umsténden eine Verlegenheitserkldrung sein; der Schlusssatz be-
weist aber immerhin, dass das Ansehen des erfolgreichen Kopljdgers von jeher ein
grosses war. Ob es sich iiberhaupt um Nias handelt, ist fraglich, es ist nur die Rede
von Inseln, die in der Ndhe von Alrdmy gelegen sind.

5) Heine-Geldern, Fr. R. v., 1917, l.c. S.15.



Minahassa!): ,Das Menschenopier findet statt beim Tode eines Fiirsten, beim
Fehlgehen der Ernte, bei.herrschender Seuche. Dann wird ein Mensch
aus einem Nachbarstamme hinterlistig eingefangen, er wird mit (Rotang-)
Ringen an den Mittelpfahl des Lobo (Gemeindehaus) gefesselt, und
jeder gibt ihm einen Stich mit der Lanze, bis er verblutet. Nicht ohne
Schaudern sahen wir viele Blutflecken den S&ulenstamm bis zur Kopfhéhe
farben.“ Bei den Tololaki auf Siidost-Celebes dagegen ist der Tod eines
Fiirsten die wesentlichste Ursache zur Ausfiihrung von Kopijagden, denn
erst wenn sich jeder ménnliche Nachkomme einen Kopf beschafft hat, darf
der Tote begraben werden. Der Schddel wird dann entweder in die Holz-
kiste gelegt, die auf dem Grabe steht, oder auf einem in die Erde gesteckten
Stocke befestigt?). Friiher herrschte in Minahassa die Gewohnheit, die
Kopie der Erschlagenen um die Steingrdber der Hauptlinge in die Erde zu
vergraben3), wihrend die Garo in Assam den Kopf des Opfers mit der
Leiche des H&uptlings verbrannten?). Mit dem friiher sogar bei den Chin
und Kuki weitverbreiteten Brauche, das Grab eines Hé&uptlings mit.irisch
erbeuteten Schéddeln zu schmiicken, verbindet sich aber noch haufig die
Vorstellung, ihm dadurch die Geister der Erschlagenen als Sklaven nach-
zusenden. Oft dauert es, wie auf Celebes, Jahre, bis die gewliinschte An-
zahl Schéddel, und allerdings auch die nétigen Schlachttiere beisammen
sind und die Bestattung vorgenommen werden kann. Vorher legt der Kuki
die Kopfe der Erschlagenen unter die Leiche des H&uptlings, weil er glaubt,
dass dadurch diese im Jenseits in den Besitz des Verstorbenen iibergehen ?).
Derselbe Glaube findet sich bei den Naga Manipurs, und auch von ver-
schiedenen Dajakstdammen wird berichtet, dass nach ihrer Vorstellung alle
diejenigen, die sie in diesem Leben t6ten, ihnen im Jenseits als Sklaven
dienen miissen®). Braches erz&hlt von einem alten Dajak im Kahaijan-
Gebiet, der in seinem Leben schon mehr als dreissig Sklaven ,hiniiber-
schickte“, damit er sie seiner Zeit dort vorfinde?). Auf Nias®) bestimmt der
H&uptling schon in seinem letzten Willen, wie viele Képie nach seinem Tode
abgeschlagen werden miissen, denn der Verstorbene hdngt noch an all den
Dingen, die er im Leben besessen, und fiir jedes derselben muss ein Kopf
abgeschlagen werden.

RAuch als Bauopfer wird der menschliche Kopf verwendet. Wenn in
Central-Celebes ein neues Gemeindehaus (Lobo) errichtet wird, muss ein
Mensch geschlachtet werden, mit dessen Blut man die S&ulen besprengt

1) Sarasin, P. u. F., 1905. L c., II. S. 45, auch S. 83.

%) Dieselben, I c., I. S.374.

3) Nach dem Bericht von Padt-Brugge aus dem Jahre 1679, 1. c., S. 317.

) Nach Heine-Geldern, Fr. R. v, 1917. lc. S. 7.

%) Godden, G. M. 1 c. S. 40.

) Ling-Roth, H., 1896. ,The Natives of Sarawak.“ II. S. 141.

") Grabowski, F., 1889. ,Der Tod, das Begrdbnis, das Tiwah oder Totenlest bei
den Dajaken.“ Int. Arch. f. Ethnogr. II. S. 177, spez. S. 204.

) Kleiweg de Zwaan, W., 1913. 1 c. S. 25.



— 34 —

und dessen Kopf man unter den ersten Pfahl legt!). Huch bei den wilden
Wa (Wa Hai) ist zur Griindung eines neuen Dorfes ein frischer Schédel
unbedingt noétig, weil man wohl, &hnlich wie bei den Birmanen, von der
Vorstellung ausgeht, nur durch das Opfer eines Menschen dem Dori oder
einem bestimmten Geb#ude einen Schutzgeist verschaffen zu kénnen 2).

Ebenso schleppen die Kerewa-Stamme am Papua-Golf, wenn ein neues
Ménnerhaus gebaut wird, einen Mann von einem anderen Stamm herbei,
toten und verzehren ihn. Bei einer solchen Gelegenheit mussten der be-
kannte Missionar James Chalmers und sein Kollege O. F. Tomkins am
7. April 1901 in Dopima ihr Leben lassen?).

Alle die erwdhnten Gebrduche gehen mehr oder weniger auf die Vor-
stellung zuriick, dass der Geist des Toten bei seinem Kopfe bezw. Schédel
bleibt und imstande ist, andere Geister fernzuhalten. Diese Vorstellung
beherrschte nach Herodots Bericht schon die alten Taurier, die die Kopfe
ihrer Feinde auf Stangen auf ihre Hdauser steckten, in der Meinung, dass
sie dort die Wohnung bewachten. Man sichert sich also durch den Besitz
des Kopfes den Schutz oder die Hilfe der Getdteten. Wie die Niasser, so
glauben zahlreiche andere Stimme, dass sie zugleich mit dem Kopie eines
Menschen sich auch in den Besitz von dessen persdnlichem Seelenstoff
(niassisch = lume lume) setzen?). Dass es meist ein fritherer Feind war,
ist ohne Belang, denn man bemiiht sich, die Schuld, die man durch die
Totung auf sich genommen hat, auf mannigfache Weise zu siihnen.

Schon ehe die Dajak des oberen Melawie zu einer Kopfjagd ausziehen,
suchen sie sich der Seelen ihrer Feinde zu bemé&chtigen, was durch eine
Reihe komplizierter Zeremonien bewerkstelligt wird. Gelingt es dann wirk-
lich die erstrebten Kopfe zu erbeuten, so werden sie in dieselben Korbe
gepackt, in denen die Seelen gefangen gehalten sind 3).

Viel wichtiger sind die eigentiimlichen Prohibitivvorschriiten, denen
sich der heimgekehrte Kopfjdger stets unterziehen muss. In Indonesien
und bei verschiedenen Stdmmen Neu-Guineas ist er vielfach eine kiirzere
oder ‘lingere Zeit ,tabu“, bei den Angami ,genna“. Meist muss er
allein in einer besonderen Hiitte wohnen, darf sich nicht selbst erndhren, -
sondern muss gefiittert werden. Vor allem aber darf er kein Weib

1) Sarasin, P. u. F.,, 1905, . c. II. S. 54 und 78.

?) Vergl. Heine-Geldern, Fr.R.v., 1917, L c. S. 30.

8) Cit. nach Haddon, O.C., 1918. ,The HAgiba Cult of the Kerewa Culture.
Man, 1918, No. 99, S. 180. Derselbe Brauch findet nach dem Bau eines neuen Kriegs-
Kanus (Obi) statt. Nachdem der Leichnam verzehrt ist, kommen die Schédel in das
Mannerhaus.

4) Kleiweg de Zwaan, W., 1913, L. c. S. 30.

5) Kiihr, E. L. M., 1889. ,Mededeeling omtrent geestenhuisjes in West-Borneo.“
Int. Arch. fiir Ethnogr. II. S.163. Vergl. auch Grabowsky, F., 1889. ,Der Tod, das
Begrabnis, das Tiwah oder Totenfest bei den Dajaken.“ Int. Arch. fiir Ethnogr. II
S. 177 bes. S. 199. Hier wird die Entsilhnung durch Bestreichen mit' dem Blut des
Erschlagenen wiederholt erwahnt.



— 385 —

beriihren!). Die letztere Bestimmung ist in der Siidsee, in Indonesien und
Hinterindien weit verbreitet und muss wohl als ein besonderes Miitel zur
Entsiihnung angesehen werden. Denn wer einen Menschen getdtet hat, ist
unrein. Darum muss auch der ganze Stamm versuchen, den toten Mann zu
besdnitigen. Auf Timor redet man ihn folgendermassen an: ,Sei nicht bdse,
dass Dein Kopf jetzt hier bei uns ist. Haétten wir weniger Gliick gehabt,
wiirden unsere Kopfe jetzt vermutlich in Deinem Dorfe auigestellt sein. Wir
haben Dir das Oplier dargebracht, um Dich zu verséhnen. Dein Geist moge
sich nun beruhigen und uns in Frieden lassen“?). Bei Naga, Angami und
Kuki herrschte dieselbe Sitte. Sie setzten den Kopien der Erschlagenen Speise
und Trank vor in der ausgesprochenen Absicht, dass die Geister der Toten
die Sieger nicht verfolgen, sondern in Frieden in die Stadt der Toten ziehen
mochten3). Und &dhnliches berichtet Veth schon 1856 aus Borneo: ,Die
Behandlung der Kopie ist bei den verschiedenen Stdmmen sehr verschieden.
Die See-Dajaken im Gebiete von Bruni lassen den Kdpfen monatelang be-
sondere HAuszeichnung angedeihen und sprechen ihnen mit Liebkosungen
zu, sie geben ihnen die schmackhaftesten Bissen bei jeder Mahlzeit, stopien
ihnen Siribldtter und Betelniisse in den Mund und stecken ihnen selbst
Zigarren zwischen die entfdrbten Lippen. Jedoch nichts von alledem aus
Spott: der Zweck dabei ist, dem Geist des Getdteten Liebe fiir den Stamm
seiner Feinde, als dessen Mitglied er nun betrachtet wird, einzuflossen und
ihn seine friiheren Freunde vergessen zu machen®4). - Allerdings kommt auch
das Gegenteil vor. So redet der Maori die Kopfe des erschlagenen Feindes
mit drohenden und héhnenden Worten an: ,You wanted tu run away, did
you? But my ,mere“ overtook you, and after you were cooked you were
made food for my mouth. And where is your father? He is cooked. Where
is your brother? He is eaten. Where is your wife? There she sits, a
wife for me. Where are your children? There they are, with loads on
their backs, carrying food as my slaves“?®).

Schliesslich besteht resp. bestand auch da und dort, sicher bei den
Wa und Naga, vermutlich auch bei den Garo eine Beziehung der Kopfjagd
zum Fruchtbarkeitszauber. Bei den wilden Wa, die Ostlich des Salwin an
der birmanisch-chinesischen Grenze wohnen, finden die Kopljagden vorwie-
gend im Médrz und April statt, wenn die Felder bestellt werden. Jedes Dori

') Der Angami-Jager legt den Kopl fiinf Tage unter seine Bettstelle. Wahrend
dieser Zeit isst er keine von Frauen zubereitete Speise, noch kocht er in seinen ge-
wohnten Toplen. Auch hat er in dieser Zeit keinen Verkehr mit seiner Frau. Vergl.
Godden, G. H., 1898. S. 39.

2} Gramberg, J.S.G., 1872. ,Eene maand in de binnenlanden van Timor.“ Ver-
handlungen Bat. Genootschap Kunst en Wet. Bd. 36. S. 208, 216 if. Vergl. dazu auch
die Schilderung von HA.Langen, 1884. Verhandlungen d. Berl Qes. . Anthrop. S. 149.

8) Godden, G. M., 1898, 1. c. S. 15.

4) Veth, P. J., 1856 Borneos Wester® Ald. II. S. 294 zit. nach Meyer, 1882,

Lec. S.325 .
5) Robley, 1896. ,Moko¥, I c. S. 137.




_ g

braucht ndmlich jéhrlich mindestens einen frischen Schéddel, da man glaubt,
dass sonst die Ernte schlecht ausfallen und alles mégliche Unheil die Einwohner
befallen wiirde. HAls besonders notig gilt ein Kopf bei Diirre, um Regen
herbeizufiihren, dann bei epidemischen Krankheiten und auch, wenn ein
neues Dorf gegriindet werden soll!). Auch auf dem amerikanischen Kon-
tinent finden sich &hnliche Vorstellungen. So nimmt noch heute der Qui-
chera-Indianer, wenn er Trockenheit haben will, aus irgend einem anderen
Grab, also dem eines Christen, einen Schédel und steckt ihn auf eine Stange?).
Man sieht schon aus dieser Zusammenstellung, dass bei den Wa, wie auch
anderwdrts, verschiedene Motive nebeneinander hergehen kdnnen, in Wirk-
lichkeit hédngen sie eng zusammen, denn sie sind nur ein Ausdruck der
mannigfachen Wiinsche, die der Mensch im Hinblick auf gute Ernten, giin-
stiges Wetter, Wohlergehen, Gesundheit, Sieg, Verhiitung von Krankheiten
und Ubeln aller Art immer gehegt hat und immer hegen wird. Auch die
mit dem Ahnenglauben verbundene Furcht vor der Rache eines Verstorbenen
spielt herein. Vorherrschend aber ist die Grundvorstellung, dass der in
dem Kopie des Getdteten wohnende Geist eine Macht, d. h. bestimmte ma-
gische Krifte und Eigenschaiten besitzt, die man sich nutzbar machen will.

Darum ist die Kopfjagd auch nicht Sache der Einzelnen, sondern von
der Erbeutung eines Kopies hdngt das Wohlergehen eines ganzen Dorfes
ab. Daraus erkldren sich ‘'sowohl die allgemeinen und ausgedehnten Feste,
die sich an eine Kopfjagd anschliessen?®), als auch die Achtung und Aus-
zeichnung, die der erfolgreiche Kopfjdger von Seiten seiner Stammesgenos-
sen erfdhrt. Personlicher Ruhm, Erfolg bei den Frauen usw. sind daher
als sekundédre Motive aufzufassen, die sich erst aus den primdren entwickeln,
wenn sie auch diese vielerorts iiberwuchert haben. Besonders rein kommt
ein priméres Motiv noch bei den Quoireng, einem kleinen Stamm in Mani-
pur, zum Ausdruck. Sie pflanzen die erbeuteten Kopfe nur fiinf Tage lang
auf ihren Feldern auf und geben sie dann dem Stamme, von dem sie ge-
nommen wurden, wieder zuriick, In der Regel aber werden die geschnellten
Kopfe resp. Schéddel sorgsam aufbewahrt und gelten meist als der kostbarste
und unersetzlichste Besitz eines Dorfes oder eines Einzelnen.

Die verschiedenartige Behandlung, die die Kpfe resp. Schédel erfahren,
sei an einigen wenigen Beispielen gezeigt. Die See-Dajak entfernen aus
den abgeschlagenen Kopfen zundchst das Gehirn, dann hédngen sie dieselben
an ad hoc gemachtem Gestell iiber einem Holzieuer auf, um sie zu trocknen.
Gelegentlich schneiden sie sich auch ein Stlickchen der Wangenhaut ab

1) Heine- Geldern, Fr.R.v., 1917, l.c. S.5. Man vergleiche auch den oben
gegebenen Bericht Sarasins iiber die Minahasser.

%) Nordenskiold, E., 1906. ,Ethnographische und archéologische Forschungen im
Grenzgebiet zwischen Peru und Bolivia, 1904—1905.“ Zeitschr, fiir Ethnol. Bd. 38.
Seite 85. '

8) Vergl. ihre Schilderung bei Ling Roth, H., 1896, l.c. II. S.167 ii. und Grabowski,
F., 1889, L. c. S.177.



und essen sie, um sich tapfer zu machen. Selbst die Zunge wird ausgeschnitten.
Wenn der Unterkiefer herunterféllt, wird er mit Rotang festgebunden?).

Auf Formosa, wohin die Sitte der Kopfjagd durch malayische Ein-
wanderer gebracht wurde, wird der Kopi des Enthaupteten zundchst im
Walde auf einem Pfahl auigestellt, wo er so lange bleibt, bis das Fleisch
abgefallen ist. Spéter wird der Schddel zu den friiher erbeuteten des Dorfes
auf ein Brettergestell gelegt, das unter Aufsicht des Dorféltesten steht. Hat
der Bontoc-Igorote einen Kopf erbeutet, so eilt er nach Hause und legt ihn
in einen kleinen, trommelartigen Behdlter, der an einem Plosten des Médnner-
hauses angebunden ist. Schon am andern Morgen tragen ihn alte Manner
zum Flusse, legen ihn neben dem Feuer nieder und waschen ihn. Zum
Ménnerhaus zuriickgebracht, wird der Unterkiefer vom Kopie losgetrennt,
gekocht, um die Weichteile zu entfernen und als Handgrilf fiir des Siegers
.gangsa“ zu dienen. Der Kopf dagegen wird mit seinen Weichteilen unter
den Steinen des Hofes des Miannerhauses vergraben und erst nach drei
Jahren wieder ausgegraben, gereinigt und in einem grossen Korbe im Ménner-
haus zusammen mit den anderen Schddeln aufbewahrt ).

Bei festlichen Gelegenheiten werden sie dann hervorgeholt, so be-
sonders bei den Dajak, die alle zwei Jahre ein grosses Erinnerungsfest —
Gawai-Autu — zu Ehren der Geister der Gestorbenen feiern.

Die Aufbewahrung der Képfe resp. Schéddel in den Gemeindehdusern,
sei es, dass sie in einfachen Rotangschlingen oder sei es in geflochtenen Korben
oder an bestimmten Vorrichtungen aufgehdngt oder auigestelit sind, scheint
am weitesten verbreitet zu sein. In einem noch kaum von Europdern be-
riihrten Dorfe am Kaiserin-ARugusta-Fluss fand Schlaginhaufen?®) an Pfosten
hdngende kunstvoll bemalte Rindenstiicke, an deren Riickseite Stédbchen be-
festigt waren als Halter fiir die Menschenschédel (Tafel I, Abb. 3). Und in
dem Tempelhaus eines anderen Dorfes waren die plastisch modellierten Schédel
aul einem Schéidelaltar aufgesteckt, der ebenfalls aus einem mit kunstvoll
bemaltem Ataprindenstiick bedeckten Bambusgeriist bestand. Auf einer von
Seligmann publizierten Abbildung eines Klubhauses der Naman am Purari River
(Papua Golf) sind die Schidel an einem leiterférmigen Gestell angebracht?).

Eigenartige -Schédelaltdre, die erst kiirzlich von Haddon?®) ausfiihr-
1) I:I‘;é Roth, H., 1896. ,The Natives of Sarawak.“ II. S. 145 (nach Brooke Low).

?) Jenks, A.E., 1905, l.c. S.180 und 181.

%) Schlaginhaufen, O., 1910. ,Reisen in Kaiser Wilhelms-Land.“ Abhandl. und
Ber. d. K. zoolog. und anthrop.-ethnogr. Museums zu Dresden. Bd. XIII. N. A. S. 8
und ,Verzierte Schddel aus Neu-Guinea und Neu-Mecklenburg.“ Abhandl. und Ber.
d. K. zoolog. und anthrop.-ethnog. Museums zu Dresden. Bd. XIII. No. 4. S.3 und
No. 2. S. 27.

4) Seligmann, C. G., 1909, L c. Plate 19.

%) Haddon, A.C., 1918. ,The Agiba Cult of the Kerewa Culture.“ Man, 1918.
No. 99. S.177. Vergl. dazu auch: Derselbe, 1919. ,The Kopiravi Cult of the Namau,
Papua.“ Man, 1919, No.91, S.177 und ferner Seligmann, C.G., 1909. ,A Classilication

of the Natives of British Neu Guinea.“ Journ. Anthrop. Inst. London, Vol. 39, S. 259,
Figur No. 6.




= %8 ==

licher beschrieben wurden, finden sich im Westen des Papua-Golfes und
zwar in den 100—200 m langen Mdnnerhdusern — dubu deima genannt.
In den einzelnen Dubu-daima befinden sich stets hunderte von Schédeln,
und Rev. H. M. Dauncey schidtzt die Zahl der Schédel in den 20 Dubus,
die bei einer Strafexpedition wegen der Ermordung von Chalmers verbrannt
wurden, auf 10,000. — Ein solcher Schddelaltar — agiba — besteht aus
einem flachen, ovalen Brett, dessen oberer Teil als menschliches Gesicht
bemalt ist (Tafel I, Abb. 4). Der untere Teil ist so ausgeschnitten, dass
zwei Hacken entstehen. Man will in dem schmalen Mitteistiick der Figur den
Rumpf, in den Seitenteilen die Arme und in dem aufrecht gerichteten Hacken
die nach oben geschlagenen Beine erkennen!). Die letztere Einrichtung ist
notwendig, weil an diesen Hacken die Schéddel aufgehdngt werden. Sie liegen
auf einem tischartigen Gestell, das an zwei vertikalen Piosten befestigt ist. Es
handelt sich. hier. nur um Feindesschéddel 2). Der Agiba wird von dem Manne
geschnitten, der einen Schédel erbeutet hat, aber andere Ménner fiigen dann
weitere Schéddel hinzu, so dass an einzelnen HAgiba 50 bis 60 Schédel fest-
gebunden sind. Haddon erblickt in der Figur die Nachbildung eines Ahnen.

Die Watdm an der Miindung des Kaiserin Rugusta-Flusses besitzen
ausser den in ihren Wohnhdusern aufgehdngten Schéddeln erschlagener Feinde
in der Mitte des Dorfes auch ein eigenes Kulthaus, das hinter einem aus
schon bemalten Rindenstiicken gebildeten Verschlag zur Aufbewahrung der
geschmiickten Schédel, Totenfiguren und Masken dient, die wie die Klein-
odien unserer Kirchen nur bei festlichen Gelegenheiten hervorgeholt werden 3).

Bei den Seedajak, die zu den gefiirchtetsten Kopfjdgern gehoren, fin-
den sich Schédel in jedem Haus, oft hdngen sie in langen, regelmissigen
Girlanden vom Dachlirst herab4), oft sind sie an kronleuchterartigen Korb-
- geflechten angebracht®). "Auf den mittleren Salomo-Inseln werden von der
ausgestellten Leiche nach der Verwesung nur der Schéddel und einige Knochen
gesammelt und in einem besonderen kleinen Hduschen, Bande-Mbota genannt,
aufbewahrt, in das man auch das Seelensymbol des Toten in Gestalt einer
dreieckig geschnittenen Tridacna legt®) (Tafel I, Abb. 5). Auch die Alfuren

1) Diese Deutung wird aber zweifelhalt, wenn man die viel einfacheren Schidel-
halter (goapen; Haddon schreibt gope) beizieht, die Edge Partington, J. (1898. ,An Al-
bum of the Natives ol the Pacific Islands“. III. Ser., Tafel 72) zum Aufth@ngen von
kleinen Tierschddeln aus der Gegend des Fly River abgebildet hat.

?) Der Schédel eines Stammesangehdrigen wird von der Witwe nach Hause
genommen; spdter findet ein Totenfest statt und darnach wird der Schédel bestattet.

3) Poch, R., 1908. ,Reisen an der Nordkiiste von Kaiser Wilhelms-Land“. Globus
Bd. 93, S. 171.

4} Nach Ling Roth, H., 1896, I. c. Seite 154.

%) Kiikenthal, W., 1896. ,Forschungsreise in den Molukken und in Borneo.“
Globus Bd. 70, S. 58.

%) Thurnwald, R., 1910. ,Im Bismarkarchipel und auf den Salomoinseln.“ Zeit-
schrift I. Ethnol. Bd.42, S.131. Ein solches, heute im Besitz des Rautenstrauch-Joest
Museums befindliches aus Stdbchen zusammengeflochtenes Schédelhduschen hat W. Foy
im ,Fiihrer (3. Ruflage) S. 110 abgebildet.



— 39 _—

von Halmahera kennen solche Totenkisten!). Ahnlich verwahren auch die
Bokko in den Kameruner Bergldndern (wie die Namdji, Falli, Werre, Djemleute
und Tangale) die Schédel ihrer Angehorigen, die ein Jahr nach der Erd-
bestattung ausgegraben werden, in einem kleinen Hduschen, dem Nahurga,
wo auch die Stimmen der Ahnen, die Schwirrhélzer, Aufnahme finden 2).
In Siid-Kamerun werden die Ahnenschddel und auch einzelne Knochen
in grossen zylindrischen Geidssen aus Baumbast, auf deren Réndern aus
Holz geschnitzte Ahnenfiguren sitzen, aufbewahrt und ebenfalls nur bei
Festen aus ihren Hiillen gewickelt und zum Gegenstand pietdtvoller Erin-
nerung gemacht?®). In manchen Dérfern der Wa sind die Schéddel im
Geisterhause haufenweise iibereinander geschichtet, wéahrend Godden (1898,
l. c. Plate III) aus dem Jaipur Distrikt ein Geisterhaus beschrieben hat, bei
dem -die Schédel fein sduberlich in Etageren nebeneinander gelegt waren.
Bei den Niassern werden die Kopfe der geopferten Sklaven nie in das Haus
gebracht, sondern draussen an einem Tragbalken vom Dach herab auige-
héngt4). Bei den Jfugaos auf Nord-Luzon findet man die Schédel der Feinde
neben dem Eingang der Hiitte auf einem Brett aufgestellt. Auch an den
Ecken der H&user sind sie gelegentlich angebracht®). RAuf den Hausern
werden die Schéddel aufgepilanzt an einigen Stellen Neu-Guineas (z. B. zwi-
schen Ostkap und Astrolabe-Bay)®), auf einem grossen, heiligen Baum in
der Mitte des Dorfes bei den Lhota Naga?). ;

In anthropomorpher Form treten uns Schéddelbehélter in den beriihmt
gewordenen Schddel-Korwaren aus der Umgebung der Geelvinkbai entgegen®)
(Tafel II, Abbild. 1). Es handelt sich hier um eine Vergesellschaftung von
Schddel und Ahnenbild, die sekunddr und nur aus der Vorstellung heraus
verstdndlich ist, dass sowohl der Schédel als auch das Holzbild Sitz der Rhnen-
seele ist. Die Schddelkorware, die in unseren Sammlungen bis jetzt sehr
selten sind, kommen in zwei Typen vor. In dem einen Fall wird der Sché-
del in den von hinten oder von oben ausgehéhlten Kopf eines gew&hnlichen

1) Kiikenthal, W., 1896, 1. c. S. 180 und 181.

2) Frobenius, L., 1912. ,Und Alrika sprach.“ III. S. 213.

3) Luschan, F.v., 1918. ,Zusammenhédnge und Konvergenz.“ Mitt. d. Anthrop.
Gesellschait Wien. 3. Folge. Bd. 18. Abbild. 62, S. 103.

4) Kleiweg de Zwaan, W., 1913. ,Die Insel Nias.“ Heilkunde, S. 27.

5) Worcester, D.C,, 1906. ,The non-christian Tribes of Northern Luzon.“ The
Philippine Journal of Science, vol. I. No. 8, S. 828 und Plate 63/I. ;

6) Cormic, R. N., 1877. ,Anthropological Notes on New Guinea“. Journ.
Anthrop. Inst. London. Vol. VI. S. 102.

7) Woodthorpe, R.C., 1882, l.c. S.199 und Plate XVIII.

8) Nuoller, O.,1908. ,, Ahnenfiguren vonder Geelvinkbai, Hollandisch Neu-Guinea.“
Abhandl. und Ber. d. K. zoolog. und anthrop.-ethnog. Museums zu Dresden. Bd. XII.
No.2, S.4—8. Vergl. auch De Clercq, F. S. und Schmeltz, ]J. D. E., 1893. ,Ethnograph.
Beschrijving von Nederlandsch. Niew - Guinea.“ S. 185 und Tafel 36. Meyer, A. B,,
l.c. S.26. Wilken, G. A., 1887. ,Jets over De Papoewas.“ Bidr. Taal-, Land- en Volken-
kunde v. Nederlandsch. Ind. 5. volgr. II. S.612 . und ,Jets over the Schedelvereering
bij de Volken van den Indischen Archipel“. Gleiche Zeitschriit, IV. S. 89 ii.



‘ ; — 40 —

Korwars in der Art eingeschlossen, dass er vollstdindig unsichtbar bleibt,
wie das bei manchen unserer christlichen Reliquiarien vorkommtl). In dem
anderen Fall liegt der Schéddel sichtbar auf dem Hals des Korwars, seitlich
und hinten von einem niederen Holzwall festgehalten. Dieser letztere ist
mehr oder weniger in Kopfform modelliert und trégt plastisch hervortre-
tende Ohrmuscheln, so dass Korper und Kopf eine Einheit bilden und einiger-
massen der Eindruck einer Nachbildung eines lebenden Menschen erreicht
wird. ‘Dass man dieses anstrebt, ist begreiflich, wird doch auch der blosse
Schédel beim Totenfest hervorgeholt und wie ein Lebender schon aufgeputzt
auf einen Block zwischen die Géste gesetzt.

Ruch mehr oder weniger weit von den menschlichen Wohnstdtten
" entfernt, meist in einsam in der 'Wildnis liegenden Felsspalten werden die
Schéddel niedergelegt und nur bei bestimmten Gelegenheiten von den An-
gehorigen aufgesucht. Einen besonders schonen Schidelaltar dieser Art
hat Sarasin von Neukaledonien beschrieben?) (Tafel II, Abb. 2); ein &hn-
licher ist bei der Erstiirmung von Benin in einem der Hoéfe des Konigs-
palastes gefunden worden®). Besonders interessant sind aber die bei den
Wa gebrduchlichen Schddelalleen, die entweder einen besonders hergerich-
teten Hain bilden oder die ldngs der Hauptzugangsstrafie zum Dorf ange-
legt sind. Sie bestehen aus 1—1!/2 m hohen Schéddelpfosten, die in Ab-
-stdnden von ca. 2 m eingepilanzt sind. In ihrem oberen Teil befindet sich
eine dreieckige Nische, in die der Schédel gelegt wird. Manchmal verei-
nigen mehrere Dorfer ihre Schddelsammlungen in einer einzigen zwischen
ihnen liegenden Schédelallee4). Ahnlich verfuhren friilher auch die Chin.

Besondere Beachtung verdient aber die Weilerbehandlung, die der
mazerierte Schédel teils zum Schmuck, teils aus tiefer liegenden Motiven
erfdhrt. 'Man wird aber mit dem Begriff der Schmiickung vorsichtig sein
miissen. So hat z.B. das Anbinden von langen Grasbiindeln an die Joch-
bogen, wie es gelegentlich auf Borneo vorkommt, sicher eine magische
Bedeutung, denn dieselbe Grasart, die man dazu verwendet, wird auf die
Gréber gepflanzt, was auf irgend eine Beziehung zu den Toten hinweist ®).
Auf Kaniét bindet man nicht nur Blattbiindel an die Jochbogen, sondern
man durchbohrt auch die Partes orbitales des Stirnbeines und steckt in
diese kiinstlichen Offnungen &hnliche Blattbiindel oder Stibchen, die an
ihren die Stirn iiberragenden Enden Federbiischel tragen®). Die Naga aus
der Gegend von Silsagar aber haben die Gewohnheit, die Schéddel mit einem

1) Vergl. dazu Luschan, F.v., 1918, L.c. S. 77 u. Andree, R., 1912. Menschen-
schéadel als Trinkgefdsse. Ztschr. d. Vereins f. Volkskunde. Berlin, S. 1 if.

2) Sarasin, Fr., 1917. ,Neu-Caledonien und die Loyalty-Inseln.“ S. 164/5.

8) Vgl. Luschan, F.v., 1919. ,Die Altertiimer von Benin.“ S. 5.

4) Heine-Geldern, Fr.R. v., 1917. Lc. S. 5.

5) Meyer, A. B., 1893. Ethnogr. Museum Dresden IX. ,Die Philippinen II,
Negritos.“ S. 72, Anm.

6) Parkinson, R., 1907. ,Dreissig Jahre in der Siidsee.“ S. 441.



— 41 —

Paar Biiffel- oder Mithan-Hérnern!) oder mit hélzernen Nachbildungen von
solchen zu versehen. Auch hier wird man kaum von Schmuck reden diirfen?).

Dagegen scheinen die reich ornamentierten Schédel der Dajak einem
reinen Schmuckbediirfnis entsprungen zu sein, wenigstens sind die dekora-
tiven Muster dem Formenschatz entnommen, den der Dajak zur Verzie-
rung seiner Gebrauchsgegenstdnde verwendet (Tafel II, Abb. 3). Verziert
wird der ganze Gehirnschddel mit Rusnahme der zerkliifteten Basis und
oft sogar das Gesichtsskelet soweit es grossere Fldachen darbietet. Die
ornamentalen Muster sind entweder mit Farbe aufgetragen oder eingraviert,
oder mit Zinn oder Blei aufgelegt, oder graviert und zugleich mit Blei
ausgelegt. Das Gravieren besteht nicht in einem einfachen Einritzen, son-
dern die Muster werden mit einem spitzen Instrument tief in die Knochen-
substanz eingemeisselt. Diese letztere Arbeit stellt bei der - Harte der
Tabula externa des menschlichen Gehirnschédels eine beachtenswerte Leistung
dar. Oft sind diese in leichtem Flachrelief geschnittenen Ornamente noch
mit Farben differenziert und in ihrer Wirkung gehoben, oder wie schon
erwdhnt, dhnlich wie die Waifen der Dajak, mit Zinn oder Blei eingelegt.
Eine genaue geographische Lokalisierung der einzelnen Techniken auf der
grossen Insel Borneo lasst sich mangels zuverldssiger Angaben iiber die wenigen
in europdischen Museen befindlichen Stiicke noch nicht vornehmen 3).

Eine &dhnliche Art der Sch&delornamentierung, jedoch von roherer
Rusfiihrung, ist noch auf Neu-Guinea festgestellt worden, und die bis jetzt
bekannten Stiicke scheinen alle aus dem britischen Teil der Insel, aus der
Gegend des Papua-Golfs und zwar im Gebiet des Fly- und Purari-Rivers
zu stammen?). Die Schéddel sind in der Regel sehr sorgféltig behandelt;
der Unterkiefer wird mittels einer Bindung aus geflochtenen oder gedrehten
Palmfasern oder Rotangstreifen sowohl vorn durch die Nasenhéhle und
iiber die Symphyse des Unterkiefers, als auch seitlich vom Unterkieferast
zum Jochbogen am Schéddel befestigt. Auch die Zdhne sind durch eine
geschickt um sie geschlungene Palmfaserschnur in ihrer natiirlichen Lage
in den Alveolen festgehalten, und fehlende regelméssig durch geschnitzte
und geschwdrzte Holzstlickchen ergénzt.

Das Ornament beschrdnkt sich auf die Frontalregion und greift nur
selten iiber die Sutura coronalis etwas auf die Scheitelbeine iiber. Die
Linien sind wahrscheinlich mit einem Muschelschaber verschieden tief ein-

1) Furness, W. H., 1902. 1 c. Journ. Antrop. Inst. London. S. 32, Talel 46.

2) Einige merkwiirdige, in ihrer Bedeutung nicht erkldrte Verzierungen finden
sich an Schéddeln aus Nias im Ethnographischen Reichsmuseum zu Leiden. Hbgeb.
bei Kleiweg de Zwaan, W., 1913. Lc. S. 32 und 34.

8) Vgl. dazu Meyer, A.B., 1893, l.c. S.72 Anmerkung und Ling-Roth, H., 1896,
L. c. Bd II, S. 147 fi.

4) Dorsey, G. A., und Holmes, W. H., 1897. ,Observations on a Collection of
Papuan Crania.“ Field Columbian Mus. Publ. 21., Anthrop. Ser., Vol. II, No. | und
Turner, Sir W,, 1898/99. ,Decorated and sculptured Skulls from New Guinea.“ Proc.
R. Soc. of Edinburgh. Vol. 22, S. 553. . :

]



geschnitten, kleinere Fldachen auch mit dichigestellten Ritzen bedeckt. Das
Muster besteht seltener aus einfachen Linienbéndern mit Zickzack- oder
Sparrenreihen, die quer iiber den unteren Teil des Stirnbeins laufen,
meistens stellt es eine bilateral symetrische Figur dar, die stark geometrisch
stilisiert, auf irgendeine Tierform zuriickgeht (Tafel II, Abb. 4). Nach einem
Bericht von Holmes, den ich bei Seligmann finde!), handelt es sich um Totem-
marken, und dann wiirden wir es vermutlich mit Schddeln getéteter Feinde
zu tun haben. Diese werden ndmlich zundchst im Klubhaus aufbewahrt
und erst dann von ihren Besitzern graviert, wenn diese zu alt und schwach
geworden sind, um sich noch ferner an den Kriegsziigen des Stammes zu
beteiligen. Wenn die jungen Ménner ohne Eriolg heimkehren, erhalten sie die
verzierten Schiddel von den Alten anldsslich eines grossen Festes, indem diese
versichern, die ersteren wiirden in Zukunit erfolgreicher sein, ,as they will
have to help them the bravery of the individual whose skull they now receive.“
Gegen die Deutung des Ornamentes als Familien- oder Clanzeichen spricht
aber vielleicht der Umstand, dass unter den bis jelzt bekannten Schédeln
noch nie zwei mit {ibereinstimmenden Motiven gefunden worden sind.

Wichtiger aber als diese kleinen Verdnderungen, die der Schédel
erfahrt, sind die mannigfachen, zum Teil sehr kunstvollen und erfolgreichen
Versuche, dem mazerierten Schddel das HAussehen des lebenden Kopies
wiederzugeben. Der wesentlichste Unterschied zwischen Schéddel- und
Gesichtsphysiognomie beruht in dem Bau der Augen- und Nasenregion.
Darum ist man schon bei den primitivsten Rekonstruktionsversuchen
bemiiht, diese Teile des Schéddels dem Lebenden anzugleichen, was am
einfachsten durch das Einfilhren von Holzstliickchen in die Hpertura
piriformis und in die Augenhohlen geschieht. HAuf Timor werden schon
in die Nasenlocher eines abgeschlagenen Kopfes zwei holzerne Pflocke
gesteckt, ,damit die Nase nicht platt einfalle“, denn der Timorese ist stolz
auf seine gebogene, hohe Nase?). Die plastische Ergéinzung der Weichteil-
nase wird bei den Dajak und auf den Inseln der Torresstrasse beobachtet.
C. G. Murray berichtet, dass am Papua Goli kiinstliche Nasen nur an den-
jenigen Schddeln angebracht werden, deren Besitzer eines natiirlichen Todes
starben. Schidel ohne solche Nasen stammen von Getoteten 3).

Werden in das Holzstiick oder in die erdige Masse, welche die Orbi-
tae ausfiillen, irgend welche Muschelstiicke, Kaurimuscheln, Fruchtkerne
oder Perlen eingefiigt, so wird in oft iiberraschender Weise der Rusdruck
eines lebenden Auges erreicht). Aus dem Gebiet des westlichen Teiles

1) Vgl. Seligmann, C. G., 1909. ,A Classification of the Natives of British New
Guinea.“ Journ. Anthr. Inst. London. Vol. 39, S. 256/7, Anm. 2.

?) Langen, A., 1884. l.c. S. (148).

8) Annual Rep. Brit. New Guinea, 1900/01, S. 33, cit. nach Man, 18, No. 99, S. 179.

{) Die anthropologisch-prahistorische Sammlung des Staates in Miinchen be-
sitzt zwei Schadel vom Kaiserin Rugusta-Fluss (Nr. [9] K 427 und [9] K 432) von
Jaurangai resp. Awatil, die Spuren von Bemalung tragen und deren Augenhdhlen

mit Holzpllocken resp. einer Tonpaste ausgeliillt sind.
L}



— 43 —

des Papua Golfes stammen auch Schddel mit réhrenformig nach aussen
projizierten Augen, die an die Teleskopaugen einiger Tiefseefische erinnern.
Am Ende des Cylinders sitzt gewohnlich eine rote Mucuna-Bohne und das
ganze QGesicht ist mit grauem Coix-Samen bedeckt!). Auch die Markie-
rung oder Ergdanzung der Kopfbehaarung trdgt viel zu der erstrebten Wir-
kung bei. So markiert z. B. ein von P6ch bei den Watdm an der Miin-
dung des Kaiserin-Augusta-Flusses erworbener Schédel durch einen quer
iiber den Scheitel gelegten Schmuck aus Pflanzenfasern mit eingesteckten
Federn in ausgezeichneter Weise einen behaarten und geschmiickten Kopf?).
Weiter im Sinne einer Ergdnzung der Weichteile geht dann ein Schédel
aus Nordwest-Kamerun (Sammlung Dr. Berké No. 5. 280) (Tafel II, Abb. 5),
im Besitz des Museums fiir Vilkerkunde in Miinchen, der ganz in gefdrbte
Leinwand eingendht ist und bei dem durch eine Art Steppstich auch Haar-
wuchs, Augenbrauen und Lippen angedeutet sind. Die Augenhdhlen sind
durch zwei Kreise von je neun Kaurimuscheln wiedergegeben. Statt der
Leinwand beniitzt man auf Borneo auch Zinnfolie, um den Schédel einzu-
‘hiillen (Tafel II, Abb. 6). Die Behandlung ist im iibrigen eine &hnliche 3).
Vergoldete Schéddel werden von der Ruinenstdtte von Chimu in Peru er-
wihnt 4).

Diese Art der Behandlung fiihrt bereits iiber zu einer plastischen
Rekonstruktion der Gesichtsweichteile, wie sie von den Eingeborenen im
Gebiet des Kaiserin-Augusta-Flusses (Tafel II, Abb. 7 und Tafel III, Abb. 1)
und in Neu~Mecklenburg geiibt wird. Hier wird auf den vollstdndig
mazerierten Schddel das ganze Gesicht plastisch mittelst einer Masse aul-
modelliert und, vermutlich entsprechend der Gewohnheit des Lebenden, .
bemalt. Die auf diese Weise entstandenen Kopfe lassen an Naturtreue
nichts zu wiinschen iibrig und gehdren zu dem Schonsten, was uns die an
Uberraschungen so reiche Kunst der Siidsee beschert hat. Die Schédel
vom HAugusta-Fluss sind mit einer ziegelroten Lateritmasse bedeckt, die in
fliissig-weichem Zustand im allgemeinen in einer Dicke von 1,5 bis 3,5 mm
aufgetragen und dann mit einem auch bei der To6pferei beniitzten Instru-
ment gegldttet wird. Sie bedeckt das ganze Gesichtsskelet und erstreckt
sich am Gehirnschéddel bis auf den Scheitel, wo sie in einem querverlaufen-
den, verdickten, oft mit Kaurischnecken, Coixkernen oder Eberzdhnen ver-

1) Haddon, A.C,, 1918. ,The Agiba Cult of the Kerewa Culture.“ Man, 18. No. 99,
S.179. Eine Abbildung eines solchen Schédels auch bei v.Luschan, 1899. ,Beitrdge
zur Ethnographie von Neu-Guinea.“ S. 508. Ahnliche Stielaugen kommen auch bei
Tanzmasken in Neu-Mecklenburg (Linden-Museum in Stuttgart) und bei ceylonischen
Teufelsmasken (Museum fiir Vélkerkunde, Freiburg i. Br.) vor.

2) Poech, R., 1898. l.c. S. 1753.

5) An einem solchen Schddel der Miinchener Sammlung (Nr. Gr. 611) sind
Rugenbrauen und Kinnbart durch Biischelchen eingesetzter Biiffelhaare dargestellt; an
einem anderen (Nr. Gr. 609) ist Zinnfolie nur partiell verwendet und bedeckt zum Teil
gravierte Stellen.

4) Vergl. Squier, G. E., 1877. ,Peru“, deutsch von Schmick. S. 148.



e A e

zierten Wulst endet. Wo die Schéddeloberildche glatt ist, liegt ihr die pla-
stische Masse "direkt auf, dagegen werden Vertiefungen, Buchten und dgl.
zuerst durch eingeschobene Stiicke eines leichten, markartigen Holzes zu
einer Flache ergdnzt und dann erst mit der Masse iiberstrichen. In sehr
geschickter Weise wird auch die Kriimmung der Weichteilnase durch einen,
die Profillinie rekonstruierenden Rotangstreifen ergdnzt und hierauf model-
liert. Als Augen verwendet man quereingebettete Kaurischnecken, die ihrer
ganzen Form nach in ausgezeichneter Weise die Lidspalte mit den Wimpern
wiedergeben. Weniger Sorgfalt ist aul die Modellierung der Ohrmuscheln
verwendet. '

Die Bemalung besteht meist aus einem fldchenhaft auigelegten Weiss,
auf das wellig verlaufende Liniensysteme und kleinere Bezirke in Rot und
Schwarz auigetragen werden. Der ganze Charakter dieser Liniensysteme
entspricht durchaus dem Ornamentenschatz, den wir auch auf anderen Ob-
jekten vom HAugusta-Fluss begegnen. Zur Realistik der modellierten Kopfe
trdgt auch die Frisur bei, die in Form von langen, verfilzten Strahnen echter
Menschenhaare am Hinterrand des Querwulstes eingepflanzt ist?). :

Die im nérdlichen Neu-Mecklenburg gebrduchliche Art der Gesichts-
modellierung weicht in mehreren Punkten von der oben beschriebenen ab
(Tafel III, Abb. 2). So besteht die plastische Masse hier aus Wachs?) mit
einer dariiber gelegten Kalkschicht. Die Gesichtsziige sind weniger realistisch,
sondern durch mehr oder weniger schirmartig vortretende Augenbrauen-
bogen, eine verldngerte und ausgezogene Nase und durch weit gedfinete,
aufgewulstete Lippen in der Art griechischer Schauspielermasken mehr oder
. weniger karrikiert und erinnern eher an Masken, als an Gesichter lebender
Menschen. Ausgleichende Holzunterlagen fehlen, die Wachsmasse liegt iiber-
all direkt dem Knochen auf und bildet auch die einzige Befestigung des Unter-
kiefers am Schéddel. Die Augen werden durch ein Schalenstiick von Cy-
praea tigris L. mit einem aufgeklebten Operkulum von Senectus chrysosto-
mus L. reprédsentiert, so dass der Eindruck eines weitgeoiineten, gldnzenden
Ruges erzeugt wird. Besondere Aufmerksamkeit erfdhrt auch hier die Dar-
stellung des Haares, die in ihrer ganzen Anordnung an die aus der gleichen
Gegend stammenden Helmmasken erinnert. Sie besteht aus sagittal gestell-
ten Kdmmen und Feldern, die manchmal mit kleinen Holzstdbchen besteckt
oder mit Fruchtschalen oder Schneckenh&uschen ausgelegt sind. Diese
kiinstlich aufgelegte Frisur endet horizontal iiber den Ohren und dem Ober-

1) Uber Einzelheiten vergl. Schlaginhaufen, O.,1910. ,Verzierte Schidel aus Neu-
Guinea und Neu-Mecklenburg“. Abhandl. und Ber. d. K. zoolog. und anthrop.-ethnog.
Museums zu Dresden. Bd. 13. No. 4. Luschan, F.v., 1911, ,Zur Ethnographie des Kai-
serin Augusta Flusses“. Bassler-Archiv. Bd. I. S. 103, spez. S. 114—117, und Eich-
horn, A., 1916. ,Neuhebridische Spinngewebsmasken mit Rudimenten eines Wangen-
schmuckes und dessen Verbreitung in Melanesien“, Bé&ssler-Archiv. Bd. V. Helt 6,
S. 287—288.

~ ?) Mit Rusnahme eines Objektes, an dem ausserdem etwas Harz und auch eine
mineralische Masse verwendet wurde. Schlaginhaufen, O., 1910, 1. c. S. 13.



rand der Hinterhauptschuppe. An dem Miinchner Exemplar sind zwei seit-
liche Felder mit einer aufgelegten Schnurspirale bedeckt. (Vergleiche die
Abbildung 2, Tafel III.)

Zu den plastisch ergédnzten Schddeln Neu-Guineas und Neu-Mecklen-
burgs sind auch die sog. ,monumental heads“ zu rechnen, die Flower!)
aus der Sammlung des Royal College of Surgeons schon 1881 beschrieben
hat. Sie stammen von der Siidkiiste der Insel Mallicollo (Neu-Hebriden)
(Tafel I1I, Abb. 3 und 4). Die Schédel werden dort zundchst durch tem-
pordre Bestattung von den Weichteilen befreit, dann bis zur Haargrenze
mit einer plastischen Masse iiberzogen, in der sich Gummi, Kalk und zer-
mahlene Pilanzenfasern befinden. Trotz der vorspringenden Rugenbrauen,
der grossen Nase und des weitge6ffneten Mundes, worin sie an die Kopfe
von Neu-Mecklenburg erinnern, scheint Portrétdhnlichkeit angestrebt zu sein.
Das Haar ist entweder direkt auf den Sch&del geklebt oder es wird ein
kiinstlicher Skalp aus Bldttern hergestellt, der genau dem Schédel anliegt
und eine Art Periicke darstellt, die dann noch mit Federn geschmiickt
wird. Wichtig erscheinen mir vor allem die Angaben Boyd’s, der die
modellierten Schéddel auf Mallicollo erwarb, dass sie aus dem Mé&nnerhaus
stammten, wo die Kdpie der Hduptlinge autbewahrt werden. ,On the
death of a warrior or chief,“ schreibt er, ,he is buried, and when the
flesh has rotted from the bones they are dug up, and used for making
the points of arrows, which are then poisoned. HAn image or figure of
split bamboo is then made to represent as much as possible the deceased.
It is hollow and plastered with clay, carved wood being used to represent

arms, legs, etc. the head is then smeared over with clay, etc., also, and
" modelled and painted, so as to be often a very fair likeness of the dead;
it is then put on the model, and the whole set up in the god’s house or
temple, with the weapons and small personal effects of the defunct. These
images are, I think, worshipped“?). Hier werden die plastisch geformten
Kople also zur Rekonstruktion ganzer Korper beniitzt®). Auf Grund dieser
sichtlich zuverldssigen Angabe Boyd’s mochte ich auch die plastisch er-
gidnzten Schddel vom HAugusta-Fluss und von Neumecklenburg fiir die-
jenigen von Stammesangehdrigen, nicht fiir solche von Feinden halten. Da-
fiir spricht ausserdem die liebevolle Behandlung der Gesichtsziige und der
sichtlich individuelle Charakter der Bemalung.

Ruch die so merkwiirdigen Schddelmasken der Ostlichen Gazellehalb-
insel (Tafel III, Abb. 5) scheinen aus den Schéddeln von Ahnen hergestellt

1) Flower, W.H., 1882. ,On a Collection of Monumental Heads and Artificially
Deformed Crania from the Island of Mallicollo“. Journ. Anthrop. Inst. London, Vol. XI.
S. 75 und Plate VI.

2) Journ. Anthr. Inst. London, Vol. XI, 1882, S.76.

3) Im Museum fiir Volkerkunde in Miinchen befindet sich neben einem abge-
rissenen Kopf (Nr.7158) Tafel III, Abb. 3 u. 4 eme solche, lebensgrosse Figur (Nr.7159)
auf die die Schilderung von Boyd genau passt.



— 46 —

zu werden. Ihr Vorkommen ist auf die Distrikte des Hochlandes zwischen
dem Weberhafen und der Blanchebucht beschrdnktl). P. M. Fromm sah
sie zusammen mit Holzmasken in den Hé&nden von Eingeborenen aus
Rakunei, die zum Tanze nach einem benachbarten Orte zogen. Eine
davon wurde ihm mit den Worten gezeigt: ,Hier, das ist der Vater von
jenem,“ indem man auf einen jungen Mann, der dabei stand, deutete?2).
RAuch Powell und Finsch heben ausdriicklich hervor, dass es sich immer
nur um die Schéddel verstorbener Angehoriger handle?). Weisser4) aller-
dings behauptet, dass auch die Schddel von gefangenen, fremden Haupt-
lingen entsprechend modelliert wurden und fiigt bei: ,Diese Masken haben
zum Teil religiose Bedeutung, werden in den heiligen H&dusern aufbewahrt
und geniessen Verehrung. Bei religiosen Feierlichkeiten und T&nzen in
den Mondndchten tragen junge Haduptlinge die Masken alter, beriihmter
Héauptlinge vor dem Gesicht, weil sie glauben, dass ihnen dadurch die
Krait, Tapferkeit und Macht verliehen werde, welche jene besassen.“ Diese
letztere Vorstellung ist es ja, die auch sonst den Unterschied zwischen
Ahnen- und Feindesschideln verwischt.

Diese Schéddelmasken bestehen aus der vorderen Hilfte eines menschli-
chen Schddels, die durch einen Frontalschnitt in der Gegend der Sutura
coronalis von der hinteren Hilfte getrennt wurde. Auf diese Knochen-
unterlage ist nun in dhnlicher Weise, wie bei den Schddeln vom Augusta-
Fluss, mit Hilfe einer plastischen Masse, die wahrscheinlich aus Harz und
Ton besteht®), das Gesicht modelliert und mit farbigen Ornamenten iiber-
malt. Bei den meisten Masken bedeckt die Masse das ganze Gesicht, bei
einigen bleibt das Stirnbein davon frei, und bei anderen wieder sind nur
diinne Schichten der Masse aulgestrichen, ohne dass Nase und Lippen
plastisch modelliert wdren. In vielen Fillen ist am oberen Schidelrand
ein Kranz von Haaren angebracht, der entweder aus natiirlichem Menschen-

1) Parkinson hélt sie daher nur fiir e¢ine lokale und zeitlich beschriankte Er-
scheinung resp. Mode. Meyer, A. B., und Parkinson, R., 1895. ,Schnitzereien und
Masken vom Bismark Archipel und Neu Guinea“. Publ. Ethn. Mus. Dresden X. S.
3 und 7. Russer Dresden besitzen auch die Museen fiir Vilkerkunde in Berlin,
Bremen, Cé6ln, Frankiurt, Leipzig und Miinchen solche Schidelmasken.

%) Nach Fromm, P. M., 1899, in Marien-Monatsheite, S.205, bei Foy, W., 1900.
» Fanzobjekte vom Bismarkarchipel, Nissan_ und Buka.“ Publ. Ethn. Mus. Dres-
den XIII. S. 20.

8) Vgl. dazu Bartels, H., 1896. ,,Uber Schidel-Masken aus Neu-Britanien, beson-
ders eine mit einer Koplverletzung.“ Bastian Festschr. S.240. Ferner Finsch, O., 1888.
»Ethnologische Erfahrungen und Belegstiicke aus der Siidsee.“ Annal. d. Naturhist.
Hofmuseums III. S. 31, und Uhle, M., 1889. ,Rusgewihlte Stiicke des Museum fiir
Vélkerkunde zur Archdologie Amerikas.“ Verdfientl. Mus. fiir Vélkerkunde Berlin
. HH 1 S 3 und 18 Tafel II.

4) Meyer, A.B., 1889. ,Masken von Neu Guinea und dem Bismark Archipel.“
Publ: Ethn. Mus. Dresden VII. S. 13.

5) Parkinson behauptet, dass die Masse durch Zerstampfen der Nuss von
Parinarium laurinum gewonnen wird. ,Dreissig Jahre in der Siidsee.“ S. 593.



haar oder aus Pflanzenfasern besteht, und aus dem letztgenannten Material
oder nur durch Modellierung wird auch der das Gesicht umrahmende Bart,
der ja ein Rassenmerkmal der Neu-Britannier ist, dargestellt. Wie bei ge-
wohnlichen Masken sind bei der Mehrzahl der Schddelmasken Augen und
Mund geéfinet, ‘bei andern aber geschlossen, so dass man daran gezweifelt
hat, ob sie iiberhaupt als Masken gebraucht werden konnten. Ich sehe
darin keine Schwierigkeit, weil man ja auch die Masken mit den Hénden
vor das Gesicht halten oder so anbinden kann, dass Sehen und Atmen
nicht ganz behindert sind. Viele der Schddelmasken haben hinten aber
ein querverlaufendes Holzstdbchen, sodass sie mit den Z&hnen gefasst
werden konnenl!). Merkwiirdigerweise ist in mehreren Exemplaren eine
sorgléltig modellierte, allerdings ganz flache Zunge vorhanden, die in dem
gedifneten Munde bis zum Saum der Unterlippe reicht, also von vorne
deutlich sichtbar ist.

Russer von den beiden genannten Regionen der Siidsee sind Schadel-
masken bis jetzt nur noch aus Alt-Mexico bekannt geworden?), und zwar
nur in zwei Exemplaren (Tafel III, Abb. 6), aber ihr Vorkommen erklart
sich psychologisch aus dem in Mexico und Yukatan weiterverbreiteten
Schédelkultus. Der als Grundlage dienende Teil des menschlichen Schéddels
~ ist hier kiirzer als bei den Siidseemasken; er umfasst nur den vordersten
Teil des Gesichisskeletes, das direkt hinter den Orbitaleingdngen frontal
abgesdgt wurde. Daher ist auch nur der unterste Teil des Stirnbeines
ungefdhr bis zur Hohe der Stirnhécker und von den Kiefern nur die
Partie bis zu den dritten Molaren erhalten. Ahnlich wie bei den Masken
vom Augusta-Fluss wurden auch hier die in der Knochenwand vorhande-
nen Liicken mit Scheiben eines schwammartigen Holzes ausgelegt und die
ganze Qesichtsildche mit einer 1 bis 5 mm dicken, braunen Harzschicht
iberzogen. Diese letztere diente aber nur als Unterlage fiir eine wunder-
volle musivische HArbeit, die aus verschieden grossen, aber nur 1 mm
dicken, himmelblauen bis blassgriinen Tiirkisen zusammengesetzt ist.

Uhle hat es wahrscheinlich gemacht, dass wir es hier mit kostbaren,
dem Ahnenkultus geweihten Masken zu tun haben, ist doch schon durch
Torquemada?) iiberliefert, dass in Michoacan den Ballen, welche die ver-
brannten Leichenreste verstorbener Konige einschlossen, Tiirkismasken vor-
gebunden wurden?) und durch Landa®), dass auch im Ahnenkultus Yukatans

1) Vgl. dazu den Versuch, den von Luschan mit den Neu-Britaniern, die sich
1896 in der deutschen Kolonial-Russtellung in Treptow befanden, anstellte. Luschan,
F. v., 1897. ,Beitrdge zur Volkerkunde der deutschen Schutzgebiete. S. 64 und
Abb. S. 60.

2) Uhle, M., 1889. I c. S. 2, 20 if. Tafel II.

3) Torquemada 1723. ,Monarquia Indiana XIIL.“ Cap. 46 II. S. 526.

4) Auch silberne Masken wurden gefunden, die vermutlich den falschen
Mumienképfen als Gesichter vorgebunden waren. Vgl. Therese von Bayern. Reise-
studien aus dem westlichen Siidamerika. Bd. II. S. 53 u. Anm.

5) Brasseur de Bourbourg, M.E., 1864. ,Relalion des choses de Yucatan.“ S.198.



— 4B ==

Schidelmasken verwendet wurden. Die Masken wurden iiber den Leichen-
resten aulfgestellt und vermutlich aus dem Schéddel eines verstorbenen
Konigs verfertigt, dessen Portrdt sie darstellen sollten. Wir kennen ja auch
aus verschiedenen anderen Gegenden die Verwendung- von Sepulchral-
masken, die #hnlich wie die Mumienbilder der Hgypter, die Ziige des
Lebenden wiederzugeben bestimmt waren ).

Der menschliche Geist hat aber auch auf andere Weise diesen Zweck
zu erreichen verstanden, indem es ihm gelang, durch verschiedene Mumifi-
zierungsprozesse die Weichteile selbst, wenn auch in verdnderter Form,
zu konservieren. So erhielt man sich das Bild des Lebenden. .Mitbe-
stimmend mag auch die Vorstellung gewesen sein, dass der Geist den
Rorper erst mit der Verwesung verldsst, oder dass die abgeschiedene
Seele nur in den nicht verwesten Korper wieder zuriickkehren kann. Der
letztere Glaube beherrschte die alten Agypter.

Es diirften natiirliche Ursachen gewesen sein, die einer Reihe von
Voélkern unabhédngig voneinander den Gedanken einer Mumifizierung nahe-
legten. Die Neolithiker Agyptens bestatteten ihre Toten noch in Hocker-
stellung in Matten und Felle eingebunden. Bei dem warmen und trockenen
Klima und in dem feinen Sande wurde in Folge des Luftabschlusses der
Verwesungsprozess hintangehalten und die Kérper trockneten ein. Diese
einfache Beobachtung hat meines Erachtens die Agypter zur absichtlichen
und kiinstlichen Mumifizierung gefiihrt, in der sie die unerreichten Meister
geblieben sind. Schon im mittleren Reich hat die Technik der Einbalsamie-
rung eine ausserordentliche Hohe erreicht. Man hatte nicht nur gelernt,
das Gehirn aus dem Schédel zu entfernen, ohne diesen zu verletzen, son-
dern man verstand bereits mittelst konservierender Salze und verschiedener
Harze dem Korper seine absolute Lebenswahrheit zu erhalten?).

Ahnliche mumifizierende Eigenschaiten besitzt auch der Boden und
das Klima Perus, wo wir das zweite Zentrum der antiken Mumifizierung
haben. Die sorgfdltig in Hockerstellung gebrachte Leiche wurde in Baum-
wolle gewickelt, mit von Baumwolle oder Bl&ttern gefiillten Polstern umge-
ben und zu einem grossen Ballen verschniirt, den man bekleidete und
mannigfach schmiickte. In dieser fast luftdicht abschliessenden Umbhiillung
wurde die Leiche der Erde iibergeben, in der sie infolge des Salzgehaltes
des Bodens und der herrschenden Trockenheit vollstdndig mumifizierte3).

Auch auf den Aleuten war friiher Mumienbestattung gebrauchlich.
Dies wird bewiesen durch die 1874 auf Kaga’mil, einer Insel der Vier-

1) Vgl. dazu Uhle, M., 1889. L c. S.23 und die entgegenstehende Ansicht bei
Andree, R., 1889. ,Die Masken.“ Ethn. Parallelen und Vergleiche. N. F. S. 130 ff.

%) Naheres iiber die Frage bei Wallis Budge, E. A., 1893. ,The Mummy. Chap-
ters on Egyptian Funeral Archeology.“ S. 173 u. i

3) Rivero u. Tschudi, 1853. ,Peruvian Antiquities.“ S.204. Reiss, W. u. Stiibel,
‘A., 1887. ,Das Totenfeld von Ancon.“ Bd. III und Tafel 10, 19, 20, 31. Bdssler,

A., 1906. ,Peruanische Mumien. Untersuchungen mit X-Strahlen.“ Fiinfzehn Tafeln
nebst erlduterndem Text.




N -

krater-Gruppe, gemachte Entdeckung von mehreren Mumienballen. Sie
lagen in einer Hohle, die infolge ihres Zusammenhanges mit dem Krater-
system so heiss war, dass man sich kaum darin aufhalten konnte. Nach
der Tradition miissen die Mumien aus einer Zeit stammen, die vor dem
ersten russischen Besuch der Insel im Jahre 1756 liegt. Die Mumien
sind in geflochtenen Matten von feinerer oder groberer Textur eingewickelt.
Oft sind diese aus den Fasern von Elymus hergestellten Matten noch
durch Biischel eingekniipiter Vogelfedern verziert. Das Mumienpaket kam
dann noch in einen aus Vogelbdlgen zusammengendhten Sack, dieser
wieder in eine Mattenumwicklung, und zuletzt wurden um das Ganze Stricke
oder ein Netz gelegt, an dem die Mumien vermutlich auifgehdngt waren.

In den Tropen und subtropischen Gebieten wird die Mumilizierung
der Leichen meist durch R&duchern und Lufttrocknung erreicht. Besonders
in der Siidsee ist diese Methode weit verbreitet. Einige australische
Stamme hédngen die Leichen einfach in einem Baum auf und unterhalten
darunter ein langsam glimmendes Feuer. Bei den Mapar in Holldndisch
Neu-Guinea wird die in den ersten Tagen  abtropfende Fliissigkeit ge-
sammelt, aufgehoben und Besuchern zum Trinken gegeben. Das Trocknen
einer Leiche dauert hier nur ungefdhr einen Monat. Die in Hockerform
befindliche Mumie wird dann in einen Korb aus Palmbldttern gepackt und
im sHausinnern an einer Wand aufgehdngt!). Viele Stdmme, vor allem
HRustraliens, nehmen die mumifizierten Leichen ihrer Angehdrigen auch
auf ihre Wanderungen mit.

Etwas umstédndlicher ist der Prozess der Mumifikation auf der
Murray-, Stephen- und Darnley-Insel in der Torres-Strasse?). HAuch hier
wird die Leiche zuerst auf einer 8 Fuss hohen Bambusplattform nieder-
gelegt, unter welcher ein Feuer unterhalten wird. Dasselbe dient aber
nicht zum Trocknen der Leiche, sondern man unterhdlt es dem Toten zu
-Liebe, weil er sich auch im Leben daran erireute. Nach fiinf Tagen,
wenn bereits eine leichte Verwesung eingetreten ist, nimmt man die Leiche
herunter, bringt sie an den Meeresstrand und extrahiert hier die Einge-
weide durch eine Offnung, die mittelst einer Muschel an der Seitenwand
des Korpers gemacht und nachher wieder verndht wird. Ist der Korper
innerlich durch ein paar Stiele getrockneter Sagopalmbldtter gestiitzt und
mit rotem Ocker eingerieben, so wird er auf einen hélzernen oder Bam-
busrahmen, der verschiedene Querhdlzer besitzt, sorgidltig in gestreckter
Lage aufgebunden und an einem 12—14 Fuss hohen Galgen zum Trock-
nen aufgehdngt. Zweimal am Tage steigt ein Verwandter auf einer
Leiter zur Leiche empor und reibt mit den Hdnden vom Gesicht abwirts

) van der Sande, G. A. J., 1907. ,Nova Guinea.“ vol. IIl. S. 270.

2) Flower, W., 1879. ,lllustrations of the Mode of preserving the Dead in Darn-
ley Islands and in South Australia.“ Journ. Anthr. Inst. London. Vol. VIII. S. 389.

Hamlyn-Harris, R., 1912. ,Papuan Mummification. Mem. Queensland Museum

I. Nr. 27 und Plate 2 und 3.



— 50 —

bis zu den Fiissen den Saft ab, der aus dem Korper austritt und in zwei
Muscheln aufgefangen wird. Schliesslich wird die gelrocknete Leiche ge-
schmiickt und an dem Mittelpfahl der bienenkorbartigen Hiitte festgebunden.
Nach ein paar Jahren wird ihr der Kopf abgenommen, in ein Kérbchen
gelegt und der Witwe iibergeben, der Korper aber wieder auf eine Bambus-
plattform getragen, wo er allmahlig zerfdllt. Trotz der sorgfdltigen Mumifi-
zierung ist also auch hier der Kopf schliesslich der einzige Korperteil,
auf dessen Erhaltung Wert gelegt wird.

Daher gibt es auch eine Reihe von Vélkern, bei denen von Aniang
an der Mumifizierungsprozess auf den Kopf beschrénkt ist. Das bekannteste
Beispiel dafiir bieten die Maori auf Neuseeland. Die zahlreichen, seit
einem Jahrhundert in europdische Museen gelangten mumifizierten Kopfe
— Mokomokai genannt — geben einen Begriff von der Vollendung, die sie
in der Erhaltung der Gesichtsziige und der so hochgeschitzten Tatauierung
— Moko — erreicht haben ) (Taf.IIl, Abb.7). Es ist wieder der Ahnenkult,
der zu dem eigenartigen Verfahren gefiihrt hat. Man will das Andenken des
Verstorbenen lebendig erhalten und sich auch fiir die Zukunit seines Bei-
standes versichern. Darum war der Mokomokai urspriinglich das Recht
und die Auszeichnung fiir die H&uptlinge und besonders prominenter
Personlichkeiten, gleichgiiltig ob Freund oder Feind. In letzterer Hinsicht
bestanden aber doch -wesentliche Verschiedenheiten in der Behandlung.
Der Kopf eines Feindes wurde ohne besondere Zeremonien prépariert und
mit unverschlossenen Lippen o6ffentlich auf Pfdhlen aufgestellt. Die Mumifi-
zierung des Kopies eines Stammesangehdrigen aber ging im Geheimen vor
sich; der Verfertiger war tabu und bestimmten Prohibitivvorschriften unter-
worfen, Die Lippen wurden fest zusammengendht und die fertigen Moko-
mokai sorgiéltig aufbewahrt, um nur bei wichtigen Festen herausgeholt,
geschmiickt und mil Gesdngen gefeiert zu werden. '

Zur Herstellung — Paki Paki — eines Mokomokai miissen zuerst
Gehirn, Augen und Zunge aus dem abgeschlagenen Kopf entiernt werden.
Die Augenhohlen werden mit Flachs ausgefiillt, die Lidrdnder dariiber ver-
ndht und es wird ein Holzstdbchen zur Stiitze des schrumpfenden, mittle-
ren Nasenknorpels zwischen Haut und Knochen eingeschoben. Die Ent-
fettung der Haut erfolgt durch Déampfe, die Austrocknung durch Ein-
wirkung der Sonnenstrahlen und des Rauches. Charakteristisch fir die
Mokomokai ist die in ziemlichem Umfang ausgebrochene basis cranii, an
deren Bruchrand die Haut iiber einen Reifen mit Flachs befestigt wird.
Behandlung mit brenzlicher Holzsdure schiitzt gegen die Angriffe von In-
sekten. Wird der Kop! dann noch eingedlt, so hebt sich das Moko, das
frither ein wesentlicher Bestandteil der Kriegsvorbereitung und der héchste
Stolz eines Maori war, in wundervoll geschwungenen bldulich schwarzen

1) Vgl. besonders Robley, H.G., 1896. ,Moko, or Maori Tattooing.* London
S. 129 1. und Taylor, 1855. ,Te lka a Maui or New Zealand.“ London.



NP - -

Linien von der gelblichen, lederartigen Haut ab (Tafel III, Abb. 7). Was man
bezweckte, die absolute Portratédhnlichkeit des Verstorbenen, war erreicht.

Als dann spiter die Mokomokai Handelsobjekt, vor allem gegen die
in den Stammeskdmpfen so wertvollen, europdischen Flinten, wurden, und
als die Nachfrage schliesslich das HAngebot iibertral, da wurde mancher
Sklave mit dem Moko versehen und sein Kopi zum Verkauf prédpariert.
RAuch ,post-mortem Moko“ kommt vor, ist an Ausfithrung und Wirkung
aber leicht kenntlich. Es scheint, dass diese Mokomokai-Produktion zu
Handelszwecken nicht wenig zu der Entvilkerung Neuseelands beigetragen
hat, eines der zahllosen Beispicle des verhdngnisvollen und verderblichen
Einflusses, den europdische Gewinnsucht auf den Charakter und die
Kunstdusserungen primitiver V6lker ausgeiibt hat.

Eine merkwiirdige Analogie zu den Mokomokai der Maori, natiirlich
ohne die fiir sie charakteristische Tatauierung, zeigen Mumienkdple, die
aus alten Grabstédtten von Nazca im Departement Ica an der Kiiste von
Peru zu tage geltrdert wurden. Sie besitzen noch die vollstdndig einge-
trocknete Gesichts- und die behaarte Kopihaut, haben die Lippen und ge-
legentlich auch die Lider durch eingesteckte Dornen geschlossen und sind
vermutlich, weil ein wertvoller Besitz des Lebenden und im Sinne der
oben geschilderten Vorstellungen der asiatischen Kopfjdger, den Toten ins
Grab mitgegeben worden. Und von den Mundruci haben Spix und Martius
dieselbe Sitte beschrieben (Tafel IV, Abb. 1). Die Kopie der Feinde wer-
den hier nach der Erbeutung iiber dem Feuer gedorrt, taglich wiederholt
mit Wasser abgewaschen, mit Urucu-Ol getrdnkt und dann so lange an
die Sonne gestellt, bis sie ganz hart sind1). Zwei solcher Kopfe aus der
Sammlung Spix und Martius im Miinchner Museum fiir Vdlkerkunde
(Nr. 543 und 544) sind in dieser Art prépariert. Die Weichteile sind
vollstdndig erhalten, die Nasenlocher zugestopit; die dussere Nase ist
vollstdndig eingefallen und geschrumpft. Die Augenhéhlen sind mit einer
schwarzen Harzmasse ausgelfiillt, in der je 3 quer und parallel verlaufende
Tierzdhne (eines Nagers) die Lidrdnder und die Lidspalte markieren. Eine
Verndhung der Lippen fehlt, dagegen ist durch die Mundhhle zwischen
den Schneidezdhnen hindurch eine doppelte, dicke, geflochtene Baumwoll-
schnur gezogen, deren freie Enden mit Federn geschmiickt sind. An
dieser Schnur trdgt der Krieger den erbeuteten Kopf, entweder am
Giirtel oder um den Hals. Die Haartracht der beiden Miinchner Kipfe —
eine ungefdhr 50 mm breite Bahn um eine iiber dem Bregma stehenge-
bliebene, ldngsovale Haarinsel — beweist, dass ihre Trdger dem Stamme der
Parantintim angehort haben. Seler?) sieht in dem Moment des Lippen-
schlusses durch Dornen bei den Nazca-Kopfen eine deutliche Parallele zu

") Spix u. Martius 1823-—1830. ,Reisen in Brasilien.“ B. III. S. 1314.
?) Seler, E., 1916. ,Praparierte Feindeskdpie bei den Jfvaro-Stdimmen des oberen
Maranon und bei den alten Bewohnern des Departements Ica an der Kiiste von

Peru.“ Béssler-Archiv. Bd. 6. II. 1/2, S. 83 u. 85.



— 52 —

der Préparation, die bei einem Teile der Jivaro-Stimme am linken Ufer
des oberen Maranon vom Rio Pastaza bis zum Rio Chinchipe mit den
erbeuteten Feindeskdpien vorgenommen wird.

Die Herstellung dieser Jivaro-Kopie, chancha oder wohl richtiger
tsantsa geschrieben, (Talel IV, Abb. 2) ist aber so eigenartig und einzig
dastehend, dass auf grund des Lippenverschlusses und selbst der von
Seler beigezogenen Vasenbilder ein wirklicher Zusammenhang nicht be-
wiesen wird. Dazu kommt, dass diese tsantsa schon friih erwdhnt werden.
Rugustin de Zarate berichtet, dass die Spanier bei ihrer Landung in
Ecuador (vermutlich nérdlich von der Bahia de Caraques) an den Tempeln
Menschenkopie angenagelt fanden, die ,con cierto cozimiento las consumen
hasta quedar como un puno“!). In der Tat ist diese Reduktion des
Kopfes auf Faustgrdsse das wichtigste Charakteristikum der tsantsa. Rivet®?)
gibt sogar genaue Maasse fiir die Verkleinerung. Darnach betrdgt der
Horizontalumfang des tsantsa nur noch 42 9, die grésste Lange des Kopfes
46,6 %0 und die grosste Breite des Kopfes 36,7 %0 der entsprechenden
Maasse des Lebenden. Beim Gesicht sind Hohe und Breite gleichmaéssig
auf 3590 herabgegangen. Es tritt also eine gewisse Disharmonie zwischen
Kopf und Gesicht ein, und auch in dem letzteren bleiben Nase und Lippen

verhdltnismdssig grosser als die Seitenteile?).
' Der Modus der Prédparation zeigt im Prinzip kaum Unterschiede. Der
Kopi wird tief am Unterrande des Halses vom Rumpif getrennt und an
der dorsalen Fldche durch einen Median-sagittal-Schnitt vom Hinterhaupt
bis zum Halsende gespalten. Von dieser Offnung aus wird die Kopi-
schwarte langsam nach oben fortschreitend von den Knochen geltst und
schliesslich der Schéddel extrahiert. In Fdllen eines glatten Halsschnitt-
randes ohne mediansagittale Incisur scheint dies nur in partibus mdoglich
zu sein. Hierauf wird die abgezogene Kopfhaut unter Zusatz gewisser
Krduter gekocht und dann iiber einen Stein gestiilpt, der so weit als mog-
lich erhitzt sein muss. Mit dem Fortschreiten der Austrocknung und
Schrumpiung der Haut werden die grdsseren Steine durch immer kleinere
ersetzt und der Jfvaro versucht ausserdem den Prozess durch Uberbiigeln
der dusseren Hautfliche mit einem heissen Stein zu beschleunigen. Ferner
werden die Lippen durch drei symmetrisch angelegte Lochpaare mittelst
baumwollener Schlingen, die in lang herabhéngende Fransen iibergehen,
oder auch mit drei Dornen geschlossen. Ebenso wird der hintere Hals-
schnitt zugendht. Durch ein in der Scheitelgegend gemachtes Loch wird
schliesslich noch zum Aufhdngen des Kopichens eine Schnur gezogen, die

1) Zarate, A. de, 1577. ,Historia del descubrimento y conquista de las pro-
vincias del Peru.“ Sevilla 1. 4. S.3 nach Rivet, P.,1908. ,Les Indiens Jivaros.“ Anthro-
pologie Tome 19. S. 73. Vgl. dazu die Bemerkung Seler’s, 1916. L. c. S. 86.

?) Rivet, P., 1908. 1. c. S. 76.

8) Vgl. dazu auch Hamy, E.-T., 1873. ,Nouveaux Renseignements sur les
Indiens Jivaros.“ Rev. d’Anthr. II. S. 394.



' — 55 —

an der Innenseite der Scheitelhaut mit Hille eines Querhdlzchens befestigt
ist1). Die Zeitdauer der ganzen Préparation soll, entgegen der Erfahrung
von W. Reiss?), -der acht Tage angibt, nur einen Tag betragen.

Umso ldnger dauert ,das Fest der tsantsa“, das ,tsantsatucui“. Eine
genaue Schilderung an dieser Stelle eriibrigt sich, da Rivet®) aus den
Quellen alles Wissenswerte sorgldltig zusammengestellt hat. Da es sich
bei den tsantsa nachgewiesenermassen nur um im Kampfe erbeutete Feindes-
kople handelt%), so ist die Bedeutung des Festes auch nicht schwer zu
erkennen. Die Ubereinstimmungen mit den entsprechenden Vorstellungen
und Handlungen, besonders der Dajak, sind geradezu iiberraschend: die-
selben Prohibitivvorschriften beziiglich Speisen und sexuellem Verkehr %),
die Apostrophierung des erbeuteten Kopfes mit den gleichen Redewendun-
gen, die mit grossen Opfern fiir die Beteiligten verbundenen Schwelgereien,
die Mitwirkung der Frauen, das Aufstecken oder Aufheben der tsantsa®),
ihre Verwendung als Fetisch, die ihrem Besitzer Reichtum, Fruchtbarkeit
der Felder, Sieg und Unsterblichkeit verschalfen sollen.

RAuch die aus den Haaren der tsantsa hergestellten Giirtel scheinen
eine dhnliche Rolle zu spielen, und dies erinnert seinerseits an die Be-
deutung, die der Skalp im indianischen Geistesleben gewonnen hat. Man
hat den Skalp vielfach nur als einen Tapierkeitsausweis, eine reine Kriegs-
trophéde auigefasst, die nach dem Prinzip des pars pro toto sich aus der
Kopitrophde entwickelte. Es diirfte ihm aber doch eine tiefere magische
Bedeutung zukommen, nachdem durch zahlreiche Belege erwiesen ist, dass
von ,dem primitiven Naturverstehen vielerort ein mystischer Rapport
zwischen dem Haupthaar und seinem urspriinglichen Trdger vorausgesetzt
wird, der auch noch fortdauert, nachdem das Haar abgeschnitten ist“7).
Der Skalp ist der Reprdsentant des ganzen Menschen, vor allem seiner
Seele.

1) Vgl. auch die Schilderung von Barriero bei Andree, R., 1878. ,Ethnogr.
Parallelen und Vergleiche.“ S, 143 und diejenige von Buckley bei Lubbock Sir
John, 1874. ,Note on the Macas Indians.“ Journ. Anthrop. Inst. London, Vol. 3. S. 30.

2) Reiss, W., 1880. ,Ein Besuch bei den ]fvaros-Indianern.“ Verhd. d. Ges. I
Erdkunde, Berlin. Bd. 7. S. 335. Dass die Herstellung von tsantsa nach der ange-
gebenen Methode nicht schwierig ist, hat W. Hein (1893. ,Die Kopftrophden der
Jivaros® in Mitt. d. Anthr. Ges. Wien 23. Sitzber. S. 28) gezeigt.

5) Rivet, P., 1908. I c. S. 244—250.

4) Es werden nur die Kople derjenigen als tsantsa prdpariert, die sich als be-
sonders tapfer erwiesen haben. Trans. Ethn. Soc. London N. S. Vol. II. S. 112.

5) Der Sieger, der den Kopl des erschlagenen Feindes selbst praparieren muss,
darf wdhrend der ganzen Zeit seine Hande zu keiner anderen Verrichtung beniitzen,
und die Nahrung muss ihm wie einem Kinde gereicht werden. Vgl. Reiss W. 1880.
L c. S. 335.

%) Wie die tsantsa bei Festen getragen werden, siche bei Stoll, O., 1908. I c.
S. 180; hier auch eine Abbildung nach Neétto.

) Stoll, O., 1908. 1. c. S. 170. Vgl. auch die Ausfiihrungen bei Friederici, G., 1906.
»Skalpieren und @hnliche Kriegsgebrduche in Amerika. Diss. Leipzig, bes. S. 114.



Mit dem Ahnenkultus und mit der Vorstellung der Ubertragbarkeit
der Eigenschaften eines Verstorbenen (sogar eines Tieres) auf den Lebenden
durch Teile seines Korpers hangt ferner noch eine Reihe von Gebrduchen
zusammen, wie das Trinken des Opferblutes, das Verzehren von Leichen-
teilen, die Verwendung des Schéddels als Trinkgefdss und das Mitsichherum-
tragen von Skeletstiicken. Nur die beiden letztgenannten Sitten, weil in
Beziehung zum Skeletkult stehend, sollen hier noch kurz Erwdhnung finden.

Die Verwendung von Schédelkalotten geht in Europa bis in das obere
Solutréen und in das &ltere Magdalénien zuriick. Das schonste Beispiel
dafiir sind die Schédeldicher aus der Grotte von Placard in der Charente,
an deren Oberfliche Breuil und Obermaier!) sogar noch die Schnittspuren
der gewaltsamen Entfernung der Muskeln und der Kopihaut erkennen wollen.
Dies lasst sich an den Abbildungen nicht entscheiden, aber die kiinstliche
Bearbeitung oder richtiger Egalisierung der Bruchrénder mittelst Feuerstein-
Instrumenten wird kaum bezweifelt werden konnen. Es fanden sich in
derselben Grotte allerdings auch Calvarien, denen nur die Basis und die
Schlédfenbeine fehlen, sowie nur Bruchstiicke von Kalotten, die alle ohne
Rusnahme Spuren der Bearbeitung an ihren Réndern zeigen. Ob sie als
Trinkschalen dienten, ist allerdings nicht mit Sicherheit zu entscheiden.
Ruch in neolithischen Grédbern fand man Teile des Schéddeldaches als Schalen
beniitzt, so in den Plahlbauten von Schalfis, Siitz, Liischerz und Inkwil.
In einer Steinkiste in Chamblandes, die ein Kinderskelet barg, lag noch
ein Stiick des Schédeldaches gleich einer Untertasse und enthielt nichts
als drei flache, rundliche Steinchen. Der Gebrauch des Schédelbechers ist
dann auch fiir die Metallzeiten, das ganze Altertum und das friihe Mittel-
alter durch zahlreiche Belege erwiesen?). Am wichtigsten ist wohl der
Bericht Herodots iiber die Skythen, weil aus ihm unzweideutig hervorgeht,
dass es sich dabei nur um die Schddel erschlagener Feinde handelt, aus
denen Blut getrunken wurde, und ferner eine Angabe des Livius (Hist. 23-24)
iiber die Bojer in Oberitalien, die aus dem Schéddel des gefallenen, romischen
Konsuls Posthumius ein Trinkgefdss machten?). Spéter treten auch andere
Motive auf. Wie in Europa kann man den Schédelbecher in der verschie-
densten Herrichtung in allen andern Erdteilen (vielleicht am wenigsten in
Airika) verfolgen, und v. Luschan?) ist wohl im Recht, wenn er schreibt:

1) Breuil, H. u. Obermaier, H., 1909. ,Cranes paléolithiques fagonnés en coupes.*
Anthropologie. Tome 20. S. 523. :

2) Zusammengestellt von R. Andree, 1878. ,Ethnogr. Parallelen und Vergleiche.“
S. 133, und besonders 1912, ,Menschenschéddel als Trinkgefdsse“. Zschr. d.Vereins f.
Volkskunde, Berlin, S. 18. Vgl ferner Grimm, J. ,Geschichte der deutschen Sprache
I, S.100, u. Sepp, J. N., 1875, ,Der Schéddelkult.“ Corr. d. deutsch. Anthr. Ges., Jahr-
gang 75, S. 43.

8) Die Stelle lautet: ,purgato inde capite, ut mos iis est, calvam auro callavere,
idque sacrum vas iis erat quo sollemnibus libarent, poculumque idem sacerdoti esset

ac templi antistibus.“
4) Luschan, F. v., 1918, L c. S. 80.



— 55 o

»,lm {ibrigen haben Spott und Hohn, Rachsucht, Hass .und Verachtung,
RAberglauben und Totenkult, Pietdt und Heiligenverehrung an ganz ver-
schiedenen Stellen der Erde gleichmdssig und sicher wohl unabhéngig zur
Herstellung von Trinkschalen aus menschlichen Schéddeln gefiihrt.“

Als Kultobjekt finden sich Schédelschalen besonders im lamaistischen
Tibet und im christlichen Europa. Sie werden zu Oplerungen und besonders
~ zu Weinspenden beniitzt und diirfen, hier wie dort, nur von Heiligen oder
durch Rang und Gelehrsamkeit ausgezeichneten Individuen stammen. Diese
Schéddel besitzen auch ganz bestimmte Eigenschalten. So wird die ausser-
gewohnlich diinne Wandung, die eine in der Anthropologisch-prahistorischen
Staatssammlung Miinchen befindliche tibetanische Schéddelkalotte zeigt, mit
der ausserordentlichen Heiligkeit ihres einstigen Trédgers in Zusammenhang
gebracht!) Die meisten dieser Kalotten werden in Silber und Gold gefasst
und mit Tiirkisen und Korallen verziert, andere, fast in der Art der oben
beschriebenen Dajakschéddel, mit eingeschnitienen Ornamenten geschmiickt.
Zwei dieser letzteren hat v.Luschan?) vertiientlicht. Auf beiden sind, zum
Teil in das Rankenornament einbezogen, ,Totenschddel“ dargestellt. Das
diirfte damit zusammenhéngen, dass diese Schéddelschalen in der lamaistischen
Liturgie bei der Anrufung des Tshe-pag-med (ind. = Amitayus oder Apara-
mita), der selbst mit einem Schédel in der Hand dargestellt wird, Verwendung
finden. In andern Féllen wird die Kalotte von einem Metallring eingefasst,
aber mit einem fein getriebenen oder ziselierten Deckel versehen und auf
einem besonders kostbar gearbeiteten Stdnder aufbewahrt?).

Russer als Trinkschale wird das menschliche Schéddeldach in den
lamaistischen Klostern auch zu Handitrommeln (damaru) verwendet. Zwei
mit dem Scheitel gegeneinander gekehrte und durch ein Holzstiick ver-
bundene Schidelkalotten werden mit Schlangenhaut iiberzogen, auf der bei
ruckweiser Bewegung Holzkloppel aufschlagen und ein trommelndes Gerdusch
erzeugen %).

Als Essgefdsse finden sich menschliche Schddel bei indischen und
tibetanischen Bettelm6nchen; sie werden schon von dem arabischen Reisenden
Soleyman (871 n. Chr.) erwdhnt. ,On remarque dans I'Inde une population
comme sous le nom de baykardjy (Beiragi?). Ces hommes sont nus, et

1) Vgl. Rockhill, W.W., 1893. ,Notes on the Ethnology of Tibet.“ Rep. U. S. Nat.
Mus. S.742, und Rockhill, W.W,, 1888, ,On the use of skulls in Lamaist ceremonies,“
Proc. American Oriental Soc., Oct. S. XXIV, wo die Eigenschaften guter und schlechter
Schédel aufgezahlt sind.

2) Luschan, F.v., 1918, L.c. S.79.

%) Abbildung bei Rockhill, W.W., 1893. ,Notes on the Ethnology of Tibet.“ Rep.
Nat. Museum Smithson. Inst. for 1893, Washington 1895, S. 669 und Tafel 43. Vergl.
ferner Rockhill, W.W., 1888, l.c. S. XXIV, u. Derselbe 1894: ,The so-called ,Eucharist“
of the Lamas“. The Imp. & Asiatic Quat. Rev. N. S. VII, S. 379, und 1895, ,The Bud-
dhism of Tibet*. London, S. 444 u. fi.

4) Abbildung solcher Schddeltrommeln, davon die eine reich ornamentiert ist,
bei Rockhill, W. W., 1893, 1. c. Tafel 40. '



—" 56 —
leur chevelure leur couvre le corps et les parties naturelles, ils se laissent
pousser les ongles, de maniere a former des espéces de pointes; ils n’en
otent que les morceaux qui se brisent. Ils vivent a la maniére des moines
errants; chacun d’eux a a son cou un fil auquel est attaché un crane humain,
Quand ils sont pressés par la faim, ils s’arrétent devant la porte d’un indi-
geéne, et aussitot les habitants leur apportent du riz cuit, charmés de cette
visite. Ces hommes mangent le riz dans le crane; quand ils sont rassasiés,
ils s’en vont, ne demandant plus & manger que lorsqu’ils ne peuvent faire
autrement“!). '

Wie in Tibet wurden und werden zum Teil noch in unseren christ-
lichen Kirchen die Schddelddcher verschiedener Heiliger als Kultobjekte
beniitzt, dementsprechend reich in Gold gefasst, mit Edelsteinen eingelegt
(Tafel IV, Abb. 3) und in kostbaren Reliquiarien aufbewahrt?). Hundert-
tausende frommer Pilger haben seit Jahrhunderten aus diesen Heiligenschédeln
einen Trunk geweihten Weines getan, und die Wunder und Heilungen, die
dadurch eintraten, sind nach den Berichten kirchlicher Schriitsteller nicht
zu zdhlen. -

Im Grunde ist diese Beniitzung der Schédel heiliger Menschen nur
eine besondere Form der Reliquienverehrung, die auf primitiver Stufe eng
mit dem Ahnenkultus zusammenhéngt. Es ist oben schon in verschiedenem
Zusammenhang darauf hingewiesen worden, welche Verehrung der Kopf
oder Schéddel des verstorbenen Ahnen geniesst. Bei nicht wenigen Vélkern
gehort der Schéddel der Witwe. Bei den Andamanen z. B. wird, nachdem
die Verwesung vollendet ist, das ganze Skelet unter die Verwandten verteilt,
wobei der Witwe der Schédel zuldllt, den sie an einer Schnur um den Hals
trégt, bis sie sich wieder verheiratet. Er wird vorher durch rautenartig
sich kreuzende Ritzen angerauht, damit die rote, aus Ocker und Fett
gemischte Masse, mit der er iiberzogen wird, besser darauf haftet3). Statt
der Farbung kommt auch Réducherung des Schédels iiber einer Harzfackel
vor%). Ruch die Papua-Witwe aus der Gegend des Papua-Golfes fiihrt den
Schddel ihres verstorbenen Mannes oder Kindes in einem Kérbchen mit sich?).

1) Reinaud, M., 1845, ,Relation des voyages laites par les Arabes et les Persans
dans I'Inde et dans la Chine,“ I, S. 135, Arab. Text II, S. 129. Es ist bekannt, dass
die gleiche Sitte heute bei den buddhistischen Monchen in Birma herrscht, nur ist der
menschliche Schéadel durch eine Schale ersetzt. Schon im Vinaya wird iibrigens die
Verwendung von Schideln als Essgefdss verboten.

2) Andree R. hat (1912, l.c. S.3 u.5) den Schéddel und das Reliquiar des Heil.
Sebastian von Ebersberg bei Miinchen abgebildet.

8) Virchow, R., 1898. ,Rot angestrichene Menschenknochen.“ Verhandl. d.
Berl. Gesellschalt I. Anthrop. S. (283).

4) Jagor, F., 1877. ,Andamanesen oder Mincopies.“ Verhandl. d. Berl. Gesellschait
f. Anthrop. S.(41), bes. S. (56) u. (63). Nach Jagor werden die Schéadel und Knochen
verstorbener Frauen zuerst vom Witwer, dann von Verwandten und Freunden getragen.
Ein Weiberschadel in dem Museum fiir Volkerkunde in Miinchen (Nr. 93. 724) zeigt
weder Ritzung, noch Spuren von Farbung oder R&ucherung.

5) Turner, W., 1898/99, 1. c. S. 563.



— 57 —

Wie Howitt!) mitteilt, begniigt sie sich bei ,den Kulin, einem australischen
Stamme, nicht mit dem Kople, sondern trdgt auch die Armknochen immer
bei sich, und wenn sie stirbt, werden die Reste des Mannes mit ihr beerdigt.

Vielfach sind es aber nur Teile des Schéddels, die in dieser Weise
als Erinnerungsstiicke und Amulette Verwendung finden, am héufigsten
der Unterkiefer, wohl schon deshalb, weil er nach der Mazeration sich als
selbstindiger Knochen von selbst vom iibrigen Schéddel l6st. Werden
durch irgend eine gedrehte oder gefloehtene Schnur die beiden Condylen
zusammen verbunden, so eignet er sich besonders als Armband. In Togo
werden menschliche Schéddel und Knochen an den Trommeln befestigt, die
bei Beschworungszeremonien verwendet werden. An die bekannten ,, Amulettes
craniennes“ unserer europdischen Neolithiker, die ihre Parallele bei den
Maori haben, sei nur kurz erinnert.

Aber auch alle anderen Skeletteile Verstorbener werden von den
Hinterbliebenen getragen, besonders in der Siidsee die Rippen, die Z&hne
und die Hand- und Fuss-Phalangen in Form von Halsketten. In Tibet
werden die Fingerglieder zu Rosenkrdnzen aneinander gereiht. Unter den
Objekten der Abbott-Sammlung von den Andamanen findet sich auch
ein Halsband, das ganz aus bogenlosen Wirbeln eines kleinen Kindes
hergestellt ist?). Auf den Admiralitdtsinseln, d.h. bei den Modnus, schiebt
man die Rippen, die in einer besonderen Rippenieier (,kan e kasen“ = Essen
bei Verteilung der Rippen), die dem grossen Schéddelfest (,kan kutan pala-
papu“ = Feier zu Ehren des Schéddels meines Vaters) vorausgeht, verteilt
werden, einfach unter den Armring3). BAlle diese Skeletteile und selbst
getrocknete Leichenteile werden als Emanationszauber beniitzt, weil auch
von ihnen, wenn auch in geringerem Grade, die magischen Krifte ausgehen,
die man dem Schédel zuschreibt. HAus dem gleichen Grunde verwenden die
Siaraleute im siidlichen Neu-Mecklenburg auch die langen Réhrenknochen
ihrer verstorbenen Verwandten als Ansatz fiir die tuanére genannten Speere.
Sie haben die feste Uberzeugung, dass der Geist des Verschiedenen dem
Trédger der Waffe im Kample beisteht?).

Bei der universellen Verbreitung und dem hohen Alter der hier be-
handelten Vorstellungen und Gebrduche, wiirde es wunderbar sein, wenn
nicht Reste derselben als Uberlebsel noch in unserem Volkstum erhalten
wdren. Der als Trinkschalen benutzten Schéddel von Heiligen wurde be-

1) Howitt, A.W., 1884. ,On some Australian Beliefs.“ Journ. Anthr. Inst. London.
Vol. 13, S. 190. _

%) Abbildung bei Safford, W.E., 1902. ,The Abbott Collection from the Andaman
Islands.“ Smithson. Rep. 1901. S. 475, Tafel I, Fig. 10. Das Museum fiir Vélkerkunde
in Miinchen besitzt mehrere rotgeidrbte Halsketten, von denen die eine (Nr. 93. 678)
sicher aus menschlichen Rippenstiickchen, eine andere (Nr. 93. 679) aus Wirbelteilen
hergestellt ist.

3) Parkinson, R., 1907. ,Dreissig Jahre in der Siidsee.“ S. 404.

1) Parkinson, R., 1907. 1. c. S. 308.



reits gedacht. HAber auch die, zahlreichen in christlichen Kirchen auibe-
wahrten Skelete und Skeletteile, — oft sind es nur ganz kleine in Leinen
verpakte mit Gold- und Silberflitter geschmiickte Knochenstiickchen —,
weisen auf Skeletkult hin. Wie gross die Nachirage nach solchen Reliquien
gewesen sein muss, geht daraus hervor, dass von verschiedenen Heiligen
mehrere Schddel, vom H. Lambert z. B. drei, vom H. Sebastian mindes-
tens vier und dazu noch vier ganze Skelete vorhanden sind, von denen
jede Kirche das ihrige fiir das echte hdlt. Der Jesuitenpater Adam Widl,
dem wir eine Beschreibung des H. Sebastian von Ebersherg verdanken,
und der nur drei Schédel dieses Heiligen kannte, suchte sich und andere
. mit dem Gedanken zu beruhigen, dass es doch moglich wére, dass der
edle Mértyrer ein Mensch mit mehreren H&duptern gewesen sei!).- Ruch
der Glaube an die Wirksamkeit und Heilkraft dieser Gebeine ist noch
nicht erloschen. ,Bis aul den heutigen Tag findet in der Marienkapelle
zu Wiirzburg am 2. Januar das Aussetzen des Schddels des H. Macarius
wider Kopileiden statt“?). Auch mumilizierte Leichen sind in unseren
Kirchen nicht selten und im Kapuzinerkloster vor der Porta Nuova in
Palermo hédngen in den unterirdischen Korridoren die ausgetrockneten
Leichen vornehmer Palermitaner in Reihen iibereinander an den Waénden.

Aber selbst die Schéddel gewdhnlicher Sterblicher erfahren eine pie-
tdtvolle Behandlung, die nur als eine Reminiszens fritherer Kultvorstellungen
zu verstehen ist. Die schonsten Beispiele daliir liefern uns zahlreiche
Dorier und Siedelungen der schweizerischen, bayrischen und Gsterreichischen
Alpen. Ist der meist engbegrenzte, bei dem Kirchlein gelegene Friedhoi-
raum ganz mit Grdbern gefiillt, so werden aus den &lteren Grébern die
Skelete, jedenfalls aber die Schéddel, herausgenommen, um Platz fiir neue
Beerdigungen zu schaffen. Bei so geringer Ausdehnung dieser Friedhdie
miissen Umgrabungen oft schon nach 8 —10 Jahren vorgenommen werden.
Die Schédel kommen in die Vorhalle des Kirchleins oder werden in be-
sonderen Beinhdusern aufbewahrt, von denen einige zwischen 5000 und
8000 Schéddel enthalten. Meist sind sie sorgldltig gereinigt, oft auch zur
Wiedererkennung mit den Namen (hdufig nur den Anfangsbuchstaben), mit
dem. Hauszeichen (im Kreise Disentis in Graubiinden3), mit Spriichen,
Blédtter- und Rosenkrdnzen bemalt (Tafel IV, Rbb. 4). Ein besonders interes-
santes Motiv ist die Schlange, die meist auf Stirnbein und Schlédfen aui-
gemalt ist, so, dass sie durch die Augenh6hlen hindurchzukriechen scheint.

) Widl, A., 1688. ,Divus Sebastianus Eberspergae Boiorum propitius etc.“ bei
Andree, R., 1912. lLc. S. 3 u. 10.

2) Lammert, 1869. ,Volksmedizin in Bayern“ bei Andree-Eysn, M., 1910.
» Volkskundliches aus dem bayerisch-dsterreichischen Alpengebiet.“ S. 147.

3) Wettstein, E., 1892. ,Zur Anthropologie und Ethnographie des Kreises Disentis.“
S.7, und Zuckerkandel, E., 1895. ,Bemalte Totenschadel -aus Oberdsterreich und Salz-
burg.“ Ztsch. I. Gsterr. Volkskunde I. S.80 und 81. Nach Zuckerkandl findet sich
der Brauch der Bemalung nur in Oberdsterreich und Salzburg, vereinzelt in Kérnten
und Steiermark, dagegen niemals in Tirol.



— 59 —

Zuckerkandl?) fasst sie ,als Symbol des Todes, in Ubereinstimmung mit der
biblischen Symbolik.“ Nach Minkus finden sich Schédel mit dem Schlangen-
motiv auch im Beinhaus des Friedhofes von Kossen, einem Dorfe in der
Nihe von St. Johann (Tirol), wobei sich wohl ein Einfluss des Salzburgischen
Nachbarlandes geltend macht. Die Bedeutung des Motives liegt aber viel-
leicht doch tiefer. Ich méchte nur an das gleiche Motiv bei ceylonischen Tanz-
masken erinnern?). In einigen kleineren Gemeinden, so im &sterreichischen
Innviertel und in der Umgegend von Salzburg ist die Bemalung besonders
reich, oder es ist fiir jeden Schédel ein besonderer Sténder oder ein eigenes .
Késtchen vorhanden®). Die HAnalogie dieser europdischen Schédelstédtten
mit den friiher beschriebenen Schédelaltiren und Schddelh&uschen ausser-
europdischer, meist primitiver Volker, liegt auf der Hand.

Nicht unerwdhnt darf bleiben, dass neben menschlichen Schédeln
sich viellach in derselben Weise auch tierische verwendet finden. Bei
vielen Stammen Neu-Guineas, z. B. den Namau am Papua-Goli%), bei den
Dajak, bei den Naga u.s.w., hédngen in den Gesellschaitshdusern neben
den dekorierten oder bemalten Schéddeln der Feinde, solche von Afien,
Krokodilen und Schweinen (Tafel IV, Abb. 5 und 6). Meist werden die
Schédel der grosseren Sduger und zwar von Wild- und Haustierformen be-
vorzugt, aber in den Hé&usern der Lushai findet man neben den Schddeln
aus allen Ordnungen der Mammalia vom Elefanten bis zum HAifen, auch
solche von Kranichen, Nashornvigeln, Wildhiihnern und Fasanen?®), und
bei den Tangkhul-Naga sogar solche von Fischen. Haufig stammen diese
Schéddel von den beim Leichenfest eines Menschen geopferten Tieren und
werden dann auch am Grab des Verstorbenen aufgehdngt. Kiikenthal®)
fand in der Vorgalerie eines Hauses der Batu-blah neben einem kron-
leuchterartigen, von der Decke herabhédngenden mit menschlichen Schédeln
versehenen Flechtwerk (vgl. oben S. 38) noch ein gleiches Gebilde in
verkleinertem Masstabe, an dem an Stelle der Menschenschddel Affen-
schidel (besonders von Semnopithecus) aufgehdngt waren. Hier also ein
gleichzeitiges Nebeneinander menschlicher und tierischer Schddel. Haddon?)

1) Zuckerkandl, E., 1895. L c. S. 80.

?) Eine definitive Erklarung der verschiedenen, bei der Damonenbeschwirung
aul Ceylon beniitzten Masken und Maskenmotive besitzen wir noch nicht. Das
Beste dariiber bei: Griinwedel, A., 1893. ,Sinhalesische Masken.“ Internat. Arch. I
Ethnographie. VI. S.71 und Tafel VI—X. Eine gute Schilderung eines Teulelstanzes
bei Andrews, J.B., 1896. ,Devil-Dances in Ceylon.“ Folk-Lore VII. S.307. Abbildungen
von Teufelstdnzern in Globus, 1898. Bd. 74, S. 9 und 10. '

3) Beispiele bei Andree-Eysn, M., 1910. l.c. S.149 u. i

4) Seligmann, C.G., 1909. ,A Classilication of the Natives of British New Guinea.“
Journ. Anthr. Inst. London. Vol. 39. S. 259.

5) Badgley, W.F., 1873. ,The Lushais.“ The Indian Antiquary, Vol. II. S. 364.

6) Kiikenthal, W., 1896. ,Ergebnisse einer zoologischen Forschungsreise in den
Molukken und Borneo.“ HAbh. Senckenberg. Nat. Ges. Frankfurt, Bd. XXII. S. 269.

7) Haddon, A. C,, 1918. 1. c. S. 181. Zwei solche Schéddelhalter bildet auch
Edge-Partington, ]., 1898, III Ser. Talel 72, ab. :



— B e

stiess in dem Méannerhaus (dubu daima) von Dopima und in anderen Kerewa
Déorfern am Papua Golf auf Miniatur-Agiba, marabu genannt, an denen
Vogelschddelchen befestigt waren. HAuch hier handelt es sich zweifellos
um Schddelkult.

Den vielfachen Hngaben, dass Tierschddel zum Schmuck irgend
eines Raumes aufgehdngt werden, wird man also mit Recht misstrauen,
denn in Gegenden, in denen die Jagd auf Menschenkdpie ausstirbt oder
ausgestorben ist, treten Tierschédel oft an Stelle von Menschenschéddeln.
.Allerdings stehen sie den letzteren an Wert nach; selbst innerhalb der
Tierschddel scheint eine Wertigkeitsabstufung zu bestehen. Von den Jfvaro
wissen wir, dass bei dem Tsantsa-Fest gelegenilich ein Schweinskopf sub-
stituiert wird, und es sind im Laufe der letzten Jahrzehnte mehrere
Exemplare von Faultierkdpien (Choloepus didactylus L.), die genau wie
die menschlichen tsantsa prédpariert sind, in europédische Museen gekommen?).

Da wo auch gewissen Tieren vom Menschen geschétzte Eigenschaiten
zugeschrieben werden, ist diese Substitution besonders leicht verstdndlich.
So kann bei den Elema am Papua-Golf an Stelle des menschlichen Sché-
dels der Schddel, der Unterkiefer oder selbst nur der Hauer eines wilden
Ebers treten, denn die Erwerbung dieser Objekte gilt als ein Zeichen von
Tapferkeit, und man glaubt, dass die in ihnen enthaltene Kiihnheit, Wildheit
und Verwegenheit auf ihren Besitzer iibergehe?). Es kniipien sich eben
an den tierischen Schddel dieselben oder dhnliche Vorstellungen, wie an
den menschlichen. In der Tat schliessen sich bei den Lushai an die Er-
legung eines Wildes &dhnliche Zeremonien an, wie an die Totung eines
Menschen, die den Zweck haben, Schutz gegen den Geist des getiteten
Tieres zu gewdhren und im Jenseits Macht iiber diesen Geist zu erhalten.
Noch besser ldsst sich das bei solchen Vélkern beweisen, bei denen nie-
mals Kopfjagd geiibt wurde. Dazu gehoren viele Negerstimme Airikas
und die arktischen Volker Asiens, die in ausgedehntem Maasse Tierschéddel
in apotropdischem Sinn verwenden. Schon Schweinfurth hat auf die
charakteristischen Votivpfdhle der Niam-Niam hingewiesen, die in ihren
Asten mit den Schéddeln von Antilopen, Affen aller Art, Wildschweinen
wie bespickt waren. Hhnliche Plosten werden vor Allem an der West-
kiiste Afrikas errichtet und mit wiederkehrenden Opferzeremonien bedacht,
um giinstige Jagd und gute Ernten zu erreichen. Wenn der Ossete im
Kaukasus die Einfassungsmauer seines Gehoites mit spitzen Pidhlen besetzt
und auf diese nach aussen gewendete Pierdeschédel steckt, so iibt er damit
noch eine im ganzen germanischen Altertum weitverbreitete Sitte, ndmlich
den Kopf des geopierten Pferdes als Neidstange zu errichten. Andree3)

) Abbildungen bei Rivet, P., 1908, 1. c. PL I, Fig. 2, und bei Therese v. Bayern,
1908, , Reisestudien aus dem westlichen Siidamerika.“ I. S.271.

%) Seligmann, C.QG., 1902. ,Notes on the Religious Ideas of the Elema tribe of
the Papuan Goll.“ Journ. Anthr. Inst. London, Vol. 32, S. 427.

8) Vgl. Andree, R., 1878. l.c. S.127.



— 61 —

erinnert an die entsprechende Szene in der Egils-Saga, wie Egil auf eine
Felsenspitze stieg, aul eine Haselstange ein Rosshaupt, mit dem Gesicht
gegen Konig Erichs Land gekehrt, setzte und also sprach: ,Hier errichte
ich eine Nidhstaung und wende die Verwiinschung (nid) gegen Konig
Erich und Gunhild.“ Dass die an den Giebeln niedersdchsischer Bauern-
hduser in Holz geschnitzten Plerdekidpfe ein letzter, unverstandener Rest
dieses Abwehrglaubens sind, braucht kaum angedeutet zu werden.

Zum Schluss noch eine kurze Bemerkung. Man wird nach dem
Gesagten aber nicht in jedem irgendwie verwendeten menschlichen Knochen
ein Kultobjekt erblicken diirfen. So sind die altmexikanischen, mit Quer-
kerben versehenen, langen Rohrenknochen des Menschen, die neben ent-
sprechend eingeschnittenen tierischen vorkommen, nichts anderes als Musik-
instrumente!) zur Erzeugung eines rasselnden oder klappernden Gerdusches.
Ruf die weite Verbreitung dieser Instrumente und ihre engere Beziehung
zum mexikanischen Ideenkreise hat erst kiirzlich Seler®) hingewiesen. In
den lamaistischen Tempeln Tibets finden sich hdufig Trompeten aus mensch-
lichen Oberschenkelknochen?®), und die Mauhés am Tapajoz in Brasilien
machen ihre Floten aus menschlichen R6hrenknochen?).

1) Starr, Fr., 1898. ,Notched Bones from Mexico.“ Proc. Davenport-Acad. of
Nat. Sciences VII. Sep. Abd. S. 5.

2) Seler, E., 1916. ,Altmexikanische Knochenrassel.“ Zchr. Ethn. Bd. 48, S. 392.

8) Wadell, L.A., 1895. ,The Buddhism of Tibet.“ London, S.300. Das proximale
Ende ist unterhalb des Trochanter minor abgeschnitten; hier wird hineingeblasen.
Die untere Epiphyse ist mit Haut iiberzogen und hat an jedem Condylus eine Ofi-
nung. (Museum fiir Volkerkunde Miinchen, Nr. 19. 8 u. 71.)

#) Martius, C. Fr. Ph. v., 1867. ,Zur Ethnographie Amerikas, zumal Brasiliens.“
I. S.404.




Tafel 1.

Tafel 2.

Tafel 3.

Verzeichnis der Abbildungen.

Abbildung 1: Schédelnest der Grossen Ofnet. Nach R.R. Schmidt:
Die diluviale Vorzeit Deutschlands. 1912. Tafel 14.

Abbildung 2: Grédber mit Teilbestattungen aus Hallstadt. Nach
E. v. Sacken: Das Grabfeld von Hallstadt. 1868. Tafel 4.

Abbildung 3: Schéddelaltar vom Kaiserin-Augusta-Fluss. Nach
O. Schlaginhaufen: Reisen im Kaiser Wilhelmsland. Abhandlg.
u. Berichte d. K. Zoolog. u. Anthropol.-Ethnogr. Museums zu
Dresden. Bd. 13, No. 2. 1910. S. 28.

Abbildung 4: Agiba eines Dubu Daima in Dopima. Nach
A. C. Haddon: The Agiba Cult of the Kerewa Culture. Man.
Vol. 18, No. 12. 1918. S. 177, Tafel M.

Abbildung 5: Schéddelhaus auf Songo. Nach R. Thurnwald:
Im Bismarckarchipel und aul den Salomoinseln. Zeitschr. f.
Ethnologie. Jahrg. 42. 1910. S. 131, Rbb. 18.

Abbildung 1: Schéddelkorwar von Roon. Nach O. Nuoffer:
Rhnenfiguren von der Geelvinkbai, Hollind. Neu-Guinea. Ab-
handlg. des Zoolog. Museums zu Dresden. 1908. Bd. 12, No. 2.
Tafel S. 30, Fig. 2b/2c. '

Abbildung 2: Schéidelaltar bei Kanala. Nach Fr. Sarasin: Neu-
Caledonien und die Loyalty-Inseln. 1917. S. 164.

Abbildung 3: Schéddeltrophde der Dayak. Nach F. Heger:

- Schéddelkultus der Dayak und anderer Stdmme des Malaiischen
Archipels. Mitteilg. d. Anthrop. Ges. Wien 1917. Bd. 47, 4. Helt,
S. 104, Abb. 36. ‘

Abbildung 4: Papua-Schéddel mit -eingeschnitzten Ornamenten.
Nach W. Turner: Decorated and Sculptured Skulls from
New-Guinea. Proc. Roy. Soc. of Edinbourgh. Vol. 22. 1899.
Tafel 2, Fig. 4.

Abbildung 5: In Leinwand eingendhter und verzierter Schédel von
Nordwest-Kamerun. Mus. f. Vélkerkunde, Miinchen. No. 05. 280.

Abbildung 6: Schéddel der Dayak mit Zinnfolie iiberzogen. Mus.
f. Volkerkunde, Miinchen. No. G. 611.

Abbildung 7: Plastisch rekonstruierter Kopf von Kararau. Kaiserin~
Rugusta-Fluss. Mus. f. V6lkerkunde, Miinchen. No. 13. 8. 122.

Abbildung 1: Plastisch rekonstruierter und geschmiickter Kopf von
Rararau. Kaiserin-Augusta-Fluss. Mus. I. Vilkerkunde, Miinchen.
No. 13. 8. 34.



Tafel 3.

Tafel 4.

— 63 —

Abbildung 2: Plastisch rekonstruierter Kopf von Neu-Mecklenburg.
Mus. f. Volkerkunde, Miinchen. No. 13. 8. 1.

Abbildung 3 und 4: Plastisch rekonstruierter Kopf von den Neu-
Hebriden. Vorder- und Seitenansicht. Mus. . Vilkerkunde,
Miinchen. No. 7158.

Abbildung 5: Schéddelmaske von der Gazellenhalbinsel. Mus. f.
Vélkerkunde, Miinchen. No. B. 3234,

Rbbildung 6: Schddelmaske aus Mexiko. Nach M. Uhle: Aus-
gewdhlte Stiicke des Museums fiir Volkerkunde zur Archédologie
Amerikas. Verdffentl. d. Mus. . Volkerkunde, Berlin. 1889.
Bd. 1, Heft 1, Tafel IL

Abbildung 7: Tatauierter Kopf der Maori. Nach Robley: Moko

" or Maori Tattooing. 1896. Fig. 148.

Abbildung 1: Prdparierter Kopf der Mundrucu. Mus. . Vélker-
kunde, Miinchen. No. 544.

Rbbildung 2: Pridparierter Kopf eines Jivaro. Anthropologisch-
prahistorische Sammlung des Staates, Miinchen.

Abbildung 3: Schéidelschale des hl. Sebastian v. Ebersberg. Nach
R. Andree: Menschenschddel als Trinkgefdsse. Zeitschr. des
Vereins f. Volkerkunde. 1912, Jahrg. 22. S. 3, Fig. 1.

Abbildung 4: Bemalter Beinhausschéddel aus Bergham in Nieder-
bayern. Privatbesitz.

Abbildung 5: Krokodil-Schddel vom Kaiserin-Augusta-Fluss. Mus.
f. Volkerkunde, Miinchen. No. 10. 7. 34.

Abbildung 6: Orang-Utan-Schéddel von Borneo. Nach F. Heger:
Schédelkultus der Dayak und anderer Stimme des malaiischen
Archipels.” Mitteilg. d. Anthrop. Ges. Wien 1917. Bd. 47,
S. 106, Abb. 5.




Leere Seite
Blank page
Page vide



Tafel 1.

Martin, Skeletkult




Martin, Skeletkult |

Tafel II.

thnogr., Ges. Ziirich 1920.

g
5

Witteil. Geogr.-E




Tafel IIl.

Mitteil. Geogr.~-Ethnogr. Ges. Ziirich 1920, Martin, Skeletkult




Tafel IV.

Mitteil. Geogr.-Ethnogr. Ges. Ziirich 1920. Martin, Skeletkult




	Über Skeletkult und verwandte Vorstellungen

