
Zeitschrift: Mitteilungen der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft Zürich

Band: 19 (1918-1919)

Artikel: Die Erziehung bei den Naturvölkern

Autor: Knabenhans, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-17003

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-17003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


52 —

Die Erziehung bei den Naturvölkern.
Von Priv.-Doz. Dr. ALFRED KNABENHANS, Zürich.

(Aus der im Manuskript überreichten Festschrift für Prof. Dr. Otto Stoll.)

I.

Die erzieherischen Massnahmen, die wir bei kulturarmen Völkern der
Jugend gegenüber in Anwendung finden, sind nicht nur um ihrer selbst

willen, sondern auch in psychologischer und soziologischer Hinsicht von
allergrösstem Interesse. Nirgends tritt das komplizierte Spiel von seelischen
und gesellschaftlichen Kräften, das dem Wesen der Erziehung zu Grunde liegt,
so offen zutage, wie in diesen einfachen, natürlichen Verhältnissen. Gerade eine
Zeit wie die unsrige, die so viel mit Erziehungsnöten zu kämpfen hat, könnte
daher in manch grundlegender Frage aus jenen primitiven Vorlagen eine
wertvolle Klärung und Orientierung gewinnen. Zum mindesten ist es
ausserordentlich instruktiv, zu sehen, mit wie einfachen Mitteln und dennoch in
wie vollendeter Weise dort die Aufgaben der Erziehung gelöst werden.

Um nun aber unserem Thema' gegenüber erst die richtige Einstellung
zu gewinnen, ist es notwendig, zunächst einigen irrigen Vorurteilen zu
begegnen, die zwar ältere Perioden über die sittlichen und gesellschaftlichen
Zustände der Naturvölker ausgebildet haben, die aber leider auch heute
noch breite Schichten des Denkens beherrschen.

Die Zeit der Aufklärung erblickte die Naturvölker bekanntlich noch
mit Vorliebe im Lichte einer romantischen Verklärung. Ihre Zustände

galten im Vergleiche zu denen der europäischen Gesittung als solche eines
verlorenen Paradieses, nicht nur unendlich viel reicher an Glück als

diese, sondern auch an ethischem Gehalt. Diese utopistische Denkweise
kommt auch in den pädagogischen Bestrebungen jener Zeit zum Ausdruck;
man denke nur an ein Werk wie Rousseaus „Emile", wo Spekulationen
über ein neues Erziehungsideal mit zum Teil durchaus phantastischen
Vorstellungen vom Wesen des primitiven Menschen zusammengebracht sind.

Heute ist eine derartige Ueberschätzung tieferer Kulturen, wie sie

übrigens nicht ohne das Hinzutun enthusiastischer Forschungsreisender des

achtzehnten Jahrhunderts entstanden war, längst aus der Mode gekommen.
Dafür behauptet sich um so hartnäckiger ein anderes, womöglich noch
irrigeres Vorurteil gegenüber dem Naturmenschen, nämlich dasjenige, das
in ihm nur jenen brutalen „Wilden" sieht, den keine andere Autorität als



— 53 —

die rohe Gewalt des Stärkeren zu schrecken vermag, bei dem somit auch

jegliche Beeinflussung durch erzieherische Massnahmen zum vorneherein
ausgeschlossen wäre.

Hierin zeigt sich noch immer jene ältere Anschauungsweise wirksam,
wonach der Mensch auf tieferen Stufen überwiegend seine sogenannten
niedrigen Regungen betätigen soll, und zwar vor allem einen rücksichtslosen

Egoismus, der eine Art gesellschaftlichen Chaos oder einen dauernden

„Kampf aller gegen alle" zur Folge habe.

Dieses Zerrbild einer primitiven Gesellschaft findet nun aber in der
Wirklichkeit nirgends eine Bestätigung. Gerade in den allereinfachsten
Verhältnissen, bei Sammlern und Jägern, die eine staatliche Gewalt noch kaum
in Anfängen aufweisen, bewundern wir die durchaus friedlichen und
geordneten Zustände. Von einer Herrschaft des Faustrechts kann in keiner
Weise die Rede sein; das Leben fliesst hier vielmehr in genau so geregelten
Bahnen dahin, wie bei uns. Hierüber lauten namentlich die Berichte
moderner Autoren, die derartige Völker nicht nur gelegentlich beobachtet
haben, sondern längere Zeit mit ihnen zusammen lebten, zum Teil
ausserordentlich optimistisch. Es wird uns immer wieder versichert, wie hier
Ruhe und Ordnung, Friede und Gedeihen in den kleinen Lebensgemeinschaften

herrschen und dass sich die Menschen hier mit so viel Freundlichkeit,

Verträglichkeit, gegenseitiger Achtung und Anerkennung begegnen,
dass wir in der Tat oft an Rousseau'sche Schilderungen erinnert werden.

Die Vorstellung, dass auf tieferen Stufen ein Dasein möglich wäre,
das nur von reinen Ichtrieben bestimmt würde, verstösst übrigens gegen
jedes gesunde soziologische Denken. Wir dürfen doch nicht vergessen,
dass der Mensch nirgends als isoliert lebendes Einzelwesen vorkommt,
sondern überall im Zustande der Vergesellschaftung auftritt. Schon diese
Tatsache allein verunmöglicht ohne weiteres ein rein egoistisches Handeln
und eine rücksichtslose Selbstdurchsetzung. Die Lebensgemeinschaft, der
der Einzelne angehört, mag noch so klein sein, sie wird niemals verfehlen,
einen bestimmten Druck auf ihn auszuüben, der seinem Tun und Lassen
gewisse Grenzen setzt. Selbst in der kleinsten Horde, die scheinbar nur
zum Zwecke der gemeinsamen Nahrungssuche als soziologisches Ganzes

funktioniert, sind schon eine ganze Reihe von Kräften wirksam, die
auch ohne das Hinzukommen des staatlichen Zwanges hinreichend für die

Disziplinierung des Einzelnen sorgen und ein geordnetes und gesittetes
Zusammenleben ermöglichen. Zum Teil drücken sie von aussen, wie die Macht
der Sitte, die Gewalt der öffentlichen Meinung, die Furcht vor allerlei
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Schädigungen im Falle schlechten
Verhaltens, die Angst vor übersinnlichen Strafen und vor den Waffen der
Zauberei. Dazu gesellen sich aber nach neueren Erkenntnissen auch noch
alle jene geheimen inneren Wechselwirkungen, die in jeder menschlichen
Gesellschaft regulierend und nivellierend am Werke sind, wie die Mächte



— 54 —

der Gewohnheit, der Nachahmung, der Autorität und der seelischen

Beeinflussung überhaupt.
Wie sich nun aber trotzdem bis auf den heutigen Tag selbst im

Bereiche de swissenschaftlichen Denkens jenes alte, irrige Vorurteil vom
„hoffnungslos egoistischen Wilden" zu behaupten vermag, soll hier nur an
einem einzigen Beispiel gezeigt werden.

In der Einleitung zu Karl Büchers „Entstehung der Volkswirtschaft",
einem überaus nützlichen Buche, das bereits seine achte Auflage erlebt
hat, wird immer wieder folgende angeblich streng mit den Tatsachen
übereinstimmende Schilderung vom Charakter des Naturmenschen reproduziert:

„Der Wilde denkt nur an sich Was darüber hinaus liegt, ist
seinem Geistesleben so gut wie verschlossen. Sein Egoismus und seine
Herzenshärte gegen die nächsten Angehörigen sind grenzenlos. Neuere

Ethnographen haben sich Mühe gegeben, die Stärke der Mutterliebe als
einen allen Kulturen gemeinsamen Zug zu erweisen. Es fällt uns in der
Tat schwer, ein Gefühl, das wir in so anmutiger Weise bei manchen
Tierarten sich äussern sehen, bei unserer Gattung missen zu sollen. Aber es

weisen doch zu viele Beobachtungen darauf hin, dass bei niedrig stehenden
Völkern die blosse Sorge um das eigene Leben alle anderen seelischen

Regungen, auch die der Blutsverwandtschaft, überwiegt, ja, dass neben ihr
überhaupt nichts Höheres aufkommen kann." (Achte Auflage, 1911, S. 14,
15. 16).

Wie wenig ein derartiges Bild von der seelischen Verfassung des

Primitiven mit der Wirklichkeit übereinstimmt, werden wir im folgenden
noch zur Genüge erkennen. Hier interessiert uns aber doch einen Augenblick

der Weg, auf dem der sonst der Völkerkunde nicht so fremd
gegenüberstehende Autor zu seinen Schlüssen gekommen ist.

Er teilt zunächst den oft geltend gemachten Standpunkt, dass bei
den Naturvölkern (insbesondere den Sammlern und niederen Jägern) der

Kampf ums Dasein in der Regel einen derartigen Grad von Härte erreiche,
dass damit jede Möglichkeit zur Betätigung anderer als rein egoistischer
Regungen ausgeschlossen sei. Darum ist auch nach seiner Ansicht die

ganze wirtschaftliche Tätigkeit auf dieser Stufe lediglich eine Sorge für die
eigene Person, d. h. wir hätten es hier mit einer rein individuellen
Nahrungsbeschaffung zu tun.

Schon mit dieser Voraussetzung stimmen nun aber nach neueren
Befunden die ethnographischen Tatsachen schlecht überein. Wir finden
nämlich nirgends ein Naturvolk, bei dem eine derartige Ernährungsform
nachweisbar wäre. Selbst die niedersten der hier in Betracht fallenden
Stämme, wie die Australier, die Buschmänner, die afrikanischen
Zwergvölker, die Feuerländer usw., zeigen alle jenen charakteristischen Zustand,
dass der Mann in der Hauptsache Jäger ist, während die Frau der Sammeltätigkeit

obliegt. Ganz entgegen der Annahme von Bücher begegnen wir
also schon hier hinsichtlich der Nahrungsgewinnung einer regulären Arbeits-



— 55 —

teilung zwischen den beiden Geschlechtern, mit der natürlich auch ein
gegenseitiger Austausch der jeweiligen Produkte Hand in Hand geht.

Was sodann die sogenannten urzeitlichen Ernährungsverhältnisse
anbetrifft, die natürlich auch Bücher nur noch auf dem Wege der Hypothese
zu erschliessen vermag, so ist mit aller Wahrscheinlichkeit anzunehmen,
dass auch diese kaum wesentlich verschieden von den eben geschilderten
Zuständen gewesen sein dürften. Sobald wir uns nämlich hinlänglich vor
Augen führen, wie ungewöhnlich lange und ausgiebig die menschliche
Mutter ihren Pflegepflichten obzuliegen hat und wie empfindlich sie während
dieser Zeit in ihrer wirtschaftlichen Tätigkeit beeinträchtigt ist, so kommen
wir ganz von selbst zu dem Schlüsse, dass das männliche Wesen das weibliche

schon von den ersten Anfängen an in der Nahrungsbeschaffung unterstützt

haben muss. — Es fehlt somit den Spekulationen Büchers über einen
wirtschaftlichen Anfangszustand mit rein individueller Nahrungsfürsorge so
ziemlich an allen wünschenswerten Grundlagen, womit auch die aus ihnen
abgeleiteten psychologischen und soziologischen Befunde als blosse
Konstruktionen gekennzeichnet sind.

Bücher glaubt nun aber, wie das obige Zitat zeigt, den „grenzenlosen
Egoismus und die notorische Herzenshärte" des Naturmenschen noch viel
direkter aus den Tatsachen der Kinder-, Alten- und Krankentötung ableiten
zu können. Diese Sitten sind uns bekanntlich von vielen Naturvölkern
überliefert und muten uns in der Tat als äusserst grausam an. Ob wir
aber deswegen schon ein Recht dazu haben, ihr Vorkommen ohne weiteres
mit Roheit und Mangel an Kinder- und Elternliebe in Verbindung zu bringen,
ist wieder eine andere Frage. Einmal steht fest, dass wir es in allen diesen
drei Fällen nicht mit individuellen Verhaltungsweisen, sondern mit festen
Formen oder Sitten zu tun haben, von welchen aus Rückschlüsse auf das
Seelenleben erfahrungsgemäss nur mit der allergrössten Vorsicht gezogen
werden können. Hier kommt nämlich in Betracht, dass eine Sitte immer
schon ein sehr kompliziertes Gebilde darstellt und meist derart von der
Gewohnheit und Ueberlieferung abhängig ist, dass im einzelnen Falle ihrer
Ausübung gar kein entsprechender Bewusstseinsinhalt mehr vorhanden zu
sein braucht.

Ueber derartige Bedenken setzen sich nun allerdings viele Autoren,
die uns fremde Sitten und Gewohnheiten begreiflich machen wollen, mit
der grössten Kühnheit hinweg. Sie wollen alle Erscheinungen im Völkerleben

nur von unserem eigenen begrenzten Standpunkt aus beurteilen und
verfallen dabei auf Schritt und Tritt in den Fehler, dass sie dem
primitiveren Denken und Handeln ganz irrige Motive unterschieben und damit
Anlass zu allerlei falschen Vorstellungen über die seelische Verfassung des

Menschen auf tieferen Stufen geben.
Dass man nun kaum auf etwas anderes hinauskommt, ^enn man aus den

Sitten der Kinder-, Alten- und Krankentötung kurzerhand auf eine entsprechend

rohe und hartherzige Gesinnung schliessen will, soll im Folgenden



— 56 —

noch etwas näher ausgeführt werden, weil es sich dabei um ganz besonders

typische Fälle solcher viel zu geradliniger Schlussfolgerungen handelt.

Bezüglich der Kindertötung ist zunächst darauf hinzuweisen, dass es

sich meist nicht um eine solche in ihrem allgemeinen Sinne handelt,
sondern lediglich um eine Tötung von Neugeborenen. Aber auch in dieser
abgeschwächten Form kommt sie noch lange nicht bei allen Naturvölkern
vor, und wo sie bezeugt ist, können ihr wieder ganz verschiedene
Ursachen zugrunde liegen.

Bei unstet lebenden Völkern, wie Australiern, Buschmännern, Eskimo

etc., hat man wohl im allgemeinen mit Recht den Grund zu den häufig
bei ihnen erwähnten Kindermorden in den ausserordentlich erschwerten
Daseinsbedingungen gesehen. Das fortwährende Herumziehen, die enorme
Arbeitslast, die auf der Frau ruht, und die häufigen wirtschaftlichen
Notstände sind alles Momente, die schon von Natur wegen die Belastung mit
einer zahlreichen Nachkommenschaft ausschliessen. Es gibt daher nichts
Verkehrteres, als der hier praktizierten „Bevölkerungspolitik" gegenüber
den moralischen Standpunkt herauszukehren und schlechtweg von Egoismus

und Herzlosigkeit zu sprechen. Die Beseitigung des unerwünschten
Zuwachses geschieht hier doch niemals im Affekte oder aus niedrigen
Antrieben heraus, sondern stets gemäss eines alten festen Herkommens, das

von der gesamten Gruppe gebilligt wird und das einfach aus biologischen
Notwendigkeiten heraus entstanden ist. — Wie sehr sich übrigens die
Unterdrückung von Neugeborenen mit einer geradezu affenartigen Liebe
zu den Kindern verträgt, werden wir aus dem Folgenden noch zur Genüge
ersehen.

Neben ungünstigen wirtschaftlichen Verhältnissen kommen nun aber,
wie bereits erwähnt, für die Kindertötung auch noch ganz andere Motive
in Betracht, bei denen ein Rückschluss auf gewisse moralische Defekte
noch viel gewagter erschiene. Hier fällt vor allem ein gewisser Zusammenhang

mit der Ernährung der Kinder in Betracht. Nach neueren Befunden
müssen wir bei Primitiven allgemein mit einer viel längeren Laktationsperiode

rechnen, als sie je bei uns üblich war. Bei den Australiern beträgt
sie, wie erst kürzlich Malinowski!) dargetan hat, im Durchschnitt 3—5 Jahre.
Aehnliches ist uns in letzter Zeit wiederholt von südamerikanischen Indianerstämmen

berichtet worden. In einer ganz rezenten Quelle heisst es z. B.

von den Karajä im zentralen Brasilien2): „Gestillt wird das Kind mehrere
Jahre lang, und selbst Kinder von 5—6 Jahren laufen noch zu ihrer Mutter,
um ihren Hunger zu stillen." Geradezu erstaunlich aber lauten die
Angaben, die wir in diesem Punkte über die Eskimo besitzen. In dem

populären Buche von Nansen3) findet sich z. B. folgender Passus: „Die

') Malinowski, The family among the australian aborigines, S. 235. (London 1913).
2) Fritz Krause, In den Wildnissen Brasiliens, S. 328. (Leipzig 1911).
'¦>) Nansen, Eskimoleben, S. 128. (Neue illustr. Ausgabe, Berlin 1911).



— 57 —

grönländischen Kinder werden sehr lange gesäugt. Drei bis vier Jahre lang
ist nichts Ungewöhnliches, doch habe ich auch Beispiele von 10—12 Jahren
gehört."

Obwohl es nun nach den Zusammenstellungen von Ploss l) den
Eindruck erwecken könnte, als ob die Verwendung der sogenannten künstlichen

Nahrung, sei es als Ersatz für die Muttermilch oder als blosse
Beigabe zu dieser, universelle Verbreitung hätte, scheinen doch bei einer

ganzen Reihe von Völkerschaften derartige Surrogate unbekannt zu sein
und nicht in Gebrauch zu stehen. Wir finden wenigstens wiederholt in ganz
zuverlässigen Quellen von Seiten der Eingeborenen den Kindermord damit
motiviert, man könne doch nicht zur gleichen Zeit zwei Kinder nebeneinander

säugen. Das würde heissen, dass Neugeborene in vielen Fällen
einfach deshalb der Tötung verfallen, weil sie während der Laktationsperiode
geboren werden, also zu einer Zeit, wo ein anderes älteres Kind noch nicht
entwöhnt ist, so dass die vorhandene natürliche Nahrung mangels eines

geeigneten Ersatzes nicht für beide Sprösslinge ausreichen würde. — Dem
nämlichen Schicksal verfallen hier selbstverständlich auch alle diejenigen
Säuglinge, deren Mütter bei der Geburt oder im Laufe der Stillzeit mit
Tod abgehen.

Derartige Gebräuche mögen, gemessen an unserer Kultur, gewiss als

äusserst grausam und erbarmungslos erscheinen; trotzdem besteht kein
Grund dafür, sie auf eine Art moralischer Minderwertigkeit zurückzuführen.
Man entledigt sich auch hier des unwillkommenen Nachwuchses nicht aus

Bequemlichkeit, Selbstsucht oder gar aus Mordlust, sondern man handelt
wiederum unter dem Drucke harter Lebensnotwendigkeiten und in Ueber-

einstimmung mit allgemein anerkannten Sitten.
Im ferneren sei sodann auf die nicht seltenen Fälle hingewiesen, wo,

gleichfalls altem Herkommen gemäss, schwächliche und missgestaltete
Neugeborene ausgesetzt oder, was das nämliche bedeutet, getötet werden. Dass
auch dieses Verhalten nichts mit Mangel an Mutterliebe oder Scheu vor
den Mühen der Pflege zu tun hat, geht deutlich aus vielen Quellen
hervor, wo wir wiederholt aus dem Munde der Eingeborenen selbst der durchaus

richtigen Argumentation begegnen, dass derartige Wesen dem Kampf
mit einer erbarmungslosen Natur doch nicht gewachsen wären. Nansen
bemerkt daher mit Recht im Anschluss an seine Mitteilungen über die

Kindertötungen bei den Eskimo: „So grausam dies den Ohren vieler
europäischer Mütter auch klingen mag, so geschieht es ja doch aus Mitleid,
und es lässt sich nicht leugnen, dass es vernünftig ist; denn lebt man
unter so harten Lebensbedingungen wie die Grönländer, so ist es geboten,
einen Sprössling, der nie etwas leisten, sondern immer auf Kosten anderer
leben wird, überhaupt nicht aufzuziehen."2)

') Ploss, Das Kind in Brauch und Sitte der Völker, Bd. I, Kap. XXV. (Leipzig

1911).
'-) Nansen, Eskimoleben, S. 128.



— 58 —

Schliesslich sei auch noch jener selteneren Fälle Erwähnung getan, wo
Zwillinge oder unter sonstigen abnormen Umständen geborene Kinder der
Tötung verfallen. Dass wir hier, wo in der Regel noch abergläubische oder
religiöse Motive mitspielen, erst recht keinen Anlass haben, auf Gesinnungsdefekte

zu schliessen, liegt wohl ohne weiteres auf der Hand.
Kommen wir nun zu den Sitten der Alten- und Krankentötung, so

zeigt sich auch hier, dass man mit dem Schlüsse auf eine rohe und herzlose

Gesinnung nicht zu voreilig sein darf.
Einmal steht heute unzweifelhaft fest, dass diese Sitten bei den

Naturvölkern lange nicht so allgemein verbreitet sind, wie man früher
angenommen hat. Die Altentötung z. B. ist für die Australier nur in einer
einzigen älteren Quelle bezeugt, während sie bei den neueren zuverlässigen
Autoren nicht erwähnt ist. Dafür sind die Berichte über eine fürsorgliche
und liebevolle Behandlung von alten und kranken Personen um so
zahlreicher. Sogar Blinde und Lahme werden bei Australiern, Südamerikanern
und andern unstet lebenden Stämmen mitgeschleppt und durch Pflege und
Hilfe weiter am Leben erhalten. Wo daher Alten- und Krankentötung
dennoch vorkommen, können sie nur die Folge ungewöhnlich harter
Druckwirkungen sein. Eylmann bestätigt denn auch von den Australiern, dass
sie auf ihren Wanderungen die erblindeten Alten nur dann ihrem Schicksal
überlassen, wenn die Not so hoch gestiegen sei, dass selbst die Gesunden
kaum ihr Leben zu fristen vermöchtenJ). Aehnliches -wird von den Eskimo
berichtet. Und wo man hoffnungslos Kranke vor der Zeit aufgibt, geschieht
es sicher in den meisten Fällen nur deshalb, weil man nicht weiss, was
man mit ihnen anfangen soll, oder weil sie auf die Dauer durch die
erforderliche Pflege zu lästig werden.

Interessant ist in diesem Zusammenhange noch die wiederholt
erwähnte Tatsache, dass hilflose alte Personen oft mit ihrer Beseitigung
einverstanden sind oder direkt wünschen, dass ihrem Leben ein Ende gemacht
werde. Man wird auch dieses Verhalten am besten aus der Not des Lebens
erklären: bei herumziehenden Stämmen mit ohnehin harten Existenzbedingungen

ist das Leben für die Alten schwer; sie können nicht mehr
mitkommen, werden das Opfer von allerlei Leiden und Krankheiten und
vertragen wohl auch die rohe Nahrung nicht mehr gut.

Wir kommen also zu dem Schlüsse, dass weder der Kindermord,
noch die Alten- und Krankentötung diejenigen Schlüsse auf das Seelenleben

rechtfertigen, die das populäre Denken auf einem viel zu direkten
Wege aus ihnen zu ziehen geneigt ist. Alle drei Verhaltungsweisen sind
doch schliesslich mehr als Ausnahmen zu betrachten, die, sofern keine
Degeneration vorliegt, auch nur unter dem Drucke besonders harter
Lebensnotwendigkeiten in Erscheinung treten. Neben ihnen ist ein entschieden
altruistisches Verhallen, das sich sowohl in zärtlicher Eltern- und Kinder-

') Eylmann, Die Eingeborenen der Kolonie Südaustralien, S. 438. (Berlin 1908).



— 59 —

liebe, als auch in der Bereitwilligkeit zur Hilfe in Not und Krankheit
äussert, durchaus als die Regel anzusehen.

Eines dürfen wir hiebei allerdings nicht ausser Acht lassen, und damit
berühren wir bereits einen sehr wichtigen Punkt unserer Betrachtung: der
hier betätigte Altruismus, betreffe er das Verhältnis zwischen Eltern und
Kindern, oder dasjenige zu Alten und Kranken, hat die Eigenschaft einer
viel grösseren Instinktnähe als bei uns. Dass der Mensch auf allen Stufen
eine angeborene Neigung dafür zeigt, den Schwachen und Hilfsbedürftigen
zu stützen, ist eine längst gesicherte Erkenntnis. Die Psychologie spricht
denn auch in treffender Weise von einem Hilfstrieb oder Pflegeinstinkt,
wie er uns namentlich in der Form des Mutterinstinktes bekannt ist. Während

nun aber derartige unmittelbare Anlagen der Menschheit durch eine

lange Kultur eine gewisse Entwicklung und Veredlung erfahren, bleiben sie
bei den Naturvölkern mehr auf der Stufe des Triebhaften oder Instinkt-
massigen stehen und halten sich so in viel grösserer Nähe zu entsprechenden

Dispositionen, wie sie uns zum Teil schon bei höher entwickelten
Tieren begegnen

In welcher Weise nun aber dieser Tatbestand im altruistischen
Verhalten der Naturvölker, wenigstens so weit er das Verhältnis zwischen Alten
und Jungen betrifft, zum Ausdruck gelangt, ergibt sich wohl besser aus
den einschlägigen Materialien, weshalb hier der Diskussion dieses wichtigen
Punktes nicht weiter vorgegriffen werden soll.

Wir wollen unsere einleitende Orientierung damit zum Abschluss bringen,

dass wir noch kurz die über unseren Gegenstand bereits vorliegende
Literatur berühren und das Ziel und die Grenzen der hier angestrebten
Untersuchung etwas genauer bestimmen.

Was zunächst die einschlägige Literatur anbetrifft, so hält uns
dieselbe nicht lange auf. Das Thema ist bis jetzt sowohl in der Erforschung,
als in der Bearbeitung stark vernachlässigt geblieben. Von grösserer
Bedeutung sind hier eigentlich nur die Arbeiten des bekannten Leidener
Soziologen S. R. Steinmetz, die aber heute auch schon an die dreissig
Jahre zurückliegen. Dieser Forscher hat zuerst im Jahre 1894 im
Zusammenhang mit einer Untersuchung über die Entstehung der Strafe unser
Problem berührtl). Häufiger zitiert wird jedoch sein Aufsatz in der
Zeitschrift für Sozialwissenschaft vom Jahre 1898, wo er mit teilweise neuen
Materialien seine früheren Befunde zu stützen versucht2). In beiden Studien
beschränkt sich die Untersuchung in der Hauptsache auf diejenige Seite
der Erziehung, die wir als die Zucht oder Disziplinierung bezeichnen. Hier
glaubt Steinmetz gewisse entwicklungsgeschichtliche Stufen festgestellt zu
haben, von denen später noch mehr die Rede sein soll.

') Ethnologische Studien zur ersten Entwicklung der Strafe, 2 Bde.

2) „Das Verhältnis zwischen Eltern und Kindern bei den Naturvölkern", a. a. O..
S. 607-631.



— 60 —

Wenige Jahre jünger ist eine Studie Paul Barths über „Die
Geschichte der Erziehung in soziologischer Beleuchtung", die in der Einleitung

auch die kulturärmeren Völker berührt')• Dass aber in einer derart
weitgespannten Untersuchung für unsern Gegenstand nur sehr Spärliches
abfallen konnte, liegt auf der Hand. Zudem beschränkt sich Barth in der

Hauptsache auf eine Wiederholung der bereits von Steinmetz zu Tage
geförderten Resultate.

Grössere Bedeutung kommt dagegen einer neueren, allerdings nur
beiläufigen Behandlung unseres Themas mit der Beschränkung auf das so

wichtige Naturvolk der Australier zu. Es betrifft dies die ausgezeichnete
Studie von B. Malinowski über die australische Familie, in der in einem
besonderen Kapitel das Verhältnis zwischen Eltern und Kindern dargetan ist,
wobei natürlich auch die Tatsachen der Erziehung berührt werden-').

Das meiste, was sonst noch etwa unter der Flagge „Erziehung bei
ben Naturvölkern" segelt, ist sehr leichte Ware und hält schon in der
Auswahl der Materialien neueren Anforderungen nicht mehr stand. Das
letztere gilt leider auch von dem grossen zweibändigen Sammelwerke „Das
Kind in Sitte und Brauch der Völker" von Ploss, in dem Daten und
Zeugnisse aus allen Zeiten und von allen Qualitäten ohne jegliche kritische
Sonderung nebeneinander verwertet werden, so dass man manchmal wirklich
den Eindruck bekommen könnte, dass die Ethnologie, wie Karl Bücher
einmal sagt, nichts weiteres als „eine grosse Rumpelkammer voll von einer
ungeheuren Masse disparater Einzeltatsachen" wäre. Um hier gerecht zu
bleiben, darf allerdings nicht verschwiegen werden, dass die Forderung
nach einer streng kritischen Wägung und Sichtung der Materialien und
einer scharfen Trennung von Beobachtung und Verarbeitung in der
allgemeinen oder vergleichenden Völkerkunde noch recht jugendlichen Datums
ist, so dass es im allgemeinen noch verhältnismässig wenige Arbeiten gibt,
die dem neuesten Stande dieser Disziplin zu genügen vermögen.

Was nun letzten Endes noch die besonderen Ziele und Grenzen der
im Nachstehenden angestrebten Untersuchung anbetrifft, so kann es sich
schon aus rein äusserlichen Gründen um keine erschöpfende Darstellung
des Themas handeln. Dazu reichen nämlich die uns bis heute zur
Verfügung stehenden Materialien in keiner Weise aus. Die älteren Quellen
fliessen auf diesem Gebiete zumeist nur äusserst spärlich und sind zudem

nur mit der grössten Vorsicht zu gebrauchen. Aber auch noch bei unseren

guten neueren Autoren sind ausführliche Berichte über die Kinderbehandlung

und Erziehung mehr Seltenheiten. Einigermassen ausreichend
sind wir hier nur über einen relativ kleinen Kreis von Naturvölkern orientiert.

Hieher gehören vor allem die Australier, Melanesier, südamerikanischen

Indianer und einige Randvölker, wie die Wedda, Eskimo etc., im

') Vierteljahresschrift für wissensch. Philosophie und Soziologie, Bd. 27.

2) Zitiert auf Seite 56.



— 61 —

allgemeinen also gerade diejenigen Primitiven, die sich in verschiedener
Hinsicht durch eine auffallende Kulturarmut auszeichnen und die z. B.
nach der1 sozialen Seite hin deutlich durch ihre ausgesprochen
demokratischgenossenschaftlichen Zustände bei einem erst keimhaften politischen Leben
charakterisiert sind. Ihr Gegenstück haben sie in den Völkerschaften
Ostafrikas, Mikronesiens und Polynesiens, die zum Teil schon eine typisch
ständische Gesellschaftsordnung aufweisen und in festgegründeten, zumeist
aristokratisch-despotisch organisierten Staatswesen leben. Ob und in welcher
Weise nun aber hier in Verbindung mit dem Klassenwesen und der
herrschaftlichen Organisation des staatlichen Lebens auch die Erziehung und

Behandlung der Jugend andere Formen annimmt, ist im allgemeinen noch
viel zu wenig klar ersichtlich. Gerade hier versagen die Quellen noch in
einer sehr fatalen Weise, und daher wird uns, wenn wir die solide Basis
eines möglichst einwandfreien Datenmaterials nicht preisgeben wollen, kaum
etwas anderes übrig bleiben, als die Betrachtung auf jenen erstgenannten
Kreis von Völkerschaften mit genossenschaftlicher Struktur des Staats- und
Gesellschaftslebens zu beschränken.

Dafür wollen wir dann aber in inhaltlicher Beziehung den Rahmen
der Untersuchung etwas weiter spannen, als es in allen einschlägigen
Arbeiten bis anhin der Fall gewesen ist. Wie schon oben erwähnt, beschränkt
sich bei Steinmetz die Behandlung in der Hauptsache auf die blosse

Disziplinierung der primitiven Jugend. Damit wollen wir uns hier aber
auf keinen Fall begnügen, sondern die Betrachtung auch noch auf jene
andere nicht minder bedeutsame Seite der Erziehung ausdehnen, die die

Beibringung von allerlei lebenswichtigen Kenntnissen und Fertigkeiten
umfasst und die man in der Pädagogik im Unterschiede zur „Zucht" als den

„Unterricht" oder das Lernen bezeichnet.
Schliesslich sei noch zur allgemeinen Orientierung bemerkt, dass der

eigentliche Zweck dieser Studie nicht etwa bloss darin bestehen soll, ein

möglichst umfangreiches Tatsachenmaterial über unsern Gegenstand
zusammenzutragen und dieses auf den Leser wirken zu lassen, sondern die
tiefere Absicht geht vielmehr dahin, an Hand eines eher beschränkten,
aber dafür um so zuverlässigeren Bestandes von Daten vor allem die

psychologische und soziologische Seite der primitiven Erziehung voll zu
erfassen und zu würdigen.

II.
Treten wir nun näher an unser Thema heran, so ist zunächst

hinsichtlich der Dauer der erzieherischen Beeinflussung der Jugend zwischen
uns und den Naturvölkern ein sehr bedeutsamer Unterschied zu konstatieren.

Bei uns ist bekanntlich für das Gros der Bevölkerung eine
systematische Erziehung der Jugend bis zum zurückgelegten 14. Altersjahre
gesetzlich normiert. Für die oberen Schichten reicht sie allerdings noch
beträchtlich weiter, und im allgemeinen wird bei uns eine Emanzipation



— 62 —

von der Obhut der Eltern und Erzieherpersönlichkeiten vor dem 16.—18.
Lebensjahre kaum eintreten. Ganz anders bei den viel kurzlebigeren
Naturvölkern. Hier erreicht die Erziehung ihre obere Grenze weit früher und

zwar im allgemeinen schon mit der geschlechtlichen Reife, die im Durchschnitt

mit dem 10. —14. Lebensjahre einsetzt. Die Erziehung umfasst hier
also nur die unteren und mittleren Jahre der Jugend. Es muss hier aber

gleich bemerkt werden, dass wir dabei lediglich die elterliche oder häusliche

Erziehung im Auge haben. Dieser schliesst sich nämlich bei den
meisten Naturvölkern noch eine Art öffentlicher Erziehung ausserhalb der
elterlichen Umgebung an, die allerdings in der Regel auf einen verhältnismässig

kurzen Zeitraum zusammengedrängt ist und in der Hauptsache nur
der männlichen Jugend zuteil wird l). Ueber diese Institution ist man
erst in der allerjüngsten Zeit zu grösserer Klarheit gelangt. Die Quellen
sprachen früher nur von den sogenannten Initiationen oder Knabenweihen
mit ihren öffentlichen Prüfungen und Schaustellungen. Wir wissen aber
heute, dass diese eigentlich nur den Abschluss, gewissermassen das Examen
einer Art Geheimschulung der jungen Burschen durch die Stammesältesten
darstellen. Wenn wir einen Vergleich mit entsprechenden Verhältnissen bei

uns überhaupt wagen können, so dürfte man noch am ehesten von einer
Internats- Erziehung sprechen.

Da dieses Internat der Jungburschen nun aber etwas total Verschiedenes

von der blossen häuslichen oder elterlichen Erziehung ist, wollen
wir es auch gesondert von dieser behandeln. Ich führe also dementsprechend

die Betrachtung getrennt durch und spreche im Folgenden zunächst
ausschliesslich von der ersten oder häuslichen Periode der Erziehung, die
beide Geschlechter gleichmässig umfasst. Dabei kommt gleichzeitig noch
eine andere bedeutsame Unterscheidung in Betracht. Wir stellten schon
oben der Zucht oder Disziplinierung eine sog. Lernseite der Erziehung gegenüber.

Halten wir nun an dieser Unterscheidung auch hier fest, so ist damit
unsere Disposition für dieses Kapitel gegeben: wir behandeln zunächst die
„Zucht" in der primitiven häuslichen Erziehung und gehen erst nachher
und gesondert auf das kindliche „Lernen" dieser ersten Periode ein.

1. Die Zucht:
Mit der Disziplinseite der primitiven Erziehung und dem allgemeinen

Tenor des Verhältnisses zwischen Eltern und Kindern auf tieferen Stufen
hat sich, wie bereits erwähnt, schon Steinmetz ziemlich eingehend befasst.
Seine Studie ist allerdings noch im älteren Sinne „allumfassend", und die
Materialien sind nicht kritisch gesichtet. Es lohnt sich vielleicht aber doch,
einen Augenblick näher auf seine Befunde einzutreten.

In seinem Aufsatz vom Jahre 1898 in der Zeitschrift für
Sozialwissenschaft hat er nahezu das gesamte damals zur Verfügung stehende
Datenmaterial zusammengetragen und gleich auch den sicherlich etwas

]) Die Mädchen werden gewöhnlich mit der Reife verheiratet.



— 63 —

verfrühten Versuch gewagt, es entwicklungsgeschichtlich zu gruppieren,
wobei er folgende vier Stufen unterscheidet:

a) Die Stufe der Verwöhnung. Von einer eigentlichen erzieherischen
Einwirkung durch besondere Gewöhnungs- und Zuchtmittel kann noch nicht
die Rede sein. Man lässt den Kindern in allem den Willen und verhätschelt
und verwöhnt sie in unerhörter Weise. Die Quellen sprechen mitunter von
einer wahren „Affenliebe", die sie besonders den Müttern zuschreiben; aber
auch die Väter lieben ihre Kinder zärtlich und ertragen willig ihre
Unarten und kleinen Tyranneien. Gelegentlich wird als Beweggrund angegeben,
man dürfe die Kinder nicht kasteien und allzuhäufig zurechtweisen, weil
sie sonst furchtsame und schlechte Jäger würden. — Bezeugt ist der Typus:
bei Australiern, Melanesiern, Ainos, Eskimos, Feuerländern und vielen
Indianern, im allgemeinen also gerade bei den primitivsten Sammler- und

Jägerstämmen.

b) Die Stufe der beginnenden Zucht. Man wirkt bereits mit leisen
Strafen, doch sind diese mehr moralischer Natur, und die Körperstrafe
bleibt verpönt. Für gewöhnlich begnügt man sich mit einem Appell ans
Ehrgefühl, einem vorübergehenden Meiden, einem bösen Blick oder Wort,
in schlimmeren Fällen auch mit einer religiösen Drohung (Geisterschreckung).
— Was die Verbreitung anbetrifft, kehren hier ungefähr dieselben Völker
und Wirtschaftstypen wieder: neben Sammlern niedere Hackbauern und
reine Jäger (namentlich Nordamerika). Ein eigentlicher Unterschied gegenüber

der ersten Stufe ist vielfach kaum wahrnehmbar. Jedenfalls besteht
auch hier das Hauptcharakteristikum in einer ausserordentlichen Milde,
gepaart mit zärtlichster Liebe und rücksichtsvollster Behandlung.

c) Die Stufe der strengen Zucht. Hier sind Schimpfen und Prügeln
häufiger, obwohl anderseits auch von Liebe die Rede ist. Steinmetz
vermag hier jedoch interessanterweise nur verhältnismässig wenige Beispiele
namhaft zu machen, und in einigen Fällen handelt es sich dabei noch um
mehr oder weniger offensichtige Uebertreibungen der betreffenden Autoren.
— Das Material stammt zumteil von hochstehenden nordamerikanischen
Stämmen, anderseits von Kaukasusvölkern, die schon mehr der Halbkultur
angehören, endlich von den Battak und Basuto, die auch schon höhere
Wirtschaftsformen praktizieren.

d) Die Stufe der Vernachlässigung. Die Eltern legen eine gewisse
Gleichgültigkeit gegenüber den Kindern an den Tag. Sie schenken ihnen
wenig Liebe und Teilnahme und überlassen sie in der Regel sich selbst.
— Die Beispiele sind wiederum sehr wenig zahlreich, und wahrscheinlich
gehören nicht einmal alle hieher. Verschiedentlich ist nämlich weniger von
Vernachlässigung, als von grosser Freiheit und Ungebundenheit die Rede,
was wir auch schon auf der Stufe der „Verwöhnung" vorfinden. Vertreten
sind hier nahezu sämtliche Wirtschaftstypen, insbesondere aber die sehr
kriegerischen ostafrikanischen Viehzüchter. Gerade die Berichte über die



— 64 —

letzteren sind aber ausserordentlich fragmentarisch und daher nicht sehr
zuverlässig.

Dies wären im Resume die vier Typen primitiver Erziehung, die

Steinmetz aus den ihm zur Verfügung stehenden Daten herausgearbeitet
hat und von denen er leise hofft, dass sie auch eine zeitliche oder
kulturgeschichtliche Abfolge im Sinne von durchgehenden Stufen darstellen.
Mehr wie eine vage Vermutung äussert er nach dieser Seite hin allerdings
nicht, und er tut gut daran; denn die Aufstellung allgemein gültiger
Entwicklungsstufen für die einzelnen Kulturgüter ist inzwischen in der neueren
Ethnologie stark in Misskredit geraten. Sie erweisen sich nachträglich
meist als vorzeitige Verengungen der gestellten Probleme und vermögen
einer vertieften Forschung in der Regel nicht standzuhalten. So ¦ ist es

nicht nur mit der alten „Dreistufen-Theorie" in der Wirtschaftshistorie
(Jagd, Viehzucht, Ackerbau), sondern auch mit dem bekannten Schema

Morgan's in der Geschichte der menschlichen Familie (Promiskuität,
Gruppenehe, Matriarchat, Patriarchat) gewesen. Zieht man nun noch in
Betracht, dass das Gebiet der primitiven Erziehung, wie überhaupt die
gesamten sozialen Verhältnisse der Naturvölker, noch sehr unzureichend
erforscht ist, so wird man hier gegen jeden eilfertigen Versuch zur Fixierung

von allgemeinen Entwicklungsreihen noch viel skeptischer sein müssen
als bei andern besser erforschten Kulturgütern. Ist hier doch heute noch
die Situation so, dass wir nicht einmal mit Bestimmtheit sagen können,
ob und nach welcher Richtung hin sich die Kinderbehandlung und -Erziehung

bei jenen Völkern ändert, die von der uralten genossenschaftlich-
demokratischen Gesellschafts- und Staatsform zum Typus des herrschaft-

-Hchen Regimes fortgeschritten sind. Nur eines haben die Versuche von
Steinmetz unzweideutig dargetan, und darin liegt eigentlich auch ihr
wahres Verdienst, nämlich dass die Erziehung wider alle Erwartung gerade
auf den untersten Stufen menschlicher Kultur die denkbar mildeste, ja
geradezu eine idyllische ist und dabei dennoch, wie wir bald sehen werden,
voll und ganz ihren Zweck erreicht. Dies hat Steinmetz noch in einer
zahlenmässigen Uebersicht über die von ihm behandelten 100 Zeugnisse
ganz besonders zum Ausdruck gebracht. Seine Daten beziehen sich nämlich

auf seine vier Erziehungstypen wie folgt:
a b c d

46 30 12 12

Nun wird man allerdings auch einer derartigen Statistik, insbesondere
weil eine kritische Wägung der einzelnen Zeugnisse fehlt, keinen
übermässigen Wert beimessen dürfen. Einen gewissen rohen Anhalt wird sie
aber immerhin ergeben, und der geht nun doch offensichtig dahin, dass
die Hauptrichtung in der Linie der beiden Typen a und b verläuft, d. h.
dass Verwöhnung und zarte Schonung weitaus überwiegen und Härte und
Vernachlässigung nur als Ausnahmen gelten können.



— 65 —

Zur Bekräftigung und Erhärtung dieses Resultates will ich nun aber
hier noch einen Schritt weiter gehen und an Stelle der von Steinmetz
benutzten ausschliesslich älteren und daher häufig nicht ganz einwandfreien
Proben aus guten neuen Quellen eine Anzahl von Detailschilderungen über
die Kinderbehandlung auf tieferen Stufen geben. Ich beschränke mich dabei

aber ausdrücklich auf die sog. häusliche Periode der Erziehung und
extensiv auf den Kreis der „demokratisch" organisierten Völkerschaften
mit mangelnden Klassengegensätzen und schwacher politischer Organisation.
Anspruch auf Vollständigkeit macht diese Datenserie allerdings nicht. Ich
lasse überhaupt nur wenige, aber dafür erstklassige Quellen sprechen.

In der schon erwähnten ausgezeichneten Studie Malinowski's über

„die Familie bei den Australiern" kommt der Autor hinsichtlich der
Kinderbehandlung zu folgenden allgemeinen Resultaten:

„Es steht völlig ausser Frage, dass das Verhältnis zwischen Eltern
und Kindern ein ausserordentlich liebevolles und zärtliches ist. Das wird
in den Quellen zum Teil in sehr emphatischer Weise zum Ausdruck
gebracht. So heisst es z. B., dass die Kinder der Stolz und die Freude der
Eltern bedeuten, dass grosse Kinderliebe eine der hervorstechendsten
Eigenschaften des Eingeborenen wäre etc. Häufig wird betont, dass eine liebevolle

und aufmerksame Behandlung der Kinder auch der beste Weg zum
Herzen der Alten sei Sind die Kinder krank, so werden sie von den
Eltern aufs sorgfältigste gepflegt und behütet. Die Eltern fertigen den

Kindern auch Puppen an, ebenso wachen sie ängstlich darauf, was die
Kleinen essen. Stirbt ein Kind, so ist der Schmerz der Eltern allgemein
ein grosser, wofür auch die uns zwar etwas barbarisch anmutende Sitte
sprechen mag, dass man ein totes Kind gelegentlich sogar noch auf den

Wanderungen mitschleppt. Beim Wiedersehen nach längerer Abwesenheit
legen die Eltern grosse Freude und Zärtlichkeit an den Tag All dies

gilt sowohl von den Vätern als den Müttern, obwohl im allgemeinen schon

zufolge des häufigeren täglichen Zusammenseins das Band zur Mutter ein
etwas engeres sein mag. Von einer Bevorzugung der männlichen
Nachkommen den weiblichen gegenüber kann eigentlich kaum die Rede sein

Dieser grossen Zärtlichkeit und Liebe entspricht nun auch die ganz
ungewöhnlich mi/de Behandlung. Wo nur irgendwie davon die Rede ist,
heisst es, dass die Eingeborenen ihre Kinder mit der denkbar grössten
Güte und Nachsicht behandeln, sie niemals schlagen und ihnen eigentlich
stets ihren Willen lassen. Dabei wird ausdrücklich betont, dass dieses milde
Regime keineswegs etwa auf das Konto blosser Nachlässigkeit oder
Gleichgültigkeit den Kindern gegenüber gesetzt werden könne, sondern dass es
rein affektiver Natur sei und einzig und allein aus der eigentlichen
Verliebtheit der Eltern in ihre Kinder und der daraus resultierenden Schwäche

gegen sie erklärt werden müsse ')• Trotz der fehlenden Strenge sind

') a. a. O., S. 249 flg.



— 66 —

aber die australischen Kinder nicht halb so unerzogen, wie man es eigentlich

erwarten musste. Oft genügt schon ein einziges Wort, um sie im
Zaume zu halten, und im allgemeinen scheinen sie schon von Natur aus
den Eltern und Erwachsenen den nötigen Respekt nicht zu versagen ." ])

Von Einzelzeugnissen füge ich hier nur noch ein solches von
Eylmann über die Südaustralier an, zumal es ein sehr sprechendes Bild von
der Mutterliebe der Australierin gibt, von Malinowski aber übersehen
worden ist. Eylmann schreibt:

„Verschiedentlich ist behauptet worden, bei der australischen Rasse

verknüpfe kein Band der Liebe und Zuneigung die Familienglieder miteinander.

Eine derartige Behauptung entspricht keineswegs der Wahrheit und
kann nur von Leuten aufgestellt werden, die unsere Australier höchstens

ganz oberflächlich kennen.
Die Lubra (australische Frau) pflegt mit ganzer Seele an ihren

Kindern zu hängen und ist unter Umständen sogar bereit, für sie die grössten
Opfer zu bringen. Zwei Beispiele mögen zur Erläuterung dienen! Auf
einem Ausfluge, den ich mit einem Buschmanne und einigen boys in eine

wenig bekannte Gegend von der Sterling-Station aus machte, hatte sich
uns ein fünf- bis sechsjähriger Knabe angeschlossen. Als wir nach etwa
vier Wochen zu der Station zurückkehrten, lief die Mutter auf ihr Kind
zu, umschlang es mit den Armen und presste es fest an die Brust. Dann
hockte sie nieder und streichelte es überaus zärtlich. Ich erinnere mich
nicht, dass ich aus den Augen einer weissen Mutter je so viel Liebe und
Freude habe hervorleuchten sehen, wie aus denen dieses armseligen dürren,
schmutzigen Weibes bei der wohlbehaltenen Rückkehr ihres Kindes.

Während meines Aufenthaltes im Innern der Kolonie wurde ein alter
Engländer, der sich Steel nannte, auf dem Gebiete der Missionsstation
Hermannsburg als Schäfer beschäftigt. Bei den Weissen und Eingeborenen
galt er für einen wahren Eisenfresser, da er bei jeder passenden und
unpassenden Gelegenheit zu verstehen gab, dass die Eingeborenen nicht durch
lauter Liebe und Güte, sondern nur durch rücksichtslose Strenge, durch
Strafen an Leib und Leben „gebessert" werden könnten. Wie mir Herr
Missionar Bogner erzählte, wurde dieser Alte eines Tages auf einem Ritt
nach der Station von einer Lubra, die er durch die Misshandlung ihres
Sohnes auf das Höchste gereizt hatte, tätlich angegriffen und beinahe vom
Pferde gerissen, obwohl ihr bekannt war, dass er stets einen scharf
geladenen Revolver mit sich führte. Ich denke, diese Tat zeigt uns zur
Genüge, wozu die Mutterliebe einer Australierin fähig ist. Aber auch die
Kinder sind ihrer Mutter in Liebe zugetan und verkehren selbst dann noch
in der freundlichsten Weise mit derselben, wenn sie längst erwachsen sind
und selbst Kinder haben. Am Coopers Creek, in der Nähe der Missionsstation

Kilalpanina, lernte ich eine blinde und ungemein hässliche Greisin

») a. a. O., S. 240, 245.



— 67 —

kennen, die von ihrer schon verblühten Tochter in wahrhaft rührender
Weise gepflegt wurde. Als ich die Alte eines Tages photographieren wollte,
suchte die Tochter mein Vorhaben zuerst zu verhindern, da sie fürchtete,
ihrer Mutter könnte durch irgend eine Zauberei vermittels des Apparates
Schaden zugefügt werden. Die Erlaubnis zur Aufnahme erhielt ich erst,
nachdem ich ein Geschenk an Tabak und Zucker verabreicht und
versprochen hatte, beide gleichzeitig zu photographieren" ')•

Schon etwas bedenklicher klingt die nachstehende Schilderung von
einigen Stämmen Neu-Guineas:

„Die Erziehung der Kinder lässt bei den Eingeborenen alles zu
wünschen übrig. Jede Unart dürfen die Kleinen ungestraft ausüben, Gehorsam

kennen sie nicht. Beliebt es einem Kinde zu folgen, so folgt es; sonst
aber hört es überhaupt nicht auf den Ruf der Eltern, oder es gibt die

gewöhnliche Antwort: „Ich mag nicht." Die Eltern wiederholen dann mit
bewundernswerter Gelassenheit: „Es mag nicht" und tun die Arbeit selbst.
Zuweilen aber drohen und schelten sie doch; und wenn auch das Geschrei
der Mutter keinen Eindruck auf das Kind macht, so erschrickt es doch,
wenn der Vater mit mächtiger Stimme zu brüllen beginnt. Das hilft. Aber
von einer nachhaltigen Wirkung ist nichts zu spüren. Vor der Mutter ist
meist von vorneherein die Achtung dahin. Kinder von 3—5 Jahren sind

häufig geradezu Tyrannen ihrer Mütter. So wollen sie z. B. immer getragen
sein; sie sind es so gewohnt. Zum selbständigen Gehen sind sie nicht zu
bewegen. Will die Mutter das Kind nicht aufnehmen, so braucht dasselbe

nur zu heulen, um seinen Zweck sicher zu erreichen. Rät man einer schwer
belasteten Frau, sie solle ihr. grosses Kind absetzen und selber laufen lassen,
so entgegnet sie lächelnd: „Es will nicht laufen". Drängt man sie, es

dennoch auf den Boden nieder zu lassen, so fängt dasselbe natürlich
sofort wütend zu schreien an. „Sagte ich's nicht, dass es nicht laufen würde",
ruft die Frau in dem Bewusstsein, dem Weissen gegenüber Recht behalten
zu' haben, mit triumphierendem Lächeln und nimmt das Kind wieder auf.

Häufig schlagen Kinder mit einem Stock oder Holzscheit nach ihrer Mutter,
ohne dass dieselbe eine Strafe dafür hätte. Sie schreit auf, schimpft, sie
entreisst dem Kind das Holz und bedroht es damit, aber das ist alles.
Nur in der Verbitterung, wenn der Mann sie schwer beleidigt hat, muss
zuweilen das Kind daran glauben, dass die Mutter ernst machen kann. Sie

schlägt dann dem Kinde die Nase blutig, oder wirft mit einem Holz oder
Taroknollen nach demselben. Einst warf eine Frau auf diese Weise ihr
kleines, etwa 3 Jahre altes Kind tot. Weniger tragisch ist es, wenn eine

Mutter ihren wilden Rangen fasst und zornig in die Höhe hebt, mit dem

Ruf: „Mond, Mond, lass uns tauschen! wirf mir doch dein braves Kind
herunter, ich will dir dafür mein böses hinaufschleudern!"2)

') Eylmann, Die Eingeborenen der Kolonie Südaustralien, S. 34.

3) Neuhauss, Deutsch Neu-Guinea, Bd. III, S. 30 (Berlin 1911).



— 68 —

Von einigen andern melanesischen Völkerschaften berichtet der
bekannte Forschungsreisende Richard Thurnwald:

„In den ersten Jahren befinden sich alle Kinder bei der Mutter, und

es kommt vor, dass dem drei- oder vierjährigen Jungen abwechselnd die

Mutterbrust und die Tabakspfeife gereicht wird. Im übrigen werden die
Kleinen mit Taro, den kartoffelähnlichen Knollen, gefüttert, die auch die

Hauptnahrung der Alten ausmachen. Wenn die Knaben etwas herangewachsen

sind, ungefähr vom fünften Lebensjahre an, schliessen sie sich mehr
und mehr mit den andern Jungen des Dorfes und den Nachbarsiedelungen
zusammen, sie spielen mit ihnen oder bekommen vom Vater kleine
Aufträge. Der Sohn gehorcht in der Regel. Hat er aber nicht Lust, sei es,
dass er müde ist, etwas anderes vor hat oder auf seinen Vater „böse ist",
so gehorcht er nicht. Der Vater wiederholt dann vielleicht den Auftrag
nach einer Viertelstunde wieder. Gehorcht auch dann der Sohn nicht,
mag er einen Grund angeben oder nicht, so bescheidet sich der Vater.
Ich habe nie gesehen, dass ein Vater seinen Sohn prügelte, und habe nur
einige Male gehört, dass ein Junge auf seinen Vater „böse" war, weil er
ihn unsanft angefasst hatte. Ich möchte hier einschalten, dass es daher
selbstverständlich ist, dass der freie Sohn der Wildnis es als höcht
entehrend empfindet, vom Europäer, zu dem "er als Neuling kommt, geschlagen
zu werden. Man darf nicht überrascht sein, wenn er sich dann auf seine
Weise rächt" J).

Von den armseligen Wedda auf Ceylon berichtet eine neuere Quelle:
„Die Wedda sind äusserst liebevolle und nachsichtige Eltern, die

ihren Kindern niemals etwas abschlagen und ihnen von allem das Beste
zukommen lassen. Wir haben häufig gesehen, wie die Männer gewisse
Nahrung, die sie bekommen hatten und die sie selbst sehr schätzten, wie

z. B. Bananen und Kokusnuss, für ihre Kinder aufhoben.
Die Kleinen sind in der Regel sehr artig, sobald sie aber schreien,

werden ihnen ihre Wünsche sofort von beiden Eltern bereitwilligst erfüllt.
Wir sahen eines Tages, wie ein nackter Kleiner von vielleicht 2 1/2 Jahren
mit seines Vaters Axt auf der Schulter auf- und abspazierte. Er schien
damit ausserordentlich glücklich zu sein, und alles ging gut, bis er mit
seiner Axt einen Hund zu bedrohen begann. Jetzt sah sich die Mutter
veranlasst, einzuschreiten; aber nun richtete der Kleine wütend die Waffe gegen
sie. Als dies der Vater sah, stand er auf und versuchte, dem Knaben die

Axt abzuschmeicheln (!); aber der Junge war jetzt gereizt und wollte sie

nicht hergeben. Zuletzt schleuderte er sie gegen seinen Vater und traf
diesen am Bein. Der Mann war sichtlich ungehalten und warf die Axt
etwas ärgerlich in den Djungel, machte aber weder einen Versuch, das

jetzt vor Wut heulende Kind zu tadeln, noch zu bestrafen; vielmehr reichte
er ihm nach einer Weile etwas zu essen, damit es sich wieder beruhige.

') Ethno-psychologische Studien an Südseevölkern, S. 119 (Leipzig 19131.



— 69 —

Ein andermal griff ein kleines Kind nach dem Messer, das seine

Mutter beim Yamsschneiden auf die Erde gelegt hatte. Obwohl nun die
Frau ständig in Sorge sein musste, dass sich das Kleine schneiden könnte,
brachte sie es doch nicht über sich, ihrem Liebling das gefährliche Spielzeug

vorzuenthalten."
Wie leicht sich nun aber trotz dieser Verwöhnung die Kinder später

einfügen, geht aus folgender weiteren Notiz unseres Autors hervor:
„Wenn nun das Kind in das Alter kommt, wo es einen kleinen Fetzen

Tuch als Kleidung zu tragen beginnt, was mit dem sechsten bis achten
Jahre eintritt, so setzt man von ihm plötzlich voraus, dass es sich nun
auch mit einem Schlage richtig zu benehmen und aufzuführen wisse, und,
wie merkwürdig sich dies auch anhören mag, es ist dies dann auch ohne
weiteres der Fall. Als wir eines Tages bei starkem Regen in dem Felskeller
von Pihilegodagalge Zuflucht genommen hatten, bemerkten wir, wie im
Hintergrunde der Höhle ein Junge von sieben bis neun Jahren einen heftigen
Auftritt mit seiner Mutter hatte. Plötzlich machte der Junge kehrt und
stürzte in den Regen hinaus, um bald nachher wieder völlig beruhigt
zurückzukehren. Als wir später auf den Vorfall zurückkamen, wurde uns erklärt,
dass der Junge bereits alt genug dafür sei, sich wie ein Mann zu betragen
und nicht wie ein kleines Kind, das noch auf seine Mutter einschlage, dem

man dies aber noch übersehen müsse"

An einer andern Stelle findet sich noch die sehr charakteristische
Bemerkung:

„Wenn ein Kind eine Lüge erzählt, sagt man einfach zu ihm: „Geh
weg; ich glaube nicht, was du sagst". Trotzdem scheinen selbst ganz kleine
Kinder durchaus wahrheitsliebend zu sein" 2).

Zur Kindererziehung bei den Grönland-Eskimo bemerkt Nansen in
seinem bekannten populären Buche:

„Die Grönländer hängen mit aussergewöhnlicher Liebe an ihren
Kindern und tun alles, was sie ihnen an den Augen absehen können,
besonders wenn es Knaben sind. Diese kleinen Tyrannen regieren gewöhnli.h
das ganze Haus, und die Worte des weisen Salomo: „Wer seinen Sohn
liebt, der züchtige ihn", findet hier keine Anerkennung. Sie halten ja
überhaupt jede Züchtigung für unmenschlich und selbstverständlich für n^ch
etwas Schlimmeres, wenn ihr eigenes Fleisch und Blut dabei in Frage
kommt. Nicht ein einziges Mal habe ich einen Eskimo seinem Kinde ein
hartes Wort sagen hören. Bei dieser Erziehung sollte man erwarten, dass
die Kinder unmanierlich und unartig würden. Das ist aber keineswegs der
Fall; obwohl ich in vielen Eskimohäusern auf der Westküste verkehrt habe,
ist mir nur ein einziges Mal eine ungezogene Eskimorange begegnet, und
dies war in einer mehr europäischen als grönländischen Familie. Wenn

') Seligmann, The Veddas, S. 90 (Cambridge 1911).
-') Ebenda, S. 91.



— 70 —

die Kinder grösser und verständiger waren, genügte stets eine freundliche
Aufforderung seitens des Vaters oder der Mutter, damit sie das unterliessen,
wozu sie keine Erlaubnis hatten. Nie habe ich Eskimokinder, sei es im
Hause oder im Freien, sich erzürnen, schimpfen oder gar schlagen sehen.

Ich habe ihnen oft beim Spielen zugesehen, auch oft genug mit ihnen Fuss-
ball (ein eigenes, von ihnen erfundenes, dem englischen foot-ball sehr
ähnliches Spiel) gespielt, und dabei haben, wie bekannt, Knaben oft Grund
zum Zanken; aber nie sah ich einen heftig werden, ja, ich sah nicht einmal

ein unfreundliches Gesicht. Wo könnte das in Europa vorkommen!
Den Grund dieses auffallenden Unterschiedes zwischen grönländischen und

europäischen Kindern kann ich nicht feststellen. Zum wesentlichen Teile

liegt er wohl in der ausserordentlich friedfertigen und gutmütigen Gemütsart

der Grönländer. Etwas dürfte es auch dem zuzuschreiben sein, dass
die Eskimomutter stets mit ihren Kindern in denselben Räumen lebt und
sie draussen auf ihrem Rücken im „Amaut" mit zur Arbeit nimmt. Sie

gibt sich also vielmehr mit ihnen ab, und es entsteht ein festeres Zusammenleben

zwischen Eltern und Kindern in Grönland, als in Europa" ')¦
Und nun zum Schlüsse noch ein paar Beispiele von den im ganzen

noch sehr urtümlichen und erst in neuester Zeit näher erforschten
südamerikanischen Indianern:

Fritz Krause sagt in seinem Bericht über die Leipziger Araguaya-
Expedition von dem Volke der Karajä:

„Ganz reizend waren die Kinder. Heiter und lustig tummelten sie
sich herum, ohne sich zu streiten oder ungezogen zu werden. Uns gegenüber

benahmen sie sich höflich, wurden bald zutraulich, ohne aber in
plumpe Vertraulichkeit zu verfallen. Man konnte wirklich seine Freude an
ihnen haben Überallhin werden die Kinder mitgenommen; denn die
Indianer Heben sie über alles. Die Kleinen trägt die Mutter auf dem Arm
oder auf der Hüfte, die Grösseren führen Vater und Mutter an der Hand.
Erst von etwa 5 Jahren an tummeln sie sich frei herum im Lager des

Fremden" 2).

An einer späteren Stelle wird dieses Bild folgendermassen ergänzt:
„Die Eltern lieben ihre Kinder sehr. Es ist rührend zu beobachten,

mit welcher Zärtlichkeit sie an ihnen hängen und wie sie, fern von ihnen,
beständig mit ihren Gedanken bei ihnen weilen. Als Pedro die (falsche)
Nachricht erhielt, dass seine Kinder gestorben seien, war er stundenlang
einsilbig und blieb auch von da an merklich stiller, als er sonst gewesen
war. Mit kleinen Kindern spielen die Mütter; selbst Küssen der Kinder
habe ich beobachtet. Aller erdenkliche Schmuck wird den Kleinen umgetan.
Diese Sucht, die Kinder zu schmücken, geht so weit, dass sie ihnen

grosse Stücke zerbrochener bunter Porzellanteller um den Hals hängen,

') „Eskimoleben", S. 129/30.
2) „In den Wildnissen Brasiliens", S. 54/55.



— 71 —

ohne die Gefahr zu kennen. Beim Vater gelten die Knaben mehr, die
Mutter will lieber Mädchen haben Entgegen anderweitigen Mitteilungen
wurde mir versichert, dass auch Schläge als Strafe vorkommen. Sonst
beobachtete ich nur Essenverweigerung als Strafmittel (in Dorf 17, weil
der betreffende Knabe nicht gefischt, sondern sich bei mir im Lager
herumgetrieben hatte). Ihren Eltern gehorchen die Kinder aufs Wort, und auch
Erwachsene folgen noch unbedingt den Ratschlägen der Mutter. So gab
Pedros Mutter diesem folgende gute Lehren mit auf die Reise (Pedro war
Witwer mit drei Kindern): Verborge kein Geld (Pedro schlug daher
Borgversuche anderer Kameraden rundweg ab mit der Begründung^ die Mutter
habe es verboten); bringe keine Frau mit (auch hierin folgte Pedro seiner
Mutter und schlug mehrere Vermittlungsversuche anderer ab); Leute, die

.den Frauen nachstellen, werden mager; wer aber viel isst, wird dick..
Die Folge dieser Erziehung ist, dass die Kinder nie ungezogen sind

und sich selten streiten; sie sind heiter und lustig und dem Fremden
gegenüber bald zutraulich, ohne sich plumpe Vertraulichkeiten zuschulden
kommen zu lassen" ]).

Von den Eingebornen Guyanas berichtet Koch-Grünberg:
„Die Kinder zeigen schon frühzeitig grosse Intelligenz und natürlichen

Anstand. Zwar gibt es auch bei den Indianern, wie in der ganzen Welt,
ungezogene Kinder, besonders unter den kleineren, die noch nicht die
Ruhe und Selbstbeherrschung der Eltern angenommen haben. Wohl weisen
die Eltern sie dann mit ermahnenden Worten zurecht, wohl sagt der Vater
einmal zum schreienden Kind, das ihm und anderen die Nachtruhe stört:
„Sei still, der böse Geist kommt!", aber nie sah ich, dass sie sich in jähem
Zorn zu Ungerechtigkeiten oder gar Misshandlungen hinreissen Hessen" 2).

„Die Kinder geniessen von den Eltern eine liebevolle Behandlung,
wenn der Indianer auch gewöhnlich seine Gefühle vor Fremden verbirgt.
In Namocoliba und andern Dörfern, wo ich mich längere Zeit aufhielt und
wo die Indianer mich gewissermassen zur Familie rechneten und deshalb
keine Scheu vor mir zeigten, konnte ich bemerken, dass die Eltern
besonders die kleinen Kinder mit denselben Zärtlichkeiten überschütten wie
bei uns. Stundenlang sah ich die Frauen mit ihren Kindern spielen und
sie unterhalten" 3).

„Eines Mittags brachte mir mein Diener einen herrlichen azurblauen
Morpho, der, was man selten bei diesen Schmetterlingen trifft, vollkommen
unversehrt war. Ich legte ihn einstweilen beiseite, um ihn später zu
verwahren. Mein kleiner Freund aber, der wie gewöhnlich zu meinen Füssen
spielte, griff nach dem bunten Ding und verdarb mir den Falter. Leider
liess ich mich zu einigen heftigen Worten hinreissen. Der Junge, an eine

») Ebenda, S. 328/29.
2) „Zwei Jahre unter den Indianern" II, S. 150.

») Ebenda, II, S. 149.



— 72 —

solche Sache nicht gewöhnt, sah mich zuerst mit seinen grossen dunklen

Augen verwundert an und lief dann weinend zu seiner Mutter. Diese hielt
mir eine längere Strafpredigt und sagte unter anderem, es sei doch nicht
recht, ein kleines Kind zu schelten, das noch nicht wissen könne, was es

tue!"1)
Endlich noch eine Probe aus dem reizenden „Indianerleben" Nordens-

kiölds. Von den Choroti- und Ashluslay-Indianern am Rio Pilcomayo
heisst es bei ihm:

„Die kleinen Kinder sind die Freude aller, besonders die Alten haben

sie lieb. Sie^ werden niemals gezüchtigt, hören niemals harte Worte. Während
sie klein sind, tyrannisieren sie Eltern und Grosseltern. Werden sie älter
und verständiger, so sind sie infolge dieser Erziehung freundlich und
aufmerksam" 2).

„Schlägereien und harte Worte kommen unter den spielenden Kindern
fast niemals vor. Ein einziges Mal habe ich einen Indianerknaben einen

anderen schlagen sehen. Das war in einem Ashluslaydorf. Dass dies etwas

Ungewöhnliches war, wurde mir aus der Aufregung, die darüber im Dorfe
entstand, klar. Ein paar Stunden lang ergingen sich die respektiven Eltern
und Verwandten der Kinder in Schmähungen Beim Spiel kommen
niemals Streitigkeiten vor, z. B. ob der Ball wirklich ins Tor gekommen
ist, ob einer gemogelt hat oder dgl. Hier haben unsere weissen Kinder viel
von ihren dunkelbraunen Freunden zu lernen. Die grossen Kinder behandeln
die Kleinen niemals schlecht. Sie laufen wohl hinter ihnen her und werfen
sie hin, aber sie schlagen sie niemals. Kleinigkeit, Eigendünkel und Bosheit

findet man niemals unter den Indianerkindern" 3).

Von den Kindern der Chane und Chiriguano sagt unser Autor:
„Sie werden wie die Choroti- und Ashluslaykinder erzogen. In heiterer

Freiheit verbringen sie ihr Leben, ohne Prügel und harte Worte Auf
den Spielplätzen in den Dörfern geht es in der Regel sehr munter zu.
Dies gilt für die Heiden. Die Kinder, die in die Hände der Mönche geraten
sind, sehen düster und verschlossen aus, sie haben schon etwas von dem

zu kosten bekommen, was die Kinder des weissen Mannes lernen, Erziehung
und beginnende Zivilisation. ,Du sollst '; ,Du sollst nicht ' "4).

Mit diesen verhältnismässig wenigen, aber dafür völlig einwandfreien

Zeugnissen wollen wir es hier bewenden lassen. Ihre Zahl Hesse sich zwar
mit Leichtigkeit um ein Beträchtliches steigern; das Bild bliebe aber doch
im grossen Ganzen das nämliche. Darnach steht unzweifelhaft fest, dass

das Verhältnis zwischen Eltern und Kindern gerade auf den tiefsten Stufen
ein ausserordentlich mildes ist. Über dieser ersten häuslichen Erziehungsr

') Ebenda, I, S. 306.
2) a. a. 0., S. 63.
s) a. a. O., S. 66/67.
4) S. 193, 198.



- 73 —

periode des primitiven Kindes waltet eine unendliche Liebe und Güte. Die
Eltern lieben ihre Kinder schwärmerisch und lassen ihnen deshalb nahezu
restlos ihren Willen. Sogar ihren Launen und Affekten wird in der schonungsvollsten

Weise Rücksicht getragen. Nirgends eine Spur von einem schroffen
Zwangs- oder Willkürverhältnis. Körperliche Strafen sind allgemein verpönt
oder kommen höchstens als ultima ratio in Anwendung. Für gewöhnlich
begnügt man sich mit den allerleisesten Disziplinarmitteln: schon ein Blick
oder ein Wort sind ausreichend. Ein unartiges Kind wird höchstens
gescholten, eine Zeit lang „geschnitten", oder man entzieht ihm eine begehrte
Nahrung. In schlimmeren Fällen droht man auch mit den Geistern.
Kindlicher Mutwille wird aber im allgemeinen nicht nur geduldet, sondern oft
geradezu begünstigt. Darunter hat dann vor allem die Mutter zu leiden,
die durchwegs als der schwächere Teil erscheint. Aber auch die Väter
überschütten ihre Kinder mit Liebe und schwelgen im Elternglück.

Trotz der unendlichen Milde und Verwöhnung aber ist das Benehmen
der Kinder, insbesondere wenn sie etwas älter werden, überwiegend ein

gutes. Sie zeigen ein ruhiges, verträgliches Wesen; sie sind freundlich,
anhänglich, und sogar von Aufmerksamkeiten und einer hingebenden
Fürsorge den Eltern gegenüber ist die Rede.

So viel zum Tatsächlichen. Gehen wir nun aber noch einen Schritt
weiter zu der Frage nach den tieferen Ursachen dieser Erscheinung, d. h.
nach den nötigen psychologischen und soziologischen Voraussetzungen, die

es uns erklärlich machen, dass gerade hier die Disziplinierung der Jugend
eine so leichte Sache ist und mit so bescheidenen Mitteln auskommt.

Da ist zunächst hinsichtlich des Verhaltens der Kinder in Betracht
zu ziehen, dass ihr so erstaunlich leichtes Einfügen in das Leben der
Erwachsenen in der Hauptsache auf triebartigen Anlagen beruht. Der Mensch
besitzt von Haus aus eine angeborene Neigung zum Gehorsam, einen
förmlichen Unterordnungsinstinkt, wie es in der neueren Gesellschaftspsychologie
heisst. Und auf primitiveren Stufen genügt nun im allgemeinen schon diese

angeborene Willensdisposition in Verbindung mit einem ebenfalls triebhaften
Bedürfnis zur Nachahmung, das jugendliche Individuum hinreichend zu
disziplinieren. Voraussetzung ist dabei nur, dass sich nicht zu viele Hemmnisse

und Schwierigkeiten in den Weg legen, und nun ist es ja in der Tat

so, dass bei den Naturvölkern eine ganze Reihe von Erschwernissen bei
der Erziehung in Wegfall geraten, die mit unserer Kultur unweigerlich
verbunden sind. In dieser Hinsicht sind vor allem etwa folgende Momente
von Wichtigkeit:

\. Die häusliche Periode der Erziehung ist bei den Naturvölkern
vermöge der früheren Reife erheblich kürzer als bei uns. Es handelt sich
bei ihr nur um kleinere Kinder mit einem Höchstalter von 10—12 Jahren.
Nun sind dies aber im allgemeinen auch bei uns noch die gelinderen Jahre.



— 74 —

Das schwierigere „Flegelalter" folgt erst später, fällt also bei der
häuslichen Erziehung der Naturvölker nicht mehr in Betracht.

2. Es gibt bei den Naturvölkern noch keine Schule mit ihrem Geist
des Kampfes und Wettbewerbes. Selbst in unserer demokratischen Volksschule

ist doch schliesslich jeder in einem gewissen Sinne nicht viel mehr
als der Feind und Konkurrent des andern; d. h. das warme Solidaritätsgefühl

der primitiven Jugend ist hier ersetzt durch einen viel zu schroffen
Individualismus, wodurch die Schule so recht ein Spiegelbild unserer bürgerlichen

Gesellschaft geworden ist.

3. Es existieren bei den Naturvölkern, weil die Verhältnisse so
ungleich einfacher sind, auch noch nicht so viele Gebote und Verbote. Das
Kind braucht nicht allerlei verwickelten Verhältnissen Rechnung zu tragen.
Es gibt auch nicht ein solches Zeremoniell wie bei uns und damit'im
gesamten keine so tiefe Kluft zwischen Kindern und Erwachsenen.

4. Die relative Einheit des Vorbildes ist auf tieferen Stufen noch
ungleich grösser als bei uns. Schon die individuellen Ungleichheiten sind
viel geringer, und auch hinsichtlich der Lebensanschauung und
Lebensführung sind die Gegensätze nicht so gross. Es ist in dieser Hinsicht nicht
wie bei uns, wo oft der Vater, die Mutter, Verwandte, die Schule etc. in
sich stark verschiedene und oft völlig differente Vorlagen bieten.

5. Eine letzte Ursache wäre mehr hypothetischer Art. Schon Herbert
Spencer hat die milde Erziehung und das Fehlen der Strafe auf tieferen
Stufen soziologisch erklären wollen, und zwar hat er dabei an einen
Zusammenhang mit der grösseren oder geringeren Häufigkeit des Krieges
gedacht J). Friedliche Völker erziehen nach ihm ihre Kinder milde, kriegerische
dagegen straff. Hier hat nun aber bereits Steinmetz gezeigt, dass dieser
Parallelismus jedenfalls nicht so ohne weiteres gilt. Bei den Indianern z.B.
verhätschelten die entschieden kriegerischen Nordamerikaner ihre Kinder
mindestens so sehr, wie die weit friedlicheren Südamerikaner und zwar
geschah dies z. T. mit der bewussten Absicht, dadurch den freien und
kriegerischen Geist möglichst rein zu erhalten. Grössere Klarheit in dieser
Frage könnte allerdings erst ein lückenloser Vergleich mit dem straff
disziplinierten Eroberertypus nach Art vieler Ost-Afrikaner und Südsee-Insulaner
bringen. Hier reichen aber, wie bereits erwähnt, vorerst die Quellen noch
nicht aus, und so weit von dieser Seite überhaupt schon Materialien
vorliegen (siehe Steinmetz), scheinen sie eigentlich eher gegen Spencer
zu zeugen.

Die vermutete Relation zwischen Krieg und Erziehung bleibt also
vorläufig noch zweifelhaft. Dagegen scheint mir hier eine teilweise andere
Parallele ungleich mehr Aussicht auf Gültigkeit zu haben, nämlich die
zwischen Art der Erziehung und dem Fehlen oder Vorkommen des Klassen-

') Principels of Sociology II, S. 330—32.



— 75 —

wesens. Unsere Betrachtung gilt zwar einseitig dem Typus der „demokratisch"

organisierten Völkerschaften; aber da ist es doch zum mindesten
sehr auffällig, dass wir gerade da, wo Klassenunterschiede noch sozusagen
völlig fehlen, auch der denkbar mildesten Form der Erziehung begegnen.
Das ist offenbar kaum anders zu verstehen, als dass da, wo noch alle

gleich angesehen sind, auch noch von keiner Seite ein Wunsch zur
Übermacht und zum Herrschen besteht. Also wäre das Fehlen des Machtwillens
zum mindesten eine wesentliche Ursache für die so überaus milde
Erziehung auf unteren Stufen. Bei diesen Jägern und Sammlern ist die
Möglichkeit schroff zu herrschen noch gar nicht vorhanden, und somit ist auch
der Wille zum Tyrannisieren noch gar nicht da. Dem entspricht ferner die

Tatsache, dass auch die Kinder milde miteinander umgehen, dass die
älteren nicht die jüngeren tyrannisieren, sondern fürsorglich und freundlich
zu ihnen sind.

• Mit diesen fünf Hauptmomenten, die *auf tieferen Stufen noch durchwegs

fehlen, können wir uns hier wohl begnügen. Ihr Wegfall dürfte in
erster Linie der Grund dafür sein, dass sich dort die Kinder so leicht
einfügen und man im allgemeinen Erziehungsnöte nicht kennt.

Doch das Verhalten der Kinder wäre hier nur eine Seite. Fragen
wir daher nun auch noch nach den tieferen Ursachen der so weitgehenden
Liebe und Teilnahme der Eltern für ihre Kinder.

Darauf gibt es im wesentlichen nur eine Antwort. Auch auf Seiten
der Eltern ist die primitive Erziehung vorwiegend in einer angeborenen
Neigung, in einer Instinktgrundlage verankert. Wir sind längst gewöhnt,
von einem „Mutterinstinkt" zu reden. Es gibt aber noch allgemeiner einen

sog. Pflege- oder Hülfstrieb des Menschen, und dieser wendet sich nun
in erster Linie den Kindern zu. Wenn dabei in den Quellen mitunter von
einer wahren „Affenliebe" die Rede ist, so charakterisiert dies eigentlich
nur den Tatbestand sehr treffend. Während nämlich der menschliche Pflegetrieb

auf höheren Stufen allmälig vieles von seiner Triebnatur einbüsst und
zu einer viel komplexeren Anlage wird, verharrt er beim Primitiven noch
in viel grösserer Instinktnähe. Daher die grosse, triebstarke Kinderliebe
der primitiven Eltern, die bei der Mutter noch insofern eine Verstärkung
erfährt, als durch die lange Laktationszeit und das ständige Herumtragen
der Kleinen auch auf psycho-physischer Grundlage eine sehr enge Bindung
an das Kind entsteht. Eine derartig tiefgehende Verankerung des auf die
Nachkommenschaft gerichteten Hülfs- und Pflegetriebes ist natürlich bei
der grossen Hülflosigkeit und dem langen Pflegebedürfnis des menschlichen
Jungen biologisch von der denkbar grössten Zweckmässigkeit. Zu der noch
rohen und undomestizierten Instinktnutur der primitiven Kinderliebe gehört
es aber auch, wenn diese mitunter bei gewissen Konstellationen jäh in ihr
Gegenteil umschlagen kann. So entstehen dann jene allerdings seltenen
Fälle, wo der sonst in sein Kind verliebte „Wilde" dieses gegebenenfalls



- 76 —

unter der Gewalt eines noch stärkeren gegenteiligen Affektes zu Tode

brutalisieren kann.

2. Das Lernen.
Das bis jetzt Vorgebrachte betraf ausschliesslich den allgemeinen

Tenor oder die Disziplinseite der primitiven Erziehung. Nun gehört aber
wie wir bereits ausführten, zu jeder Erziehung auch noch eine andere,
Hälfte, der Unterricht oder das Lernen, das in der Beibringung von allerlei
lebenswichtigen Kenntnissen und Fertigkeiten besteht. Zweifelsohne hat nun
auch das primitive Kind zu lernen. Es ist z. B. biologisch von der grössten
Wichtigkeit, dass hier der junge Mensch möglichst zeitig und genau weiss,
wie man jagt, fischt, ein Haus baut, Waffen, Kleider und Gerätschaften
anfertigt, kleine Kinder pflegt, den Handel oder den Krieg führt etc., und
nicht minder bedeutsam ist es, dass der Einzelne die Sitten, Riten, Lieder,
Tänze, Sagen, Mythen etc. seines Stammes kennt, sich also all dasjenige
aneignet, was man bei uns als die „Bildung" bezeichnen würde.

Ohne hier nun allzutief in die Materialien und damit in Einzelheiten
einzudringen, möchte ich in wenigen grossen Zügen dartun, wie eigentlich
im Prinzipe das primitive Lernen der ersten oder häuslichen Periode
aussieht und auf welchen seelischen oder geistigen Kräften es vorzugsweise
beruht.

a) Was zunächst' das praktische oder technische Lernen, also die

Beibringung der nötigen Fertigkeiten im Jagen, Fischen, Hausbauen usw.
anbetrifft, so findet dafür in der Regel kein besonderer Unterricht statt.
Die beiden grossen Lehrmeister des primitiven Kindes sind hier das Spiel
und die Nachahmung. Spielmässig ahmt das Kind vom frühesten Alter an
sämtliche Tätigkeiten und Verrichtungen der Erwachsenen nach und wächst
so gewissermassen von selbst in die pesamte Technik seiner Kultur hinein.

Freilich gibt es hier ausserdem auch noch eine sog. freie Spieltätigkeit,
d. h. Spiele nach Art der unsrigen: Haschen, Drittenabschlagen,
Geschicklichkeitsspiele (darunter die bekannten Fadenspiele), Rätsellösen etc. Hauptinhalt

alles primitiven kindlichen Spielens sind aber stets die verschiedenen
Ernsttätigkeiten der Erwachsenen. Man spielt hier mit Leidenschaft: Jagen,
Schiessen, Klettern, Pflanzen, Pflegen, Kochen, Kampf etc. Beispiele für
dieses vorbereitende oder überleitende Spiel, wie man es nennen könnte,
finden sich daher in guten Quellen stets in reicher Zahl. Gewöhnlich kommt
schon in den Spielzeugen dieser Uebergang vom Spiel zur Ernsttätigkeit
zum Ausdruck. In keinem Museum fehlen neben den obligaten Puppen
allerlei kindliche Waffen und Gerätschaften. Nach Koch-Grünberg
erhalten die Indianerkinder zuerst kleine Kinderpfeile von 30—40 cm Länge.
Mit diesen wird zunächst auf Vogelfiguren aus Maisstroh geschossen. Es
handelt sich also zunächst um ein festes Ziel mit rein spielmässiger
Bedeutung. Bald aber zielen die Jungens zum Schrecken der Eltern auch auf
Hühner und andere Haustiere. Schliesslich reichen die kleinen Pfeile über-



-77-
haupt nicht mehr aus und müssen sukzessive durch grössere ersetzt werden.
Ein geradezu klassisches Beispiel für dieses schrittweise Hineinwachsen
des Kindes in die zukünftigen Ernsttätigkeiten über die Brücke des Spiels
gibt uns Nordenskiöld in seinem „Indianerleben". Er sagt dort an
einer Stelle: „Das Indianerkind lernt das Leben im Spiel. Wenn die Mutler
mit ihrem Töchterchen im Arme Wasser holt, so trägt das Mädchen einen

winzig kleinen, dem der Mama ganz gleichen Krug. Füllt die Mutter
ihren grossen Wasserkrug, so füllt sie auch den ihres kleinen Töchterchens.
Das Mädchen wächst und der Krug wächst. Sie begleitet ihre Mutter bald

zu Fuss und trägt gleich ihr einen eigenen Krug auf dem Kopfe. Spinnt
die Mutter, so spinnt auch das Kind auf einer Spielzeugspindel. Der kleine
Junge spielt mit seinem Netz im Dorfe. Er fängt Laub, er fängt
Tonscherben. Oft sind die Grossväter die Lehrer. Ist er grösser, so erhält er
von dem Grossvater ein grösseres Netz und begleitet ihn auf dem Fischfang.

Anfänglich fängt er nicht viel. Er und das Netz wachsen, und der
Knabe, der Laub und Tonscherben gefischt hat, fängt grosse Siluroiden,
Palometas und vieles andere. Auf diese Weise lernen die Kinder alles,
was sie zu wissen nötig haben. Spielend lernt das Indianerkind den Ernst
des Lebens" 1).

Bisweilen scheint nun allerdings bei diesem praktischen oder
technischen Lernen doch auch schon in leisen Anfängen eine Art Unterweisung,
also eine beabsichtigte Belehrung durch Erwachsene stattzufinden. In der
Regel sind dann, wie es schon das obige Beispiel gezeigt hat, die Grossväter

die Lehrer, zu denen sicn daher meist auch ein sehr nahes
Verhältnis, insbesondere der Knaben, ausbildet. Von einem eigentlichen Unterrichte

in unserem Sinne, wo man systematisch aufbaut und schrittweise
erklärend vorgeht, kann jedoch hier noch keine Rede sein. Es handelt
sich um ein blosses Vormachen gewisser Handgriffe, die unzerlegt als
Ganzes einfach abgesehen und dann durch Ausprobieren eingeübt werden.
Es ist dies also ein Lernen, das lediglich auf die Beobachtung und nicht
auf die Intelligenz, das Verstehen abstellt. In diesem Sinne scheinen z. B.
bei den Australiern, den Weddas und wohl auch noch anderwärts die
Knaben im Jagen, Schwimmen etc., die Mädchen dagegen im Kochen,
Pflegen usw. eine besondere Anleitung zu empfangen. Thurnwald
erzählt, wie auf dem Bis • arcksarchipel und den Salomonen eine derartige
Belehrung in der Form eir.es Vormachens und Befehlens einzelner
Handlungen namentlich bei den Mädchen zur Einführung in den Pflanzenbau
üblich sei. In dieser Hinsicht ist hier eine Sage bemerkenswert, in der
die einzelnen Verrichtungen beimPflanzen des Taros stufenweise gelehrt
werden. In einer Art Dialogform weiden von einer mythologischen
Persönlichkeit Anweisungen erteilt, ungefähr wie von der Mutter der Tochter,
und sie werden in der Sage von der Beauftragten Punkt für Punkt erfüllt" ').

') a. a. 0., S. 65/66.



— 78 —

Nach Koch-Grünberg empfangen bei den von ihm beschriebenen
Indianern die kleineren Kinder häufig an Hand von besonders dazu gefertigten

Masken aus Maisstroh eine Art Unterricht in der Dämonologie. Bei
den Labrador-Eskimo wiederum soll nach einem neueren Berichte das

Pflegen von Puppen oder Babys unter der Anleitung der Mutter oder
älterer Geschwister als eine wahre Schule betrieben werden. In einer nicht
alltäglichen praktischen Tätigkeit empfangen sodann die Knaben bei den

Wedda einen besonderen vorübenden Unterricht, nämlich im Honigsuchen.
Der als Leckerbissen ganz besonders geschätzte Honig stammt hier von
Bienen, die im allgemeinen nur in hohen, steilen Felsen nisten. Um zu
den Stöcken zu gelangen, bedarf es daher einer Reihe schwieriger Klettereien

und Prozeduren, die ein gutes Stück Geschicklichkeit und
Geistesgegenwart erfordern. Die Technik des Honigsuchens wird daher der neuen
Generation immer wieder besonders eingeübt und zwar auf folgendem Wege:
die Knaben nehmen eine brennende Masse in die Hand, gehen an langen
Leitern sorgsam in die Tiefe, machen die Bewegungen des Ausräucherns
und steigen dann wieder schnell empor. Es handelt sich also wiederum
um eine Art Uebung am Phantom.

b) Ganz ähnlich wie beim praktischen oder technischen Lernen geht
es nun im Prinzip auch beim theoretischen Lernen, also bei der Erwerbung
von allerlei Kenntnissen in der Tier- und Pflanzenkunde, in der einheimischen

Astronomie, in Geschichte, Politik, Religion, Moral des Stammes,
im Handelswesen usw. zu. Die Art der Erlangung dieses Wissens, dieser
„Bildung" ist wiederum meist eine völlig spontane. Von einer sorgfältigen
stufenweisen Entwicklung oder auch nur einem langsamen zergliedernden
Zeigen keine Spur. Durch blosses gelegentliches Zuhören und Auffassen
als Ganzes gelangt hier die Jugend allmälig in den Besitz der geistigen
Welt der Erwachsenen'). Noch viel seltener als beim technischen Lernen
hat man es hier auf eine gewollte Belehrung abgesehen, wenigstens scheint
eine solche noch fast durchwegs aus dem Rahmen der bloss häuslichen
Erziehung herauszufallen. Höchstens ein paar Lebensregeln werden den

Kindern vor der Reife etwas eindringlicher zu Gemüte geführt. So heisst
es etwa, dass bei den Australiern die alten Männer den Knaben, die alten
Frauen den Mädchen eine dürftige Unterweisung in der geltenden Stammesmoral,

in den Speiseverboten etc. geben. Ein etwas anschaulicheres Bild
von diesem theoretischen Lernen vermag vielleicht noch das nachstehende
Zitat aus einer neueren afrikanischen Quelle zu vermitteln.

') Sehr instruktiv ist in dieser Hinsicht eine Angabe in Thurnwalds Ethno-
psychologischen Studien: „In ähnlicher Weise geht der Sprachunterricht vor sich.
Z. B.: der eine Junge von den Admiralitätsinseln erteilt dem aus Buin Sprachunterricht.

Er redet auf ihn ein, der andere versteht anfangs einiges aus Gebärden und

Betonung, er erwidert in Wortverbindungen oder Wortsplittern, wie es sich trifft, und
so wühlt sich der Lernende durch einen Sumpf von Missverständnissen allmählich
zum Verstehen und zur Ausdrucksfähigkeit durch." (S. 118.)



— 79 —

„Es gab keine Schule für die Eingeborenen am Kongo vor der
Ankunft des weissen Mannes. Die Knaben pflegten die Väter und älteren
Verwandten zu begleiten und wurden aus blossem Nachahmungstrieb von früh
auf mit ihren Arbeiten bekannt. Sie lernten aus den Reden und Gesprächen
der Eltern, auch wurde ihnen in den verschiedenen Hantierungen besondere

Unterweisung zuteil. Die meisten Knaben wussten mit 14 oder 15 Jahren
die Namen der unzähligen Fische, welche die Flüsse bevölkern; sie waren
vertraut mit ihren Gewohnheiten und verstanden sich auf die verschiedenen

Arten, sie zu fangen. Sie kannten auch die Namen und Wohnplätze der
meisten Tiere des Waldes, teils aus eigener Anschauung, teils aus den

Mitteilungen anderer. Die Namen der Vögel, Insekten, Bäume und Pflanzen

waren ihnen geläufig, und sie konnten die verschiedenen Arten leicht
voneinander unterscheiden" ]).

Bezüglich der Erwerbung der nötigen Kenntnisse im Handelswesen
besagt die nämliche Quelle:

„Sobald ein Knabe ein Ruder zu führen oder mit einem Stock den
Takt zu schlagen vermag bei der Fahrt im Kanu, begleitet er seinen Vater
auf dessen Handelsfahrten. Daheim im Dorf hat er schon den Wert der
verschiedenen Gegenstände kennen gelernt und hat seine Freude daran
gehabt, kleine Tauschgeschäfte zu machen. Nun horcht er aufmerksam zu,
wie sein Vater handelt und feilscht, wie. er seine eigenen Waren anpreist
und die Sachen, die er selbst zu kaufen wünscht, in abfälliger Weise
bekrittelt und herabsetzt, um den Preis herunterzudrücken. Da muss der Junge
viel lernen und gut aufpassen, damit, wenn er selbst handeln geht, er nicht
schliesslich ärmer heimkehrt, als er ausgezogen ist" •).

Hier ist also wieder das blosse Aufpassen und Zuhören bei den
Erwachsenen als die wichtigste und einzige Schule zur Erlangung des

nötigen Wissens bezeichnet.

Fassen wir noch kurz unsere Befunde über die Unterrichts- oder
Lernseite der primitiven häuslichen Erziehung zusammen, so kommen wir
teilweise zum nämlichen Resultate wie bei der Zucht oder Disziplinierung:
sie ist vorwiegend biologischer Art, d. h. sie knüpft unmittelbar an die im
Kinde vorhandenen triebartigen Anlagen und Kräfte an und stützt sich noch
nahezu ausschliesslich auf diese. Die angeborene Tendenz zur Nachahmung
in Verbindung mit der vor- und einübenden Funktion des Spieles reicht
noch grösstenteils zur Erwerbung und Aneignung aller im späteren Leben

wichtigen Fertigkeiten und Kenntnisse aus. Alles Lernen geht hier also

gewissermassen automatisch vor sich; die Kinder wachsen von selbst ins
Leben hinein, und ein Hauptteil unserer Erziehung, alle Schule und aller
Unterricht sind noch direkt entbehrlich. Möglich ist dies allerdings nur
aus dem einen wohl zu beachtenden Grunde, dass hier die gesamte Kultur

') Weeks, „Dreissig Jahre am Kongo", S. 107 (1914).
2) Ebenda, S. 109.



— 80 —

nicht nur unvergleichlich viel einfacher und anschaulicher, sondern gleichzeitig

auch dem kindlichen Interessenkreis noch ungleich näher gerückt ist
als beispielsweise bei uns. Mit so einfachen Mitteln (Spiel und Nachahmung)
Hesse sich eben der so unendlich überlegenere Gehalt unserer Hochkultur
schlechterdings nicht mehr aneignen. Auch die Tätigkeit der Erwachsenen
ist hier lange nicht mehr eine derart instinktnahe, dass das blosse Spiel
ausreichend auf sie vorzubereiten vermöchte. Unsere Kultur erfordert
daher vom Kinde ein Lernen ganz anderer Art — leider ein solches, das

seiner Natur nach dem kindlichen Wesen, seinen Neigungen und Interessen
in weiten Bezirken völlig fremdartig gegenübersteht. Daher unsere schier
unüberwindlichen Bildungs- und Erziehungsnöte, aus denen es nur ein
Entrinnen gibt, wenn es uns gelingt, die gesamte Erziehung, die bis anhin
viel zu sehr durch die Auffassungsweise und die Interessen der Erwachsenen
bestimmt war, wieder mehr der Natur des Kindes und seinen besonderen
seelischen Bedürfnissen anzupassen.

III.

Nach unserer eingehenden Schilderung der ersten oder häuslichen
Periode der primitiven Erziehung bleibt uns nun noch ein Wort zu der so
hochbedeutsamen Phase der Jünglings- oder Initiationserziehung übrig. Dabei

müssen wir uns allerdings mit einer recht summarischen Behandlung
des Gegenstandes begnügen; denn unser Wissen weist hier noch recht

grosse Lücken auf, und bei dem raschen Zerfall, dem bei der Berührung
mit der europäischen Kultur gerade dieser interessante Sittenkomplex
ausgesetzt zu sein scheint, besteht leider recht wenig Gewähr dafür, dass eine
vollinhaltliche Rekonstruktion des ursprünglichen Bildes noch überall möglich

sein werde. Immerhin hat die Forschung diese Aufgabe noch kaum
in Angriff genommen, und bei einiger Eile dürfte sicherlich noch da und
dort manch Wertvolles zu retten sein.

Zum besseren Verständnis des Nachfolgenden muss hier nun
zunächst vorausgeschickt werden, dass wir bei den Naturvölkern durchgängig
mit einer viel einschneidenderen Gliederung des Gesellschaftskörpers nach
verschiedenen Altersklassen zu rechnen haben als beispielsweise bei uns.
Insbesondere der männliche Teil der Bevölkerung sondert sich scharf in
die vier Klassen der unreifen Knaben, der mannbaren Jünglinge, der
verheirateten jungen Männer und der alten Männer. Gleichzeitig ist der
Aufstieg in eine jede neue Klasse mit der Uebernahme einer ganzen Reihe

von neuen sozialen Aufgaben, Rechten und Pflichten verbunden, und da

ist es bei der konkretistischen Denkweise des Primitiven, die in jeder
Entwicklung gleich ein völliges Neuwerden, eine Art Wiedergeburt sieht, eine

ganz selbstverständliche Sache, dass derartige bedeutsame Wendepunkte
im Leben entsprechend betont und mit einem Gehege einschlägiger Sitten

umgeben werden. So finden wir denn bei den Naturvölkern in sozusagen



— 81 —

universeller Verbreitung die Einrichtung der sogenannten Initiationen in
Form ganzer Systeme von öffentlichen und geheimen Prüfungen, Riten und
Schaustellungen, die oft in sehr drastischer und konkret-sinnlicher Weise
der Situation Ausdruck verleihen. Die Kandidaten erhalten neue Namen,
sprechen eine andere Sprache, werden symbolische getötet etc.

Eine ganz besondere Steigerung erfahren nun aber gemeinhin diese

Veranstaltungen beim Uebergang von der Kindheit zur mannbaren Jugend,
also beim Eintritt der geschlechtlichen Reife, was ohne weiteres einleuchtet,
wenn wir uns vor Augen führen, wie das Herannahen dieses Zeitpunktes
im Leben des Primitiven den denkbar grössten Umschwung herbeiführt:
ist doch die Reife identisch mit dem Abschied von der minderberechtigten
Gesellschaftsklasse der Frauen und Kinder, dem Eintritt in die allmächtige
Männergesellschaft, der Anteilnahme am öffentlich-politischen Leben, der

Einführung in die geheime religiöse Welt usw. Reifefeiern oder Pubertätsweihen,

wie sie in der Literatur genannt werden, sind uns daher aus der
gesamten Welt bekannt, und soweit es sich bei ihnen um öffentliche
Veranstaltungen handelt, sind wir im allgemeinen auch recht leidlich über sie

informiert. Wir wissen vor allem, dass in ihrem Mittelpunkte stets gewisse
Mut- und Standhaftigkeitsproben stehen, wie sie z. B. schon bei der
Anbringung der Stammesabzeichen, also beim Tätowieren, bei den
Zahnverstümmelungen, bei der Beschneidung etc. erforderlich sind.

Eine eingehendere Beobachtung hat nun aber gezeigt, dass diese
meist öffentlichen Proben und Schaustellungen nur einen verhältnismässig
bescheidenen Teil und zwar in der Regel nur den Abschluss der ganzen
Initiation bedeuten. Diesem geht noch eine ungleich wichtigere geheime
Vorbereitungsperiode voraus, und diese ist nun für uns insofern vom aller-
grössten Interesse, als wir in ihr ein besonderes Stück Erziehung und

zwar eine Art staatsbürgerlicher Erziehung bei den Primitiven sehen müssen.
So ungenügend wir über Einzelheiten derselben noch vielfach unterrichtet
sind, so lässt sich doch aus den zusehends besser werdenden Berichten
allmälig ein genaueres Bild von ihr gewinnen. Fassen wir es in den Hauptzügen

zusammen, so ergibt sich etwa folgendes:
Die vielleicht bis zum 10. oder 12. Lebensjahre fast ausschliesslich

unter dem milden Regime der Mütter äusserst zwanglos aufgewachsene
Jungmannschaft — die Mädchen kommen hier im allgemeinen weniger in
Betracht — wird zu einem bestimmten Zeitpunkte, den gewöhnlich der

Häuptling oder der Altenrat besonders bestimmen, oft unter scheinbarer
Anwendung von Gewalt der elterlichen Obhut entzogen und hat nun unter
der Leitung einiger angesehener Aeltesten eine meist Monate, bisweilen
aber auch Jahre lang andauernde besondere Schulung und Disziplinierung
zu durchlaufen, die dann ihr Ende mit den bereits erwähnten Weihen
und der öffentlichen Mannbarkeitserklärung findet. Diese Vorbereitung
oder Trainierung ist jedoch stets mit einem eigenartigen mystischen
Geheimnis umkleidet und hat daher in der Regel ihren Schauplatz an einem



— 82 —

verborgenen, den Frauen und Minderjährigen streng verbotenen Ort im
Walde oder auf einer einsamen Insel. Es hat sich deshalb für sie in Afrika
ganz allgemein die Bezeichnung Buschschulen ausgebildet. In unserer
Sprache m,üssten wir, wie schon gesagt, von einer Art Jugend-Internat
sprechen. Heute ist die Bedeutung dieser Buschschulen allerdings zum Teil
schon stark gemindert. Einerseits rüttelt die Missionstätigkeit mit ihren
europäischen Schulen an ihrem Prestige, und anderseits beginnen die
Eingeborenen vielfach selbst zu erkennen, dass ihre uralte Jugendbildung den

so> völlig veränderten Verhältnissen nicht mehr zu genügen vermag. Es
ist dies namentlich dort der Fall, wo man wirtschaftlich bereits in engerer
Fühlung mit den Weissen steht, und wo die europäischen Fabrikate die
alte einheimische Gewerbetätigkeit schon stark in Zerfall gebracht haben.
Da wird den Buschschulen oft zum Vorwurf gemacht, dass sie nur noch
altes, unbrauchbares Zeug lehrten und dem Eingeborenen nicht einmal die
heute unentbehrlichen Künste des Schreibens und Lesens zu vermitteln
vermöchten. Die Macht der Tradition und das magisch-mystische Ingredienz

der Initiation lassen allerdings nur in den seltensten Fällen einen

völligen Bruch mit dem Hergebrachten zu, und so kommt es denn in der
Praxis in der Regel zu jenem bekannten Kompromiss, dass man bis zur
Reife die guten Missionsschulen gerne benützt, ihnen dann aber eines Tages
plötzlich den Rücken kehrt, um nun auch noch die Mysterien der
altüberlieferten nationalen Initiation zu passieren. Die Missionare führen natürlich

meist bewegte Klage über diese scheinbare Untreue der Schwarzen
und ergehen sich oft in den düstersten Schilderungen der angeblichen
Greuel der Initiation, aber irgendwie scheinen eben doch diese alten Praktiken

dem Lebensstil und der Mentalität des Primitiven ungleich besser zu

entsprechen als jede andere Form des Jugendtrainings; denn wir hören
nicht umsonst, wie die Initiationserziehung oft in kürzester Zeit das Wesen
der jungen Leute von Grund auf ändert und sie vor allem zu viel
selbständigeren, resoluteren Menschen macht, bei denen eine ungleich grössere
Reserviertheit oder eine direkt oppositionelle Einstellung dem Weissen

gegenüber oft sehr deutlich zum Ausdruck kommen, was aber eigentlich
nur sagen will, dass der junge „Wilde", der nun eigentlich erst jetzt voll
und ganz in die Kollektivmentalität seines Stammes oder seiner Rasse

eingegangen ist, dadurch auch innerlich eine viel stärkere Position gegenüber
allem Fremden gewonnen hat. In diesem Sinne scheint also der alte
Gebrauch der Initiation wirklich sehr starken und tiefgefühlten psychischen
und sozialen Notwendigkeiten zu entsprechen, und daher geht es auch
keinesfalls an, ihn kurzerhand mit ein paar Redensarten entwerten oder
ad absurdum führen zu wollen.

Halten wir uns im Folgenden nun aber mehr an unberührte Verhältnisse,

und fragen wir dabei zunächst näher nach dem Inhalt der so merkwürdigen

Geheimerziehung der Initiation, so lauten eigentlich die Berichte aus
den verschiedenen ethnischen Provinzen nur in Einzelheiten abweichend von-



— 83 —

einander. Im Prinzip haben wir es bei dieser Erziehung immer mit drei
grossen Hauptgebieten zu tun, die ich der Reihe nach etwas streifen will.

¦ 1. Die Belehrung oder der Unterricht in allerlei Wissensdingen. —
Fanden wir bei der häuslichen Periode diese Seite der Erziehung erst in
schwachen Anfängen ausgebildet, so erscheint sie hier nun eine wesentliche

Vertiefung und Ausgestaltung zu erfahren. In stofflicher Hinsicht
umfasst sie das, was wir bei uns als die Bildung des Individuums
bezeichnen mussten. Hier wird dem angehenden jungen Manne der gesamte
Sagen-, Mythen- und Legendenschatz des Stammes in belehrender und
erörternder Weise mitgeteilt, wobei grosse historische Persönlichkeiten und
Ahnherren als leuchtende Vorbilder erscheinen. In gleicher Weise werden
die verschiedenen magischen Gebräuche und sakralen Handlungen vorgeführt

und erklärt. Auch in politische Fragen und Angelegenheiten werden
die jungen Leute eingeweiht. Man instruiert sie über die Beziehungen zu
den benachbarten Gemeinwesen, gibt ihnen die genauen Grenzen des eigenen
Stammeslandes oder Wohnterritoriums bekannt und orientiert sie über die
Ursachen bestehender Fehden und Feindschaften. Hauptgebiet dieser ganzen
Belehrung scheint aber vor allem eine eindringliche Unterweisung in den

geltenden Stammessitten, also ein eigentlicher Moralunterricht zu sein. Man
schärft den Novizen die verschiedenen Tabus, vor allem das Meiden des

Inzestes, das Beobachten der vorgeschriebenen Heiratsbeschränkungen, der
Speiseverbote etc. ein, und wahrscheinlich geht damit Hand in Hand eine
sehr gründliche sexuelle Aufklärung. Hinsichtlich der persönlichen Moral
handelt es sich in der Regel um eine Anzahl fast überall wiederkehrender
und in der bekannten alttestamentlich-negativen Form gehaltener Gebote,
wie die, nicht feige, mutlos, diebisch, lügnerisch etc. zu sein; daneben aber
tauchen auch schon die positiven, echt sittlichen Forderungen auf,
friedfertig, freigebig, hilfsbereit zu sein und dem Alter mit Ehrfurcht und Respekt
zu begegnen. Hier wird also den jungen Leuten zum Teil schon ein eigentliches

Lebensideal vor Augen gehalten, was um so bemerkenswerter ist,
als gemeinhin die Ansicht besteht, die Moral der Naturvölker erschöpfe
sich in einer bloss zwangmässigen Legalität des Handelns.

Eine sehr hübsche Illustration zu dieser Art sittlichen Belehrung
bildet z. B. der nachstehende Moralkodex, der den Novizen auf einer der
Torresinseln eingeschärft wird. Er lautet folgendermassen:

„Du sollst nicht stehlen! Eigne dir niemals einen Gegenstand an, der
einem Andern gehört. Da liegt z. B. ein fremder Fischspeer: du nimmst
ihn in Gebrauch, und er zerbricht dir dabei; wie willst du dann den
Besitzer entschädigen, wenn du keinen andern Speer hast? Oder es liegt
eine Harpune in einem fremden Kanoe, und du benützest sie, ohne dass
der Besitzer es weiss. Du verlierst sie aber, oder sie zerbricht dir beim
Gebrauch; wie willst du dann, wenn du kein solches Instrument zu eigen
besitzest, eine Entschädigung für den eingetretenen Verlust leisten?



- 84 —

Ein anderer Fall. Es kommt ein alter Mann und bittet dich um etwas.
Natürlich gibst du es ihm sofort. Nehmen wir z. B. an, er verlange von
dir Nahrung, Wasser oder sonst etwas, so gibst du ihm ohne weiteres die
Hälfte von dem, was du hast. Handelst du so, dann bist du ein guter
Mensch; im andern Falle aber wird dich niemand gerne haben.

Du arbeitest nun bald tüchtig, damit du viele Fische, Schildkröten
etc. hast, und wenn du noch einen Garten anlegst, wirst du Nahrung in
Hülle und Fülle besitzen. Wenn du dann viele Fische hast, musst du
davon zuerst deinen Eltern und erst nachher deinem Bruder abgeben. Bist
du verheiratet, so gib auch etwas der Frau, aber das meiste den Eltern;
denn sie haben lange hart für dich gearbeitet. Sorge für Vater und Mutter,
auch wenn du. und deine Frau dabei einmal leer ausgehen sollten. Von
den Fischen gib ihnen die Hälfte; sei nicht kleinlich. Sage niemals harte
Worte zu deiner Mutter. Vater und Mutter sind für dich wie Nahrung im
Bauch; wenn sie tot sind, wirst du dich leer und hungrig fühlen. Kümmere
dich auch um deine Oheime und Vettern.

Sage niemals eine Lüge; sprich geradeaus!
Vorausgesetzt, ein Mann spricht (schimpft?) mit deinem Bruder, dann

sprich mit und hilf ihm! Geht der Bruder weg, um zu kämpfen, dann hilf
ihm ebenfalls. Lass ihn nicht alleine ziehen, sondern gehe mit ihm
zusammen!

Du darfst von nun ab nicht mehr mit einem kleinen Kanoe oder
einem Kinderpfeil spielen. Das ist jetzt vorüber! Spiele auch nicht mehr
mit Knaben und Mädchen; denn du bist jetzt ein Mann und kein Knabe mehr.

Liebe nie ein Mädchen zuerst; denn wenn du das tust, so lachen
dich die Mädchen aus und schimpfen dich ein Weib. Du darfst nicht deine
Cousine heiraten; sie ist so viel wie deine Schwester. Du sollst aber
auch nicht die Schwester deines Busenfreundes zur Frau nehmen; denn
du würdest dich ihrer bald schämen: Busenfreunde sind wie Brüder.

Endlich werden die Jungens über den Verkehr mit den Frauen
instruiert. Es wird der Charakter verschiedener Mädchen analysiert, so dass
die jungen Männer gewarnt sind. Schliesslich folgen noch Unterweisungen
in der Praxis der verschiedenen Liebeszauber1)."

Wir sehen also, dieses „moral-training" ist wirklich schon ein recht
vielseitiges, und mit welcher Eindringlichkeit es mitunter betrieben wird,
zeigt das nachstehende Zitat:

„Jedem einzelnen Prüfling ist ein besonderer älterer Mann zugeteilt,
der ihn täglich in seinen Pflichten unterrichtet und ihm Ratschläge für
eine gute Lebensführung erteilt. Dieser Unterricht wird in einer so
eindringlichen, liebevollen und väterlichen Art erteilt, dass die jungen Leute
dabei oft zu Tränen gerührt werden2)."

') Cambridge Anthropol. Expedition to Torres Straits V, S. 210/11 (1904).
2) Citiert bei Webster, Primitive secret societies, S. 51 (1908).



— 85 —

2. Die zweite Hauptseite der Initations-Erziehung umfasst eine spezielle
Unterweisung in allerlei praktischen oder technischen Fertigkeiten. Bei der
häuslichen Periode der Erziehung stellten wir fest, dass dort das
Hineinwachsen in die technische Kultur ganz automatisch auf dem Wege der
spielmässigen Nachahmung vor sich gehe. Hier, beim reiferen Alter, scheint
es sich dagegen schon um ein eigentliches Anlernen, um eine Art Berufslehre

zu handeln. Aus der Südsee hören wir z. B., dass dort von den

Prüflingen jeder seinen besonderen Mustergarten, ein Stück Tarofeld
anzulegen habe, das er unter der ständigen Aufsicht der Initiationsleiter
bestellt und dessen Ertrag er auch eigenhändig aberntet und nach Hause
schafft. Hier drängt sich einem die Parallele mit unsern modernen Schulgärten

ohne weiteres auf. In der Regel scheint es sich bei diesen
praktischen Dingen allerdings mehr um eine Unterweisung in gewissen feineren
Spezialitäten zu handeln, so z. B. im Flechten, Seilern, Töpfern, in der
Herstellung alkoholischer Getränke, in der Verwendung von allerlei Drogen
und Giften. Im allgemeinen begnügt man sich hier auch nicht mehr mit
dem blossen Vorzeigen und Nachmachen, sondern es müssen schon eigentliche

Probestücke geliefert werden, an deren Fertigstellung oft noch später,
nach dem Verlassen des Internates, weitergearbeitet wird. Zur näheren
Illustration lasse ich hier ein Tagesprogramm einer westafrikanischen Buschschule

folgen. Es lautet:
„Fünf Uhr morgens: Tagwache! Geweckt wird durch Trommeln auf

einem hohlen Baumstamm, der zwischen dem Schlafhaus und einem
benachbarten Baume aufgehängt ist. Nach dem Aufstehen wird Appell
gehalten, nachher geht es zum Waschen am nächsten Bach. Die Buschschule
liegt immer in der Nähe eines Wasserlaufes. Auf das Waschen folgt das

Frühstück. Nach dem Frühstück: 1—2 Stunden Tanz. Nach dem Tanz
Arbeit: Knüpfen von allerlei Matten aus verschiedenen Materialien samt
den zugehörigen Vorarbeiten, wie Schneiden des Bambus, Entrinden
desselben, Zerkleinern zu den Flechtstreifen, Anwendung verschiedener
Färbemethoden etc.; dann Präparation einer Wein liefernden Palme mit allen
einschlägigen Vorkehrungen: Erklettern, Fällen, Anzapfen, Würzen des Weines

usw.; darauf Unterricht in den verschiedenen Jagdmethoden, im Kanoebau,
im Hausbau, der an kleinen Modellen aus Holzstäben geübt wird; später
Exkursionen im Busch zwecks Kenntnis der verschiedenen Baumarten und
ihrer Verwendung, ebenso der Gift- und Heilkräuter; endlich Unterweisung
über die Palaver, die sozialen Rangstufen, die Stammessitten, den Verkehr
mit den Fremden etc. In den Pausen wird mit Würfeln gespielt, wobei die
als Flechtmaterial dienenden Bambusstreifen als Einsatz gelten, oder man singt
oder flaniert herum. Nach der Arbeit: Mittagessen. Nach dem Mittagessen
Spiel, darauf Tanz, und dann wieder Arbeit. Gegen vier Uhr: Bad. Nach
dem Bad: Appell, wie am Morgen, dann Nachtessen. Nach dem Nachtessen

werden durch Vermittlung der Leiter von den Eltern aus dem
benachbarten Dorfe die nötigen täglichen Nahrungsmittel, Kleider etc. be-



— 86 —

schafft. Nachher geht man zur Ruhe,, und so wiederholt sich die gleiche
Tagesordnung ein bis fünf Jahre lang, je nachdem eine Buschschule
dauert])."

Eine ähnliche Instruktion erhalten hier in besonderen Schulen auch
die Mädchen. Sie empfangen Unterricht in Gesang und Tanz, im Schneidern,

Kochen und Netzeflechten. Namentlich das letztere ist eine sehr
zeitraubende Arbeit. Man sieht daher die Mädchen oft noch lange nach dem
Austritt aus der Buschschule mit dem Einsammeln von Palmblättern
beschäftigt, deren Fibern als Flechtmaterial dienen. Wahrscheinlich beendigen
sie dann die in der Schule begonnenen Netze. Als weitere
Unterrichtsgegenstände kommen in Betracht: Kenntnis der Heil- und Küchenkräuter,
der pflanzlichen Färbemittel und der Rohmaterialien für die Seifenherstellung;

ferner die Technik der Perlstickerei und des Knüpfens von Palmfasern
zu Gewändern. Nicht zu vergessen ist endlich die Aufklärung über sexuelle
Dinge, wozu wahrscheinlich auch die Einführung in den Gebrauch der
verschiedenen Abortivmittel gehört; denn viele der eingeborenen Frauen
verstehen sich hierauf nur zu gut. Kurz, man lernt hier so ziemlich alles,
was man irgendwie einmal im Leben gebrauchen kann2)."

3. Eine dritte und letzte Hauptseite der Initiation umfasst sodann
noch die sog. Mulproben, d. h. allerlei Uebungen und Aufgaben zur
Erprobung der körperlichen und seelischen Widerstandskraft. Dies gilt vor
allem für die abschliessenden Weihen und Prüfungen selbst, wo z. B. das

Anbringen der Stammesabzeichen, der Tätowierungen, Narbenverzierungen,
der Durchbohrung von Ohren, Nasen, Lippen, das Ausschlagen von Zähnen,
das Ausreissen von Haaren, die Beschneidung, die Subinzision etc. zum Teil
Eingriffe recht schmerzhafter Natur bedeuten. Meist arbeitet allerdings ein
besonderes Trainung stufenweise auf diese Martern vor: man treibt z. B.
die nackten Jungens durch dichtes Dorngestrüpp, ohne dass sie dabei einen
Laut von sich geben dürfen; man wirft sie unversehens ins Wasser, wälzt
sie in Staub und Unrat, lässt sie hungern und dürsten, gibt ihnen
ekelerregende Nahrung zu essen, prügelt sie aus dem Schlaf, schröpft sie,
räuchert sie aus, bringt ihnen Schnitt- und Brandwunden bei usw. Zur
seelischen Abhärtung dienen meist Geisterschrecknisse, und mit welcher
Berechnung man dabei auf gewisse psychische Wirkungen ausgeht, zeigt
die nachstehende Schilderung Eylmanns:

„Alle störenden Aeusserlichkeiten hält man von den Novizen fern,
indem man sie wochenlang in der Einsamkeit des Busches verweilen lässt.
Ihre Phantasie sucht man durch geheimnisvolle Zeremonien, seltsame Töne,
auffallendes Gebahren auf das höchste zu erregen. Durch Hunger, Durst

') P. Jean Marie Ceston, Le „Gree-Gree Bush" chez les Negres-Golah, Liberia
im Anthropos VI,5 (1911), S. 742/43. Siehe hiezu auch R. Zeller, Die Bundugesell-
schaft, Bern, 1913.

2)a. a. 0., S. 743/44.



— 87 —

oder körperliche Schmerzen engt man ihr Bewusslsein mehr oder minder
ein und erfüllt ihre Herzen mit Angst und Schrecken An all diese
Massnahmen knüpft man Verbote und Gebote, und jedem, der dieselben
übertreten würde, droht man die schwersten Strafen an. Auch lässt man
es nicht daran fehlen, Furcht und Schrecken vor unheimlichen Gewalten
wachzurufen ¦)."

Wie sehr ein derartiges Training seinen Zweck erreicht, geht deutlich
genug aus den immer wiederkehrenden Versicherungen der Autoren hervor,
dass selbst die schwersten und schmerzhaftesten Proben mit der grössten
Standhaftigkeit ertragen werden. Die Prüfungen werden denn auch in der
Regel von sämtlichen Kandidaten erfolgreich bestanden, wozu übrigens auch
das anerkannt stark entwickelte Ehrgefühl des Eingeborenen das Seinige
beitragen dürfte. Mit welcher Rigorosität übrigens die Proben gehandhabt
werden, geht aus einer andern australischen Quelle hervor, wonach
Prüflinge, die sich den grotesken Masken und Bemalungen der Aeltesten gegenüber

furchtsam und schreckhaft benehmen, den Müttern als nicht bestanden

zurückgegeben und früher oder später durch einen „geheimen Zauber" aus
dem Leben geschafft werden2).

So viel über das Inhaltliche der Initiationserziehung. Was nun noch ihre
besondere Wirkung anbetrifft, so müssen wir uns diese allem Anscheine nach als
eine sehr tiefgehende und nachhaltige vorstellen. Die Initiationserziehung
erreicht wirklich in vollem Umfange das, was in den Quellen als ihre mehr oder
weniger bewusste Absicht bezeichnet ist, nämlich einerseits die ins Flegelalter

geratenen und zufolge einer äussert milden häuslichen Erziehung
etwas allzu üppig und selbständig gewordene Jungmannschaft in möglichst
kurzer Zeit zu reifen und wohldisziplinierten Gliedern der Gemeinschaft
heranzuziehen, und sie anderseits auch mit allen für die spätere Lebensführung

wichtigen Kenntnissen und Fertigkeiten auszustatten. Das erstere
ist namentlich insofern von der grössten Bedeutung, als es auf tieferen
Stufen im allgemeinen noch recht wenig staatliche Machtmittel gibt, die
nach innen wirksam sind und für die Disziplinierung des Einzelnen sorgen.
Sozusagen die einzige öffentliche Gewalt ist hier die Autorität der alten
Männer und die in ihnen verkörperte Stammesmoral; und diese Autorität wird
nun gerade durch die Initiation immer wieder erneuert und greifbar vor
Augen geführt. Jeder neuen Generation erweisen sich die Alten als die
unerbittlichen Lehr- und Zuchtmeister, und die Aussicht nun, durch die
bedingungslose Unterwerfung unter ihren Willen und ihre Gebote später einmal
selbst ihrer unvergleichlichen Stellung teilhaftig zu werden, ist der stärkste
Ansporn und das tiefgreifendste Disziplinarmittel für die jungen Burschen.
Dazu kommt, dass diese Art Schulung mit der ohnehin höchst kritischen
und empfindsamen Phase des Eintrittes der geschlechtlichen Reife zu-

') S. 248.
2) Mrs. Parker, The Euahlayi Tribe, S. 72/73 (1905).



— 88 —

sammenfällt, und dass auch noch durch eine entsprechende Wahl der
Mittel für eine möglichst tiefgehende psychische Wirkung gesorgt wird.
So mögen sich also in der Tat, wie Eylmann meint, die in den Tagen
der Jugend empfangenen Eindrücke unauslöschlich dem Gemüte einprägen
und dieses in einem Sinne beeinflussen, dass eine grobe Verletzung der

von den Vorfahren überkommenen Sitten und Bräuche und eine offene

Auflehnung gegen die Aeltesen sozusagen zur Unmöglichkeit werden.

Eine weitere in soziologischer Hinsicht sehr bedeutsame Wirkung
der Initiationserziehung ist die Erzeugung eines starken Solidaritätsgefühls
unter den Gruppengenossen. Gemeinsam durchgemachte schwere und
eindrucksvolle Erlebnisse verbinden die Menschen überall. In dieser Hinsicht
müssen wir uns also die Wirkung der Buschschulen ähnlich vorstellen wie
diejenige unserer Militärjahre, die auch allerlei dauernde kameradschaftliche
Beziehungen schaffen.

Eine dritte und letzte Wirkung der Initiation liegt dagegen wieder
mehr nach der psychologischen Seite hin. Sie sorgt zeitig und radikal für
die Lösung der infantilen Bindung an das Mütterlich-Feminine. Wie sehr
gerade die Notwendigkeit dieser Emanzipation der jungen Leute auf primitiver

Stufe empfunden wird, geht deutlich genug aus jenen drastischen Sitten
hervor, wo man den Novizen aufreizende Reden gegen die Frauen hält,
wo ihnen Weiberkleider angezogen und auf dem Körper zerrissen werden,
oder wo ihnen die Aeltesten allerlei kindisches Spiel und Getue vormachen,
um dieses dadurch zu perhorreszieren. Es wird hiedurch zwar eine nicht
geringe soziale Kluft zwischen der Männerwelt und den Frauen und
Minderjährigen geschaffen; aber auf einer Kulturstufe, wo der Einzelne so frühe
wehrhaft und produktiv sein muss, ist auch eine frühe Ablösung und
Verselbständigung des Mannes geboten. Muttersöhnchen hätten hier keinen Platz.

Ich schliesse meine Betrachtung in der Erwartung, der gebotene
Ueberblick über die Tatsachen der primitiven Erziehung möge selbst für
Eltern und Erzieher von heute nicht ganz ohne Interesse und Anregung
gewesen sein. Natürlich schliesst in inhaltlicher Hinsicht die enorme Kulturdistanz

eine Vergleichsmöglichkeit zwischen moderner und primitiver
Erziehung zum Teil direkt aus. In ihren psychologischen und soziologischen
Grundvorausssetzungen bleibt indessen Erziehung zu allen Zeiten und auf
allen Kulturstufen das gleiche, nämlich Einfügung der Jugendlichen in die
Kultur- und Lebensgemeinschaft der Erwachsenen. In diesem Sinne gibt
es also so gut eine Erziehung für das Neger- und Indianerkind wie für
unsere europäische Jugend. Das Erstaunliche ist dabei nur, dass gerade
auf den tiefsten Stufen die Erziehung mit den denkbar einfachsten Mitteln
auskommt, ja, dass dort zum Teil direkt von einer Entbehrlichkeit der
Erziehung gesprochen werden kann, während wir aus unseren Erziehungsund

Bildungsnöten fast nicht mehr herauskommen. Dies ist natürlich bis
zu einem gewissen Grade in der Einfachheit und Undifferenziertheit der



— 89 —

betreffenden Kulturen selbst bedingt; denn wir dürfen niemals übersehen,
wozu im einen und im andern Falle erzogen werden muss. Der Hauptgrund

für das so überraschend leichte Gelingen der primitiven Erziehung
liegt aber zweifelsohne darin, dass sie, wie wir gezeigt haben, noch viel
unmittelbarer auf jenen triebartigen sozialen Anlagen des gesellig lebenden
Menschen fusst als auf höheren Stufen der Zivilisation. Die Erziehung
bei den Naturvölkern bewahrt, wie wir uns bereits ausdrückten, noch mehr
einen biologischen Charakter. Es ist dies aber gleichzeitig ein solcher, der
den Bedürfnissen der kindlichen Natur und dem kindlichen Bewusstsein
ungleich besser entspricht als derjenige unserer einseitig von den Interessen
der Erwachsenen bestimmten erzieherischen Massnahmen. Dass dies die
Gegenwart unter dem Druck ihrer Erziehüngsnöte mehr und mehr zu
erkennen beginnt, ist eine bekannte Tatsache. Die ältere, rein normative
Pädagogik ist daher heute grösstenteils verlassen, und die moderne
Erziehung steht weit mehr als es offiziell zugestanden wird, im Zeichen des

Versuches, des Experimentes. Und da ist es nun für den Kenner primitiver

Kulturen wirklich überraschend zu sehen, wie diese neue Erziehungsempirie

ganz folgerichtig zur Propagierung von allerlei pädagogischen
Maximen gelangt, die auf tieferen und tiefsten Stufen menschlicher Kultur
von jeher, wenn auch grösstenteils ohne jegliche bewusste Ueberlegung,
zur Anwendung gelangt sind. Die Erkenntnis z. B., dass mit leiseren,
schonungsvolleren Disziplinarmitteln und geschickten Appellen an den
freiwilligen Gehorsamswillen des Kindes mehr erreicht werden kann als mit
den schroffen Formen des Zwanges oder gar mit der unmenschlichen Prügelstrafe,

beginnt mehr und mehr Allgemeingut zu werden, und daher ist der
Abbau der beengenden herrschaftlichen Struktur des alten Schultypus überall

in vollem Gange. In der häuslichen Erziehung offenbart sich allerdings
noch so recht der Charakter der Uebergangszeit, indem hier noch mindestens

drei verschiedene Erziehungsideale durcheinander gehen, worauf schon
Steinmetz hingewiesen hat: „in der gänzlich ungebildeten Klasse werden
die Kinder entweder roh vernachlässigt oder ohne Erziehung verwöhnt;
in dem etwas höheren Kreise der tüchtigen kleinen Leute dürfte man noch
die strengste Disziplin antreffen, und bei den höher Gebildeten ist die
liebevolle Schonung der Kinder wieder Sitte geworden."

Aber auch auf dem Gebiete des Lernens tauchen modern-pädagogische
Forderungen auf, von denen man oft glauben könnte, sie wären direkt am
Beispiel des Primitiven abgelesen. Der neue Unterricht knüpft wieder mehr
an die ureigenen und starken seelischen Kräfte des Kindes, an seinen Spiel-
und Experimentiertrieb, an sein elementares Bedürfnis nach Imitation und an
seinen Drang nach ungehemmter Ausdruckstätigkeit an. Die längst postulierte

Arbeitsschule endlich dürfte nicht verfehlen, den der Jugend leider
so völlig abhanden gekommenen Sinn für Gemeinschaft und Solidarität
wieder neu zu erwecken; denn hier muss die innigste, wechselseitig
fördernde und helfende Kooperation in Verbindung mit dem auf der freien



— 90 —

Wahl beruhenden Führertum das leitende Prinzip sein, und dies bedeutet
die völlige Abkehr von dem bisherigen System, bei dem gegenseitige Hülfe
und Austausch bekanntlich als Kapitalvergehen gelten, wodurch die Schule
so recht ein Spiegelbild der kampferfüllten bürgerlichen Gesellschaft mit
ihrem schroffen und rücksichtslosen Individualismus geworden ist.

So geht heute auf der ganzen Linie die Forderung nach einem Schul-
und Erziehungstypus, der endlich auch dem Kinde gegenüber aufräumt mit
jenen alten, verbrauchten Mitteln einer übermässigen und ungesunden
Anspannung der Mächte der Autorität und des Zwanges, und der im Rahmen
der bestehenden Kultur so weit wie nur möglich eine freiheitliche Entwicklung

und Entfaltung der kindlichen Eigenart gewährleistet. Man braucht
deswegen noch lange nicht in den Erziehungsanarchismus moderner Fanatiker

zu verfallen, der von jeglicher bewussten erzieherischen Beeinflussung
der Jugendlichen absehen möchte; aber eine feinere Dosierung der Autorität,
eine grössere Schonung des ohnehin starken Ehr- und Selbstgefühls der
Jugend und die Ausschaltung aller unnötigen Kampfstimmung aus dem Er-
ziehungsprozess sind unerlässliche Notwendigkeiten, wenn die im Kinde von
Natur vorhandenen, im Sinne einer Eigenerziehung wirksamen Kräfte und
Anlagen zum Leben erweckt und der Gewöhnung und Anpassung dienstbar
gemacht werden sollen. Man hat nicht mit Unrecht gesagt, es sollte im
allgemeinen mehr gelenkt und geleitet als erzogen werden, was wiederum
nichts anderes heisst als Schonung und Abkehr von der so gefährlichen
t/eber-Erziehung, von der uns ja die modernen Psychiater sattsam
berichten, wie sie das Affekt- und Gemütsleben vergiftet und dem Individuum
dauernden schweren Schaden zufügen kann. Wir müssen in der Tat wieder
mehr liebe- und schonungsvolle Le/7er als Beherrscher unserer Jugend
werden, zumal wenn diese in den bevorstehenden Zeiten gewaltigster sozialer
Aufgaben und Leistungen bestehen soll.

Zum Schlüsse komme ich nochmals auf die Konstatierung der so
überraschenden Tatsache zurück, dass gerade bei den an materiellem Kulturbesitz

allerärmsten Völkerschaften eine ganze Reihe der modernsten
erzieherischen Postulate sozusagen restlos verwirklicht erscheinen. Es offenbart

sich hierin wieder einmal in der glänzendsten Weise die so oft
gerühmte erstaunliche immanente Zweckmässigkeit jener uralten Tiefkulturen,
und damit ist abermals ein Beweis dafür gegeben, wie die Völkerkunde
einen Wissensschatz in sich birgt, aus dem wir nicht nur die tiefsten und
klärendsten Einsichten in das Wesen und die Bedürfnisse der menschlichen
Natur zu gewinnen imstande sind, sondern der bei richtiger Nützung auch
manch wertvollen Fingerzeig für die Lösung zeitgenössischer Kulturprobleme

zu geben vermag.


	Die Erziehung bei den Naturvölkern

