
Zeitschrift: Mitteilungen der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft Zürich

Band: 18 (1917-1918)

Artikel: Die Entwicklung der Völkerkunde von ihren Anfängen bis in die Neuzeit

Autor: Stoll, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-16566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-16566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Entwicklung
der Völkerkunde von ihren Anfängen

bis in die Neuzeit.

von OTTO STOLL.

Erstes Kapitel.

Begriff der Völkerkunde und ihrer Nachbardisziplinen.

Trotzdem die Bezeichnung „Völkerkunde" die Materie, um die es

sich handelt, ziemlich genau zu umschreiben scheint, ist es doch, namentlich
im Hinblick auf frühere Phasen in der Entwicklung dieser Disziplin,
geboten, sie schärfer gegen einige verwandte Wissenschaften abzugrenzen, mit
denen sie früher, ganz oder zum Teil, schlechtweg identifiziert wurde.
Diese Nachbardisziplinen sind die Anthropologie, die Völkerpsychologie,
die Volkskunde, oder, wie ihre heute allgemein akzeptierte englische
Benennung lautet, „das" oder „die" Folk-lore — das Fremdwort wird im
Deutschen bald sächlich, bald weiblich gebraucht — und endlich die An-
thropogeographie. Auch ist es zweckmässig, die dem heutigen Stand der
Dinge entsprechende Verwendung der dem Griechischen entnommenen
Ausdrücke Ethnologie und Ethnographie, die bis vor kurzem ebenfalls vielfach

als gleichbedeutend behandelt wurden, mit ein paar Worten zu
diskutieren.

Die Anthropologie nämlich, wie sie heute von der Mehrzahl ihrer
speziellen Vertreter, wenigstens im Deutschen Sprachgebiet, aufgefasst wird,
ist im engern Sinne die Wissenschaft vom äviJpcorzos, also des Menschen,
als Parallelwesen des Qpov, also des Tieres in der Natur. Sie hat den Menschen
als Einzelwesen vorzüglich unter den Gesichtspunkten zu betrachten, welche
die beschreibende Zoologie, die vergleichende Anatomie und die Embryologie

ihrer methodischen Behandlung des Tierreiches zu Grunde legt. Die
Anthropologie ist demnach eine reine Naturwissenschaft und beschäftigt
sich vornehmlich mit der Frage nach der Einheit oder Vielheit der menschlichen

Spezies, ihrem geologischen Alter und ihrem Ursprungsherd, ferner
mit der Abstammung und der zoologischen Verwandtschaft des Menschen,
also der „Anthropogenie" und endlich bilden auch die Probleme der

„Vererbung" und des „Rückschlags" (Atavismus) auf frühere tierische Ent-



wicklungsstufen des Menschengeschlechtes einen wichtigen Teil der
„anthropologischen" Untersuchung. Als Hülfswissenschaften kommen bei dieser

Fassung 'der „Anthropologie" vor allem in Betracht die menschliche
Anatomie und Embryologie, die Physiologie, die vergleichende Anatomie der
nächsten tierischen Verwandten des Menschen, also der Affen, und endlich
die Geologie der jüngsten Phasen der Erdgeschichte, insofern, als es sich
um die fossilen Skelettreste des Menschen selbst und der ihm nächststehenden

höhern Affenspezies handelt. In diesen Teil der anthropologischen
Untersuchungen fällt z.B. die Frage nach dem „missing link", d.h. nach
den Zwischenformen zwischen Mensch und Tier.

Dieser Auffassung und Behandlung des Menschen als zoologisches
Einzelwesen steht nun die völkerkundliche Betrachtungsweise gegenüber,
also die Wissenschaft vom e&vos, was im Griechischen die Vereinigung
verschiedener, gewöhnlich sogar vieler avdpwnoc oder Einzelmenschen zu
einer Schar, einem Stamm oder Volk bedeutet. Die Völkerkunde oder
die „Lehre vom eövos" beschäftigt sich dementsprechend mit der Betrachtung

der psychischen Aeusserungen des Menschen als Angehöriger eines

mehr oder weniger geordneten Gesellschaftsverbandes, der aus einer grössern

oder kleinern Anzahl menschlicher Einzelwesen gebildet wird, die

unter sich eine gewisse Gleichartigkeit zeigen, indem sie dieselbe Sprache
reden, dieselben Sitten und Gebräuche beobachten, denselben Rechtsnormen
unterstehen und in der Regel auch in ihren körperlichen Merkmalen, wie

Hautfarbe, Haarwuchs und dergl. einigermassen übereinstimmen. Letzteres
Moment ist aber für die völkerkundliche Betrachtung durchaus nebensächlich
und es ist keineswegs gesagt, dass die erwähnte Uebereinstimmung eine

völlige sei, d.h. dass ein Volk oder Stamm, wie er sich uns heute
darstellt, aus 'lauter Individuen derselben „Rasse" gebildet sei. „Rasse" ist
eben ein Begriff, der sich mit demjenigen des „Volkes" oder „Stammes"
durchaus nicht, vielleicht sogar nirgends mehr vollkommen deckt und
daher ist es notwendig, die beiden Grundeinheiten, mit denen die „Anthropologie"

einerseits und die „Völkerkunde" anderseits zu operieren hat, von
vornherein grundsätzlich und scharf auseinander zu halten, was in früherer
Zeit nicht in ausreichendem Masse geschah.

Der Begriff der „Rasse" ist also ein rein naturwissenschaftlicher und
bedeutet die Zugehörigkeit des einzelnen Menschen als zoologisches Individuum

zu einem der Grundtypen, in welche sich die heutige menschliche

Bevölkerung der Erde in rein morphologischer Hinsicht auflöst. Die sich

aus der Untersuchung der Körpermerkmale eines bestimmten Individuums
ergebende Zugehörigkeit desselben zu einer bestimmten „Rasse" sagt also

zunächst noch gar nichts über die ethnische Stellung, d.h. über den

Gesellschaftsverband aus, dem dieses Individuum nach seiner Sprache, seinen

Religions- und Rechtsanschauungen, sowie seiner materiellen Kultur angehört.
Dagegen führt die wissenschaftliche Untersuchung des Menschen als

eines gesellschaftlich lebenden Wesens dazu, auch noch die Einheit des



— 3 —

„Stammes" oder „Volkes" für eine Vereinigung von Individuen aufzustellen,
welche die gleiche Sprache reden, denselben Sitten und Gesetzen Untertan sind
und in der Regel in einem bestimmten Areal beisammen wohnen. Es ist
dabei nicht ausgeschlossen, dass im Laufe der Zeit mehrere, ursprünglich
verschiedene menschliche „Rassen" zur Bildung einer ethnischen Einheit,
also eines „Stammes" oder „Volkes" sich zusammengefunden haben.
Naheliegende Beispiele dieser Art liefert sogar der Boden Europa's, wenn man
z.B. an die Verteilung „langköpfiger" und „kurzköpfiger" Schädelformen,
oder „blonder" und „brünetter" Typen innerhalb der europäischen
Bevölkerung denkt.

Die „Völkerkunde" ist daher ein weit umfangreicheres Gebiet, als die

„Anthropologie", denn sie umfasst eigentlich alle und jede Manifestation
des Menschen als Angehöriger eines Gesellschaftsverbandes insofern, als
diese Manifestationen sich unter allgemeine Gesichtspunkte bringen und

gleichartige sich bei verschiedenen Völkern vergleichen lassen. Es ist also
namentlich die vergleichende Betrachtung der Vernunftäusserungen der

Völker, womit sich die „Völkerkunde" zu befassen und woraus sie
allgemeine Gesetze abzuleiten hat.

Hier ist es wohl am Platze, über die Verwendung der Ausdrücke
„Ethnologie" und „Ethnographie" ein Wort zu sagen. In der altern
Literatur finden sich eine Menge von Dingen, die wir heute als „ethnologische"
betrachten, unter der Bezeichnung „Anthropologie" behandelt, während
umgekehrt die altern Lehrbücher der „Ethnographie" oder der „Völkerkunde"
auch die Elemente der Rassenkunde, also der „Anthropologie" im heutigen
Sinne abhandeln zu müssen glaubten. In der Neuzeit hat sich aber das
Verhältnis der beiden Disziplinen so weit abgeklärt, dass man die Wissenschaften

vom Menschen nach der Verschiedenheit ihres Stoffes und der davon
abhängigen Forschungsmethoden trennen konnte in

1. die „somatische" oder „physische" Anthropologie oder die „Lehre
von den menschlichen Rassen" und den damit zusammenhängenden

Fragen, und

2. die psychische Anthropologie oder die „Völkerkunde".

In allerneuster Zeit ist nun auch diese Scheidung insofern überflüssig
geworden, als sowohl die somatische, als die psychische Anthropologie
sich zu selbständigen und nach Inhalt und Methodik gegeneinander fest

abgegrenzten Wissenschaften entwickelt haben. Wir brauchen daher die

Untersuchung der menschlichen Rassen nach ihren körperlichen Merkmalen
nicht mehr speziell als „somatische" oder „physische" Anthropologie zu
bezeichnen, es genügt zu ihrer Charakteristik fortan die Bezeichnung
„Anthropologie" schlechthin, die in ihrer heutigen Fassung schon den

Gegensatz zur „psychischen" Anthropologie oder der „Völkerkunde"
involviert.



— 4 —

Dagegen empfiehlt es sich, innerhalb der „Völkerkunde" noch eine
weitere Unterscheidung zu treffen und konsequenter durchzuführen, als es

bisher in der Literatur der Fall war, nämlich in

1. die Allgemeine Völkerkunde oder Ethnologie und
2. die Spezielle Völkerkunde oder Ethnographie.
Beide Richtungen unterscheiden sich von einander in bestimmter

Weise, die in der wörtlichen Bedeutung der aus griechischen Worten
zusammengesetzten Ausdrücke „Ethnographie" und „Ethnologie" wenigstens
annähernd zum Ausdruck kommt. „Ethnographie" bedeutet zunächst
„Völkerbeschreibung" und wird daher zweckmässigerweise für diejenigen
Fälle völkerkundlicher Untersuchungen angewendet, bei denen es sich um
eine monographische Darstellung eines einzelnen Volkes nach allen in den
Rahmen der Völkerkunde hineinfallenden Gesichtspunkten handelt, also
z.B. um die Feststellung der sprachlichen Stellung des betreffenden Volkes,
um die Schilderung seiner sozialen Organisation, seiner religiösen und
rechtlichen Anschauungen, seiner Siedelungsformen, seiner Lebensweise,
seiner industriellen und künstlerischen Betätigung usw. Die Bezeichnung
„Ethnologie", die wörtlich „Völkerkunde" bedeutet, reservieren wir
dagegen besser für Untersuchungen, bei denen das Hauptgewicht auf der Ver-
gleichung einer einzelnen oder mehrerer bestimmter Gruppen von Erscheinungen

der materiellen oder geistigen Kultur durch eine grössere Zahl
ethnischer Bezirke hindurch liegt. So können z.B. die Formen der
Wohnstätten, bestimmte Typen der Waffen oder anderer Gerätschaften, oder
wieder bestimmte Formen der am menschlichen Körper selbst, oder an
Waffen, Geräten und Schmuck angebrachten Verzierungen bei verschiedenen

Völkern mit einander verglichen und zum Gegenstand „ethnologischer"

Untersuchung gemacht werden. Oder es können bestimmte Kreise
der religiösen, rechtlichen oder soziologischen Vorstellungen durch mehrere
Gebiete hindurch verfolgt und auf ihren Ursprungsherd oder auf allfällige,
historisch nicht mehr nachzuweisende kulturelle Zusammenhänge die
möglichen Schlüsse gezogen werden.

Wir wollen hier auch bemerken, dass die Herren Sarasin in Basel
in ihrem monumentalen Werke über die Weddas auf Ceylon1) für die
Gesamtheit der Lebensäusserungen dieses Stammes den Ausdruck „Ergologie"
gebrauchen, den sie in folgender Weise definieren:

„Mit dem Worte Ergologie möchten wir die Summe aller
Lebensäusserungen eines tierischen sowohl als pflanzlichen Wesens bezeichnen,
welche nicht einem herkömmlichen Gebrauche gemäss, dem Gebiete der
Physiologie anheimfallen. Von manchen Forschern werden die hier ins
Auge gefassten Erscheinungen mit dem Worte Biologie der Organismen
zusammengefasst, da indessen wieder Andere unter dieser Bezeichnung die

') Sarasin, Dr. Paul und Dr. Fritz, Ergebnisse naturwissenschaitlicher
Forschungen auf Ceylon, Wiesbaden 1887—1893. S. 375.



— 5 —

Lehre vom Leben überhaupt verstehen und damit sämtliche Disziplinen
begreifen, welche ein lebendes Wesen zum Gegenstande haben, so war
dieselbe für unsern Zweck nicht wohl zu verwenden. Von Häckel ist das

Wort „Oekologie" vorgeschlagen worden, aber es hat doch gar viel
Bedenkliches, von der Oekologie oder Haushaltlehre so mancher Tiere, wie ¦

beispielsweise eines Wurmes oder eines Seeigels zu sprechen. Es dürfte
der allgemeinere Begriff Ergologie vorzuziehen sein; wir möchten damit
nicht allein solche Erscheinungen, wie Nestbau von Insekten, Fischen,
Vögeln und Säugern, Hausbau des Menschen usw. bezeichnen, sondern auch

Staatsorganisationen von Insekten und Menschen, kurz alles körperliche und

geistige Tun eines lebenden Wesens, wie aus der nachfolgenden Darstellung

hervorgehen wird. Das Wort bedeutet ja alles, was ein Wesen tut
und gibt gerade in seiner Allgemeinheit nach unserer Meinung am besten

dem so sehr buntscheckigen Inhalte des ins Auge gefassten Gebietes Ausdruck."
Untersuchen wir nun, was die Herren Sarasin selbst unter der

Rubrik „Ergologie der Weddas" zusammenfassen, so finden wir zunächst
die Einteilung, die ihnen von Seiten der europäischen Beschreiber, in Wald-
weddas, Dorfweddas, Felsenweddas usw., zu teil geworden ist, dann „einige
physische Eigentümlichkeiten", wie die Körperhaltung beim Stehen, Gehen,
Sitzen, Liegen, Klettern, Essen, die Haar- und Körperpflege,
Hautausdünstung, Krankheiten. Es folgen die „Ruheplätze" mit den „Behausungen",
die „Körperbedeckung" im weitesten Umfang, die „Nahrung" vegetabilischer
und animalischer Herkunft und der zu ihrer Gewinnung und Zubereitung
notwendige Apparat, die Verwendung von Salz und Wasser, die Haustiere,
die „Kunsterzeugnisse", der „Sexualismus", die „Soziologie", die
„Leichenbehandlung", die „Religion", die „Chorologie", d.h. die Tänze, „Gesang
und Poesie", „Verstand und Kenntnisse", „Charakter", „Schätzung der
Weddas durch die sie umgebenden Völkerschaften", „Handel der Weddas",
„Eingriffe der umgebenden Kulturvölker in das Leben der Weddas", die

„Sprache" und endlich „Zur altern Geschichte der Weddas und der sie

vertretenden Primärstämme von Vorderindien."
Nach dem Vorgange der Herren Sarasin hat auch Rudolf Martin1)

in seinem klassischen Werk über die „Inlandstämme der Malayischen
Halbinsel" die „Ergologie" derselben unter den Rubriken: „Besiedelungs-
verhältnisse", „Körperbedeckung und Schmuck", „Nahrung", „Nahrungssuche",

„Jagd und Fischfang", „Jagd- und Fanggeräte", „Hausgeräte,
Haushalt, Haustiere", „Ornamentik", „Soziologie", „Sitten und Gebräuche",
„Religiöse Vorstellungen" und „Sprache" behandelt. Martin fasst also den

Begriff der „Ergologie" etwas enger und wie mir scheint, konsequenter,
als seine Urheber, indem er Dinge, wie die Hautausdünstung und die
verschiedenen gymnastischen Funktionen des Körpers, Gehen, Klettern, Schwimmen,

sowie die Körperhaltung, zur Physiologie und somit zur „physischen
Anthropologie" rechnet.

J) Martin, R., Die Inlandsstämme der Malayischen Halbinsel, Jena, 1905, S.655u.fl.



— 6 —

Der Inhalt der „Ergologie" im Sinne seiner Urheber deckt sich im
grossen und ganzen mit dem, was wir als „Ethnographie" bezeichnen und
der Unterschied, wenn wir einen solchen festhalten wollen, besteht lediglich

darin, das die „Ethnographie" die „Ergologie" des Menschen allein
ausmacht, während die „Ergologie" als ein allgemeiner Begriff nach der
Intention seiner Urheber gleichzeitig auch die analogen Lebensäusserungen
der tierischen und selbst der pflanzlichen Organismen umfassen soll. Da
wir im folgenden mehrfach Gelegenheit haben werden, die Ausdrücke
„Ergologie" und „ergologisch" zu verwenden, war es notwendig, uns über ihre
Bedeutung klar zu werden.

Während es nach dem Gesagten beim heutigen Stande der Dinge
leicht gelingt, das Wesen und die Arbeitsgebiete der „Anthropologie" einerseits

und der „Völkerkunde" anderseits klar gegeneinander abzugrenzen
und auch innerhalb der „Völkerkunde" eine Scheidung in eine „Spezielle
Völkerkunde" oder „Ethnographie" und eine „allgemeine Völkerkunde"
oder „Ethnologie" in durchaus logischer Weise vorzunehmen, bietet die

Abgrenzung der „Völkerkunde" gegen die Völkerpsychologie schon grössere
Schwierigkeiten. Es ist nicht zu leugnen, dass es noch vielfach dem
subjektiven Ermessen des Einzelnen überlassen ist, ob er gewisse Probleme
des Völkerlebens als einfach „völkerkundliche" oder als „völkerpsychologische"

betrachten will. Der Ausdruck „Völkerpsychologie" selbst wurde
zuerst von dem Philosophen Moritz Lazarus und dem Sprachforscher
Heymann Steinthal1) in die Wissenschaft eingeführt und, allerdings noch in
der etwas schwülstig verschwommenen Weise jener Zeit, als Programm
entwickelt. In neuerer Zeit hat Wilhelm Wundt2) in seinem grossen Werke
den Versuch gemacht, die „völkerpsychologischen" Probleme näher zu
umschreiben und das Verhältnis der „Völkerpsychologie" zur „Individual-
psychologie" zu bestimmen. Nach seiner Auffassung bilden die
„experimentelle Psychologie", wie sie am einzelnen Individuum betrieben werden
kann und die „Völkerpsychologie", die der Natur der Sache nach auf das

Experiment verzichten muss, zwei einander ergänzende Teile und gleichzeitig

zwei nebeneinander wie nacheinander zur Anwendung kommende
Hilfsmittel der „Psychologie" überhaupt. Beide teilen sich „derart in die

psychologischen Probleme, dass jene die einfacheren und darum zureichend
schon innerhalb der Grenzen des ausgebildeten Einzelbewusstseins zu
analysierenden Vorgänge, diese dagegen jene verwickeiteren Funktionen
betrachtet, die nur auf der Grundlage des Zusammenlebens möglich und
verständlich sind." Als „Hauptgebiete der Völkerpsychologie" bezeichnet
Wundt „drei selbständige Probleme, die, sofern sie als rein psychologische
behandelt werden, in keiner andern Wissenschaft ihre Stelle finden, während

sie doch ihrem ganzen Wesen nach eine psychologische Untersuchung

x) Lazarus, M. und Steinthal, H., Zeitschrift für Völkerpsychologie und
Sprachwissenschaft, I; S. 1—73, 1860.

2) Wundt, W., Völkerpsychologie, 2. Aufl., I., S. 29, 1904.



— 7 —

erheischen. Sie bestehen in den psychologischen Problemen der Sprache,
des Mythus und der Sitte. Dem Mythus schliessen sich die Anfänge der
Religion und der Kunst, der Sitte die Ursprünge und allgemeinen
Entwicklungsformen des Rechts und der Kultur als nicht zu sondernde
Bestandteile an." — Im Sinne dieser Definitionen hat denn auch Wundt in
den vier Bänden seiner Völkerpsychologie „Sprache", „Mythus" und „Sitte"
nebst ihren Annexen behandelt. Ich kann aber die Bemerkung nicht
unterdrücken, dass mir das von Wundt aufgestellte Programm der
„völkerpsychologischen" Forschung etwas zu eng gefasst erscheint und dass es
noch weitere Gebiete des Völkerlebens gibt, die nicht ohne starken Zwang
unter eines der drei Stichworte „Sprache", „Mythus" und „Sitte" zu

bringen sind und die doch eine „völkerpsychologische" Behandlung
verlangen.

Bevor wir indes diesen Punkt weiter erörtern, müssen wir noch die
Stellung einer dritten, der „Völkerkunde" naheverwandten Disziplin erörtern,
nämlich der Volkskunde oder des Folk-lore. Der deutsche und der
englische Ausdruck entsprechen sich zwar inhaltlich, nicht aber der wörtlichen
Bedeutung nach. „Volkskunde" ist, wie schon der Name besagt, die

„Kunde", d.h. in diesem Falle die Erkundung und wissenschaftliche
Durcharbeitung alles dessen, was das Volk denkt und treibt. Und zwar handelt
es sich hier um das „Volk" der sogenannten „Kulturvölker" und um
diejenigen Dinge seines geistigen Lebens, die nicht durch die staatlichen
Einrichtungen des betreffenden Volkes, also durch seine Regierungsform und
Staatsverfassung, seine zivil- und strafrechtlichen Satzungen, seine
Militärorganisation, seine Staatsschule und Staatsreligion usw. für alle Bürger
gleichmässig durch gedruckte Bestimmungen zur Geltung gebracht und ge-
wissermassen schabionisiert sind, sondern um diejenigen, bei denen der
individuellen Auffassung des Einzelnen oder kleinerer Kreise noch ein
weiter, vom Landesgesetz nicht berührter Spielraum gelassen ist. Der
englische Ausdruck „folk-lore" dagegen bedeutet wörtlich „Volkslehre",
d.h. „dasjenige, was das Volk selbst über die einzelnen Dinge seiner
Beobachtung und seines täglichen Lebens gewissermassen lehrt," d.h. glaubt
und durch mündliche Ueberlieferung fortpflanzt im Gegensatz zum „book-
lore", d.h. der zünftigen, durch Schul- und Lehrbücher, sowie durch die
wissenschaftliche Literatur fixierten Gelehrsamkeit. Man fasst also unter
der Bezeichnung der „Volkskunde" oder des „folk-lore", die einer der
bedeutendsten französischen Forscher auf diesem Gebiete, Paul Sebillot1),
mit Recht eine „elastische" (nom elastique) nennt, etwa folgende Dinge
zusammen: die bei den besondern Anlässen des Lebens, bei Geburt, Taufe,
Verlobung, Hochzeit und bei Todesfällen beobachteten Gebräuche, soweit
dieselben eben „volkstümlich", d.h. nicht durch das Landes- und Kirchengesetz

reguliert sind. Einen weitern, umfangreichen und wichtigen Abschnitt
der Volkskunde bildet die „Volksmedizin", die aufs engste mit dem „Zauber-

S6billot, R, Le Folk-Lore de France, I.p.L, Paris 1904.



glauben", dem auch die immer noch lebenskräftigen Reste des „Hexenglaubens"
anzureihen sind, zusammenhängt. Den magischen Formeln und Gebeten,
deren sich die Volksmedizin und der Zauberglaube vielfach bedienen,
reihen sich die übrigen, durch mündliche Ueberlieferung fortgepflanzten
Produkte des Volksgeistes an: die Sagen, Märchen und Legenden, die
Sprichwörter, die Rätsel, die Lieder und Liedchen mit ihren Melodien,
Tänze und Spiele und endlich die Zote und die dieser verwandten Aeusse-

rungen des Volkswitzes.
Der Ausdruck „Volkskunde" mit seinem englischen Adaequat, dem „Folklore"

ist bis jetzt fast ausschliesslich für die Kulturvölker Europas gebraucht
worden, höchstens sind etwa das Werk W. Crooke's1) über das Folk-lore
der Eingeborenen Nordindiens und ein paar andere englische Werke als
Fälle anzuführen, wo er auch für aussereuropäische Völker verwendet wurde.
Indessen ist doch leicht ersichtlich, dass die in Europa als „Folk-lore"
zusammengefassten Dinge sich in ganz analoger Weise auch bei den ausser-
europäischen Völkern finden, nur bilden sie dort bisher in der Literatur
einen Teil der „Ethnographie", die eben der umfassendere Begriff ist und
ausser dem „Folk-lore" noch eine Menge anderer Dinge, wie Siedelungsform,

soziale Organisation, Religion, Kriegswesen und die Gesamtheit der
materiellen Kultur umfasst, Dinge, die für die europäischen Völker zum
grossen Teil von besondern Wissenschaften behandelt werden und daher
für die „Volkskunde" nicht mehr in Betracht zu fallen brauchen.

In England ist in neuerer Zeit der Ausdruck „Social Anthropology"
in einem Sinne gebräuchlich geworden, der ihn zum Teil mit dem
zusammenfallen lässt, was wir als „Volkskunde" bezeichnen. Nach der
Definition ihres berühmten Vertreters, J. G. Frazer2), Professor der „Social
Anthropology" an der Universität Liverpool, hat diese Wissenschaft die
Aufgabe, „den Ursprung oder besser die rudimentären Phasen, die erste Kindheit

und die Jugend der menschlichen Gesellschaft" zu erforschen. „Wenn
meine Definition der „Social Anthropology" richtig ist, sagt Prof. Frazer
in seiner Antrittsrede weiter3), „so kann ihr Gebiet im grossen und ganzen
in zwei Sondergebiete geschieden werden, von denen das eine Brauch und
Glauben der Wilden umfasst, während das andere die Ueberlebsel dieser
Bräuche und Ansichten behandelt, die sich im Denken und in den
Einrichtungen höherstehender Völker erhalten haben. Das eine Sondergebiet
kann als das Studium des Primitiven (savagery), das andere als das
Studium des „Folk-lore" bezeichnet werden."

Als Beispiel eines solchen „Ueberlebsels" (survival) primitiver Kulturstufen

inmitten der europäischen Kultur führt Frazer u.a. den Fall einer

') Crooke, W., The Populär Religion and Folk-lore of Northern India, Westminster
1896, 2 Bde.

2) Frazer, J. Ge., The Scope of Social Anthropology, Ä Lecture delivered before
the University of Liverpool, May 14 th, 1908 (London 1908) S.4.

3) Derselbe, ebenda, S. 11.



Frau an, die im Jahre 1895 zu Ballyvadlea in der Grafschaft Tipperary
von ihrem Manne zu Tode geschmort (roasted to death) worden war, auf
den Verdacht hin, dass sie nicht seine wirkliche leibliche Frau, sondern
ein durch Feenzauber untergeschobener Wechselbalg sei. „Wir können
sicher sein, dass die Ansichten, denen diese armen Geschöpfe zum Opfer
fielen, nicht in der Schule oder in der Kirche gelernt wurden, sondern
ihnen von wirklich „wilden" Vorfahren durch viele Generationen von
äusserlich, obgleich nicht wirklich zivilisierten Nachkommen hindurch
überliefert worden waren."

Wie man aus Frazer's Definitionen sieht, betrachtet er die
Untersuchung primitiver Kulturstufen und der „Ueberlebsel" solcher inmitten
eines anscheinend höhern kulturellen Milieu als die Hauptaufgabe der
„Social Anthropology". Und in der Tat finden wir denn auch in der
deutschen Literatur, dass sich die „Völkerkunde" in allererster Linie mit
den sogenannten „Naturvölkern" und den „aussereuropäischen Kulturvölkern"
beschäftigt, während die europäischen Kulturvölker gerne von der
völkerkundlichen Betrachtung ausgeschlossen und andern Disziplinen, der
„Geschichte", der „Kulturgeschichte", der „Kunstgeschichte",
„Literaturgeschichte", „Staatenkunde", „Kriegswissenschaft", „Kirchengeschichte",
um nur die wichtigsten davon zu nennen, überlassen wurden. Während
aber alle diese Wissenschaften ihre Aufgabe nur im Hinblick auf ein
bestimmtes geographisches oder nationales Areal, oder auf den Entwicklungsgang

eines bestimmten geistigen Gebietes ohne wesentliche Berücksichtigung

psychologischer Zusammenhänge zu lösen trachten, ist es klar, dass

in einer vollständig und harmonisch durchgearbeiteten „Völkerkunde" auch
die „europäischen" Kulturvölker der verschiedenen geschichtlichen Epochen
unseres Kontinentes gerade so gut ihre Stelle finden müssen, wie die
„Naturvölker" und die „aussereuropäischen Kulturvölker". Dies ist um
so mehr der Fall, als die vorgenannten Wissenschaften, die sich in die

„Ergologie" der europäischen Völker teilen, eben andere als völkerkundliche

Ziele verfolgen, als ferner zahlreiche „aussereuropäische"
Kultureinflüsse sich schon im grauen Altertum als mitbestimmend für den Werdegang

der europäischen Kultur nachweisen lassen und als endlich, auch
in der „höhern" Kultur der europäischen Völker sich immer noch die
Grundelemente der primitiven Kultur des „Naturvolkes" erkennen lassen.

Wir können uns vielleicht das gegenseitige Verhältnis der verschiedenen

Wissenschaften, die sich mit den mannigfaltigen Aeusserungsformen
des „Volksgeistes" beschäftigen, am besten in der Weise klar machen,
dass wir sie nach Zweck und Methode in drei verschiedene Stufen scheiden.

Die erste und elementarste Stufe wäre gegeben in dem einfachen
Sammeln eines objektiv gesicherten Tatsachenmaterials, das entweder
durch direkte und eigene Beobachtung und Ausforschung oder aus der
Literatur gewonnen wird. Diese Stufe liefert gewissermassen das
Rohmaterial für die weitere Verarbeitung, wie sie die folgenden Stufen vor-



— 10 —

nehmen. Ihr entspricht unter den Wissenschaften die eigentliche „Volkskunde"

oder das „folk-lore", sowie die „Ethnographie", d.h. die
monographische Bearbeitung eines einzelnen Stammes oder einer Völkerfamilie.
Auch die „Kulturgeschichte" und die „Sittengeschichte" sind nach der
Methode ihrer Stoffbehandlung noch dieser ersten Stufe zuzurechnen.

Die zweite Stufe würde die Sichtung und Zerfällung des Rohmateriales
in die einzelnen begrifflichen Kategorien bilden, z. B. der sozialen Organisation,
der Religion, der einzelnen Objekte der materiellen Kultur usw. und deren

vergleichende Betrachtung durch mehrere ethnische Gebiete hindurch,
sowie die Untersuchung der psychologischen Motive und Zusammenhänge,
die zwischen verschiedenen Völkern für die einzelnen Kategorien nachzuweisen

oder wahrscheinlich zu machen sind. Dies wäre die Stufe der
„Ethnologie", bei der also, wie gesagt, das Hauptgewicht auf der Verglei-
chung analoger Erscheinungen bei verschiedenen Völkern ruht. Umfasst
diese vergleichende Behandlung die sämtlichen grossen Kategorien ihres
Stoffes, so gewinnen wir eine „allgemeine Völkerkunde".

Die dritte und vollkommenste Stufe endlich würde durch die
„Völkerpsychologie" im Sinne Wundt's gegeben sein, also in der Zerlegung der
psychologischen Sammelbegriffe, mit denen die einfache „ethnologische"
Betrachtung der verschiedenen Erscheinungen des Völkerlebens vielfach
noch arbeiten muss, in die Grundelemente, welche die moderne Individual-
und Experimental - Psychologie für die menschliche Seelentätigkeit
überhaupt aufgestellt hat.

In erheblich grösserem Abstand von der Völkerkunde, als die „Volkskunde"

und die „Völkerpsychologie" steht endlich die „Anthropogeographie",
bei der das Hauptgewicht ja bekanntlich überhaupt auf der „Geographie"
liegt und deren Wesen wir wohl am kürzesten als die „Lehre von der
geographischen Bedingtheit der Verbreitung und der Kulturelemente der
verschiedenen Völkergruppen" bezeichnen können. Die „Anthropogeographie"

ist eine vergleichsweise junge Wissenschaft. Sie wurde erst im
Jahre 1882 von Friedrich Ratzel durch die erste Auflage seiner
Anthropogeographie1) begründet und hatte sich im Beginn, speziell von Seiten
hervorragender deutscher Geographen, wie Georg Gerland in Strassburg und
Hermann Wagner in Göttingen, lebhafte Angriffe gefallen zu lassen. Gerland

ging damals sogar so weit, zu behaupten, die „Anthropogeographie"
sei gar keine Wissenschaft. Und in der Tat kann nicht geleugnet werden,
dass die „anthropogeographische" Betrachtung des Menschengeschlechtes im
Sinne Ratzel's mit ganz besondern Schwierigkeiten zu kämpfen hat, um
ihren Rang als besondere Disziplin zu behaupten. Einmal ist schon die
genaue Umgrenzung dessen, was man zur „Anthropogeographie" rechnen
will, schwierig. Ferner läuft der „Anthropogeograph" grosse Gefahr,
entweder „Binsenwahrheiten" d.h. axiomatische Selbstverständlichkeiten als

') Ratzel, F., Anthropogeographie, Stuttgart 1882-91, 2Bde.; Bd 1, 2.Aufl.
Stuttgart 1899.



— 11 —

„wissenschaftliche" Tatsachen zu behaupten, oder in voreiliger Weise nach
dem Rezept „post hoc, ergo propter hoc" Schlüsse zu ziehen, oder
endlich, Thesen auf scheinbare Tatsachen zu gründen, die bei kritischer
Betrachtung entweder keine „Tatsachen" sind oder eine wesentlich andere

Deutung erfordern.

Trotz dieser Gefahren hat sich der allgemeine Gedanke Ratzel's als

berechtigt und fruchtbar erwiesen und die „anthropogeographische"
Betrachtung gewisser Erscheinungen des Völkerlebens bildet daher eine ständige

Rubrik der modernen geographischen Handbücher.

Inwieweit neben dem Einfluss d& geographischen und klimatischen
Milieu im Sinne Ratzel's auch das rein anthropologische Element der
„Rasse" und der „Rassenmischung" bei den Divergenzen der Kulturentwicklung

in Betracht falle, wird erst eine weitere systematische
Erforschung der Gehirnentwicklung bei den verschiedenen „Rassen" und ihren
Mischprodukten nachweisen können.

Zweites Kapitel.

Anfänge völkerkundlicher Kenntnisse im Altertum
und Mittelalter.

Die „Völkerkunde" gehört unbedingt zu den ganz modernen
Wissenschaften, deren Bestehen als selbständige Form der wissenschaftlichen
Forschung höchstens bis ins 18. Jahrhundert zurückverfolgt werden kann. Das
Altertum, dem wir auf andern Gebieten die ersten Grundlagen so vieler
Wissenschaften verdanken, hat für die „Völkerkunde" nur wenig geleistet.
Allerdings besassen schon die Künstler des „Alten Reiches" von Aegypten,
deren Leistungen uns bis ins dritte Jahrtausend v. Chr. zurückführen,
Kenntnisse von fremden, nicht-aegyptischen Völkerschaften und ein gutes
Gefühl für die rassenhaften und ethnischen Unterschiede, welche sie nach
Hautfarbe, Haar- und Barttracht, Bekleidung und Beschäftigung von den

eigentlichen „Aegyptern" schieden. Ebenso erwähnen die hieroglyphischen
Schriftdenkmäler des „Alten Reiches" bereits die „Höhlenbewohner" in
den Gebirgen im Osten des Niltales, ferner die „Bogenleute" d.h.
Wildstämme, welche die in Aegypten selbst ungebräuchliche Waffe des Bogens
und Pfeiles führten, usw. Je umfangreicher in spätem Zeiten des
„Mittleren" und des „Neuen" Reiches die geographische Ausdehnung des
Pharaonenreiches wird, desto zahlreicher werden naturgemäss auch in den
bildlichen und hieroglyphischen Darstellungen die Vertreter fremder, ausser-



— 12 —

aegyptischer Völker. Wir sehen Darstellungen gemästeter Frauen, also

Beispiele einer Sitte, die heute noch in den Ländern am obern Nil im
Schwange ist und die damals für das Land „Punt", d.h. für die Weih-
rauchländer in der Umgebung des afrikanischen Osthornes angeführt wird.
Wir lesen von den „Sandbewohnern" oder „Sandwandlern" der Wüste,
speziell denen- der Sinai-Halbinsel und von andern asiatischen
Völkerschaften und auf den bildlichen Darstellungen mehren sich die Vertreter
von Bevölkerungen, die heller als die braunen Aegypter sind und im
Gegensatz zu diesen natürliche Barte tragen; es sind die Angehörigen
semitischer Völker, die in dieser Weise dargestellt werden. Später treten
auch die Griechen, die Kleinasiaten, die Bevölkerung Sardiniens und
Unteritaliens stärker in den Gesichtskreis der Aegypter und finden gelegentliche
bildliche Darstellung oder wenigstens textliche Erwähnung. Aber zu
einer zusammenhängenden Schilderung oder Darstellung irgend eines nicht-
aegyptischen Volkes ist es im aegyptischen Altertum nicht gekommen.

Die beiden grössten Kulturvölker des europäischen Altertums, die
Griechen und die Römer, hatten ebenfalls im Laufe ihrer Geschichte
reichliche Gelegenheit, mit Menschen verschiedener Rassen und verschiedenen

Volkstums aus eigener Anschauung bekannt zu werden. Aber die
Griechen blickten mit unverkennbarer Geringschätzung auf fast alle
nichtgriechisch redenden Völker herab, die sie kurzweg als ßdpßapoc bezeichneten

und ein ßapßapöcpcuvos war für sie jeder, der eine andere, als die
griechische Sprache redete.

Der Ausdruck ßdpßupos bezog sich ursprünglich nur auf rauhtönende,

das griechische Ohr beleidigende Fremdsprachen und hatte noch
keinen gehässigen oder verächtlichen Nebenbegriff; er war lediglich eine

Lautnachahmung zur Kennzeichnung eines für den Griechen misstönenden
Idioms. Aegypter und Perser waren in diesem Sinne allerdings ßdpßapoi
d.h. eine misstönende Sprache Redende, ihrer kulturellen Höhe Hessen

dagegen die Griechen volle Gerechtigkeit wiederfahren. Erst seit den

Perserkriegen, d.h. seit dem 5. Jahrhundert v. Chr. erlangte das Wort
auch für die Perser den Nebenbegriff, den wir auch heute noch mit dem
Worte „Barbaren" und „barbarisch" verbinden. Jedenfalls aber waren die
Griechen stets von ihrer eigenen Vorzüglichkeit gegenüber andern Völkern
so sehr überzeugt, dass sie, mit Ausnahme der Aegypter und Perser, den

nicht-griechischen Völkern, mit denen sie im Laufe der Zeit bekannt wurden,
nur ein nebensächliches Interesse widmeten und sich darauf beschränkten,
in ihren geographischen und historischen Werken über besonders
merkwürdige Einrichtungen derselben dürftige Notizen zu bringen, die auf ihre
Richtigkeit zu prüfen sie sich in vielen Fällen gar keine Mühe gaben.
Immerhin aber haben wir alle Ursache, ihnen für diese dürftigen Notizen
dankbar zu sein, denn sie enthalten nicht selten Angaben, die erst durch
das reichliche Material der Neuzeit und ihrer wahren Bedeutung erkannt



¦ — 13 —

worden sind und z.T. den ersten Ausgangspunkt wichtiger und fundamentaler

ethnologischer Untersuchungen lieferten. Wir lesen z.B. bei Herodot1)
über das Volk der Lykier, das die breite Halbinsel an der westlichen
Südküste Kleinasiens bewohnte, folgendes:

„Die Lykier aber stammen ursprünglich aus Kreta, denn in alten Zeiten war ganz
Kreta von Barbaren bewohnt Ihre Sitten sind zum Teil kretisch, zum Teil
karisch. Jedoch eine sonderbare Gewohnheit haben sie, die sonst kein anderes Volk
hat: sie benennen sich nach der Mutier und nicht nach dem Väter. Denn wenn man
einen Lykier fragt, wer er ist, so wird er sein Geschlecht von Mutterseite angeben und
seiner Mutter Mütter herzählen. Und wenn eine Bürgerin einem Knechte beiwohnt,
so gelten die Kinder für edelgeboren; wenn aber ein Bürger, und wäre er ein auch
noch so vornehmer Mann, ein fremdes oder Kebsweib nimmt, so sind die Kinder
unehrlich".

Diese unscheinbare Stelle der „Geschichten" des Herodot ist der

Ausgangspunkt für die berühmte Untersuchung ].]. Backofen's über das

„Mutterrecht" geworden, das in der neuern ethnologischen Diskussion
einen so breiten Raum einnimmt. Ebenso lesen wir bei Strabo von den
Frauen der alten Iberer:

„Denn diese (i. e. die Frauen) treiben den Ackerbau und wenn sie
niederkommen, so legen sie ihre Männer für sie ins Bett und warten ihnen auf.

Dies ist die älteste Erwähnung der eigentümlichen Sitte des „Männer-
kindbettes" oder der „Couvade", die ebenfalls zu zahlreichen Untersuchungen

in der neuern Völkerkunde Veranlassung gegeben hat.

Auf solche gelegentlichen und in den geographischen und historischen

Werken zerstreute Notizen beschränken sich aber die völkerkundlichen

Leistungen der Griechen und nicht selten findet sich Tatsächliches,
unzweifelhaft Richtiges mit Fabelhaftem und Unrichtigem kritiklos gemischt.
Zu einer „Völkerkunde" als besondere Wissenschaft haben es die Griechen
nicht gebracht.

In gleicher Weise, wie bei den Griechen, müssen wir auch bei den
römischen Geschichtschreibern, wie Livius, Julius Cäsar, Tacitus u. a.,
die zerstreuten und gelegentlichen Angaben über die ethnographischen
Eigentümlichkeiten der ihnen bekannt gewordenen Völker zusammensuchen,
um uns ein Bild der damaligen „Ethnographie" zu machen. Besonders

wichtig ist in dieser Hinsicht auch die „Naturgeschichte" des altern
Plinius2), der ausser einer erstaunlich reichhaltigen Liste von Völkernamen
auch manche wichtige völkerkundliche Angabe, allerdings in rein kompi-
latorischer Weise und ohne eigene Beobachtung, enthält. Aber auch bei
ihm sind diese Angaben nicht systematisch zusammengestellt, sondern
finden sich gemischt mit volkskundlichen, physiologischen, kulturhistorischen

Nachrichten, die zum Teil richtig, zum Teil aber völlig fabelhaft sind.

Doch ist zu bemerken, dass eine Reihe von acht ethnologischen
Fragen damals schon aufgeworfen wurde und dass es auch dem römischen

») Herodot 1, 173.
2) Gajus Plinius Secundus, Historia naturalis.



— 14 —

Altertum nicht völlig an Leuten fehlte, die eine Antwort auf diese Fragen
versuchten. So entwickelt der epikuräische Dichter Lucretius Carus, der im
1. Jahrhundert v. Chr. lebte, in seinem grossartigen Lehrgedicht „De rerum
natura" bereits Anschauungen über die menschlichen Kulturanfänge, welche,
abgesehen von seiner abenteuerlichen Erklärung der Menschwerdung selbst,
an Klarheit, Scharfsinn und Naturtreue vieles von dem weit übertreffen,
was erst Jahrhunderte später über diesen Gegenstand produziert worden
ist. Die Entstehung der sesshaften aus dem nomadischen Leben, der
Gebrauch der Kleidung und des Feuers, die Bereitung der Metalle, die

Entstehung der Sprache, die Entwicklung des Sondereigentums, die Anfänge
der Religion, die Zähmung der Haustiere, die Existenz einer Bronzezeit
vor der Eisenzeit, die Entwicklung der Weberei aus dem Knüpfen, die

Kunst des Pfropfens der Obstbäume, die Zurückdrängung der Wälder durch
die Ausdehnung des Ackerbaus, die Entwicklung der Künste zur Verfeinerung

des Lebens, alle diese Dinge finden sich bei Lucretius Carus genetisch

entwickelt.
Mit dem Abschluss des „Altertums" beginnt in Westeuropa für

Jahrhunderte eine Zeit der Stagnation auf ethnographischem Gebiete.
Durch die Verschiebung des geistigen Schwerpunktes vom Gebiete des

Wissens, das er im Altertum innegehabt, auf dasjenige des Glaubens unter
der einseitigen Herrschaft der christlichen Kirche, der von dieser
protegierten Autorität der von der Kirche anerkannten Gelehrten des Altertums,
vor allem der aristotelischen Philosophie, und endlich unter der absoluten
Herrschaft der „Scholastik" wurden alle das Menschengeschlecht betreffenden
Fragen schlechterdings von der Schöpfungssage der Bibel und ihren
Berichten über die Zerstreuung der Völker beherrscht. Selbst der geringe
Zuwachs jener Zeiten an neuen ethnographischen Kenntnissen wurde
entweder nach den biblischen Berichten umgemodelt, oder, je nach dem
einzelnen Falle, gewaltsam mit den Angaben der Alten in Einklang gebracht.
Der ursprünglich rein lokale, im Schosse der semitischen Völkergruppe
entstandene kosmogonische Mythus von der Erschaffung der Welt, der
Sintflut, der Völkerzerstreuung nach dem Turmbau zu Babel beherrschte
noch viele Jahrhunderte lang nicht nur das dem Judentum entsprungene
Christentum, sondern auch die muhammedanische Welt in so ausschliesslich,

dass bei allen Völkern, die entweder dem Christentum oder dem
Islam beigetreten waren, alle allenfalls vorhandenen altern Nachrichten
vollkommen von der biblischen Ueberlieferung überwuchert wurden und
verloren gingen. So geht z.B. die älteste „Geschichte" der Armenier und
der kaukasischen Georgier innerhalb der christlichen Welt, diejenige der
Araber für die vormuhammedanische Zeit innerhalb des Islam ganz auf
die Vorstellungskreise der biblisch-alttestamentlichen Patriarchenzeit zurück
und ist daher wissenschaftlich wertlos. Als ein Beispiel, in welcher Weise
der biblische Bericht auch die arabische Erd- und Völkerkunde durchsetzt

und beeinflusst, wollen wir hier nur die „vorislamitische Geschichte"



— 15 —

des arabischen Geographen Abulfeda1) anführen. Sie zerfällt in 5 Bücher,
die folgende Titel führen:

1. Von der Reihenfolge der ältesten Geschichte, von den Propheten und den
Königen des israelitischen Staates.

2. Von den persischen Königen und andern Dingen, die dahingehören.
3. Von den Pharaonen, von den Königen der altern und neuern Griechen,

von den Kaisern.
4. Von den Fürsten der Araber.
5. Von den übrigen Völkern.

Das 1. Buch beginnt folgendermassen:
„Von Ibn-el-Athir wird folgender Ausspruch unseres Propheten überliefert:

Gott, sagt er, hat den Adam aus einer Hand voll Erde erschaffen, die er aus allen
Gegenden der Erde zusammengelesen hatte. Daher kommt es, dass, wie die Erde
selbst beschaffen war, so auch seine Nachkommen verschieden beschaffen wurden,
so dass ihre Farbe entweder rot, oder schwarz, oder weiss, oder zwischen diesen
Farben resultierte und ebenso ihre Haut entweder glatt, oder rauh oder aus beidem

gemischt."
Die Araber selbst werden von Abulfeda nach andern arabischen Quellen

eingeteilt in „ausgestorbene", in „eingeborne" und in „eingepfropfte"
d. h. aus dem Auslande nach Arabien gekommene Stämme. Die
„eingepfropften" Stämme gelten als Nachkommen Ismaels, des Sohnes
Abrahams aus seiner Sklavin Hagar. „Der Name rührt daher, dass Is-
mael, obgleich er zuerst nicht arabisch, sondern hebräisch sprach, in der
Folge nach Sprache und Sitte ein Araber wurde. Deshalb werden seine
Nachkommen „musta'ribat", d.h. Araber von nicht reinem Blute genannt."

Während aber solchergestalt für die weiter zurückliegenden Zeiten
die ethnographischen Angaben der arabischen Schriftsteller durch die
biblischen Ueberlieferungen vielfach getrübt erscheinen, verhält es sich für
die Zeiten, über welche sie als Zeitgenossen berichten, ganz anders. Durch
die Verbreitung der von Muhammed gestifteten Religion über ungeheure
Erdräume hin, durch den dadurch gesetzten Expansionstrieb der Araber
weit über das Bereich der arabischen Halbinsel hinaus und durch die mit
beiden Umständen verbundene Verbreitung der arabischen Sprache als
einer weit umher gekannten und benützten Kultursprache wurden die
Araber in den Stand gesetzt, ein ethnographisches Tatsachenmaterial zu
sammeln, welches das aus dem griechischen und römischen Altertum
überlieferte an Umfang, Bedeutung und Zuverlässigkeit bald weit übertraf.
Denn die Kenntnisse der Araber erstreckten sich allmählig über

ganz Europa mit Ausnahme seines höchsten Nordens, über ganz
Südasien von China und Indien bis tief nach Zentralasien hinein und über
Nordafrika, das Wüstengebiet bis zum Niger und über Ostafrika bis nach
Sofala und seinem Hinterland hinab. Hat doch ein einzelner arabischer
Reisender, der aus Tanger gebürtige Ibn-Batuta, ein Berber, nicht weniger
als 24 Jahre (1325—1349) seines Lebens auf Reisen zugebracht und
nacheinander Aegypten, Syrien, Persien, Arabien, Sansibar, Kleinasien, Zentral-

J) Abulfeda, Historia anteislamica, ed. H. O. Fleischer, Lipsiae, 1831, S. 13.



— 16 —

asien, Konstantinopel, Buchara, Indien, die Maldiven, Ceylon, Sumatra und
China besucht und später, nachdem er nach mehr als 20-jähriger
Abwesenheit in seine Heimat zurückgekehrt war, auch noch Südspanien und
die westliche Sahara bis nach Timbuktu bereist, bevor er sich endlich für
den Rest seines Lebens in Fez niederliess. Ibn-Batuta hat also, wie Oskar
Peschel1) richtig sagt, „mehr Länder und Völker besucht, als Marco Polo
und Heinrich Barth zusammengenommen."

Ibn-Batuta, dessen grosses Werk eine Fülle ethnographisch interessanten

Materiales enthält, war der letzte und grösste der grossen arabischen

Reisenden, die uns Nachrichten über fremde Länder und Völker
hinterlassen haben. Von den früheren sind für die Völkerkunde im Sinne
der „Ethnographie" hauptsächlich wichtig Massudi, der um die Mitte des

10. Jahrhunderts in Kairo starb und dessen „Goldene Wiesen" (murudsch
ed-dhahab) eine Menge wichtiger Angaben enthalten, trotzdem auch Massudi
die ersten 5 Kapitel seines Werkes darauf verschwendet, den biblischen
Bericht von der Erschaffung der Welt, die Geschichte der berühmten
biblischen Persönlichkeiten bis auf den Messias in arabischer Auffassung zu
reproduzieren. Auch Edrisi, der im 12. und Abulfeda, der im 14.
Jahrhundert schrieb, sind als ethnographisch wichtige Schriftsteller zu
erwähnen und endlich wollen wir bei dieser Gelegenheit auch des gewaltigen
geographischen Wörterbuches des Jakut gedenken, das in der von Wüstenfeld

besorgten gedruckten Ausgabe sechs dicke enggedruckte Bände füllt.
Jakut war von Geburt ein Grieche, aber schon als Knabe in arabische
Gefangenschaft geraten und von einem arabischen Kaufmann nach Bagdad
gebracht worden und hatte hier dank der Milde seines Herrn Gelegenheit,
die arabische Sprache gründlich zu erlernen, in der er denn auch später,
nach seiner Freilassung, seine Werke verfasste. Jakut hat nicht nur selbst

grosse Reisen gemacht, sondern auch für die Abfassung seines grossen
geographischen Wörterbuches ein Menge von arabischen Quellen benutzt
und ausgezogen, die uns ohne seine Auszüge verloren wären. Dahin
gehört u.a. der unter dem Namen Ibn Foszlan bekannte Reisende, dem wir
die ersten Nachrichten über die heidnischen „Russen des Wolga-Gebietes
verdanken. Als Beispiel der Art und Weise, in der die arabischen
Autoren ihre ethnographischen Beobachtungen wiedergeben, wollen wir hier
die Schilderung Ibn Foszlan2) von den Menschenopfern anführen, die bei
den Russen des 13. Jahrhunderts beim Tode eines ihrer Vornehmen
üblich waren. Ibn Foszlan erzählt darüber:

„Wenn ein Oberhaupt von ihnen gestorben ist, so fragt seine Familie dessen
Mädchen und Knaben : wer von euch will mit ihm sterben dann antwortet eines von
ihnen: ich. Wenn er dieses Wort ausgesprochen, so ist er gebunden und es bleibt

J) Peschel, Oskar, Geschichte der Erdkunde bis auf Alexander von Humboldt
und Carl Ritter, München 1877 S. 105.

2) Frähn C. M., Ibn. Foszlan's und anderer Araber Berichte über die Russen
älterer Zeit, St. Petersburg, 1823 S. 13 ff.



— 17 —

ihm nicht frei gestellt, sich jemals zurückzuziehen; und wollt' er es ja, so lässt man
ihn nicht. Grösstenteils aber sind es die Mädchen, die es tun. Als daher jener Mann,
dessen ich oben erwähnte, gestorben war, so fragten sie seine Mädchen: wer will mit
ihm sterben? Eine von ihnen antwortete: ich. Da vertraute man sie zweien Mädchen

an, die mussten sie bewachen und sie überall, wohin sie nur ging, begleiten,
ja bisweilen wuschen sie ihr sogar die Füsse. Die Leute fingen dann an, sich mit
der Sache des Verstorbenen zu beschäftigen, die Kleider für ihn zuzuschneiden und
alles, was sonst erforderlich ist, zuzubereiten. Das Mädchen trank indessen alle Tage,

sang und war fröhlich und vergnügt.
Als nun der Tag gekommen war, an dem der Verstorbene und das Mädchen

verbrannt werden sollten, ging ich an den Fluss, in dem sein Schiff lag. Aber dies

war schon ans Land gezogen; vier Eckblöcke von Chalendsch- und anderem Holz
wurden für dasselbe zurechtgestellt und um dasselbe herum wieder grosse menschenähnliche

Figuren von Holz. Drauf zog man das Schilf herbei und setzte

es auf das gedachte Holz. Die Leute fingen indes an ab- und zuzugehen und

sprachen Worte, die ich nicht verstand. Der Tote aber lag noch entfernt in seinem

Grabe, aus dem sie ihn noch nicht herausgenommen hatten. Darauf brachten sie

eine Ruhebank, stellten sie auf das Schiff und bedeckten sie mit wattierten, gesteppten
Tüchern, mit griechischem GoldstoH und mit Kopfkissen von demselben Stoffe.
Alsdann kam ein altes Weib, das sie den Todes-Engel nennen und spreitete die erwähnten
Sachen auf der Ruhebank aus. Sie ist es, die das Nähen der Kleider und die ganze
Ausrüstung besorgte, sie auch, die das Mädchen tötet. Ich sah sie, es war ein Teufel
mit finsterm, grimmigem Blicke. Als sie zu seinem Grabe kamen, räumten sie die
Erde von dem hölzernen Dache, schafften dieses selbst weg und zogen den Toten
in dem Leichentuche, in welchem er gestorben war, heraus. Da sah ich, wie er von
der Kälte des Landes ganz schwarz geworden war. Mit ihm aber hatten sie in sein
Grab berauschende Getränke, Früchte und eine Laute getan, welches alles sie nun
auch herauszogen. Der Verstorbene aber hatte sich, die Farbe ausgenommen, nicht
verändert. Ihn bekleideten sie dann mit Unterbeinkleidern, Oberhosen, Stiefeln, einem
Kurtak und Chaftan aus Goldstoff mit goldenen Knöpfen und setzten ihm eine gold-
stoffene Mütze mit Zobel besetzt auf. Darauf trugen sie ihn in das auf dem Schifi
befindliche Gezelt, setzten ihn auf die mit Watte gesteppte Decke, unterstützten ihn
mit Kopfkissen, brachten berauschende Getränke, Früchte und Basilienkraut und
legten das alles neben ihn. Auch Brot, Fleisch und Zwiebeln legten sie vor ihn hin.
Hierauf brachten sie einen Hund, schnitten ihn in zwei Teile und warfen die ins
Schiff; legten dann alle seine Waffen ihm zur Seite, führten zwei Pferde herbei, die
sie so lange jagten, bis sie vom Schweiss troffen, worauf sie sie mit ihren Schwertern
zerhieben und das Fleisch derselben ins Schiff warfen. Alsdann wurden zwei Ochsen
herbeigeführt und ebenfalls zerhauen und ins Schiff geworfen. Endlich brachten sie
einen Hahn und ein Huhn, schlachteten auch die und warfen sie eben dahinein.

Das Mädchen, das sich dem Tode geweiht hatte, ging indes ab und zu und
trat in eines der Zelte, die sie dort hatten. Da legte sich der Inwohner desselben zu
ihr und sprach: sag deinem Herrn, nur aus Liebe zu dir tat ich dies.

Als es nun Freitag Nachmittag war, so führte man das Mädchen zu einem Dinge
hin, das sie gemacht hatten und das dem vorspringenden Gesims einer Türe glich.
Sie setzte ihre Füsse auf die flachen Hände der Männer, sah auf dieses Gesims herab

und sprach dabei etwas in ihrer Sprache, worauf sie sie herunter Hessen. Dann
Hessen sie sie wieder aufsteigen und sie tat, wie das erste Mal. Wieder Hess man sie
herunter und zum dritten Male aufsteigen, wo sie sich wie die beiden ersten Male
benahm. Alsdann reichten sie ihr eine Henne, der schnitt sie den Kopf ab und warf
ihn weg. Die Henne aber nahm man und warf sie ins Schiff. Ich erkundigte mich
beim Dolmetsch, was sie getan hätte. Das erste Mal (war seine Antwort) sagte sie:
Sieh! hier seh ich meinen Vater und meine Mutter; das zweite Mal: Sieh! jetzt sehe



— 18 —

ich meine verstorbenen Anverwandten zusammensitzen; das dritte Mal aber: Siehe!
dort ist mein Herr, er sitzt im Paradiese. Das Paradies ist so schön, so grün, bei
ihm sind seine Männer und Knaben. Er ruft mich; so bringt mich denn zu ihm.
Da führten sie sie zum Schiffe hin. Sie aber zog ihre beiden Armbänder ab und
gab sie dem Weibe, das man den Todes-Engel nennt und das sie morden wird. Auch
ihre beiden Beinringe zog sie ab und reichte sie den zwei ihr dienenden Mädchen,
die die Töchter der Todes-Engel Genannten sind. Dann hob man sie aufs Schiff,
Hess sie aber noch nicht in das Gezelt. Nun kamen Männer herbei mit Schildern
und Stäben und reichten ihr einen Becher berauschenden Getränkes. Sie nahm
ihn, sang dazu und leerte ihn. Hiemit, sagte mir der Dolmetsch, nimmt
sie von ihren Lieben Abschied. Drauf ward ihr ein anderer Becher gereicht. Sie
nahm auch den und stimmte ein langes Lied an. Da hiess die Alte sie eilen, den
Becher zu leeren und in das Zelt, wo ihr Herr lag, zu treten. Das Mädchen aber
war bestürzt und unentschlossen geworden, sie woUte schon ins Gezelt gehen, steckte
jedoch nur den Kopf zwischen Zelt und Schiff. Stracks nahm die Alte sie beim
Kopfe, brachte sie ins Gezelt und trat selbst mit ihr hin. Sofort begannen die Männer
mit den Stäben auf ihre Schilder zu schlagen, auf dass kein Laut ihres Geschreies
gehört würde, der andere Mädchen erschrecken und abgeneigt machen könnte, dermal

einst auch den Tod mit ihren Herren zu verlangen. Dann traten sechs Männer
ins Gezelt und wohnten samt und sonders dem Mädchen bei. Drauf streckten sie
sie an die Seite ihres Herrn. Und es fassten sie zwei bei den Füssen, zwei bei den
Händen. Und die Alte, die da Todes-Engel heisst, legte ihr einen Strick um den
Hals, reichte ihn zwei von den Männern hin, um ihn anzuziehen, trat selbst mit
einem grossen breitklingigen Messer hinzu und stiess ihr das zwischen die Rippen
hinein, worauf sie es wieder herauszog. Die beiden Männer aber würgten sie mit dem
Stricke, bis sie tot war.

Nun trat nackend der nächste Anverwandte des Verstorbenen hinzu, nahm ein
Stück Holz, zündete das an, ging rückwärts zum Schiffe, das Holz in der einen Hand,
die andere auf seinem Hinterteil haltend, bis das unter das Schiff gelegte Holz
angezündet war. Drauf kamen auch die übrigen mit Zündhölzern und anderem Holz herbei

; jeder trug ein Stück, das oben schon brannte und warf es auf jenen Hoizhaufen.
Bald ergriff das Feuer denselben, bald hernach das Schiff, dann das Gezelt und den
Mann und das Mädchen und alles, was im Schiffe war. Da blies ein fürchterlicher
Sturm, wodurch die Flamme verstärkt und die Lohe noch mehr angefacht wurde.

Mir zur Seiten befand sich einer von den Russen, den hört' ich mit dem
Dolmetsch, der neben ihm stand, sprechen. Ich fragte den Dolmetsch, was ihm der
Russe gesagt und erhielt die Antwort: „Ihr Araber, sagte er, seid doch ein dummes
Volk: ihr nehmt den, der euch der geliebteste und geehrteste tinter den Menschen
ist und werft ihn in die Erde, wo ihn die kriechenden Tiere und Würmer fressen.
Wir dagegen verbrennen ihn in einem Nu, so dass er unverzüglich und sonder
Aufenthalt ins Paradies eingeht". Dann brach er in ein unbändig Lachen aus und setzte
drauf hinzu: seines Herrn (Gottes) Liebe zu ihm machts, dass schon der Wind weht
und ihn in einem Augenblick wegraffen wird. Und in Wahrheit, es verging keine
Stunde, so war Schilf und Holz und Mädchen mit dem Verstorbenen zu Asche
gegeworden.

Darauf führten sie über dem Orte, wo das aus dem Flusse gezogene Schiff
gestanden, etwas einem runden Hügel ähnliches auf, errichteten in dessen Mitte einen
grossen Birkenpfahl und schrieben darauf den Namen des Verstorbenen nebst dem
des Königs der Russen. Alsdann begaben sie sich weg."

Soweit also die Schilderung Ibn Foszlans. Wie man aus seiner
minutiösen Beschreibung einer altrussischen Leichenverbrennung mit den
begleitenden Tier- und Menschenopfern ersieht, fehlt ihm noch jeder ethno-

,.J



— 19 —

logische Zug, jeder Versuch, Einzelheiten der von ihm als Augenzeuge
beobachteten Szene mit analogen Sitten bei andern Völkern in Parallele
zu setzen und von allgemeinern Gesichtspunkten aus zu betrachten. Gleichwohl

aber besitzt seine Schilderung für uns grossen Wert, denn sie macht
uns erstlich mit der Kultur der Wolga-Völker in einer Zeit bekannt, die
wir anderweitig historisch nicht mehr zu erreichen vermöchten und ferner
führt sie uns, speziell in den von Ibn Foszlan so anschaulich geschilderten

Bestattungsgebräuchen der heidnischen Russen, manches Detail vor
Augen, das erst durch die Vergleichung mit den entsprechenden Sitten
anderer Völker seinen vollen Wert gewinnt. Wir wohnen z.B. der
Errichtung eines „Kurgan", d.h. eines der in Ost-Europa und Nordasien,
von Rumänien bis Transbaikalien hinüber so häufigen Grabhügel bei,
konstatieren aber dabei den wesentlichen Unterschied, dass die prähistorischen
Kurgane, mögen sie nun der Bronze- oder der Eisenzeit der sie errichtenden

Völker angehören, nicht einfach über der Stätte einer Leichenverbrennung

aufgeworfen wurden, sondern über wirklichen Gräbern, in denen
die Leichen unverbrannt und mit allerlei Geräte an Waffen, Schmuck und
Geschirr beigesetzt wurden. Eine Parallele zwischen der von dem arabischen

Reisenden geschilderten „historischen" und den prähistorischen Bestattungen

finden wir dagegen in den zahlreichen Tier-, speziell Pferdeopfern.
Auch ist es nicht ausgeschlossen, dass in einzelnen Fällen der prähistorischen

Kurgane, wo sich in einem und demselben Grabe die Skelette
mehrerer Menschen finden, es sich in ähnlicher Weise um Menschenopfer bei
Anlass einer Bestattung eines Vornehmen handelt, wie in dem von Ibn
Foszlan geschilderten Falle. Von Interesse ist ferner die mystische
Motivierung der altrussischen Leichenverbrennung als eines der arabischen
Beerdigung überlegenen Verfahrens. Endlich finden wir in der arabischen
Schilderung die rohe Sitte der vorgängigen Prostituierung des als Opfer
bestimmten Mädchens und auch diese Sitte wird uns verständlicher, wenn
wir gewisse Sitten anderer tiefstehender Völker, wie z.B. der Ausstralier,
damit in Parallele setzen, wenn es sich auch bei der bei letztern üblichen
Prostituierung nicht um Bestattungsgebräuche, sondern um andere Anlässe
des Lebens handelt. Wir werden aus einer solchen Parallele z.B. den

Wahrscheinlichkeitsschluss ziehen, dass die Männer, welche vor der Opferung

mit dem Mädchen geschlechtlich verkehrten, nicht beliebige Individuen,
sondern Leute waren, die in einem bestimmten Verhältnis der Verwandtschaft

oder der sozialen Stellung zu dem Verstorbenen standen.
Dies alles aber nur beiläufig, um zu zeigen, in welcher Weise wir

heute diese alten Berichte deuten und verwerten können.
Die arabischen Schilderungen über das Leben fremder Völker blieben

aber für die Förderung der völkerkundlichen Kenntnisse des Abendlandes

sozusagen verloren und erst das 19. Jahrhundert hat davon Nutzen ziehen

können, nachdem durch die Lebensarbeit bedeutender Arabisten wenigstens
einzelne der geographischen Werke der Araber durch Uebersetzungen all-



— 20 —'

gemein zugänglich wurden. Leider ist aber gerade das grosse
geographische Wörterbuch des Jakut bis auf den heutigen Tag unübersetzt
geblieben und nur in einzelnen Bruchstücken bekannt geworden.

Eine gewisse Bereicherung des ethnographischen Wissens wurde nun
für das Abendland zunächst in den Reisen einiger Missionäre gegeben,
die um die Mitte des 13. Jahrhunderts auf Veranlassung des Papstes Inno-
cenz IV. an den Hof des Mongolenkaisers stattfanden, und welche den
Zweck verfolgen sollten, die Mongolen, deren Einfälle ganz Osteuropa in
Angst und Schrecken versetzt hatten, zum Christentum zu bekehren und
von weitern Einfällen abzuhalten. Die erste dieser Gesandtschaften1) fand
unter der Führung des Franziskaners Giovanni Pian di Carpine, gewöhnlich

mit dem französischen Namen als Frere Jean du Plan Carpin
bezeichnet im Jahre 1246—1247 statt und beansprucht dadurch ein besonderes

Interesse, dass durch den Bericht des Pian di Carpine zum ersten
Mal eine genaue einlässliche Schilderung der mongolischen Einrichtungen
und Sitten nach Europa gelangte. Als Probe der Genauigkeit, mit der Pian
di Carpine die Mongolen beschreibt, wollen wir nur die folgende Stelle
hier anführen:

„Um von der Heirat, der Kleidung, den Wohnungen, dem Hausrat und Besitz
der Tataren zu reden, will ich zuerst anführen, dass ihr Gesicht von dem aller
andern Völker der Erde verschieden ist. Denn der Raum zwischen den Augen und
Wangen ist sehr breit und ihre Wangen treten stark nach aussen vor. Sie sind sehr gracil
und dünn von Taille, meist von mittelgrosser Statur, mit wenig Bart; einige haben
indessen einige Haare an der Unterlippe und am Kinn, die sie wachsen lassen, ohne
sie je zu schneiden. Auf dem Scheitel haben sie eine Tonsur, wie unsere Priester,
und ferner rasieren sie sich alle von einem Ohr zum andern in der Breite von drei
Fingern, sodass diese kahlen Stellen mit der Tonsur verschmelzen. Auch rasieren
sich alle über der Stirne in der Breite von drei Fingern und die Haare, die
zwischen der Platte und dieser Rasur stehen bleiben, lassen sie bis über die Augenbrauen

wachsen und auf beiden Seiten der Stirne tragen sie das Haar halblang
geschnitten, das übrige Haar lassen sie so lang wachsen wie die Frauen und machen
daraus zwei Flechten, die sie binden und hinter dem Ohre zusammenknüpfen. Sie
haben ziemlich kleine Füsse.

Jeder kann so viele Frauen nehmen, als er ernähren kann; die einen haben
hundert, andere fünfzig, zwanzig, zehn Frauen, bald mehr, bald weniger. Sie heiraten
ohne Unterschied ihre nahen Verwandten, ausgenommen ihre Mütter, Töchter und
Tanten von Vater- oder Mutterseite, sie können sogar nach dem Tode ihres Vaters
ihre Stiefmütter heiraten. Die Jüngern Brüder sind auch gehalten, die Frau ihres
verstorbenen altern Bruders oder eine andere Verwandte zu ehelichen.

Die übrigen Frauen können sie wählen, wie sie wollen, ohne dabei einen
Unterschied zu machen. Sie kaufen sie sehr teuer von den Eltern der Frauen. Die
Frauen gehen nach dem Tode ihres Mannes nicht leicht eine zweite Ehe ein, ausser,
wenn etwa einer seine Stiefmutter heiraten will."

l) Die Reisen, die hier hauptsächlich in Betracht fallen, sind u. a. gesammelt
herausgegeben worden unter dem Titel:

Bergeron, Pierre, Voyages faits principalement en Asie dans les XIImc, XIIIme,
XIVme et XVme Siecles, par Benjamin de Tudele, Jean du Plan-Carpin, N. Ascalin,
Guillaume de Rubruquis, Marc-Paul Venitien, Haiton, Jean de Mandeville et Ambroise
Contarini, etc. A la Haye, 1735.



— 21 —

In dieser Schilderung finden wir neben dem auffälligsten rassenhaften
Merkmal des „mongoloiden" Gesichtes, neben einer minutiösen Beschreibung
der Haartracht auch bereits wichtige soziologische Verhältnisse mit
hinlänglicher Klarheit angedeutet: das Verbot der Heirat innerhalb gewisser
Grade der Blutsverwandtschaft und ferner die bei einer Reihe von Völkern
vorkommende Verpflichtung jüngerer Brüder, die Frau ihres verstorbenen
älteren Bruders zur Ehe zu nehmen, eine Verpflichtung, deren erstes
Beispiel schon das alte Testament enthält und die späterhin in der Ethnologie
als „Schwagerehe" oder „Leviratsehe" bezeichnet worden ist.

Schon das Jahr 1253 brachte manche interessante und wichtige
Ergänzung zu den Nachrichten Pian di Carpine's über die Ethnographie
der Mongolen in der Beschreibung, die Wilhelm von Ruysbroek, gewöhnlich

Guillaume de Rubruquis genannt, von seiner Reise an den Hof des

Mongolen-Grosschans in Karakorum entwarf. Diese Reise hatte er im
Auftrage Ludwigs IX. unternommen, der damals gerade in Syrien weilte, um
die Sarazenen zu bekriegen. Die auf die Heiratssitten der Mongolen bezügliche

Stelle, die wir als Ergänzung zu den Mitteilungen Pian di Carpine's
noch anführen wollen, lautet folgendermassen:

„Was ihre Heiraten anbetriflt, so bekommt niemand eine Frau, wenn er sie
nicht kauft, so dass die Töchter zuweilen lange ledig bleiben, da ihre Eltern sie bei
sich behalten, bis jemand kommt und sie ihnen abkauft. Sie beobachten die Grade
der Blutsverwandtschaft, aber nur den ersten und zweiten, aber sie wissen nichts von
Affinitätsverwandtschaft, die sie in keiner Weise berücksichtigen, denn sie können
nebeneinander oder nacheinander zwei Schwestern zu Frauen haben. Die Witwen
verheiraten sich bei ihnen nie wieder, um so weniger, als sie den Glauben haben,
dass alle die Frauen, die ihnen im irdischen Leben gedient haben, ihnen auch im
Jenseits dienen werden und dass infolgedessen auch die Witwen immer wieder zu
ihren ersten Gatten zurückkehren. Daher rührt auch die hässliche Sitte bei ihnen,
dass ein Sohn nach dem Tode seines Vaters dessen sämtliche Frauen heiratet, mit
Ausnahme seiner leiblichen Mutter. Denn die Familie des Vaters und der Mutter
fällt immer dem Sohne zu, dergestalt, dass er für alle die Frauen, die sein Vater
hinterlassen hat, zu sorgen verpflichtet ist, und wenn er will, sie brauchen kann, wie
seine eigenen Frauen, um so mehr, als er das nicht für eine Schmach und einen
seinem Vater angetanen Schimpf hält, auch wenn die Frauen nach ihrem Tode zu
seinem Vater zurückkehren.

Wenn also einer mit einem andern übereingekommen ist, ihm seine Tochter
abzukaufen und sie zur Ehe zu nehmen, so veranstaltet der Vater des Mädchens
ein Festmahl und das Mädchen flüchtet sich und versteckt sich bei seinen nächsten
Verwandten. Dann erklärt der Vater seinem Schwiegersohn, dass seine Tochter nun
ihm gehöre, dass er sie suchen und zu sich nehmen möge, wo er sie auch finde.
Der andere tut dies und sucht sie eifrig mit allen seinen Freunden; und wenn er sie

gefunden hat, packt er sie und führt sie, wie mit Gewalt, nach seiner Behausung."

In der letztern Bemerkung haben wir einen Fall der schon im alten
Rom gebräuchlichen „Scheinentführung", einer eigentümlichen ethnischen

Erscheinung, die bei ganz verschiedenen Völkern vorkommt.
So reichhaltig nun auch die Reisebeschreibungen des Pian di Carpine,

des Rubruquis und einiger anderer Reisender jener Zeit hinsichtlich



— 22 —

der gesamten „Ergologie" der Mongolen und der übrigen, damals geschichtlich
stärker hervortretenden Völker Mittelasiens auch waren, so blieb es

doch erst viel neuern Zeiten vorbehalten, sie als wichtige ethnographische
Quellen gebührend zu würdigen und sie erregten die allgemeine Aufmerksamkeit

bei weitem weniger als dies durch die Reisen des venetianischen
Reisenden Marco Polo der Fall war, dessen Schilderungen erstlich einmal
einen weit grössern Teil von Asien beschlagen und durch die Beschreibung
der Pracht und des Reichtums der ostasiatischen Länder nicht nur das

wissenschaftliche, sondern vor allem das materielle Interesse der
abendländischen Völker in einem Masse erweckten, die für die weitern Entdeckungen

von weittragendster Bedeutung wurde. Man kann ohne Uebertreibung
sagen, dass schon mit Marco Polo, dessen Reisen in die Jahre 1271 bis
1295 fallen, die weltgeschichtliche Epoche ihren Anfang nahm, die wir
gewöhnlich, nach einem Ausdruck Oskar Peschels, als das „Zeitalter der
Entdeckungen", zu bezeichnen pflegen. Marco Polo verfasste seinen

ursprünglichen Reisebericht nicht selbst, sondern diktierte ihn, während er
in Genua im Gefängnis lag, einem Genuesen, namens Rustichello von Pisa,
wahrscheinlich in zeitgenössisch-französischer Sprache, aus der sie aber bald
in andere europäische Sprachen und selbst Mundarten übersetzt wurde,
so dass im Laufe der Zeit etwa 58 Ausgaben des „Milione", — so hiess
der Reisebericht infolge der darin aufgeführten grossen Zahlen — gedruckt
wurden. Da Marco Polo seinen Bericht nicht selbst niederschrieb, ist
dieser auch in der dritten Person abgefasstJ): „Er (d. h. der Gross-Chan)
bemerkte «Marco Polo und frug, wer er wäre. Niccolb Polo antwortete, es
sei sein Sohn und der Diener seiner Majestät. Da geruhte der Gross-
Chan ihn unter seinen besondern Schutz zu nehmen und ernannte ihn zu
einem seiner Ehrenbegleiter. Infolge dieses wurde nun Marco von allen
denen, die zum Hofe gehörten, in hohen Ehren und grosser Würde gehalten.
In kurzer Zeit wurde er mit den Sitten der Tataren bekannt, wusste sie
sich zu eigen zu machen und verstand die verschiedenen Sprachen der
Tataren, so dass er sie nicht allein verstand, sondern auch lesen und
schreiben konnte." Selbst wo anscheinend in der ersten Person erzählt
wird, ist zu erkennen, dass diese sich nicht auf Polo selbst, sondern auf
den Schreiber seines Diktates sich bezieht. So lesen wir z. B. in der
Geschichte vom „Alten vom Berge": „Jetzt wollen wir euch die Sache
berichten, nach dem was Messer Marco von einer Mehrzahl von Leuten
vernahm."

Wir haben uns hier mit Marco Polos Werk nicht weiter zu beschäftigen

und können uns darauf beschränken, zu erwähnen, dass ihm die

J) Bürck. Die Reisen des Venezianers Marco Polo, Leipzig, 1855, S. 47. —
Der von Baldelli Boni publizierte italienische Text sagt etwas allgemeiner: „So kam
es, dass dieser Marco, der junge Sohn des Messer (Herrn) Niccolö, da er am Hofe
lebte, die Sitten der Tataren und ihre Sprachen und ihre Schrift erlernte und ein
gelehrter und überaus geschätzter Mann wurde."



— 23 —

Neuzeit vollauf gerecht geworden ist und seine Glaubwürdigkeit und
Wahrheitsliebe für alle seine Angaben, die auf seinen eigenen Beobachtungen
beruhen, als über allen Zweifel erhaben festgestellt hat. Was uns hier
einzig interessiert, ist sein Rang als eine Quelle von hervorragender
Wichtigkeit nicht blos für geographische, sondern auch für ethnographische
Dinge. Als Probe der gelegentlich lakonischen Kürze, mit der er wichtige
Tatsachen berichtet, wollen wir, als Parallele zu den Berichten des Pian
di Carpine und Rubruquis, anführen, was er über die Heiratssitten der
„Tartaren" erzählt1):

„Die Frauen sind gut und bewahren die Ehre ihrer Männer gut und verwalten
ihre Familie gut. Und jeder kann so viele Frauen nehmen, als er will, bis zu hundert,
wenn sein Besitz ihm erlaubt, für sie zu sorgen. Und der Mann zahlt der Mutter
des Mädchens (seil, einen Kaufpreis), die Frau aber zahlt dem Manne nichts. Und
die erste Frau halten sie für die beste und die wirklichere Frau, als die übrigen und
sie haben mehr Kinder als andere Völker wegen ihrer vielen Frauen. Und sie nehmen
zu Frauen die Basen und jede andere Frau ausser der (leiblichen) Mutter und sie
heiraten die Frau des Bruders, wenn er stirbt. Wenn sie heiraten, werden grosse
Hochzeitsfestlichkeiten abgehalten."

Von den vielen andern Stellen in Marco Polo's Bericht, die
ethnographisches Interesse besitzen, wollen wir nur noch eine anführen, welche
die Bewohner der Landschaft Ardanda, Ardandam oder Zardandam
betreffen, in der wir einen Teil der heutigen chinesischen Provinz Yün-nan
zu erblicken haben. Von ihnen heisst es nämlich2):

„Diese Leute tragen sowohl an den Zähnen des Oberkiefers, wie des Unterkiefers

einen Ueberzug von Gold, so dass die Zähne aus Gold zu bestehen scheinen.
Und dies tun die Männer, nicht aber die Frauen

Wenn eine Frau niedergekommen ist, so bleibt ihr Mann vierzig Tage im Bett
liegen und wascht und besorgt das Kind; und dies tun sie, wie sie sagen, weil nach
ihrer Angabe die Frau mit dem Kinde viel Mühsal während der Schwangerschaft
auszustehen hatte und daher wollen sie ihr Ruhe gönnen. Und alle Freunde kommen *

jenen im Bett zu besuchen und sie veranstalten grosse Festlichkeiten miteinander
und die Frau steht vom Bette auf und verrichtet die Hausgeschäfte und pflegt ihren
im Bett liegenden Mann."

Hier haben wir erstlich eine Erwähnung der in gewissen Teilen deskontinentalen

und insularen Ostasien üblichen Vergoldung der Zähne, die
natürlich etwas ganz anderes ist, als unsere zahnärztlichen „Goldplomben"
und zweitens für einen Teil von Yün-nan den Nachweis der Sitte des

Männerkindbettes, deren erste Erwähnung wir schon bei Strabo für die
nördlichen Iberer gefunden hatten.

Wenn wir schliesslich noch anführen, dass Marco Polo zahlreiche
Fälle von Völkern erwähnt, bei denen die Ausleihung der Ehefrauen an

*) Baldelli Boni, II Milione di Marco Polo, Firenze, 1827, S. 48 u. 49.

2) Baldelli Boni, II Milione, I., S. 114. Hier sei noch bemerkt, dass die lateinische
Version des „Codex Riccardianus" sich über die Couvade etwas klarer ausdrückt:
„Ihr Mann aber bleibt vierzig Tage im Bett liegen und besorgt sein neugebornes
Kind. Die Mutter des Kindes aber kümmert sich nicht darum, ausser dass sie ihm
die Brust reicht."



— 24 —

Gäste, also die naiv-rohe Sitte üblich war, die man in neuern Zeiten unter
dem Namen der „Prostitution hospitaliere" zusammengefasst hat, so mag
das Gesagte genügen, um einen Begriff von der Reichhaltigkeit und Wichtigkeit

der ethnographischen Notizen des „Milione" zu geben. Leider sind durch
das häufige Abschreiben des in verschiedenen Sprachen verfassten
Reiseberichtes eine Menge von Ungenauigkeiten und Unsicherheiten in der
Schreibung der topischen Namen entstanden, so dass es nicht immer leicht
ist, die Angaben Marco Polo's mit Sicherheit auf bestimmte Landschaften
und Völker zu beziehen.

Wir wenden uns nun zum eigentlichen „Zeitalter der Entdeckungen".

Drittes Kapitel.

Das Zeitalter der Entdeckungen.

Die Reisen gebildeter Griechen zu den alten Kulturvölkern des Mittelmeergebietes,

die friedlichen und kriegerischen Berührungen der Griechen mit
den Persern, die kolonialen Unternehmungen der Griechen, die Eroberungen
Alexanders des Grossen, die punischen Kriege der Römer und das Wachstum

des Römischen Reiches, die Eroberung von Gallien und Südgerma-
niens durch die Römer, die Einfälle germanischer Stämme in römisches
Staatsgebiet, der Zug der Hunnen quer durch Europa, die Eroberung der
iberischen Halbinsel durch die Mauren, die Kreuzzüge, die Eroberungen

* und Reichsgründungen der Mongolen: alle diese weltgeschichtlichen Ereignisse

hatten den europäischen Völkern vielfache Gelegenheit gegeben, sich
mit den andersartigen Sitten, Glaubenssatzungen und Staatseinrichtungen
aussereuropäischer Völker bekannt zu machen. Wie wir an einigen
Beispielen gesehen haben, versäumten die Gelehrten denn auch nicht, bei

Gelegenheit ihrer geographischen oder, noch häufiger, geschichtlichen
Schilderungen dasjenige aufzuzeichnen, was ihnen an den fremden Völkern als
besonders merkwürdig erschienen war, wobei sie allerdings zuweilen,
namentlich da, wo sie nur vom Hörensagen berichten konnten, nicht selten
dem Missverständnis oder selbst dem Wunderglauben ihrer Zeit zum Opfer
fielen.

Das Material an ethnographischen Tatsachen, das schon im Laufe
der frühern Jahrhunderte aufgespeichert worden war und an dessen Aeuf-
nung Marco Polo einen so hervorragenden Anteil hatte, wurde nun im
„Zeitalter der Entdeckungen" sozusagen mit einem Male in früher ganz
ungeahnter Weise vermehrt durch die Entdeckung Amerikas durch Colum-
bus. Schon die Wiederentdeckung und Eroberung der Canarischen Inseln,



— 25 —

der alten „Insulae Fortunatae", mit ihren Ureinwohnern, den Guanchen,
dann die Fahrten der Portugiesen längs der afrikanischen Westküste, durch
welche den Europäern nacheinander die berberischen Stämme der Wüste
und die Negerstämme bis zum Cap der Guten Hoffnung hinab bekannt
geworden waren, hatten einen namhaften Zuwachs an völkerkundlicher Kenntnis

geliefert. Aber diese wurden doch weit in den Schatten gestellt durch
die Entdeckung eines ganz neuen Weltteils jenseits des Atlantischen Ozeans
und einer ganz neuen „Rasse" — das Wort im alten Blumenbach'schen
Sinne genommen, — als dessen Bewohner.

Die „Weltgeschichte" erzählt, wie Columbus durch zwei Briefe des

florentinischen Gelehrten Paolo Toscanelli, die sich im wesentlichen an die

Schilderungen Marco Polo's von Ostasien und seinen an Gold, edlem
Gestein und kostbaren Spezereien überreichen und stark bevölkerten
Hafenstädten anlehnten, zum Entwurf seines Planes zu einer Aufsuchung
„Indiens" durch eine Fahrt quer über das Atlantische Meer angeregt worden
•war. Die Neuzeit hat nun an der Richtigkeit dieser Darstellung Zweifel
«rhoben und die Aechtheit der Toscanelli-Briefe in Frage gestellt1). Diese
Zweifel schienen um so gerechtfertigter, als die Originale dieser angeblichen

Dokumente nicht mehr vorhanden zu sein scheinen, sondern uns
nur durch die spanische Uebersetzung des Las Casas und durch die von
Harrisse aufgefundene lateinische Abschrift des einen Briefes bekannt sind, als

ferner eine der Hauptquellen, aus denen die Existenz dieser Korrespondenz
gefolgert wurde, nämlich die Biographie des Columbus durch seinen Sohn
Fernando, die bekannten „Historie", bei nicht wenigen andern Gelegenheiten

als unzuverlässig und Irrtümer enthaltend erkannt worden war und
als endlich sogar Columbus selbst es in einzelnen seiner Angaben mit der

Wahrheit nicht besonders genau genommen zu haben scheint. Wenn aber
die Toscanelli-Briefe wirklich Fälschungen darstellten, so blieb die Frage
offen, wer der Urheber dieser Fälschungen war, da die Person des

Columbus selbst bei dieser Frage ausschied, und ferner war die Frage,
zu welchem Zweck diese Fälschungen überhaupt inszeniert worden sein

konnten.
Trotzdem aber, entgegen dem ausdrücklichen Zeugnis der „Historie"

des Fernando Colon und des Las Casas, eines intimen Freundes der
Familie des Entdeckers, dieser Briefwechsel mit Toscanelli bis auf weiteres
zweifelhaft bleibt, scheint doch aus den eigenen Schiffstagebüchern des

Columbus soviel mit Sicherheit hervorzugehen, dass er auf irgend eine

Weise Kenntnis von den Nachrichten Marco Polo's über die ostasiatischen

J) Vergl. über die Frage der Aechtheit der Toscanelli-Briefe u. a.:
Vignaud, Henry, La lettre et la carte de Toscanelli sur la Route des Indes

par l'Ouest, Paris, 1901. — In dieser Arbeit sucht der Verfasser den wahrscheinlichen

Urheber der Fälschung in Bartolome' Colon, dem altern Bruder des Columbus.
Vignaud, Henry, Etudes critiques sur la vie de Colomb avant ses de"couvertes.

Paris, 1905.



— 26 —

Plätze und ihre Reichtümer erlangt hatte und dass er angeblich an Hand
einer von Toscanelli gelieferten Karte, die er mit sich geführt hätte, schon
auf seiner ersten Reise versuchte, diese reichen „indischen" Städte
aufzusuchen. Denn wir lesen da z.B. unter „Sonntag den 21. Oktober" vom
Jahre 1492 folgendes:

„Ich wollte hier (d. h. auf der Bahama-Insel Saometo) alle Tonnen der Schiffe
mit Wasser füllen; ich werde daher, wenn das Wetter es mir gestattet, mich sofort
daran machen, diese Insel zu umsegeln, bis ich mit diesem König unterhandeln und
sehen kann, ob ich von ihm das Gold, das er nach meinen Erkundigungen besitzt,
erlangen kann, um nachher nach einer andern, sehr grossen Insel zu fahren, die, wie
ich nach den Zeichen, welche mir die Indianer geben, die ich an Bord führe, Cipango
sein muss. Sie nennen sie Colba (Cuba und sagen, dass es dort viele grosse
Schiffe und Seefahrer gibt. Eine andere Insel nennen sie Bosio und sagen, dass
auch diese sehr gross ist. Und die übrigen, die zwischen beiden liegen, werde ich
so beim Vorüberfahren sehen und je nachdem ich Vorrat von Gold oder Spezereien
finde, werde ich mich über das weitere Vorgehen schlüssig machen. Aber einstweilen
habe ich beschlossen, nach dem Festland und nach der Stadt Guisay (d. h. dem
Quinsay des Marco Polo) zu segeln, dem Gross-Chan die Briefe Eurer Hoheiten zu
überreichen, von- ihm Antwort zu verlangen und mit dieser zurückzukehren."

Diese kleine Probe zeigt, dass Columbus glaubte, bei den von Marco
Polo geschilderten Ländern im Osten von Asien, also in der Nähe von
„Indien" nach damaliger Fassung, angelangt zu sein und in diesem Glauben
ist er ja auch gestorben. Schon 10 Tage nach seiner Ankunft in
Westindien braucht Columbus selbst bereits das Wort „Indier" (indios) zur
Bezeichnung der Eingebornen. Dieser Name, der im Deutschen wahrscheinlich

sich auf dem Umweg über das holländische „Indiaan" zu „Indianer"
erweitert wurde und der Landschaftsname „Westindien", der auf die
ursprünglich in einem viel umfassenderen Sinne gebrauchte, spanische
Bezeichnung „Indias occidentales", im Gegensatz zu den „Indias orientales"
zurückzuführen ist, bilden noch Reminiszenzen aus der Zeit der ersten
Entdeckung Amerikas.

Aber Columbus hat nicht blos der Verdienst des ersten Entdeckers
des tropischen Amerika, sondern auch, direkt und indirekt, dasjenige des

ersten Ethnographen der westindischen Bevölkerungen. Die Schilderungen,
die er selbst in seinen Tagebüchern und Briefen vom äussern Habitus
der Insulaner, die er aus eigener Beobachtung sowohl mit den Guanchen
der Canaren, als mit den Negerstämmen der Guinea-Küste vergleichen
konnte, von ihrem Naturell und ihrer „Ergologie" entwirft, gehören zu dem
Reizvollsten, was die zeitgenössische Literatur enthält. Wichtiger aber noch,
als seine direkten Beobachtungen, sind die Massnahmen, die er für die

Erforschung der gesamten Lebensverhältnisse der Bewohner von Haiti traf
und die von einem in jener Zeit sehr bemerkenswerten Weitblick zeugen.
Bald nach der Entdeckung Amerikas hatte nämlich Columbus einen kata-
lonischen Hieronymitenmönch, Fray Roman Pane für mehrere Jahre unter
die Indianer von Haiti mit dem Auftrage gesandt, alle ihre Gebräuche und
alten Ueberlieferungen (tutti i lor riti e le antichitä) zu sammeln. Fray



- -27 -
Roman verfasste über seine Untersuchungen einen Bericht, der1) die
einzige Quelle über die Mythologie der alten Insulaner bildet. Fast zweifellos

ist diese Quelle nicht frei von Irrtümern, die in der Schwierigkeit der

sprachlichen Verständigung mit den Eingebornen und in dem niedern
Bildungsgrad des Mönchs ihren Grund hatten. Trotzdem ist sogar Las Casas

genötigt, seine Angaben über die Religion und die Heilkunde der Haitianer
grossenteils aus dem Berichte des Fray Roman — Las Casas zitiert ihn als

Fray Ramon — zu schöpfen und stellt ihm das Zeugnis eines „einfachen und

wohlmeinenden Mannes" (hombre simple y de buena intencion) aus, wenn
er auch seine Kenntnis der indianischen Sprache nur sehr gering anschlägt.
Wir wollen auch von diesem Bericht eine kleine Probe darlegen.

Nachdem Fray Roman in den Kap. 14 —16 erzählt hat, wie die

Zauberärzte der Haitianer ihre Kranken behandeln, fährt er (Kap. 17) fort:

„Wenn sie nun die vorerwähnten Dinge getrieben haben und der Kranke etwa
doch stirbt, und viele Verwandte hat oder ein grosser Herr ist, der dem genannten
Buhu-itihu oder Zauberarzt gegenüber mächtig genug ist — denn die, die wenig
auszurichten vermögen, brennen nicht danach, mit diesen Zauberärzten Händel zu suchen
— so verfährt er, wenn er dem Zauberer schaden will, folgendermassen:

Um zu erfahren, ob der Kranke durch die Schuld des Medizinmannes gestorben
ist, oder ob er etwa die von diesem vorgeschriebene Diät nicht eingehalten hat,
nehmen sie ein Kraut, das Gueio genannt wird und grosse und breite Blätter hat,
ähnlich dem Basilienkraut, und das mit einem andern Namen auch Zachon heisst.
Sie nehmen nun den Saft dieses Krautes, schneiden dem Toten die Nägel und die
Stirnhaare ab, und zerreiben sie zwischen zwei Steinen zu Pulver, das sie mit dem
Safte des erwähnten Krautes mischen.-Die Mischung flössen sie dann dem Toten
durch den Mund oder die Nase ein und fragen ihn dabei, ob der Arzt schuld an
ihrem Tode sei und ob er die Diät beobachtet habe. Und diese Frage richten sie
viele Male an ihn, so lange bis er so deutlich antwortet, als ob er am Leben wäre
und auf alles, wonach man ihn fragt, Antwort gibt, indem er erklärt, dass der Buhu-
itihu die Diät nicht einhielt und dass er Schuld an seinem Tode sei. Und sie erzählen,
dass der Zauberarzt dann den Toten fragt, ob er am Leben sei, da er so vernehmlich
rede, und der Tote antwortet, dass er gestorben sei. Und wenn sie nun erfahren
haben, was sie wissen wollten, so legen sie ihn ins Grab zurück, aus dem sie ihn
ausgegraben hatten, um von ihm das zu erfahren, was wir erzählt haben.

Sie stellen aber die vorerwähnte Befragung noch in anderer Weise an, um zu
erfahren, was sie wissen wollen. Sie nehmen den Toten und machen ein grosses
Feuer an, etwa wie das, womit ein Köhler seine Kohlen brennt und wenn das Holz
zu blosser Glut niedergebrannt ist, werfen sie den Toten auf diesen grossen Brandherd

und bedecken ihn dann mit Erde, wie der Köhler die Kohlen zudeckt und hier
lassen sie ihn nun so lange es ihnen gefällt und beiragen ihn unterdessen, wie wir
es schon beim andern Verfahren erzählt haben. Der Tote antwortet, dass er nichts
darüber wisse und so befragen sie ihn zehn Male und nachher antwortet er dann
nicht mehr. Sie fragen ihn ob er tot sei, aber er antwortet über diese zehn Male
hinaus nicht mehr."

*) Der Bericht des Fray Pane ist in den Historie (S. 254 — 280 der venetiani-
schen Ausgaben der Historie vom J. 1685) abgedruckt. Auszüge daraus enthält auch
das Werk des Pietro Martire d'Anghiera. Eine vollständige Uebersetzung des Berichtes
hat Brasseur de Bourbourg in französischer Sprache geliefert (Collection de Docu-
mcnts dans les Langues indigenes, Vol. 3, S. 431—458.



— 28' —

Aus dieser unbeholfenen und sehr wahrscheinlich in einzelnen Details
unrichtigen Darstellung lernen wir für das alte Haiti eine besonders
buchstäbliche Form der „Totenbefragung" oder des „Totenorakels" kennen,
der sogenannten Nekromanlie, deren Spuren uns schon, wenn auch in
wesentlich anderer Gestalt, in der Bibel, im griechischen Altertum und im
Mittelalter Europas begegnen.

Mit der Entdeckung Amerikas und der sich daranschliessenden raschen
Eroberung ungeheurer Ländergebiete durch die Spanier und Portugiesen
wurden die Europäer sozusagen mit einem Schlage mit einer gewaltigen
Menge von Völkern verschiedenen Sprachtums und verschiedener Kulturhöhe

bekannt, deren Bräuche und Einrichtungen z. T. sehr stark von den
bisher bekannten abwichen. Obwohl wissenschaftliche völkerkundliche
Forschungen im heutigen Sinne der damaligen Zeit noch durchaus ferne
lagen, so nötigte schon die praktische Rücksicht auf die Organisation der
kolonisatorischen Bestrebungen und der weltlichen und geistlichen
Verwaltung der unterworfenen und „bekehrten" Stämme dazu, sich bis zu
einem gewissen Grade mit der Sprache und den sozialen Einrichtungen
der höherstehenden dieser Völker bekannt zu machen. Wir finden daher
nicht nur die Geschichtswerke der Conquista-Zeit mit zahlreichen
ethnographischen Daten durchsetzt, sondern die indianischen Sprachen, die
indianische Mythologie und Religion, und endlich die Staatseinrichtungen
der grossen Reiche von Mexiko, von Peru usw. riefen im Laufe der Zeit
eine reiche Spezialliteratur ins Leben. Deren allgemeine Bedeutung als
wichtige wissenschaftliche Quellen wurde allerdings erst von der neuern
Zeit erkannt und gewürdigt, während ihr ursprünglicher Zweck ein rein
praktischer gewesen war, nämlich die Erleichterung der Verwaltung und
Ausbeutung der überseeischen Gebiete.

Wir müssen es uns hier selbstverständlich versagen, auf Einzelheiten
dieser überreichen Literatur einzutreten, deren Kenntnis infolge des Um-
standes, dass sie zumeist in spanischer und portugiesischer Sprache abge-
fasst war, sich selten durch Uebersetzungen auch in nicht-romanische
Gebiete verbreitete. Es mag genügen, an die Namen des Columbus selbst
und seiner Freunde Pietro Martire D'Anghiera und Las Casas zu erinnern,
von denen der erste allerdings nie selbst in der Neuen Welt gewesen war,
sondern in frischer und anschaulicher Sprache — lateinisch — nach den
mündlichen Berichten der Entdecker erzählt, während Las Casas, der
nachmalige „Bischof von Chiapas" viele Jahre seines Lebens in den verschiedenen

amerikanischen Ländern zugebracht hatte, ferner an den Inkaspröss-
ling Garcilazo de la Vega, an den Mexikaner Don Fernando de Alva Ix-
tlilxochitl, den Urenkel des letzten Königs von Texcuco, an die
Hofchronisten D. Antonio de Herrera und seinen Nachfolger D. Gonzalo
Fernandez de Oviedo y Valdes, an die Geistlichen Fray Bernardino de
Sahagun und Fray Juan de Torquemada, um nur einige wenige der
Schriftsteller zu nennen, welche als Quellen für die Ethnographie der Neuen



— 29 —

Welt in der Zeit der Conquista und der ersten Kolonisation in Betracht
fallen. Für die von den Portugiesen entdeckten und eroberten Gebiete sind
in erster Linie Joäo de Barros und Diogo de Coutu zu nennen. Endlich
dürfen wir nicht vergessen, unter den wichtigen Schriftstellern der Conquista-
Zeit auch den vicentinischen Patrizier Antonio Pigafetta J) zu erwähnen,
der die erste Weltumseglung (1519—1522) mitmachte und beschrieb und
dessen Werk eine Reihe interessanter und von der Magelhaens'schen Expedition

zum ersten Mal gemachter ethnographischer Beobachtungen enthält.
Als Probe davon wollen wir Pigafettas Schilderung der Bewohner der
„Ladronen" oder „Diebsinseln", die von diesem ersten Besuche der Europäer
ihren Namen erhielten, anführen:

„Bei diesem Volke lebt, soviel wir beobachten konnten, jeder wie es ihm beliebt,
indem sie kein anderes Gesetz als ihren eigenen Willen kennen. Sie haben keine
Religion, auch gibt es unter ihnen niemanden, der über die andern herrschen würde.
Sie gehen vollkommen nackt einher. Einige von ihnen sind bärtig, mit schwarzen
Haaren, die ihnen bis auf die Lenden herabreichen, aber einige knüpfen das Haar
auf dem Kopfe zusammen. Sie tragen kleine Hüte aus Palmblättern auf dem Kopf,
von einer den Hüten der Albanesen ähnlichen Form. Sie sind so gross wie wir und
wohlgestaltet. Sie sind olivenbraun, kommen aber weiss zur Welt. Ihre Zähne sind
künstlich rot und schwarz gefärbt, weil sie dies für eine grosse Schönheit halten. Die
Frauen sind schön, von schlanker Gestalt, zarter und weisser als die Männer, mit
schwarzem, losem und bis auf die Erde reichendem Haar. Auch die Frauen gehen
nackt, wenn sie nicht etwa die Schamteile mit einem kurzen und papierdünnen Baststück

bedecken, das aus der innern Bastschicht unter der Rinde der Palmen gewonnen
wird. Die Frauen arbeiten nicht auf den Feldern, sondern bleiben zu Hause und
beschäftigen sich mit dem Flechten von Matten und Körben aus Palmblättern und
ähnlichen für den Haushalt nötigen Arbeiten.

Ihre Nahrung besteht aus Vögeln, fliegenden Fischen, Bataten2), Feigen von der
Länge einer Hand 3), Zuckerrohr und andern Dingen. Sie salben sich das Haar und
den ganzen Körper mit Kokos- und Sesam-Oel4). Ihre Häuser sind aus Holz gebaut
und mit Brettern gedeckt, auf welchen sie zwei Klafter lange Bananenblätter
ausbreiten. Die Häuser haben Zimmer mit Hängeböden und Fenstern und ihre Betten
sind mit sehr schönen Palmmaten bedeckt und aus ziemlich feinem und weichem
Stroh hergestellt. Sie haben keine andern Waffen als eine Art Speere mit einer
Spitze aus Fischknochen. Sie sind arm, aber intelligent und vor allem diebisch, weshalb

wir diese drei Inseln die „Inseln der Diebe" nannten.
Ihre Unterhaltung besteht darin, mit ihren Frauen in ihren Booten spazieren

zu fahren, die den Fusinieren5) gleichen, nur sind sie schmäler und alle sind bemalt,
die einen rot, andere schwarz. Ihr Segel besteht aus zusammengenähten Palmblättern
und hat die Gestalt eines lateinischen Segels. Auf der dem Segel gegenüberliegenden

1) Pigafetta, Antonio, Primo viaggio intorno al Globo Terracqueo (ed. Carlo
Amoretti). Milano, 1800. S. 51 u. 52.

2) Eine Dioscorea-Art.
3) Diese Feigen sind die bekannten Bananen.
4) Der italienische Text sagt (S. 52); „Olio di giongioli". „Giongioli", ein heute

nicht mehr gebräuchliches Wort entspricht dem mittelalterlich-spanischen „ajonjoli",
das für „Sesam" gebraucht wurde und eine volkstümliche Umformung des arabischen
Wortes al-djondjolen war.

5) Fusinieren sind die langen und schmalen Gondeln, mit denen die Bewohner
der Ortschaft Fusina, die am festländischen Ufer der Lagunen von Venedig liegt,
ihren Verkehr nach Venedig hinüber betrieben.



— 30 —

Seite ist ein dicker zugespitzter Balken angebracht, der mit Querhölzern befestigt ist
und als Gegengewicht dient, um sicher segeln zu können. Das Steuerruder hat die
Form einer Bäckerschaufel, d. h. es besteht aus einer Stange mit einem Brett am
einen Ende. Und da dieses Steuer sowohl als Steuer, wie als Ruder dient, können
sie nach Belieben das Vorderteil des Schiffes zum Hinterteil machen und umgekehrt.
Diese Insulaner können im Wasser schwimmen und von Woge zu Woge springen
wie die Delphine."

Hier haben wir also die erste Erwähnung der Zahnfärbung durch
Betelkauen und der „Auslegerboote", welch letztere eine so auffällige Staffage
der tropischen und subtropischen Gewässer des indischen und pazifischen
Ozeans von Ceylon bis weit in die polynesische Inselwelt hinein bilden.
Auch wollen wir anführen, dass Pigafetta der erste Reisende war, der
systematisch Vokabularien der Sprachen der Völker sammelte, mit denen

er für diesen Zweck lange genug verkehren konnte. So nahm er während
der Ueberfahrt durch die Südsee trotz der misslichen Umstände, unter
denen sich diese vollzog, von einem der gefangenen Patagonier eine Sammlung

von 80 Worten auf und noch ausgedehntere Wörtersammlungen
brachte er auf den Philippinen und Molukken und dann in Malacca
zusammen.

Wir müssen schlechterdings darauf verzichten, aus der überreichen
Literatur des „Zeitalter der Entdeckungen" noch weitere Proben anzuführen,
Eine ungeheure Menge von einzelnen Tatsachen und Schilderungen der
Völker und ihrer Sitten und Einrichtungen liegen darin aufgespeichert und
vielfach finden sich darunter Dinge erwähnt, deren Wichtigkeit erst die
Neuzeit erkannte und die erst Jahrhunderte später Gegenstand wissenschaftlicher

Forschung geworden sind. Aber wenn auch die Literatur der Con-
quista-Zeit in erster Linie als Quellenmaterial für ethnographische
Einzeltatsachen in Betracht fällt, so ist doch hier, wie beim Altertum zu
bemerken, dass es auch in diesem Zeitraum nicht völlig an Leuten fehlte,
welche das Bedürfnis empfanden, das zu ihrer Zeit vorhandene
ethnographische Material zusammenzustellen und im Geiste ihrer Zeit, d.h. nach
der damals landläufigen wissenschaftlichen Methode zu verarbeiten. Von
Männern dieser Art wollen wir hier nur den Augustinermönch Fray Hiero-
nymo Roman1) erwähnen, dessen Werk „Las Repüblicas del Mundo" ge-
wissermassen ein Handbuch der damaligen Ethnographie darstellt.

Der Ausdruck „repüblica" hat selbstverständlich bei Roman nicht
etwa die Bedeutung von „Republik" im Sinne eines demokratisch regierten
Staatswesens, sondern bloss die allgemeinere eines geordneten Gemeinwesens,

gleichgültig, ob dessen Regierung eine autokratische, wie bei der
„Repüblia de Moscovia" oder eine demokratische, wie bei der „Repüblica
de los Sguicaros" (d.h. dem Staate der Schweizer) oder eine aristokratische,

wie bei dem „Staate von Venedig" (Repüblica de Venecia) sei. Das
Material, auf das sich Roman in seiner monographischen Bearbeitung der

J) Hieronymo Roman, Repüblicas del Mundo, divididas en tres Partes, Sala-
manca, 1595.



— 31 —

einzelnen Gemeinwesen stützt, ist sehr verschiedenartig und daher wiegt
in der einen Darstellung mehr das politische, in einer andern das

geschichtliche, in einer dritten der ethnographische Moment vor. Als Probe
der Darstellungsweise wollen wir aus der „Repüblica de Ethiopia", d.h.
aus dem heute als Abessinien bekannten Gebiet die Schilderung der
Heiratssitten hier anführen:J)

„Ihre Heiratsgebräuche sind eigenartig und hübsch. Zuweilen findet die Trauung
vor der Kirchentür statt, zuweilen aber auch im freien Feld ausserhalb der Ortschaften,
Sie stellen ein Bett auf einem öffentlichen Platze auf und auf dieses setzen sich die
Verlobten. Drei Geistliche stellen sich neben sie und beginnen einen Halleluja-Gesang
und umschreiten, während sie gewisse Strophen absingen, das Bett und beräuchern
es mit Weihrauch. Der Geistliche segnet das Brautpaar mit dem Kreuz, das er trägt,
und indem er ihnen die Hände auf den Kopf legt, ermahnt er sie: „Seht zu, dass ihr
die Gebote Gottes, die im Evangelium enthalten sind, befolgt und wisset, dass ihr von
heute an nicht mehr zwei verschiedene Wesen seid, sondern zwei in einem Fleisch
und so soll auch euer Wille nur einer sein." Dann liest er die Messe, sie geniessen
die h. Communion und er erteilt ihnen den Segen. Nachher geschieht etwas anderes:
sie schneiden nämlich dem Bräutigam eine Haarlocke ab und ebenso der Braut und
nachdem sie diese Flechten in Honigwein getaucht, kleben sie die Haare der Braut
dem Bräutigam an die Stelle, wo sie ihm Haare abgeschnitten hatten, und die Haare
des Bräutigams befestigen sie der Braut an der Stelle, wo ihr die Locke abgeschnitten
wurde. Zuletzt werden sie mit Weihwasser besprengt und dann beginnt das Hochzeitsfest.

Wenn es Nacht geworden, bringt man das Brautpaar in die Kammer, wo sie die
Nacht zubringen sollen und in dieser Hütte verbleibt die junge Frau einen Monat
lang, für alle unsichtbar, ausser für ihren Gatten und den Traupaten, der jenen ganzen
Monat hindurch bei den Neuvermählten bleibt. Nach Ablauf dieser Zeit entfernt er
sich und die junge Frau darf sich öffentlich zeigen."

In dieser Beschreibung der Heiratsgebräuche der mittelalterlichen
Abessinier finden wir die erste Erwähnung einer symbolischen Verwendung

des Haupthaares als Pfand, wie sie, wenn auch in etwas anderer
Form, auch bei einzelnen „wilden" Völkern der Jetztzeit gebräuchlich ist.

Ein zweiter Schriftsteller aus dieser Zeit, den wir noch kurz
berücksichtigen wollen und der sich bemühte, das zu seiner Zeit bekannte
Völkergewimmel von einer höhern Warte aus zu überblicken und zur Lösung
einer allgemeinern Frage heranzuziehen, war der Dominikaner Fray Gre-

gorio Garcia2): Die Aufgabe, die er sich stellte, erhellt zur Genüge aus
dem Titel seines Werkes: „Der Ursprung der Indianer der Neuen Welt
und dem westlichen Indien". Garcia hatte nach seiner eigenen Angabe
zwölf Jahre seines Lebens in der Neuen Welt zugebracht und war durch
diesen Aufenthalt, wie er sich selbst ausdrückt, mit dem lebhaftesten
Wunsche erfüllt worden, „den Ursprung der Indianer zu erforschen und
festzustellen, aus welchem Teile der Alten Welt die ersten Besiedler der
Neuen eingewandert seien." Da sein Werk der geistlichen Zensur unterlag,

') Roman, Hieronymo, Repüblicas del Mundo, III. S., fol. 110.

2) Garcia, Gregorio, Ortgen de los Indios de el Nuevo Mundo, e Indias occi-
dentales. Valencia, 1606. — Die zweite Auflage erschien in Madrid im Jahre 1729.



— 32 —

musste er seine Untersuchung in einer Weise führen, die mit den Lehren
der katholischen Kirche nicht in Konflikt geriet. Er beginnt daher sein
Werk mit folgenden Worten:

„Um die Herkunft und die Anfänge der Indianer, die das westliche Indien
bewohnen, zu behandeln und zu untersuchen, aus welchem Weltteil sie dahin gelangen
konnten, müssen drei Dinge vorausgesetzt werden, die gewissermassen die Fundamente
bilden, auf welche sich das Gebäude und das Rüstzeug dieses Buches stützen muss.

Als erstes dieser Fundamente führt er die biblische Lehre der Abstammung

des ganzen Menschengeschlechtes vom ersten Menschenpaare und dessen

Nachkommeh an. Als zweites Fundament gilt ihm die Ansicht, dass die
Indianer aus einem der schon vor der Entdeckung Amerikas bekannten
Weltteile, Europa, Asien oder Afrika in relativ später Zeit nach ihren
jetzigen Wohnsitzen gelangt sein müssen, denn wenn Amerika schon bei der
Erschaffung der Welt oder nach der Sintflut, zur Zeit Noahs und seiner
Nachkommen bevölkert worden wäre, so würden jedenfalls die
Geschichtschreiber und Geographen des Altertums davon ebensowohl
gesprochen haben, wie sie die drei andern Weltteile erwähnten. Das dritte
und letzte Fundament endlich ist darin gegeben, dass alle Philosophen,
sowohl die heidnischen, wie die christlichen, sowie die Theologen darin
übereinstimmen, dass alles unser Wissen auf einem von vier Wegen
gewonnen wird: Wissenschaft, Meinung, Glauben, der nach der Kirchenlehre
wieder in den Glauben an die Autorität Gottes, die er in den geoffenbarten
heiligen Büchern ausübt (fides divina in der Kirchensprache, spanisch:
Fe Divina) und in den Glauben auf bloss menschliche Autorität hin (fides
humana; spanisch: Fe humana) zerfällt.

Indem Garcia diese drei „Fundamente" für seine Untersuchung
festhält, behandelt er nun ausführlich, kritisch und mit einem ganz erstaunlichen

Aufwand an Belesenheit in der ganzen bis auf seine Zeit vorhandenen
profanen und kirchlichen Literatur die verschiedenen Ansichten, die bis
auf seine Zeit über die Herkunft der indianischen Bevölkerungen aufgestellt
worden waren. Nach dieser eingehenden Kritik der frühern Ansichten
gelangt er dann dazu, seine eigene Meinung zu äussern, die heutzutage
selbstverständlich wissenschaftlich nicht mehr haltbar ist, für jene Zeit
aber doch einen bemerkenswerten Scharfsinn dokumentiert, namentlich,
wenn man die schweren Fesseln in Betracht zieht, in welchen die Kirchenlehre

und die Scholastik — Garcias Werk ist dem h. Thomas von Aquino
gewidmet — auch einen scharfdenkenden Kopf gefangen hielt. Wenn wir
hier Garcias eigene „Meinung" (Opinion) noch wörtlich einschalten, so
geschieht es hauptsächlich, weil ein Teil seiner Argumente noch im 19.
Jahrhundert gelegentlich wieder aufgetaucht und vertreten worden sind, ohne
dass ihre Verteidiger Kenntnis von Garcia hatten1):

„Ich sage also, dass die heutigen Indianer der westlichen Indien und der Neuen
Welt weder von einer einzigen Nation oder einem einzigen Volk oder Stamm
abstammen, noch aus einer einzigen Gegend der Alten Welt in die Neue Welt gelangt

') Garcia, Gregorio, Ortgen de los Indios, S. 315. (Ausg. von 1729.)



— 33 —

sind. Auch zogen oder segelten die ersten Ansiedler nicht auf einem einzigen Wege
und nicht zur selben Zeit und auch nicht auf dieselbe Weise dahin. Sondern sie
stammen tatsächlich von verschiedenen Völkern, von denen die einen über das Meer
kamen, durch Stürme gezwungen oder verschlagen, andere ohne diese und mit
besonderer Schiffahrteikunst, indem sie jene Länder aufsuchten, von denen sie etwelche
Kunde hatten. Andere zogen zu Land einher, indem sie das Gebiet aufsuchten, von
dem sie in ernsthaften Schriftstellern Erwähnung getan fanden. Andere gelangten zufällig
oder vom Hunger oder von umgebenden Feinden getrieben oder indem sie als
Wilde durch Jagd ihrem Lebensunterhalt nachgingen, dahin

Aber da ich mich noch nicht darüber ausgesprochen habe, von welchen Völkern
die Indianer abstammen und von welchem Teile der Alten Welt die ersten Ansiedler
nach der Neuen Welt auszogen, so sage ich : Was ich in dieser Hinsicht vermute,
ist, dass einige indianische Stämme von den Carthagern abstammen, welche Haiti,
Cuba etc. besiedelten. Andere stammen von den zehn Stämmen Israels ab, die
verloren gingen und von denen der Prophet Esra1) spricht. Andere stammen von den

Leuten, die sich in Neu-Spanien und Peru ansiedelten oder welche Ophir dort sich
ansiedeln hiess. Andere stammen von den Bewohnern der Insel Atlantis des Plato
ab. Andere sind die Nachkommen von Völkern, die in der unmittelbaren Umgebung
dieser Insel (d. h. der Insel Atlantis) wohnten und über diese nach den Inseln „Vor
dem Winde" gelangten, die ganz in der Nähe der Gegend liegen, wo die Atlantis
sich belunden hatte. Von den Inseln „Vor dem Winde" kamen sie nach dem (sril.
südamerikanischen) Festland. Andere stammen von den Griechen ab, andere von
Phöniziern, andere von Chinesen und Tataren und andern Völkern.

Der erste Grund, den ich für diese Annahme habe, liegt in der so grossen
Verschiedenheit der Sprachen, der Gesetze, der Sitten, der religiösen Gebräuche und
der Trachten.

Der zweite Grund liegt in der Schwierigkeit, zu glauben, dass alle Indianer
von Leuten abstammen, die von einer einzigen Gegend der Alten Welt aus und auf
eine einzige Art der Wanderung nach der Neuen Welt gelangt wären.

Der dritte Grund ist in dem Umstände gegeben, dass es in jenen Gegenden
(d. h. in der Neuen Welt) Sitten, Gesetze, religiöse und profane Gebräuche und Worte
und andere Dinge gibt, die von Carthagern, von Hebräern, Atlantikern, Spaniern,
Römern, Griechen, Phöniziern, Chinesen und Tataren herrühren. Dies ist ein Argument

von grosser Beweiskraft dafür, dass die Indianer auf dem Wege des
freundschaftlichen Verkehrs oder der Eroberung und des Krieges sich allmälig in solcher
Weise vermischten, dass in der Abstammung, den Sitten, Sprachen und Gesetzen
Mischformen aus verschiedenen der vorgenannten Völker hervorgegangen sind.

Ein gutes Beispiel hiefür haben wir in Spanien, wo wir versichern können, dass

es heute Mischungen von allen den Völkern gibt, die je nach Spanien gelangt sind.
Dies wird bewiesen durch die vielen Worte und Sitten aller dieser Völker, die sich
bis auf den heutigen Tag erhalten haben.

Aber noch deutlicher wird dies in unsern Indien, wo es Spanier, Indianer,
Portugiesen, Galizier, Bizcainer, Catalonier, Valenzianer, Franzosen, Italiener, Griechen
und Neger gibt und sogar Mauren und verkappte Zigeuner oder wenigstens Leute,
die einen Fetzen von dieser Rasse haben, auch fehlen Abkömmlinge von Juden nicht:
alle diese Leute müssen sich, da sie in denselben Provinzen wohnen, auf dem Wege
der Heirat oder auf dem Wege illegitimer Geschlechtsverbindung allmälig miteinander
vermischen."

Vieles von dem, was spätere Zeiten über die Herkunft der amerikanischen

Urbevölkerungen zu Tage förderten, ist sicherlich auf keine

») Esra IV, 13, 40—47.



— 34 —

bessern Gründe gestützt, als diejenigen waren, deren sich Garcia bei seiner
Argumentation bediente.

Es ist klar, dass der Ertrag der eigentlichen Entdeckungszeit an
ethnographischen Kenntnissen auch durch die Reisen des 16. und 17. Jahrhunderts
noch manche Bereicherung erfahren musste. Aber schon die Literatur des
Entdeckungszeitalters blieb zu einem grossen Teil auf ihre Ursprungsländer
Spanien und Portugal beschränkt und nur verhältnismässig wenig davon, wie
z. B. die Anklageschriften des Bartolome de las Casas, die Briefe des Petrus
Martyr Anglerius, die Reisebeschreibung des Italieners Benzoni drang durch
Uebersetzungen in weitere Kreise des nicht-romanischen Europas hinaus.
Dieser beschränkten Verbreitung der eigentlichen Entdeckungsliteratur ist ja
auch der Zufall zuzuschreiben, dass die von Columbus entdeckte Neue Welt
nicht nach ihm, sondern nach einem der „kleinen Entdecker", Amerigo
Vespucci, benannt wurde.

Auch die mit so erstaunlicher Schnelligkeit während des 16. und 17.

Jahrhunderts erfolgte Eroberung Sibiriens durch russische Kosaken, durch
welche die Russen zum ersten Mal mit einer grossen Zahl teils noch ganz
unbekannter, teils kaum dem Namen nach bekannter aussereuropäischer
Bevölkerungen bekannt wurden, blieb zunächst für die ausser-russischen
Länder Europas ohne Bedeutung. Erst die zweite kamtschatkische Expedition

(1733—1743) erschloss Sibirien in ethnographischer Hinsicht auch
wissenschaftlich, während früher der grösste Teil Nordasiens unter der
unbestimmten Bezeichnung der „Tartarei", seine Bevölkerungen als „Tartaren"
zusammengefasst worden waren.

Mittlerweile, d.h. im Laufe des 16. und 17. Jahrhunderts waren auch
einzelne Teile von Afrika wenigstens in seinen Randgebieten besser bekannt
geworden. Die Bekehrungsversuche der portugiesischen Missionäre in
Abessinien und im „Königreich Kongo", die Kolonisationsversuche' der
Holländisch-Ostindischen Kolonie im Süden Afrikas, namentlich auch der
immer lebhafter aufblühende Handel mit afrikanischen Negersklaven nach
den amerikanischen Besitzungen der europäischen Kolonialmächte wurden
für die Erweiterung der ethnographischen Kenntnisse von Wichtigkeit. So
schildert z.B. der portugiesische Missionär Francisco Alvarez der im Jahre
1520 nach Abessinien kam, die damaligen Zustände und Einrichtungen
dieses Reiches, Eduardo Lopez, der im Jahre 1578 nach dem Kongo-
Reiche kam und der italienische Franziskaner Giovanni Antonio Cavazzi
da Monte-cuccolo, der auf seinen Wunsch in die Mission am Kongo
delegiert wurde und dort im Jahre 1668 ankam, lieferten nicht nur
landeskundliche, sondern auch ethnographische Schilderungen der von ihnen
besuchten Gegenden, Lopez greift sogar weit über das Kongo-Reich hinaus
und berichtet nicht nur über die Reiche längs der afrikanischen Ostküste,
über die Insel Säo Lourenco, d.i. das heutige Madagaskar und über
Abessinien, das damals noch als Reich des „Erzpriester Johann (Preste Joäo)"
bezeichnet wurde, sondern auch über das im Innern von Südafrika gelegene



— 35 -
goldreiche Land Monomotapa, das erst in neuen Zeiten wieder der Gegenstand

von Hypothesen geworden ist, die sich bereits bei Lopez1) erwähnt
finden: Er sagt nämlich;

Von den Gestaden, die zwischen gemelten Flüssen Magnice und Cuama seynd,
streckt sich das Keyserthumb Monomotapa vber das stette Land, da ein grosse Menge
Goldtgruben ist, welches in -alle vmliegende Orte vnd in Sofala geführt wird, auch in
die andern Länder Africae: vnd etliche seynd, die dafür halten, dass von diesem Ort
vnd auss disem Reich Salomon habe lassen sein Gold bringen, das er am Tempel
zu Jerusalem verbawt, welches nicht gar vnglaublich ist, dann in Ländern Monomo-
tapae viel grosser, herrlicher und alter Gebew gefunden werden, welche von
künstlichem Werck, herrlicher Bawmeisterey vnd Architectur von Stein, Kalck vnd Holtz
auffgeführt seynd, dergleichen man in vmligenden Ländern und Prouincien nit spüren
noch sehen kann."

Was Lopez hier etwas überschwenglich beschreibt, sind die Ruinen von
Symbaoe oder, nach heutiger Schreibweise Simbabye, die in neuern Zeiten
von verschiedenen europäischen Reisenden untersucht worden sind und
über deren Urheber und Erbauungszeit die Ansichten noch stark
auseinander gehen. Lopez ist aber der erste, der diese merkwürdigen Bauten
überhaupt erwähnt2).

Eine ausführliche und wertvolle Monographie eines aussereuropäischen
Volksstammes, nämlich der Hottentotten, verdanken wir dem deutschen
Reisenden Peter Kolb, der im Beginn des 18. Jahrhunderts (1704—1713)
Südafrika bereiste und über alles, was er an Land und Leuten Merkwürdiges

beobachtete, in 64 Briefen berichtet, die jetzt noch für manche
Einzelheit ein wichtiges Quellenwerk darstellen. Doch ist seine Schreibweise

so breitspurig, dass wir hier auf die Anführung wörtlicher Auszüge
verzichten müssen. Wir können das um so eher tun, als sein Werk nicht,
wie einzelne der früher erwähnten spanischen und portugiesischen Autoren
des Entdeckungszeitalters, eine bibliographische Seltenheit bildet, sondern
leicht zugänglich und zudem in deutscher Sprache geschrieben ist.

') Lopez, Eduart, Warhaffte vnd Eigentliche Beschreibung dess Königreichs
Congo in Äfrica, (aus dem Portugiesischen übersetzt von Augustin Cassiodorus)
Francfort am Mayn, 1,597. S. 66.

2) Auch Barros (Asia Dec. I.) spricht von diesen Ruinen. Nach ihm war
Monomatäpa oder Benomotäpa nicht der Name der Landschaft selbst, sondern der
Titel ihres Beherrschers und „Symbaoe" war die allgemeine Bezeichnung, womit die

Eingebornen alle diese gemauerten Gebäude belegten. Der Name Symbaoe soU „Hof"
im Sinne von „Fürstenhof" bedeutet haben. Ueber der Tür einer aus grossen, sorgfältig

aber ohne Mörtel zusammengefügten Steinen bestehenden, quadratischen,
festungsähnlichen Baute dieser Art soll eine Inschrift angebracht gewesen sein, von der
einige unterrichtete arabische Kaufleute, welche in diese Gegend gekommen waren,
erklärten, dass sie sie nicht lesen könnten und dass sie überhaupt nicht wüssten, in
welcher Schrift sie abgefasst wäre. Schon die Araber jener Zeit hielten diese Ruinen
für sehr alt und wussten über deren Erbauer ebenso wenig etwas, wie die Eingebornen
selbst. — Bekanntlich hat Karl Peters in dieser Gegend das salomonische Goldland
Ophir vermutet, eine Ansicht, die, wie das im Texte gegebene Zitat aus Lopez zeigt,
keineswegs neu ist, sondern schon von den Portugiesen geäussert wurde.



— 36 —

Hatten wir schon in Fray Hieronymo Roman einen fleissigen kompi-
latorischen Schriftsteller aus dem Ende des 16. Jahrhunderts kennen
gelernt, so treten uns von dieser Zeit an auch Kompilatoren anderer Nation
entgegen, welche bemüht waren, dasjenige, was ihnen in den Werken der

spanischen und portugiesischen Schriftsteller erwähnenswert erschien, auch
dem germanischen Sprachtum zugänglich zu machen. Von diesen
Kompilatoren ist wohl keiner bekannter und zu seiner Zeit mehr gelesen worden,
als der Holländer 0. Dapper, dessen Folianten eine Fülle von Material
aus verschiedenen z. T. schwer zugänglichen Quellen über die Sitten und

Einrichtungen aussereuropäischer Völker enthalten und auch heute noch

gelegentlich benützt werden können.

Viertes Kapitel.

Die Anfänge „ethnologischer"
d.h. vergleichend-völkerkundlicher Betrachtungsweise.
Die Herkunft der Völkernamen. — Die Anfänge der

anthropologischen Systematik.

So war im Laufe der Zeit seit dem Altertum bis zu Anfang des 18.

Jahrhunderts allmählig eine erstaunliche Zahl von Völkern verschiedener
Hautfarbe, verschiedenen Sprachtums, verschiedener Religion und mit
verschiedenen Rechtsanschauungen, Sitten und Gebräuchen bekannt geworden.
Von dieser Zeit an tritt nun immer stärker und häufiger das Bestreben

hervor, das in zahllosen Werken zerstreute ethnographische Material unter
gewisse vergleichende Gesichtspunkte zu bringen und nach diesen zu ordnen,
mit andern Worten, neben der bloss ethnographischen auch die ethnologische

Behandlungsweise des vorhandenen Stoffes zu entwickeln.
In diese Kategorie vergleichender Werke können wir z.B. dasjenige

des französischen Jesuitenpaters Lafitau1) rechnen, dessen Werk schon in
seinem Titel: „Die Sitten der amerikanischen Wilden, verglichen mit den
Sitten der ältesten Zeiten" diese vergleichende Tendenz bereits erkennen
lässt. Lafitau selbst hatte fünf Jahre lang als Missionär unter den Irokesen
gelebt und konnte sich, was für seine Untersuchungen noch wichtiger war,
auf die Mitteilungen seines Ordensbruders P. Julien Garnier stützen, der
über 60 Jahre lang unter den indianischen Stämmen Kanadas zugebracht

l) Lafitau, Moeurs des Sauvages Amöriquains, compare'es aux moeurs des
Premiers Temps, 2 Bände, Paris, 1724.



— 37 —

hatte und nach Lafitau's Angabe nicht nur genau mit den Sprachen der
Huronen und den fünf Dialekten der Irokesen,' sondern auch genügend mit
dem Algonkin, der damals verbreitetsten Sprache des östlichen Kanada,
vertraut war.

Es ist klar, dass Lafitau trotz seiner Belesenheit in der antiken und
neuen Literatur uns heute veraltet erscheint. So erhebt er sich in seiner

Herleitung der indianischen Stämme noch nicht über den Standpunkt, den

schon weit früher Gregorio Garcia eingenommen hatte. Auch ist es

begreiflich, dass seine Erziehung als Jesuit ihn für seine Vergleiche der

„Sitten der Wilden" in erster Linie auf das römische und griechische
Altertum und die diesem bekannten Völker einerseits und auf die Bibel
anderseits hinweisen musste. Innerhalb dieser, durch seine Zeit und seine

Stellung als Jesuit gegebenen Schranken aber bewegt er sich mit sehr
anerkennenswerter Objektivität und besonders wohltuend wirkt bei der Lektüre
seines Werkes der Umstand, dass dieses durchweg den Geist nicht nur
eines gebildeten, sondern auch eines den „Wilden" gegenüber human
denkenden Mannes erkennen lässt. In einzelnen Beziehungen ist aber das
Werk Lafitau's gewissermassen klassisch geworden. Er ist z.B. der erste,
der die matriarchalische Organisation der Irokesen und die davon abhängige

eigentümliche Art der Verwandtschaftsbezeichnungen schildert1), Dinge,
die dann erst sehr viel später, d. h. um die Mitte des 19. Jahrhunderts,
von Lewis H. Morgan2) genauer untersucht und für diesen genialen Ethnologen

zum Ausgangspunkt für sein klassisches Werk über die Systeme der
Blutsverwandtschaft3) wurden. Lafitau ermangelt auch nicht, die mutterrechtliche

Organisation der Irokesen mit der durch Herodot und andere antike
Schriftsteller berichteten Organisation der Lykier in Parallele zu bringen4).
Und da man zu seiner Zeit für eine so auffällige ethnographische Ueber-
einstimmung noch keine andere Erklärung kennen konnte, als die der direkten
Verwandtschaft, so gesteht Lafitau auch, dass er ursprünglich, gestützt auf
die Aehnlichkeit der „gynaekokratischen" Organisation bei den alten Lykiern
und den Irokesen-Stämmen geneigt war, letztere als Nachkommen der alten
Lykier zu betrachten. Reiflicheres Studium der Frage, namentlich die Ueber-
legung, dass ähnliche Organisationen, die er noch irrtümlich als „Gynaeko-
kratie" oder „Frauenherrschaft" bezeichnet, im Altertum weit verbreitet waren,
bringen ihn aber doch zu der Ansicht, dass eine direkte Verwandtschaft
der Lykier mit den Irokesen und Huronen nicht mit Sicherheit aus ihrer
Stammesorganisation gefolgert werden dürfe.

') Lafitau, Moeurs des Sauvages Ame'riquains, I., S. 552 u. ff.

2) Morgan, Lewis Henry, League of the Ho-d6-no-sau-nee or Iroquois,
Rochester, 1851) 2. Aufl. von Lloyd, 1904).

s) Morgan, Lewis Henry, Systems of Consanguinity and Affinity of the Human
Family, Washington, 1871 (Smithsonian Contributions to Knowledge).

4) Lafitau, Mceurs des Sauvages Ame'riquains, I., S. 69—79.



— 38 —

Noch wichtiger ist aber ein anderer Punkt: Lafitau ist der erste, der
für die seltsame Sitte des „Männerkindbettes" die Bezeichnung „Couvade"
anführt, die also durch ihn in die ethnologische Terminologie eingeführt
worden ist. Er sagt darüber1):

„Ich nenne „unterscheidende und charakteristische Züge" gewisse aulfälligere
und weniger allgemeine Sitten. Dahin gehört z. B. der Brauch, den bei gewissen
Völkern die Ehemänner beobachteten, sich zu Bett zu legen, wenn ihre Frauen
niedergekommen waren, sich dabei von ihren Frauen bedienen und alle die Hülfsleistungen
erweisen zu lassen, die man überall anderwärts der Wöchnerin selbst erweist. Denn
obwohl dieser Brauch mit der Religion zusammenhängt, ist er doch recht seltsam.
Nun finde ich ihn bei den Iberern oder den ältesten Völkern Spaniens, ich finde ihn
bei den alten Bewohnern von Corsica, sie war bei den Tibarenern in Asien vorhanden,
sie existiert noch heute in einigen unserer Provinzen, die Spanien benachbart sind
und wo man dies „faire couvade" nennt, sie findet sich gegen Japan hin und in
Amerika bei den Caraiben und Galibis. Könnte man bei einer Sitte, die so seltsam
erscheint, nicht vermuten, dass sie von den erstem dieser Völker zu den letztern
gelangt ist; um so eher, als Strabo und die Mehrzahl der Autoren uns den Weg
zeigen, welchen die Iberer, die von Asien nach Spanien gekommen waren,
eingeschlagen haben, um von Spanien nach Asien zurückzukehren, wo derselbe Name
Iberien dem Land, das sie bewohnten, verbHeben ist. Konnten sie nicht von dort aus
sich nach Amerika verpflanzen "

Dieses Beispiel zeigt zur Genüge, in welcher Weise Lafitau die ihm
bekannten ethnographischen Daten verwendet, um allgemeinere Fragen zu
diskutieren. Wenn er nun auch im vorliegenden Falle nicht besonders
glücklich argumentiert, so können wir zu seiner Entschuldigung anführen,
dass noch spät im 19. Jahrhundert namhafte Ethnologen, wie Horatio
Haie2) und tüchtige Naturforscher, wie Thomas Beiß), in ähnlicher Weise
eine Verwandtschaft der alten Iberer mit den amerikanischen Indianern zu
konstruieren versuchten. Wir werden daher auch über Lafitau milder
urteilen.

Bis zu dieser Zeit war noch kein Versuch gemacht worden, das
Chaos der bis jetzt bekannt gewordenen Rassen und Völker nach irgend
einem Prinzip zu ordnen und einzuteilen. Die Völkernamen, die sich bisher

in der Literatur fanden, waren das Werk verschiedener Umstände,
zuweilen des reinen Zufalls, nicht selten auch des Missverständnisses
gewesen und gelegentlich sind unter einem und demselben Namen Völker
ganz verschiedener Stellung zusammengefasst worden, was zu vieler
Verwirrung Veranlassung gab. Wenn wir versuchen, die bis zum Beginn des

18. Jahrhunderts gebräuchlichen Völkernamen nach den Momenten zu
ordnen, die zu ihrer Aufnahme in den europäischen Sprachenschatz
führten, so können wir sie etwa in folgende Gruppen zerfallen:

1. Völkernamen, die aus dem Altertum herübergenommen sind. Dahin

gehören Bezeichnungen, wie Aethiopier, Aegypter, Araber, Basken,

') Lafitau, Moeurs des Sauvages AmeViquains, S. 49 u. 50.
2) Haie, Horatio, Indian Migrations, as evidenced by Language. Chicago, 1883

(American Antiquarian for January and April 1883), S. 24 (Separatum).
3) Belt, Thomas, The Naturalist in Nicaragua, London, 2nd ed., 1888. S. 364 ff.



— 39 —

Britannier, Burgunder, Kelten, Etrusker, Goten, Alamannen, Schotten, Belgier,
Germanen, Perser, Inder, Chinesen (Sinae) und viele andere.

2. Namen, die seit der Völkerwanderung bekannter wurden. Hier
sind zu nennen: Franken, Hunnen, Longobarden, Bulgaren, Finnen, Dänen,
Schweden usw.

3. Durch die Berührung mit den Arabern kamen in Gebrauch: „Abes-
sinier", „Berber", „Kopten", „Himyariten", „Kurden", „Nubier", „Kaffern",
„Suahili" und andere.

4. Durch die Reisen von Europäern an die Höfe der Mongolenkaiser
kamen im Abendland die Bezeichnungen „Tataren", „Mongolen", „Samo-
jeden", „Ruthenen" und einige andere auf.

5. Seit der Zeit der Kreuzzüge erlangte die Benennung „Sarazenen"
für die mohammedanischen Bevölkerungen Westasiens allgemeine Verbreitung

in den europäischen Sprachen.

6. Den raschesten und stärksten Zuwachs zum Inventar der Völkernamen

lieferte aber das Zeitalter der Entdeckungen. — In dieser Zeit
begegnen uns zuerst in Afrika Namen, wie „Yoloff", „Mandingo", „Tucuroes",
„Neger"; in Asien treten uns eine ganze Reihe auch heute noch geläufiger

ethnischer Bezeichnungen entgegen, wie „Canaresen", „Japaner",
„Malabaren", „Malayen", „Nair", „Siamesen" und viele andere. Besonders
reich aber gestaltete sich der Zuwachs an neuen Namen in Amerika und hier
lassen sich auch die allgemeinen Momente, welche der Bildung von Völkernamen

zugrunde liegen, noch am leichtesten erkennen. Wir können den
Prozess der Bildung von Völkernamen auf folgende Momente zurückführen:

a) Einheimische Namen werden einfach und ohne Verständnis in die

europäischen Sprachen übernommen und diesen nicht selten durch mehr
oder weniger eingreifende Lautveränderung mundgerecht gemacht. Wo bei
solchen eingebornen Völkernamen eine sprachliche Analyse möglich ist,
zeigt es sich, dass manche derselben überhaupt keine Völkernamen sind,
sondern einfach die Bezeichnung „Mensch" im Gegensatz zum Tier
darstellen. Beispiele dieser Art, die allerdings aus späterer Zeit, als der
Beginn des 18. Jahrhunderts stammen, sind „Innuit" für die nördlichsten
Randvölker Amerikas, „Kanaken", ein Wort, das heute ziemlich wahllos
für polynesische und melanesische Bevölkerungen, namentlich für die von
den Europäern der Südseekolonien „angeworbenen" Südsee-Insulaner
gebraucht wird. Dieses rührt aber ursprünglich vom Ausdruck „kanaka"
her, der in der Sprache der Sandwich-Insulaner „Mensch" bedeutet. Ein
afrikanisches Beispiel dieser Art ist die ethnische Bezeichnung „Bantu",
die in der Sprache der südlichen „Bantu"-Völker „Menschen" (Ba-ntu,
vom Singular u-ntu) bedeutet. Ebenso bedeutet der Name der Eingebornen
der Kurilen, Südsachalins und des Nordens von Jesso, „Ainu", nichts
anderes als „Mensch".



— 40 —

b) Völkernamen werden einfach aus den Landschafts-Namen gebildet,
wie z.B. Mexikaner, Peruaner, Feuerländer, Hyperboräer und viele andere.
Oder sie drücken in eingebornen Sprachen den Aufenthaltsort der
betreffenden Stämme aus. Dahin gehört z.B. der Name „Suahili", der dem
Arabischen entnommen ist und nichts anderes besagt, als „Küstenbewohner".

c) Eine dritte Gruppe von Stammnamen entstammen nicht der Sprache
der Völker, auf die sie angewendet werden, sondern den Sprachen ihrer
Nachbarn und bringen die Idee zum Ausdruck, dass es sich um „Fremde"
im allgemeinen Sinne oder speziell um sprachlich Fremde oder um Völker
tieferer Kulturstufe handelt. So finden sich in Mexiko und Zentralamerika
mehrere Völker, die von den alten Schriftstellern als „Chontales" aufgeführt
werden. So gibt es „Chontales" im Staate Oajaca, „Chontales" in Tabasco,
„Chontales" in Honduras und „Chontales" in Nicaragua. Nun ist dieser
Name „Chontales" dem Nahuatl, d.h. der sogenannten „aztekischen"
Kultursprache von Mexiko entnommen und bedeutet „Fremde" (chontalli). Ebenso

gibt es in Mexiko und Zentralamerika mehrere Bevölkerungen, denen die
Mexikaner den Namen „Popoloca" beilegten. So gibt es Popoloca —mit
der Aussprachsvariante Pupuluca — im Staate Puebla, in Oajaca, in Mi-
choacan und endlich im Süden von Guatemala. Alle diese, als „Popoloca"
bezeichneten Stämme stehen in keinerlei Beziehung zu einander, sondern
reden verschiedene Sprachen. Auch Popoloca bedeutete eben im Nahuatl
nichts anderes als „Fremde", „Barbaren" oder „Leute von fremder Sprache
und Stammeszugehörigkeit". Gelegentlich wird auch der Ausdruck „Stumme"
auf fremdsprachige Völker angewendet. Ein Beispiel auf europäischem Boden
haben wir in dem Namen, womit die Russen die Deutschen benennen,
nämlich Njemzi, Njemez bedeutete im altern Russischen den „Stummen",
daher dann auch den des Russischen Unkundigen, endlich spezieller den

„Ausländer" im Westen von Russland, also den „Deutschen".

d) Eine weitere Gruppe von Völkernamen beruht auf besondern
anthropologischen oder ethnographischen Merkmalen.

Von Körpermerkmalen hergenommen sind z.B. die folgenden
Völkerbezeichnungen :

1. Neger, ein Wort, das aus dem Spanischen entlehnt ist, wo die

dunkelhäutigen und kraushaarigen Afrikaner als „negros" d.h. „Schwarze"
bezeichnet wurden. Das französische „negre", das englische „negro" und
das nordamerikanische verächtliche Sobriquet „nigger" gehen direkt auf
das spanische „negro" zurück. In späterer Zeit belegten die Spanier die
ebenfalls dunkelhäutigen und kraushaarigen Binnenstämme der Philippinen
mit dem Namen der „negritos", d.h. der „kleine Neger" oder „Negerchen".
Und ebenso wurden die Ureinwohner Australiens ihrer dunklen Hautfarbe

wegen vielfach als „Australneger" bezeichnet.

2. Mauren. — Dieses Wort geht zurück auf das spätgriechische
pavpoc, „dunkel", „schwarz" und steht in etymologischem Zusammenhang



— 41 —

mit dem Namen Maüpoe und Maupovococ, womit schon im Altertum die
nordafrikanischen Bevölkerungen von „Mauretanien", d. h. des heutigen
Marokko bezeichnet wurden. Mauretanien ist daher „Das Land der
dunkelfarbigen Völker". Seit der Zeit der maurischen Eroberung Spaniens kam
in letzterm Lande der Name „moros"1) für die invadierenden Nordafrikaner

in Gebrauch, von dem im Spanischen das Adjektiv „moreno", d.h.
„maurenfarbig", „dunkel", speziell „braun" abgeleitet ist, und das als „Moor„
ins Englische und als „Mohr" ins Deutsche überging. Als „moros" wurden
in der Literatur der Conquista-Zeit auch vielfach die zivilisierten muham-
medanischen Völker Indiens und Indonesiens bezeichnet.

3. Patagonier. — Als die Spanier auf der Expedition des Fernando
Magallanes zum ersten Mal mit den Indianern an der Südspitze des

südamerikanischen Festlandes bekannt wurden, fiel ihnen nicht nur die grosse
Statur dieser Indianer, sondern auch ihre Fähigkeit auf, in gewaltigen
Sätzen zu rennen, so dass die Europäer sie nicht einholen konnten. Da
die Patagonier nach der Reise des Magallanes längere Zeit nicht mehr
besucht wurden, tat die Phantasie ein übriges und die Patagonier figurieren
daher lange Zeit in der Literatur als „Gigantes", d.h. „Riesen". Den
Namen der „Patagones", der wörtlich „Grossfüsse" oder „Grosstatzen"
bedeutet, erhielten sie wohl weniger wegen einer auffälligen Grösse ihrer
Füsse, als wegen der erstaunlichen Leistungen im Laufen.

4. Papua. — Der Name „Papua", unter dem wir heute in erster
Linie die Stämme von Neu-Guinea verstehen, rührt her von dem malayischen
Wort „papüa" (nach holländischer Schreibweise papoeah) das kraushaarig
bedeutet.

Von ethnographischen Merkmalen sind beispielsweise folgende Namen

genommen:
1. Eskimo. — Der erste Namen, unter dem die „Eskimo" in der

Literatur erscheinen, ist einfach „Grönländer" gewesen. Sie selbst
bezeichnen sich, wie früher erwähnt, als „Innuit" (sing. Innuk) d.h.
„Menschen". Die Bezeichnung „Eskimo" ist durch die Nordamerikaner in Kurs
gekommen und ist anscheinend der Sprache eines ihrer indianischen
Nachbarstämme, nämlich dem Abenaki, einem Zweige der Algonkin-Familie
entnommen. Im Abenaki bedeutet nämlich „Eskimantsic": „diejenigen,
die rohe Fische essen" und „Eski-mwhan": „er isst rohes Fleisch". In
dieser Rede brachten die Abenaki die ihnen selbst fremde Sitten der Eskimo
zum Ausdruck, das Fleisch der Fische und der Jagdtiere zu verzehren,
ohne es zu kochen.

Beiläufig sei bemerkt, dass auch die Spanier seinerzeit einen jetzt
ausgestorbenen indianischen Stamm, der in der Gegend von Reynosa auf

') Als „moriscos" wurden im Spanischen diejenigen „moros" bezeichnet, die
unter dem Drucke der politischen und kirchlichen Verhältnisse das Christentum
angenommen hatten, um der Verfolgung zu entgehen.



— 42 —

der mexikanischen Seite des untern Rio Grande del Norte lebte, von der
Sitte, das Fleisch roh zu verzehren, als „Comecrudos", d.h. „Rohesser"
bezeichneten.

2. Encabellados. — Mit diesem Namen belegten die spanischen Entdecker
gewisse indianische Stämme am mittlem Rio Napo. In jenen entlegenen Gegenden

hatten die Jesuiten, von Quito in die östlichen Niederungen herabsteigend,
seit dem Jahre 1637 eine Reihe von Missionen gegründet, die sich im
ganzen, im Sinne der Jesuiten-Missionen überhaupt, gut entwickelten, trotzdem

sie zeitweise durch die Sklavenjagden der Portugiesen von Brasilien
herüber und durch die dadurch veranlassten Aufstände der Indianer zu
leiden hatten, bis sie im Jahre 1767 ganz eingingen. Da mehrere der
von den Jesuiten administrierten Stämme ihr Kopfhaar lang wachsen und
frei flattern Hessen, wurden sie von den Spaniern als „Encabellados", d.h.
„die in ihr Kopfhaar eingehüllten" bezeichnet und die Jesuiten unterschieden

sogar unter den vielen indianischen Sprachen jener Gegend eine besondere
„Lengua encabellada" als Muttersprache mit verschiedenen Dialekten.

3. Entablillados. — Die „Kraniopädie", d.h. die Sitte, die menschliche

Schädelform im Kindesalter künstlich umzugestalten, war zwar keineswegs

auf Amerika beschränkt, aber doch dort weiter verbreitet, als in
irgend einem andern Kontinente. In der Nähe von Quito lebte nun ein
Stamm, dem die Spanier dieser Sitte wegen speziell den Namen der
„Entablillados" d.h. der „Eingeschienten" beilegten, weil hier die Sitte, dem
neugebornen Kinde den Kopf zwischen zwei Brettern einzuklemmen, zu
einer besonders auffälligen Kopfform führte.

4. Orejones. — „Orejon" bedeutet im Spanischen wörtlich „Grossohr"

und wurde auf einige indianische Stämme angewendet, welche in
besonders auffälliger Weise der Sitte huldigten, Einschnitte in die Ohrenlappen
zu machen und diese durch eingesetzte Holz- oder Steinscheiben auszudehnen.
Da diese Sitte besonders in Amerika verbreitet war, so traf es sich, dass die
Bezeichnung „Orejones" Stämmen beigelegt wurde, die nicht nur in
andern Beziehungen, wie Sprache usw. von einander verschieden waren,
sondern auch geographisch weit von einander getrennte Gebiete bewohnten,
so dass von einer gegenseitigen Verwandtschaft keine Rede war. So treffen
wir eine Gruppe von Stämmen, die als „Orejones" bezeichnet wurden,
längs des Oberlaufes des Rio 19a, im äussersten Süden des südamerikanischen

Staates Columbien und ferner einen „Orejones"-Stamm, der früher
in der Umgebung der Stadt San Antonio in Texas lebte, heute jedoch
ausgestorben ist. — Dem spanischen „Orejones" entspricht das portugiesische
Botocudos („Gepflöckte") für die mit gewaltigen Ohr- und Lippenpflöcken
versehenen brasilianischen Stämme.

Mit diesen paar Beispielen ist die Liste der Völkernamen, die auf
besonders augenfälligen ethnographischen Merkmalen beruhen, keineswegs
erschöpft. Namentlich waren es die englisch als „Trappers" (Wildfallen-



— 43 —

steller) und französisch als „Coureurs des bois" (Waldläufer) bekannten
Pelzjäger, die seit den letzten Dezennien des 17. Jahrhunderts immer tiefer
in die indianischen Gebiete Kanadas und der nachmaligen Vereinigten
Staaten eindrangen und die eine Anzahl von Stammnamen in allgemeine
Aufnahme brachten, welche auf gewisse ethnische Eigentümlichkeiten der
betreffenden Stämme gegründet waren. Dahin gehören Namen wie „Flat-
heads" oder „Flachkopf-Indianer" für die Stämme am Columbia-Flusse
und südlich davon, welche die Sitte der künstlichen Abflachung des
kindlichen Schädels kultivierten. Dann die „Blackfeet" oder „Schwarzfuss-
Indianer", die von den Quellen des Missouri bis an die Rocky Mountains
hinüber ein weites Gebiet bewohnten, die „Nez-Perces" oder „Durchbohrten
Nasen" die eine Untergruppe der „Flatheads" bildeten und in den gebirgigen

Landschaften am obern Columbia-Flusse lebten; die „RootrDiggers"
oder „Wurzelgräber" eine Abteilung der „Snakes" oder Schlangen-Indianer",
die in der Gegend des grossen Salzsees ihre Sitze hatten; endlich wollen
wir noch die „Pueblo Tribes" oder „Dorf-Indianer" erwähnen, die zwar in
mehrere sprachlich ganz verschiedene Gruppen zerfallen, aber ihre gemeinsame
Benennung der „Pueblo-Indianer" von ihren festen gemauerten und
mehrstöckigen dorfähnlichen Ansiedelungen erhalten haben, die einen so
charakteristischen Zug im Landschaftsbilde der von ihnen bewohnten Gegenden
von Arizona und New Mexico bilden.

Wir sehen also, dass es recht verschiedene Umstände waren, denen
die seit dem Altertum bis ins 18. Jahrhundert auftretenden Völkernamen
ihre Entstehung verdankten. An einem einheitlich durchgeführten Prinzip,
Ordnung in dieses Chaos von Völkern zu bringen, fehlte es bis zu dieser
Zeit vollständig.

Als den ersten Versuch, das menschliche Geschlecht systematisch
einzuteilen, können wir die Uebersicht der menschlichen Rassen betrachten,
welche der grosse schwedische Naturforscher Carolus Linnä in seinem

„Systema Naturae" gegeben hat. Dieser Versuch ist in mehrfacher
Hinsicht von grossem Interesse, weshalb wir ihn nach der als klassisch
betrachteten 10. Auflage des Systema Naturae vom Jahre 1758 hier in
wörtlicher Uebersetzung anführen wollen.

Linne stellte bekanntlich an die Spitze der Säugetiere als deren erste

Ordnung die Primaten (Primates), deren auszeichnende Merkmale 4 parallele
obere Schneidezähne und 2 an der Brust sitzende Saugwarzen bilden.
Diese Ordnung der Primaten umfasst 4 Gattungen: Homo oder Mensch,
Simia oder Affe, Lemur oder Halbaffe und Vespertilio oder Fledermaus.

Die Gattung Mensch zerfällt Linne in 2 Spezies oder „Arten", nämlich

1. in den Homo sapiens und 2. den Homo troglodytes. Die Spezies
Homo sapiens zerfällt er wieder in 6 verschiedene „Varietäten": Homo
sapiens ferus, americanus, europaeus, asiaticus, afer, monstrosus. Auf
diese Weise präsentiert sich das System Linne's für den Menschen in
folgender Weise:



— 44 —

Mensch erkenne dich selbst.

1) Der intelligente Mensch. Der am Tage lebende Mensch, verschieden nach Kultur
und Wohnsitz.

Der wilde Mensch. Vierfüssig, stumm, behaart.
Der junge Bärenmensch aus Litthauen, 1661.
Der junge Wolfsmensch aus Hessen, 1344.
Der junge Schafmensch aus England.
Der junge Hannoveraner.
Die zwei Knaben aus den Pyrenäen 1719.

Johannes von Lifege.

a) Der Amerikaner. — Rothäutig, cholerisch, aufrecht.
Mit schwarzen, geraden, dicken Haaren, breiter Nase, fleckigem Gesicht
und fast bartlosem Kinn;
ausdauernd, heiter, frei;
bemalt sich mit roten kunstvollen Linien;
wird von der Gewohnheit regiert.

ß) Der Europäer. — Weiss, sanguinisch, muskulös.
Mit üppigem, gelblichem Haupthaar und blauen Augen ;

von beweglichem, sehr scharfsinnigem und erfinderischem Geist;
bedeckt sich mit enganliegenden Kleidern;
wird durch Gesetze regiert.

y) Der Asiate. — Von brauner Farbe, melancholischem Temperament, steif.
Mit schwärzlichem Haar und braunen Augen;
ernst, prachtliebend, geizig;
bekleidet sich mit losen Gewändern;
wird durch Meinungen regiert.

ö) Der Afrikaner. — Schwarz, von phlegmatischem Temperament, schlalf;
mit schwarzem, gekräuseltem Haar, sammtartiger Haut, platter Nase,
dicken Lippen. Die Weiber haben bauschige Geschlechtsteile und in der
Säugezeil lang herniederhängende Brüste;
verschmitzt, träge, nachlässig;
schmiert sich mit Fett ein;
wird durch Willkür regiert.

e) Der monströse Mensch. — a) Infolge der Landesnatur; b) Durch Kunst.

a) Die Alpenbewohner sind klein, behend, furchtsam.
Die Patagonier sind gross und träge.

b) Menschen, die, um weniger fruchtbar zu sein, nur einen Hoden haben:
die Hottentotten.
Mädchen, die durch ihren geschnürten Unterleib binsenschlank
erscheinen : Europäerinnen.

c) Grossköpfe, mit kegelförmigem Kopf: die Chinesen.
Flachköpfe, mit vorn zusammengepresstem Kopf: die Canadier.
Er lebt zwischen den Wendekreisen freiwillig und mühelos, auf der
übrigen festen Erde gezwungen.

2) Der Höhlenmensch. — Führt eine nächtliche Lebensweise.
Der Waldmensch Orang Outang.
Der Kakurlacko.
Er wohnt in den Grenzgebieten von Aethiopien und auf Java, Amboina
und Ternate in Höhlen.



— 45 —

Untersuchen wir nun diese Linne'sche Klassifikation kritisch, so
können wir daran etwa folgendes bemerken: Was Linne unter der
Bezeichnung des Homo sapiens ferus, also des „wilden" Menschen zusammen-
fasst, sind die ihm aus der Literatur bekannt gewordenen vereinzelten
Exemplare sogenannter „Haarmenschen", bei denen also abnormer Weise
der ganze Körper oder einzelne Partien desselben mit einem Haarkleide
bedeckt sind. Irrig ist dagegen seine Angabe, dass solche abnorme
Individuen „vierfüssig" und „stumm" seien. Die übrigen Varietäten des

Homo sapiens sind rein geographisch, wobei Linne bei ihrer Charakterisierung

rein somatische Merkmale mit psychischen und rein ethnographischen

kombiniert. Rein anthropologisch sind die Angaben über Haut-
und Augenfarbe, sowie über den Haarwuchs, in psychologischer Beziehung

hält Linne sich an die alte, schon von dem griechischen Arzte Ga-
lenus aufgestellte Lehre von den vier Temperamenten, von denen je eines
für eine der vier von Linne aufgestellten geographischen Varietäten des

Homo sapiens charakteristisch sein soll. Ebenfalls dem psychischen
Gebiet entnommen sind die Angaben über die bezeichnenden Charakterzüge
der vier Varietäten: der Amerikaner ist ausdauernd, heiter, freiheitsliebend,
der Afrikaner verschmitzt, faul und nachlässig, der Europäer beweglichen
Geistes, sehr scharfsinnig und erfinderisch. Ethnographisch dagegen sind
die Angaben über die Art der Bekleidung, der Bemalung der Haut beim
Amerikaner, der Einfettung beim Afrikaner, sowie die Charakteristik der
vermeintlichen Regierungsform der einzelnen Varietäten: Gewohnheit,
Gesetz, Meinung, Willkür. Was Linne endlich als „Homo monstrosus" zu-
sammenfasst, sind drei Paare von Gegensätzen: die kleinen und beweglichen

Alpenbewohner werden den grossen und trägen Patagoniern, die
spitzköpfigen Chinesen den flachköpfigen kanadischen Indianern gegenübergestellt,

während ein drittes Paar aus den Hottentotten, die nach Peter
Kolbs Bericht durch das Ausschneiden eines Hodens einhodig (monor-
chides) werden und den schnürleibigen europäischen Mädchen gebildet wird.

Was schliesslich Linnens zweite Spezies, den „Höhlenbewohner" (Homo
troglodytes) anbelangt, deren Zugehörigkeit zur engern Gattung Homo
Linne" ausdrücklich betont, so erhellt aus seiner Beschreibung, dass es
sich dabei, gerade wie beim Homo monstrosus, um nichts anderes als um
eine gelegentlich innerhalb aller menschlichen Rassen auftretende
Abnormität handelt, nämlich um Fälle von Albinismus, d. h. des völligen
Mangels des färbenden Pigmentes in der Haut, den Haaren und den Augen.

Im grossen und ganzen müssen wir also sagen, dass unbeschadet
der unsterblichen Verdienste Linne's um die beschreibenden Naturwissenschaften

seine Einteilung des Menschengeschlechtes in Arten und Varietäten

noch auf einer Stufe steht, deren Bescheidenheit wir erst dann voll
würdigen können, wenn wir bedenken, welches ungeheure Material sich
bis zu seiner Zeit bereits angesammelt hatte, das ihm aber vollständig fremd
geblieben war. Dies mag z.T. mit Linne's Abneigung gegen das Erlernen



— 46 —

fremder Sprachen — er verstand eigentlich nach seiner eigenen Angabe
nur Schwedisch und Lateinisch1) — z.T. aber auch damit zusammengehangen

haben, dass der überwiegende Teil des damals schon tatsächlich
vorhandenen ethnographischen Stoffes in spanischen und portugiesischen
Werken aufgestapelt lag, von denen nur wenige durch Uebersetzungen und
Auszüge der gelehrten Welt ausserhalb der pyrenäischen Halbinsel zugänglich

waren. Immerhin aber berührt es uns seltsam, dass noch um die
Mitte des 18. Jahrhunderts ein auf allen andern Gebieten der
Naturbeschreibung so souveräner Geist, wie Linne, sich bezüglich des Menschen
so unsicher fühlte, dass er über die Alpenbewohner und die Albinos die
Märchen in sein Werk aufnahm, die etwa ein Messbudenbesitzer einem
ländlichen Publikum auftischt, wenn er ihm einen Zwerg oder einen
Albino vorführt. Der erstaunliche Tiefstand der völkerspychologischen Kenntnisse

bei Männern, welche, wie Linne, ausser-europäische Völker nur aus
der Literatur kennen lernten, geht auch zur Genüge aus Linne's Meinung
hervor, dass die vier geographischen Menschenrassen sich auch nach den
vier Temperamenten sondern. Wie unvergleichlich viel höher als diese

dürftigen und schablonenhaften Ansichten der Linne'schen Zeit stehen die
Schilderungen, die uns ein Ibn-Batuta, ein Marco Polo, ein Las Casas,
ein Lafitau auf Grund eigener vorurteilsloser Beobachtung und Erfahrung
über die Psyche ausser-europäischer Völker hinterlassen haben!

Linne hatte in einem anonymen Schriftsteller2) einen Vorläufer gehabt,
der in einer Abhandlung vom Jahre 1684 die gesamte Menschheit auf
vier Grundstämme reduzierte, denen aber ein anderes Einteilungsprinzip
zu Grunde lag, als das rein geographische Linne's. Der erste Stamm um-
fasste nämlich ganz Europa mit Ausnahme von Lappland, ferner Südasien,
Nordafrika und ganz Amerika, der zweite Stamm war gebildet von den
Bewohnern des übrigen Afrika; der dritte Stamm umfasste den ganzen
Rest von Asien mit den südöstlich davon gelegenen Inselgruppen, der
vierte endlich war bloss von den „Lappen" gebildet.

In ähnlichen Bahnen wie der Anonymus bewegen sich auch die
Einteilungen, welche die nächsten Nachfolger Linne's von den Menschenrassen
gaben. So unterschied der englische Dichter Oliver Goldsmith 6 Varietäten:
1. die polare oder, wie wir heute sagen würden, die „hyperboräische", 2. die
tatarische oder nordasiatische, 3. die südasiatische, 4. die Neger Afrika's,
5. die amerikanische und endlich 6. die europäische Varietät.

J) Linne" erzählt in seiner in der 3. Person gehaltenen Lebensbeschreibung von
sich selbst: „Sein Geist war so gänzlich nicht für Sprachen eingerichtet (hans genie
war sa aldeles intet för sprak), dass er weder Englisch lernte, noch Französisch, noch
Deutsch, noch Lappisch, ja nicht einmal Holländisch, trotzdem er volle drei Jahre in
Holland lebte."' (Egenhändiga anteckningar af Carl Linnaeus om sig sjelf, Stockholm,
1823. S. 36.)

2) Zitiert bei Blumenbach, De generis humani varietate nativa, 3. Aufl., S. 50.



— 47 —

Der Professor der Zoologie in Göttingen, Joh. Christ. Polyc. Erx-
leben*) stellte an die Spitze seines Werkes über die Säugetiere ein System
der Menschenrassen, das gegenüber dem Linne'schen einen entschiedenen
Fortschritt bedeutet, indem es bloss auf rein körperliche Merkmale gegründet
ist, und zudem auch verschiedene Irrtümer Linne's korrigiert. Innerhalb
der einen Species Homo sapiens unterscheidet nämlich Erxleben folgende
Varietäten:

1. Die Lappen. — Klein, weiss, muskulös, mit flachem breitem Gesicht, spitzem
etwas vorstehendem und kaum behaartem Unterkiefer, kleinen, tiefliegenden, schwarzbraunen

Augen, kleiner stumpfer Nase, aufgetriebenen Backen, grossem Mund, dicken
Lippen, grossen Ohren, geraden, schwarzen und dicken Haaren, ziemlich langen
Armen, und ziemlich kleinen Händen und Füssen.

In den nördlichen Gegenden von Europa, Asien und Amerika.
2. Die Tataren. — Mittelgross, olivenbraun, mit flachem und breitem Gesicht,

runzliger Stirne, kleinen, tiefliegenden, schwarzen Augen, breiten Augenbrauen, kurzer
dicker Nase, aulgeblähten Wangen, vortretendem spitzem Kinn, spärlichem Bartwuchs,
ziemlich langen, ziemlich weit von einander abstehenden Zähnen, schwarzen, ziemlich
dicken Haaren, dicken Schenkeln und ziemlich kurzen Unterschenkeln.

In Asien vom Himalaya gegen den Polarkreis hin.
3. Die Asiaten. — Mittelgross, fahlgelb, steif, mit schwärzlichen Haaren,

kleinen schwarzen Augen, niedergedrückter Nase, dicken Lippen, und nach vorn
gerichteten Zähnen.

Jenseits des Ganges.
4. Die Europäer. — Mittelgross, weiss und muskulös, mit üppigen gelblichen

Haaren, blauen oder braunen Augen, ziemlich schmalen Lippen.
5. Die Afrikaner. — Gross und schwarz, mit einer Haut, die durch ein ziemlich

dickes und schwarzes Rete Malpighi sammetartig erscheint, schwarzen, krausen
Haaren, schwarzen oder grünen Augen, platter Nase, aufgeworfenen Lippen,
aufgetriebenem Bauch, und grossen Brüsten bei den Frauen.

Hauptsächlich in Westafrika.
6. Die Amerikaner. — Mittelgross, rot, mit schwarzen, geraden, dicken Haaren,

fleckigem Gesicht, kleiner Stirne, schwarzen Augen, Adlernase, breiten Nasenlöchern,
fast bartlosem Kinn (falls dies nicht etwa bloss auf Kunst beruht).

Der „Wilde Mensch" von Linnd ist keine Rasse.

Der nächtliche Höhlenmensch (Homo troglodytes nocturnus), der nicht mit
dem Orang Utang (Simia satyrus) zu verwechseln ist, wird zuweilen als eine krankhafte

Erscheinung in der heissen Zone, seltener ausserhalb derselben gefunden: die
Afrikaner nennen ihn „Dondo", die Portugiesen „Albino", die Indier „Kackerlack",
„Kalkalak", „Kalkalatt", in der gewöhnlichen Sprache wird er als „weisser Neger"
{Leucaethiops) bezeichnet. Er ist kleiner als seine Landsleute, von sehr weisser
Farbe, mit sammetartiger oder schuppiger Haut, weissen, zuweilen gelblichen Haaren,
häufig ohne Schamhaare-und bartlos, mit goldgelber, seltener blass-bläulicher
Regenbogenhaut, bei Nacht sieht er, aber schwach (eine Nickhaut ist kaum vorhanden).
Der Leib ist schwach. Der Tod tritt früh ein.

Diesem ist auch der „gefleckte Neger" (Aethiops maculatus) an die Seite zu
stellen, der ebenfalls eine krankhafte Erscheinung ist.

Die „Riesen" von Patagonien, die „Zwerge" (Pygmaei) der Alten —
falls es sich bei diesen nicht etwa um Affen handelt — verweist Erxleben

*) Erxleben, Io. Christ. Polyc, Systema regni animalis, Mammalia, Lipsiae, 1777.



— 48 —

ebenso ins Reich der Fabelwesen, wie die Hermaphroditen von Florida
und die geschwänzten „Teufelsmenschen" (Homo lucifer) der antarktischen
Länder, von denen ältere Beschreibungen berichten.

Im ganzen bedeutet das System Erxlebens gegenüber dem Linne'schen
einen beträchtlichen Fortschritt. Während nun Erxleben die gesamte körperliche

Erscheinung des Menschen bei der Aufstellung seiner Rassen
berücksichtigt, entnahmen ein paar andere Systeme ihr Einteilungsprinzip lediglich
der Hautfarbe. Wir brauchen sie hier um so weniger im Einzelnen
anzuführen, als sie nur noch historisches Interesse beanspruchen können und
als das Wesentliche derselben in dem sogleich zu besprechenden Werke
Blumenbachs zitiert ist.

Von allen Einteilungen der altern Zeit hat aber keine eine so

allgemeine und so nachhaltige Bedeutung erlangt, wie diejenige des Göttinger
Professors der Naturgeschichte Johann Friedrich Blumenbach. Die kleine
und unscheinbare Jugendarbeit, in der er die Stellung des Menschen in der
Natur zum ersten Mal gründlich untersuchte, hat im Laufe der Zeit drei
Auflagen erlebt, von denen die dritte und letzte den klassischen Schriften
über die Lehre vom Menschen beizuzählen istx). Blumenbach kommt bei
seiner Untersuchung zu dem Resultat, dass erstlich die sämtlichen menschlichen

Rassen (varietates) trotz ihrer anscheinend so grossen Verschiedenheit

doch auch in ihren extremsten Gliedern nur eine einzige zoologische
Species, den Homo sapiens Linne's bilden und dass ferner die Abgrenzung
von „Varietäten", wie man damals sagte, oder von „Rassen", wie wir
heute sagen, innerhalb der einen „Art" in hohem Grade willkürlich sei,
da die verschiedenen Varietäten durch Uebergänge miteinander verbunden
sind. Unter diesem Gesichtspunkt sind daher auch die von Blumenbach
selbst aufgestellten „Varietäten" zu beurteilen. Während er in der ersten
Auflage seines Werkes nur vier Varietäten angenommen hatte, wurde er
durch die mittlerweile in Ostasien und Amerika neu hinzugekommenen
Kenntnisse dortiger Völker veranlasst, in den beiden spätem Auflagen die

fünf Rassen anzunehmen, deren Charakteristik wir hier wörtlich anführen
wollen, weil sie auch heute noch nicht aus den zoologischen und
geographischen Lehrbüchern verschwunden sind.

„§ 82. Kennzeichen und Grenzen dieser Varietäten. Ueberhaupt lassen sich
diese fünf Varietäten durch nachfolgende Merkmale und Beschreibungen unterscheiden
und bestimmen. Ehe ich diese Merkmale aufführe, muss ich jedoch im voraus
erinnern, dass man erstlich, wegen ihrer mannigfaltigen Verschiedenheit dem Grade
nach, nicht bloss eines oder das andere derselben, sondern mehrere in Verbindung mit
einander betrachten müsse; dann aber, dass auch selbst diese zusammengenommenen
Kennzeichen nicht so bleibend seien, dass sie nicht in jeder Varietät unendlichen
Ausnahmen unterworfen sein sollten. Indes ist doch diese Uebersicht so abgefasst, dass
sie im allgemeinen hinlänglich deutliche und klare Begriffe gibt.

J) Blumenbach, Io. Frid., De generis humani varietate nativa, Gottingae, 1795,
ed. 3. Eine Uebersetzung der 3. Auflage lieferte Johann Gottfried Gruber unter dem
Titel: „Ueber die natürlichen Verschiedenheiten im Menschengeschlechte, Leipzig,
1798. — Dieser Uebersetzung ist das im Texte gegebene Zitat entnommen.



— 49 —

A. Kaukasische Varietät.

Von weisser Farbe, mit roten Wangen, schwärzlichem oder nussbraunem Haar,
gerundetem Kopf.

Mit ovalem, regelmässigerem Gesicht, in welchem die einzelnen Teile nicht zu
stark ausgezeichnet sind, flacherer Stirne, engerer, leicht gebogener Nase, kleinem
Munde.

Mit senkrecht unter einander stehenden Vorderzähnen des obern und untern
Kiefers.

Mit sanft hervorstehenden Lippen (vorzüglich der Unterlippe), vollem, rundem Kinn.

Ueberhaupt von jener, nach unsern Begriffen von Ebenmass, reizenden und
schönen Gesichtsform.

Zu dieser ersten Varietät gehören die Europäer (mit Ausnahme der Lappen
und übrigen Finnen), die westlicheren Asiaten bis zum Flusse Obi, dem kaspischen
Meere und Ganges. Endlich die Einwohner des nördlichen Afrika.

B. Mongolische Varietät.
Von gelbbrauner Farbe.
Von schwarzem, härterm, weder krausem noch dichtem Haar.
Mit gleichsam viereckigem Kopfe, breitem und plattem Gesicht; und deshalb

mit minder abgesonderten, sondern gleichsam in einander fliessenden Zügen, eine
flache, sehr breite Glabelle, eine kleine eingedrückte Nase, runde, herausstehende
Bausbacken, die Oeffnung der Augenlider enger, geradliniger, das Kinn hervorragend.

Zu dieser Varietät gehören die übrigen Bewohner Asiens (mit Ausnahme der
Malayen auf der letzten Halbinsel des Ganges), die finnischen Völker in dem kalten
Teile von Europa, Lappen und andere, und aus dem nördlichsten Amerika die von
der Beringsstrasse bis zum äussersten bewohnten Grönland verbreiteten Eskimos.

C. Die äthiopische Varietät.
Von schwarzer Farbe, schwarzem und krausem Haar, schmalem, an den Seiten

eingedrücktem Kopfe, mit unebener, höckerrichter Stirne, herausstehenden Jochbeinen,
mit mehr hervorliegenden Augen, mit einer dicken und mit den herausstehenden
Oberkiefern gleichsam zusammeniliessenden Nase, mit engerer, vorwärts verlängerter
Kinnladenwölbung, schräg hervorragende Oberschneidezähne, wulstige Lippen
(besonders die Oberlippe), und ein zurückgebogeneres Kinn.

An vielen krumme Beine.
Zu dieser Varietät gehören alle Afrikaner bis auf die nördlichen.

D. Amerikanische Varietät.
Von Kupferfarbe, schwarzem, hartem und schwachem Haar, die Stirne niedrig,

die Augen tiefliegend, eine stumpfe, jedoch herausstehende Nase.
Das Gesicht ist zwar insgemein breit und dickwangig, jedoch nicht flach und

platt, sondern die Teile drücken sich en profil deutlich aus und sondern sich von
einander ab.

Die Form von Stirn und Scheitel ist bei den meisten erkünstelt.
Hiezu gehören aUe Bewohner Amerikas bis- auf die Eskimos.

E. Malayische Varietät.
Ihre Farbe ist schwarzbraun, das Haar schwarz, weich und kraus, dabei dicht

und voll, die Stirn schmäler, die Nase fleischiger, breiter und kolbig; der Mund
gross, die Oberkiefer etwas hervorragend, die Gesichtszüge, en profil besehen, ziemlich

hervorspringend und von einander abgesondert.
Die letzte Varietät enthält die Südseeinsulaner nebst den Bewohnern der

marianischen, philippinischen, molukkischen, sundischen Inseln und der Halbinsel
Malakka.



— 50 —

Dies also das System Blumenbachs. Wenn wir uns hier auch auf
eine kurze Wiedergabe desselben beschränken müssen, so wollen wir doch
erwähnen, dass damit der reiche Inhalt des kleinen Buches Blumenbachs
keineswegs erschöpft ist, sondern dass es sich auch heute noch empfiehlt,
die weitern Ausführungen dieses ungewöhnlich scharfsinnigen und belesenen
Naturforschers im Original nachzulesen.

Blumenbach ist der Begründer der „Anthropologie" im engern, heutigen
Sinne und die Sorgfalt, mit der er alle mit der Stellung des Menschen im
Reiche der Säugetiere verknüpften Fragen diskutiert, verdient in der Tat alles

Lob, um so mehr als er selbst keine überseeischen Reisen gemacht und
ausser-europäische Menschen nur aus den Reisebeschreibungen und seiner
allerdings für die damalige Zeit ausserordentlich reichen Schädelsammlung
kennen gelernt hatte. Von der rohen Vorstellung Linne's, wonach jedem
Kontinent auch eine besondere Menschenrasse entsprechen sollte, hatte sich
Blumenbach mit Erfolg emanzipiert, so dass er in einzelnen Fällen, wie
zwischen Eskimo und Indianern, zwischen Nordafrikanern und Negern,
die Grenzen seiner Rassen sogar mitten durch die Kontinente hindurch
verlaufen lässt. Es ist daher begreiflich, dass sich die fünf Blumenbach'-
schen Rassen noch lange, nachdem bereits eine Reihe anderer anthropologischer

Systeme aufgestellt worden waren, wenigstens im deutschen
Sprachgebiet, nicht nur in den Lehrbüchern der Schulgeographie, sondern
auch der Zoologie erhalten haben. Wie sehr Blumenbach mit seiner
Behauptung Recht hatte, dass die Abgrenzung von Rassen innerhalb der
einheitlichen menschlichen Spezies willkürlich sei, beweisen die ausserordentlichen

Differenzen in der Zahl der Rassen, welche von seinen Nachfolgern
aufgestellt wurden. Virey nahm nur zwei Rassen an, Cuvier drei, Häckel
dagegen schon elf, Friedrich Müller, der sich im übrigen stark an Häckel
anlehnt, zwölf, Morton zweiundzwanzig.

Fünftes Kapitel.

Einfluss der Reisen James Cook's. — Die Anfänge
der vergleichenden Linguistik.

Mit der dritten Auflage von Blumenbach's kleinem Buch sind wir am
Ende des 18. Jahrhunderts angelangt. Wie wir gesehen haben, war es im
18. Jahrhundert in erster Linie die Körpernatur des Menschen, welche das
wissenschaftliche Interesse in Anspruch nahm und zu einer festern
Umgrenzung der allmählich bekannt gewordenen „Varietäten" des
Menschengeschlechtes führte. Von einer wissenschaftlichen ethnologischen Behand-



— 51 —

lung des in der Literatur aufgespeicherten Materials ist bis zu dieser Zeit
noch nicht die Rede, wenn wir von den oben erwähnten Anfängen absehen.
Denn wenn auch einzelne ethnographische Daten für die rechtswissenschaftlichen,

kulturgeschichtlichen und soziologischen Werke dieses Zeitraums
benützt wurden, so bewegen sich doch die meisten Schriftsteller über diese

Materien, soweit sie sich nicht auf die Kulturvölker des klassischen Altertums

beschränkten, in ihren Spekulationen doch zu sehr in allgemeinen
und vielfach schablonenhaften Redensarten, als dass ihre Werke als wirklich
„ethnologische" betrachtet werden dürften. Weder Montesquieu's berühmter
„Esprit des Lois" (1748), noch Voltaire's „Essai sur les moeurs et l'esprit
des nations" (1754), noch Rousseaus's „Contrat social" (1762), noch endlich,

um auch ein deutsches Werk dieses Zeitraums anzuführen, Herder's
„Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit" (1785—1792)
können daher trotz ihres Wertes nach andern Richtungen und trotz mancher

geistvoller Apercus, als wirklich fördernd für die spezifisch ethnologische
Kenntnis des Menschen betrachtet werden. Es macht sich vielmehr während
des 18. Jahrhunderts ein starker Unterschied zwischen denjenigen Schriftstellern

welche, wie James Cook und seine deutschen Reisebegleiter Johann
Reinhold Forster und sein Sohn Johann Georg Adam Forster, sowie Adalbert
von Chamisso, Menschen primitiverer Kultur aus eigener Anschauung und
Beobachtung kannten und denen bemerklich, die sich den Menschen im
Urzustand ausschliesslich aus der Lektüre so konstruierten, wie sie ihn für
ihre Spekulationen am besten brauchen konnten.

Gerade die Reisen Cook's, die in die Jahre von 1768—1779 fallen,
durch welche so manche die Südsee und den vermeintlichen „südlichen
Kontinent" (Terra australis) betreffende geographische Frage endgültig gelöst
wurde, hatten auch für die Erweiterung der ethnographischen Kenntnisse
eine Bedeutung, die für die Geschichte der Völkerkunde grundlegend wurde
und ausserordentlich viel dazu beitrug, in Europa das Interesse für ausser-
europäische Völker in einer Weise zu beleben, wie es seit der Entdeckung
Amerikas nicht mehr der Fall gewesen war. Die Schilderungen Cook's
von den Inseln der Südsee und ihren Völkern müssen zu ihrer Zeit
ausserordentlich populär gewesen sein, denn auch Voltaire kannte sie und benützte
z.B. ein von Cook auf Tahiti geschildertes Erlebnis in ziemlich genauer
Anlehnung an das Original zu seiner satirischen Erzählung: „Les oreilles
du Comte Chesterfield et le chapelain Goudman".

In Deutschland trugen namentlich die farbenreichen Schilderungen von
der Inselwelt der Südsee, die Georg Forster von der zweiten Cook'schen
Reise entwarf, die er mit seinem Vater, dem Naturforscher Johann Reinhold
Forster, als dessen Amanuensis mitgemacht, mächtig dazu bei, das Interesse
für fremde Völker und deren Sitten zu beleben. „Wäre es mir erlaubt",
sagt Alexander von Humboldtx) eigene Erinnerungen anzurufen; mich selbst

J) Humboldt, Ä. von, Kosmos, II. S. 5.



— 52 —

zu befragen, was einer unvertilgbaren Sehnsucht nach der Tropengegend
den ersten Anstoss gab; so musste ich nennen: Georg Forsters Schilderungen

der Südsee-Inseln; Gemälde von Hodges, die Ganges-Ufer
darstellend, im Hause von Warren Hastings in London; einen kolossalen
Drachenbaum in einem alten Turme des botanischen Gartens bei Berlin."

„ Der Schriftsteller," äussert sich A. von Humboldt an anderer Stellex)
„welcher in unsrer vaterländischen Literatur nach meinem Gefühle am
kräftigsten und am gelungensten den Weg zu dieser Richtung (d.h. dem
wissenschaftlichen Naturstudium) eröffnet hat, ist mein berühmter Lehrer
und Freund Georg Forster gewesen. Durch ihn begann eine neue Aera
wissenschaftlicher Reisen, deren Zweck vergleichende Völker- und Länderkunde

ist."
So sehen wir, wie vom frühen Mittelalter bis zum Schluss des 18.

Jahrhunderts im Anschluss an die überseeischen Entdeckungen und
Eroberungen der seefahrttreibenden Völker Westeuropas und an die grossen
Landreisen russischer und in russischen Diensten stehender deutscher
Forscher in dem, durch die frühern Eroberungen der Kosaken so rasch
unterworfenen Sibirien sich allmählich in den Gesichtswerken und Reisebeschreibungen

und, für die Länder des römisch-katholischen Religionskreises auch
in den Berichten der Missionäre, eine ungeheure Menge von Einzelmaterial
aufstapelte, das nur noch der Sichtung und Verarbeitung unter
allgemeinern, d.h. ethnologischen Gesichtspunkten harrte. Nun ist schon aus
den rein praktischen Gründen der gegenseitigen Verkehrsanbahnung, unter
den ethnographischen Merkmalen eines Volkes eines der wichtigsten seine

Sprache. Es ist daher begreiflich, dass sich die ersten Anläufe
ethnologischer, d. h. vergleichender Betätigung auf linguistischem Gebiete zeigten.
Ihre Wurzel reicht allerdings in eine Zeit zurück, wo von einer wirklich
wissenschaftlichen Behandlung vergleichend - sprachwissenschaftlicher
Probleme noch keine Rede sein konnte, sondern wo die einschlägigen Dinge
noch unter dem Gesichtspunkt blosser Kuriositäten betrachtet wurden. Der
fremdartige Klang ausser-europäischer Idiome, die man sich vermittelst der
schon frühzeitig vorhandenen Uebersetzungen des „Vaterunser" in die
meisten europäischen und westasiatischen Sprachen vorzuführen versuchte,
die seltsamen Formen der Alphabete asiatischer Schriftvölker, die man
allmählich infolge der christlichen Missionstätigkeit kennen lernte, bildeten
den ersten Ausgangspunkt derartiger Untersuchungen und diese reichen bis
in die Zeit der Erfindung der Buchdruckerkunst zurück. In jener Zeit,
ums Jahr 1427, lieferte Johann Schildberger, der im Kriege gegen die
Türken in deren Gefangenschaft geraten und während 32 Jahren in einem

J) Humboldt, A. von, Kosmos, II. S. 72. Seltsamer Weise lässt Humboldt den
Umstand ganz unberücksichtigt, dass Georg Forster in seinen beiden, auf die zweite
Cook'sche Expedition bezüglichen Werken nur als Vermittler der wissenschaftlichen
Ideen seines Vaters, des Naturforschers Johann Reinhold Forster, gegenüber dem
deutschen Publikum auftritt und auftreten will.



— 53 —

grossen Teile Asiens als Sklave herumgeführt worden war, bereits eine

Uebersetzung des Vaterunser in armenischer und in tatarischer Sprache.
Um die Mitte des 16. Jahrhunderts (1555) führt Conrad Gesner1), dessen

Verdienste wir sonst auf anderm Gebiete zu suchen gewohnt sind, in
seinem Mithridates das Vaterunser bereits in 22 Sprachen auf, nämlich in
Aethiopisch, Englisch, Arabisch, Armenisch, Wallisisch, Chaldäisch, Deutsch,
Flandrisch, Isländisch, Schweizerisch, Geldrisch, Griechisch, Hebräisch,
Spanisch, Ungarisch, Böhmisch, Slavisch, Polnisch, Italienisch, Churwälsch,
Sardinisch der Städte und Sardinisch des Landes.

Nachdem sich auch im Laufe des 16. und 17. Jahrhunderts das Material
wieder stark vermehrt hatte, konnte um die Mitte des 18. Jahrhunderts der
„Orientalische und Occidentalische Sprachmeister"2) bereits 100 Alphabete
und das Vaterunser in 200 Sprachen und Mundarten dem gelehrten
Publikum vorlegen.

.Einen sehr namhaften Fortschritt über alles bisher Erreichte bildeten
aber zu Ende des 18. Jahrhunderts die linguistischen Schriften des spanischen
Geistlichen Don Lorenzo Herväs, der zuerst italienisch, später spanisch
schrieb. Alle seine Werke sind zu grossen literarischen Seltenheiten
geworden. Es ist klar, dass die linguistischen Argumentationen des Herväs
unsern heutigen Kenntnissen nicht mehr entsprechen können und daher

nur noch historischen Wert besitzen, so sehr auch der Verfasser bemüht
ist, mit einer für seine Zeit erstaunlichen Belesenheit alles ihm irgendwie
zugängliche literarische Material für seine Untersuchungen zu benützen.
So gelang es ihm, in seinem Vocabolario poliglotto3) 63 Stammwörter in
154 Sprachen miteinander zu vergleichen und in seinem Saggio prattico
delle lingue4) nicht weniger als 307 Vaterunser in verschiedenen Sprachen
zusammenzubringen. Von den fünf Bänden seines Catälogo de las lenguas
de las naciones conocidas5) ist der erste der wichtigste, da er die
amerikanischen Sprachen behandelt, über welche dem Verfasser ein ungewöhnlich

reiches Originalmaterial in den Berichten vieler Missionäre zu Gebote

') Gesner, Conradus, Mithridates, de differentiis linguarum tum veterum, tum
quae hodie apud diversas nationes in toto orbe terrarum in usu sunt, observationes,
Zürich, 1555, 8.

2) Orientalischer und Occidentalischer Sprachmeister, welcher nicht allein 100

Alphabete nebst ihrer Aussprache, auch einigen Tabulis polyglottis verschiedener
Sprachen und Zahlen vor Äugen legt, sondern auch das Gebet des Herrn in 200

Sprachen und Mundarten mit derselben Charakteren und Lesung nach einer
geographischen Ordnung mittheilet. Leipzig, 1748.

3) Herväs, Don Lorenzo de, Vocabulario poliglotto con prolegomeni sopra piü
di CL Lingue, Cesena 1786.

4) Herväs, Don Lorenzo de, Saggio prattico delle Lingue con prolegomeni e

una raccolta di orazioni Dominieali in piü di trecento Lingue e Dialetti, Cesena 1787.

5) Herväs, Don Lorenzo, Catälogo de las Lenguas de las Naciones conocidas

y numeracion, division y clases de estas segun la diversidad de sus Idiomas y Dia-
lectos. Madrid 1800.



— 54 —

stand. Es sind daher gerade in diesem Werke eine Fülle wertvoller
historischer und linguistischer Angaben enthalten, wenngleich natürlich die
sprachphilosophischen Grundanschauungen des Verfassers durchaus auf
der biblischen Ueberlieferung beruhen und daher längst veraltet sind. Die
nahen Beziehungen des Abate Herväs zur katholischen Mission und den

Gründungen der Jesuiten in Südamerika machen es begreiflich, dass seine

Angaben über das spanische Amerika reichhaltiger und besser sind, als
über das englische Nordamerika. Aber auch hier ist der Fleiss und die
Gewissenhaftigkeit anzuerkennen, mit der er bemüht ist, sich bis in die
entlegenen Gebiete von Alaska und Grönland hinauf ausreichendes Material
zu einer Klassifikation der dortigen Sprachen zu verschaffen.

Durch Lorenzo Herväs war dergestalt die vergleichende Linguistik
aus dem Stadium einer blossen Kuriositätensammlung herausgehoben und
auf eine weite weltumspannende Basis gestellt worden, wenngleich von einer
wissenschaftlich genügenden Methode der Linguistik noch um so weniger
die Rede sein konnte, als für die weitaus überwiegende Zahl der
aussereuropäischen schriftlosen Sprachen keine Grammatiken, sondern nur mehr
oder weniger dürftige Wörtersammlungen und Uebersetzungen des Vaterunser

und allenfalls der für die katholische Katechisation notwendigen Gebete
und Interrogatorien vorhanden waren. Dass unserm Autor aber eine richtige
Einsicht in die Grundprinzipien linguistischer Forschung bereits vorschwebte,
mögen ein paar seiner allgemeinen Ueberlegungen beweisen:

„In den Umständen und der Lage, in der sich das menschliche Geschlecht
heute befindet, lassen sich die Menschen nach ihren Sitten und der grossen
Verschiedenheit in den Einzelnheiten ihrer äussern Erscheinung in „Völker" (naciones)
einteilen. Stets aber Hessen sie sich, früher, jetzt und in der Zukunft, mit der grössten
Klarheit und Genauigkeit in Völker scheiden auf der Grundlage der verschiedenen
Sprachen, die sie reden. Der Sprachen haben sich daher zu allen Zeiten Gelehrte
und Ungelehrte als des sichersten Mittels bedient, um die verschiedenen Stämme des
Menschengeschlechtes zu unterscheiden. Die verschiedenen Sprachen bieten, wenn
sie geschrieben werden, dem Leser zwei Merkmale ihrer Verschiedenheit dar, nämlich
die einzelnen Wörter und dann das kunstreiche Gefüge der Grammatik, in dem sie
sich zusammenordnen, um die Rede zu bilden. Und wenn sie geredet werden, zeigen
sie noch ein drittes Merkmal, nämlich dasjenige der Aussprache oder des
Wortakzentes, mit dem die Worte ausgesprochen werden. Jedes dieser drei Merkmale
dient dazu, die Verschiedenheit der Stämme zu erkennen: diejenigen, welche alle drei
Merkmale vereinigt erhalten haben, müssen als ursprüngliche betrachtet werden, d. h.
als Stämme, die sich rein und selbständig erhalten haben und unveränderlich die
charakteristischen Kennzeichen der Familien, von denen sie abstammen, forterhalten."

Dass dem Padre Herväs aber auch der Umstand, dass einzelne Völker
im Lauf ihrer Geschichte ihre ursprüngliche Sprache gegen eine fremde
vertauscht haben, wohlbekannt war, geht aus folgender Aeusserung hervor x):

„Ein Volk gelangt dazu, sein eigenes Idiom aufzugeben, wenn es von einem
andern nicht nur die Worte, sondern auch das grammatikalische Gefüge erhalten hat;
aber in diesem Falle wird es immer viele Idiotismen seiner alten Sprache bewahren,

Herväs, D. Lorenzo, Catälogo de las Lenguas, I., S. 17.



— 55 —

an denen man erkennen kann, dass es nicht zu dem Stamme gehört, der ihm seine

jetzige Sprache gegeben hat. Der Franzose, der vor alters keltisch redete, und der
Spanier, der ursprünglich das Kantabrische oder Baskische redete, sprechen heute
Sprachen, die Dialekte des Lateinischen sind. Wer sie aber aufmerksam analysiert
und mit dem Keltischen oder dem Kantabrischen vergleicht, wird leicht bemerken,
dass der Franzose in seiner Sprache nicht wenige keltische Idiotismen, der Spanier
in seinem lateinischen Dialekt viele kantabrische Idiotismen braucht, dass ferner
sowohl der Franzose wie der Spanier viele Worte aus ihren alten respektiven Sprachen
bewahrt haben und dass je nach deren grammatikalischem Geiste diese Worte vielen
lateinischen Worten die Endungen gegeben haben

„Wenn zufällig die kantabrische und die keltische Sprache ausgestorben wären
und wir sie daher nicht mit den Sprachen vergleichen könnten, welche die Franzosen
und die Spanier heute reden, so würden wir nichtsdestoweniger infolge der
Verschiedenheit der Idiotismen den Schluss ziehen können, dass vor alters die Franzosen
und die Spanier verschiedene Sprachen redeten

„Wenn in der Sprache eines Volkes sich Worte aus vielen verschiedenen
Sprachen vorfinden, so kann dies die Folge eines intensiven Handels oder Verkehrs
mit jenen fremden Nationen sein und gewöhnlich ist es die Folge davon, dass dieses
Volk in verschiedenen Zeiten von vielen dieser Nationen unterworfen worden ist.
Die persische Sprache wimmelt von hindostanischen, chaldäischen, griechischen,
tatarischen und arabischen Worten und die Geschichte erzählt uns, dass in Persien fast
beständig ein Zu- und Abströmen, ein Einziehen und Wiederabziehen und Kriege der
hindostanischen, chaldäischen, griechischen, tatarischen und arabischen Nationen
stattgefunden haben."

„Jede Stammsprache besass ursprünglich ihre eigene und besondere
Aussprache, die im wesentlichen in ihren Dialekten unveränderlich sich forterhält, wie
dies deutlich und tatsächlich alle Stammsprachen und ihre Dialekte erkennen lassen.
Die jeder Sprache eigentümliche Aussprache ist, wie oben gesagt wurde, das
dritte auszeichnende Merkmal der Sprachen. Dieses Merkmal ist für die Frage
der Stammeszugehörigkeit das am meisten charakteristische, da es nach meiner
Ansicht bei ihnen unauslöschlich ist. Es kommt nicht selten vor, dass Leute von
Talent in einer fremden Sprache so vollkommen schreiben lernen, wie die nationalen
Litteraten jener Sprache, so dass sie sich in ihren Schriften in nichts von diesen
unterscheiden. Aber sehr selten ist dies beim Reden fremder Sprachen der Fall, denn
bei allen Völkern pflegen die Fremden leicht an ihrer Aussprache erkannt zu werden.
Nach meiner Ansicht kann es als allgemein gültige Regel aulgestellt werden, dass alle
Völker im wesentlichen stets die alte Aussprache ihrer entsprechenden Ursprachen
beibehalten und dass dies nicht nur bei denen der Fall ist, welche die betreffenden
Sprachen oder Dialekte derselben immer gesprochen haben, sondern auch bei denen,
die ihre Ursprache aufgegeben haben und fremde Sprachen reden. So spricht der
Franzose gegenwärtig seine fremde Sprache, d. h. einen lateinischen Dialekt, mit seiner
alten Aussprache, d. h. der keltischen und der Spanier spricht seine fremde Sprache,
also auch einen lateinischen Dialekt, mit seiner alten Aussprache, welche die
kantabrische oder baskische ist. Nehmen wir an, dass ein Baske aus den Bergen, der
keine andere Sprache als sein Baskisch reden konnte und ein Franzose ziemlich gut
spanisch reden lernen: so wird der Spanier, der sie mit etwas unter sich verschiedener
Aussprache sprechen hört, den Franzosen als Fremden erkennen und den Vizcayer
für seinen Landsmann. Diesen wird er für seinen Landsmann halten, falls er weiss,
dass die gutturale Aussprache der Silben ja, je, ji etc., welche der Vizcayer als
Fremder aussprechen wird, fremden, d. h. arabischen und nicht spanischen
Ursprungs ist."

Diese Stellen mögen genügen, um den Sinn und Geist zu zeigen, in
welchem der Catälogo de las Lenguas abgefasst ist. Trotz der wissen-



— 56 —

schaftlichen Hemmung, die ihm aus seiner Stellung als Priester durch die
Gebundenheit an die kirchliche Lehre und durch seine scholastische
Erziehung erwachsen musste, wirkt doch bei ihm die stete Anknüpfung an
einen realen Untergrund gegenüber den vielfach bloss theoretisierenden und
philosophierenden Spekulationen der Zeit der Aufklärungsphilosophie nicht
weniger wohltuend, als die Unparteilichkeit und Vorurteilslosigkeit, mit der
dieser ausserordentliche Mann den Sprachen ganz entlegener Wildstämme
ganz dieselbe Liebe und dasselbe Interesse entgegenbringt, wie den Sprachen
der grossen Kulturnationen Südeuropas und Westasiens.

Bald nach dem Erscheinen des Catälogo de las Lenguas des Padre
Herväs erschien auf deutschem Sprachgebiet ein ähnlich angelegtes, aber
auf umfassenderes Material gestütztes linguistisches Sammelwerk unter dem

Titel: „Mithridates oder allgemeine Sprachenkunde"1) das von Johann
Christoph Adelung begonnen und nach dessen Tode von Prof. Dr. Johann
Severin Vater fortgesetzt und beendigt wurde. Es enthält gegenüber den

sprachlichen Werken des Lorenzo Herväs manche wichtige Bereicherung,
namentlich auch hinsichtlich der allgemeinen Ausführungen über die
einzelnen Sprachen und Sprachgruppen. Aber es ist doch für die damalige
Sachlage bezeichnend, dass sehr viele der mitgeteilten Sprachproben, zu
denen wieder das „Vaterunser" verwendet wird, dem Saggio prattico des

Herväs entnommen werden mussten. Einen prinzipiellen Fortschritt gegenüber

Herväs bedeutet das grosse Adelung-Vater'sche Werk zwar kaum,
aber der Fleiss und die Sorgfalt, mit der aus unzähligen Einzelwerken ein

grosses linguistisches Material hier zusammengetragen und nach Möglichkeit

kritisch verarbeitet ist, verdient auch heute noch unsere Anerkennung
und Bewunderung.

Wir müssen mehrere Jahrzehnte überspringen, um wieder auf ein
Werk zu stossen, das mit ähnlicher Unparteilichkeit, aber in noch weit
vollkommenerer Weise, weil auf der soliden Grundlage einer vertieften
sprachwissenschaftlichen Schulung aufbauend, die Sprachen aussereuropäischer,
z. T. sogar schriftloser Völker zum Gegenstand einer weitausgreifenden
Untersuchung machte. Dies ist die monumentale Untersuchung Wilhelm
von Humboldt's2) über die Sprachen der malayo-polynesischen Völker, die.

nach dem Tode ihres Verfassers von seinem Bruder Alexander von Humboldt

unter dem Titel „Ueber die Kawi-Sprache auf der Insel Java"
herausgegeben wurde. In der grossen „Einleitung über die Verschiedenheit
des menschlichen Sprachbaues und ihren Einfluss auf die geistige Ent-

*) Adelung, J. Chr., Mithridates oder allgemeine Sprachenkunde mit dem Vaterunser

als Sprachprobe in beinahe fünfhundert Sprachen und Dialekten. I. Berlin 1806.

II., III. (von J. S. Vater herausgegeben) Berlin 1809—1816.
2) Humboldt, Wilhelm von, Ueber die Kawi-Sprache auf der Insel Java, nebst

einer Einleitung über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und ihren
Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts, in: Abhandlungen der
k. Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Berlin 1836—1839.



¦ — 57 —

wicklung des Menschengeschlechtes" entwickelt W. von Humboldt seine

allgemeinen sprachphilosophischen Anschauungen in einer so grossartigen
Weise, dass diese auch heute noch lesenswerte Abhandlung gegenüber den

Ausführungen des Padre Herväs einen ungeheuren Fortschritt bedeutet.
Allerdings beruht dieser auch zu einem namhaften Teil darauf, dass eben zu
von Humboldt's Zeit das allgemeine sprachliche Wissen einen gewaltigen
stofflichen Zuwachs und, hauptsächlich infolge des mittlerweile erwachten
Interesses an indologischen Studien, auch eine wissenschaftliche Vertiefung
erfahren hatte. In dieser Hinsicht ist nicht nur die „Einleitung", sondern
auch die Bemerkung über das Verhältnis bloss lexikalischer und
grammatikalischer Sprachvergleichung bezeichnend, die W. von Humboldt seiner
speziellen Behandlung der polynesischen Idiome vorausschickt. Wir lesen da1):

„Bisher hat man für die hier in Rede stehenden Sprachen grösstenteils nur
die Vergleichung von Wörterverzeichnissen angewendet. Obgleich diese Methode
allein nicht ausreichen kann, so ist sie keineswegs zu tadeln. Man muss nur die
Wörter zur Vergleichung gehörig vorbereiten, und sie nach ihrem richtigen Laut und
ihrer scharf aufgefassten Bedeutung zusammenstellen. Man muss aus dem Mangel
auffallender Aehnlichkeit nicht gleich auf Verschiedenheit der Sprachen schliessen, da
tiefere Untersuchung oft Einerleiheit in, dem ersten Anblick nach auffallend
abweichenden Lauten entdeckt, und muss aus der sich findenden Gleichheit vieler
Wörter nicht gleich weitere Schlüsse ziehen, als sie zu machen berechtigt. Unmittelbar

nämlich beweist sie nichts, als dass Wörter aus der einen Sprache in die andere
übergegangen sind, was bei gar nicht verwandten Sprachen der Fall sein kann ."

„Die Untersuchung des grammatischen Baues führt tiefer in die Natur der
Sprache, und die Gleichheit konkreter grammatischer Formen ist der sicherste und
unwiderleglichste Beweis der Stammverwandtschaft, da alsdann Einerleiheit des Materials
und Gebrauchs, folglich der gesamten Sprachbehandlung zusammentrifft. Dagegen
ist das blosse Dasein, oder der Mangel dieser oder jener grammatischen Form in
einer Sprache kaum mehr als ein Anstoss, bestimmteren Verwandtschaftsspuren
nachzuforschen. Ueberhaupt ist die Frage, ob die Untersuchung der Grammatik oder des

Wörtervorrats wichtiger für das Erkennen der Verwandtschaft sei? durchaus unrichtig
gestellt. Es ist weder das Eine noch das Andere abgesondert, die ganze Sprache ist
es, die aus beiden besteht. Ohne die, der Sprache erst Individualität gebenden Laute,
ist der blosse grammatische Bau ein ideales Gewebe, hi dem auch sehr verschiedene
Sprachen einander gleich sehen können. Durch genaue Kenntnis der Grammatik
wird aber der Wörtervorrat erst verständlich. Das Eine kann und darf nicht vom
Andern getrennt werden. Nur so viel ist gewiss, dass selbst die einseitige grammatische

Einsicht richtiger, als die blosse Wörterkenntnis, zum Ziele führt, und dass der
Mangel derselben zu gefährlichen Irrtümern verleiten kann."

Ausgehend von der Kau;/-Sprache, die, reichlich mit indischen
Elementen durchsetzt, auf Bali die Rolle einer heiligen Sprache spielt, auf

Java und Madura das Idiom der Dichtungen aus der ältesten Sagenzeit
und des grossen Heldengedichtes Brata-Joeda war, geht W. von Humboldt
dazu über, auf Grund der Materialien, die ihm über verschiedene malayo-
polynesische Sprachen zu Gebote standen, eine vergleichende Grammatik
dieses Sprachstammes zu entwerfen. Grundlage und Durchführung sind

J) Humboldt, W. von, Ueber die Kawi-Sprache auf der Insel Java, 3. Band,
S. 431 und 432.



— 58 -
von solcher Grossartigkeit, dass man ohne Uebertreibung sagen kann das Hum-
boldt's Werk über die Kawi-Sprache nicht nur alles weit hinter sich lässt,
was bis zu jener Zeit an vergleichend linguistischen Untersuchungen
vorhanden war, sondern dass dieses gewaltige Werk den Beginn der neuern
Sprachwissenschaft markiert, trotzdem es eine entlegene und damals ausser
dem gewöhnlichen Bereich der zu jener Zeit gewöhnlich betriebenen Sprachstudien

liegende Sprachfamilie behandelt.
In seiner „Einleitung über die Verschiedenheit des menschlichen

Sprachbaues" spricht W. von Humboldt auch bereits von „ethnographischen
und linguistischen Untersuchungen" und brauchte somit als einer der Ersten
den Ausdruck „ethnographisch" in einem Sinne, der seine spätere
Umgrenzung wenigstens andeutete. Allerdings tauchen die Bezeichnungen
„Ethnographie" und „Ethnologie" schon früher, schon gegen Ende des
18. Jahrhunderts, gelegentlich in der Litteratur auf. Aber ihre Fassung
war noch willkürlich und ihre Abgrenzung gegen die „Geographie",
„Anthropologie" und „Psychologie" noch nicht konsequent durchgeführt.
Obwohl beiden Ausdrücken das griechische sdvos in seiner allgemeinen
Bedeutung von „Volk", „Stamm" zu Grunde lag, so klang und klingt bei
einigen Schriftstellern auch heute noch, die engere Auffassung des Neuen
Testamentes nach, in welchem „ethnisch" gelegentlich als gleichbedeutend
mit „heidnisch" im Gegensatz zu Christen und Juden gebraucht wird, eine
Beschränkung, die auch bei Diogenes Laertius wiederkehrt und sich durch
das Mittelalter forterhielt. Eine ähnliche Neigung besteht auch heute noch,
indem manche Ethnologen als spezifisches Studienobjekt ihrer Disziplin die
„Naturvölker" angesehen wissen wollen, während sie die „ethnographischen"
und „ethnologischen" Erscheinungen bei den „Kulturvölkern" der
„Geschichte", „Kulturgeschichte", dem „Folk-lore" usw. zuweisen.

Sechstes Kapitel.

Weitere Entwicklung der Rassensystematik.
Anfänge und Entwicklung der Urgeschichte.

Mit der Erwähnung von W. von Humboldt's „Kawi-Sprache" haben
wir bereits eine spätere Phase in der Entwicklung der „Völkerkunde"
berührt. Sehen wir uns daher danach um, was seit dem Erscheinen der
3. Auflage von Blumenbach's Untersuchung „De generis humani varietate
nativa" bis auf Humboldt's „Kawi-Sprache" auf dem Gebiete der Rassenlehre

geleistet worden war, so fällt hier schon in methodischer Beziehung
in Betracht, dass mittlerweile ein neues Moment, nämlich der schon im



— 59 —

18. Jahrhundert von dem holländischen Arzt Petrus Camper1), Professor
in Groningen, aufgestellte und nach ihm benannte „Camper'sehe Gesichtswinkel"

in dieselbe eingeführt worden war. Camper hatte sich schon in
jungen Jahren eifrig mit den bildenden Künsten und der Lektüre
kunstwissenschaftlicher Werke beschäftigt und war dadurch darauf geführt worden,
auf die Unterschiede in der menschlichen Kopf- und Gesichtsbildung zu achten
und den Gesetzen des Schönen in der menschlichen Gesichtsbildung
nachzuspüren. „Als ich achtzehn Jahre alt war", erzählt Camper selbst, „Hess
mich mein Lehrer Herr Carl de Moor der Jüngere, dessen Gewogenheit
gegen mich ich" allen meinen Fortschritt in der Malerkunst verdanke, ein
schönes Stück von van de Tempel kopieren, worin ein Mohr vorkam,
welcher mir gar nicht gefiel. Er war ein Mohr durch die Farbe, aber ein

Europäer an Gestalt. Ich konnte mir selbst kein Genüge schaffen; und da
ich weder deutlichen Unterricht, noch Aufschluss in diesem Stücke erhielt,
so musste ich es endlich aufgeben. Als ich die Kupfer nach Guido Reni,
Carlo Marat, Seb. Ricci und P. P. Rubens mit Aufmerksamkeit betrachtete,
fand ich, dass sie in ihren Gemälden von den Weisen aus Morgenland
ebenso, wie van de Tempel, schwarze Menschen, aber keine Mohren, gemalt
hatten. Der berühmte und grosse Kupferstecher Visscher allein schien mir
der Natur getreu gefolgt zu sein und einen Mohren gut abgebildet zu haben."

Derartige Ueberlegungen waren es also, die Petrus Camper
veranlassten, die charakteristischen Züge der Kopf- und Gesichtsbildung bei
Menschen und Tieren aufzusuchen und ein Verfahren ausfindig zu machen,
um diese charakteristischen Züge graphisch zum Ausdruck zu bringen.
Er begann daher, nicht bloss Köpfe von Menschen und Tieren miteinander
zu vergleichen, sondern legte auch eine Sammlung von menschlichen
Schädeln verschiedener Rassen an, deren Vergleichung ihn nun zur
„Darstellung einer neuen Art, allerlei Menschenköpfe mit Sicherheit zu zeichnen"
führte2):

„Als ich zu dem Negerkopfe den Kopf eines Kaimucken erhielt, diese beiden
mit einem Europäischen verglich, und einen Äffenkopf daneben stellte, sah ich, dass
eine von der Stirn zur Oberlippe gezogene Linie den Unterschied zwischen den
Gesichlern dieser Nationen angab und die Uebereinkunft des Negers mit dem Affen
deutlich machte. Ich reihete einige dieser Gesichter auf eine Horizontallinie und zog
die Gesichtslinie unter verschiedene Winkeln dazu. Liess ich nun die Gesichtslinie
vorwärts herüberfallen, so erhielt ich ein antikes Gesicht; liess ich sie hinterwärts
fallen, ein Negergesicht; neigte sie sich noch mehr zurück, so gab diese Linie einen
Affen, einen Hund, eine Schnepfe. Hieraus erhellt also die erste Grundlage dieses
Lehrgebäudes."

J) Camper, Peter, Ueber den natürlichen Unterschied der Gesichtszüge im
Menschen verschiedener Gegenden und verschiedenen Alters; über das Schöne
antiker Bildsäulen und geschnittener Steine; nebst Darstellung einer neuen Art, allerlei
Menschenköpfe mit Sicherheit zu zeichnen. Nach des Verfassers Tode herausgegeben
von seinem Sohne Adrian Gilles Camper. Uebersetzt von S. Th. Sömmering.
Berlin 1792.

2) Camper, ebenda, S. 17 und 18.



— 60 —

Dieses „Lehrgebäude" basiert also in erster Linie auf der vergleichenden
Betrachtung der Köpfe in der Profilansicht. Um diese genau und für alle
Köpfe einheitlich durchführen zu können, konstruierte sich Camper ein
besonderes Instrument, das als der Vorläufer der heutigen in der messenden
Anthropologie gebräuchlichen „ Schädelträger" oder Craniophore zu
betrachten ist. Leider bildet es Camper nicht ab, sondern beschreibt bloss
das Instrument selbst und seine Anwendung in folgenden Worten:

„Ich zog nämlich eine Horizontallinie längs dem untersten Teile der Nase N
und dem Gehörgange C, und ordnete alle vier Schädel2) auf die verlängerte Linie
AB so genau als mögüch, indem ich vorzüglich die Richtung des Wangenbeines
im Auge behielt.

„Um die wahre Gestalt und die wechselseitige körperliche Beziehung der Teile
auf einander genau zu bestimmen, brauchte ich einen wechselnden Augenpunkt, so
dass meine Augenlinie allemal in einem rechten Winkel auf den Mittelpunkt des

Gegenstandes fiel, gerade wie es Baumeister mit Hintansetzung der Regeln der
Perspektive, welche den Teilen jederzeit eine Ungestaltheit gibt, folglich sie nicht an ihre
wahre Stelle bringt, zu tun gewohnt sind: deshalb habe ich auch beständig nur mit
einem Äuge gesehen.

H

A

r
,/v~— ,S-

ßVvL-f"
\V\yJ -A

>y 7) tr-
.-*».-0-. - Wf )W

i*^WG>0. ir
i£s

„Zu mehrerer Bequemlichkeit machte ich mir ein kleines Werkzeug, welches
jedoch gross genug war, um den grössten Schädel darauf zu stellen. Es besteht aus
einem horizontalen, viereckigen, rechtwinkligen Brett oder Tälelchen, auf dessen Mitte
ein viereckiges, rechtwinkliges Rähmchen aufgerichtet ist. Dieses besteht aus kleinen

') Die „vier Schädel" sind: zwei Affenspezies, ein Neger und ein Kalmücke.



— 61 —

Latten, welche mit gleich weit entfernten Löcherchen durchbohrt sind, dass man nach
Gefallen lotrechte und horizontale Fäden durchziehen kann.

„Die vordere Seite1) des viereckigen Bretts ist mit messingenen Stiftchen
ebenso wie das oberste Lättchen des Rähmchens abgeteilt, um von dort aus schräg
niederwärts gleiche Fäden zu spannen und den wahren Punkt auf dem Brettchen
finden zu können, indem man nämlich das Auge so richtet, dass der schräge Faden
mit dem senkrechten in Eins zusammentrifft.

„Wenn ich nun das Täfelchen so hoch vor mich hingestellt hatte, dass die
Höhe meines Auges mit der horizontalen Linie AB übereinkam, so stellte ich einen
Schädel nach dem andern auf das Täfelchen, hinter die Fäden des beschriebenen
Rähmchens. Mittelst einer solchen Spannung der Horizontalfäden, dass sie die
vornehmsten Teile gleichsam abschnitten, und mittelst der senkrechten, erhielt ich alle
nötigen Schneidepunkte, um mit Sicherheit zu zeichnen.

„Auf diese Art fand ich in allen Figuren die Linien ND und EF, welche sich
in C oder der vordem Seite des Hörgangs schnitten, so wie auch Berührungspunkte
dem Hinterhaupt D gegenüber, wodurch sich die Grösse oder das Verhältnis von
MC zu CD ergibt, welches in der Folge von vielem Nutzen und grossem Gewichte
sein wird, weil der Punkt C im Menschen gemeiniglich in die Schwerlinie des ganzen
Körpers EF, folglich in den Mittelpunkt der Bewegung des Kopfes fällt, oder in die
Stelle der Zusammenlenkung der Gelenkknöpfe des Grundbeins mit dem ersten
Halswirbel

„Ferner, da ich durch den Schluss der Zähne den Mund in G bestimmte,
konnte ich von G längs des Nasenbeins A und der Stirne T eine schräge Linie GM
ziehen, welche, ihres grossen Nutzens wegen zur Bestimmung der besondern
Gesichter, mit Recht „Gesichtslinie" (Linea facialis) genannt werden kann."

Zur Illustration des „Camper'schen Gesichtswinkels" möge hier von den
vier auf seine Horizontallinie AB eingestellten Schädeln (Fig. 1 : geschwänzter
Affe unbestimmter Spezies; Fig. 2: Orang Utang; Fig. 3: Negerknabe, im
Zahnwechsel begriffen; Fig. 4: Europäer) einzig die nach der Origirial-
zeichnung durchgepauste Fig. 3 „Schädel eines jungen Negers" wiedergegeben
werden. Sämtliche in dem Textzitat aus Camper nicht erwähnte Linien und
Schnittpunktsbezeichnungen sind dabei weggelassen, da sie für das
Verständnis des Zitates nicht notwendig sind und nur verwirrend wirken würden.
Die bei Camper allen vier Figuren gemeinsame Grundlinie AB kommt in
unserer Zeichnung natürlich nur in einem kurzen Stück zur Darstellung.
Camper bemerkt zu dieser Zeichnung „Die Gesichtlinie MG macht mit der
Horizontallinie ND einen Winkel von 70 Graden."

Dies also Camper's eigene Schilderung seines Verfahrens zur Bestimmung

des nach ihm benannten „Gesichtslinienwinkels". Seine Messungen
ergaben ihm, dass dieser Winkel „in der Natur eine äusserste Grösse und
eine äusserste Kleinheit (ein Maximum und ein Minimum) von 70 bis zu 80
Graden hat; alles was darüber läuft, ist nach Kunstregeln gemacht und
alles, was sich unter 70 Grad neigt, gibt eine Aehnlichkeit mit Affen".

Die einfache Ueberlegung, wie das Experiment und Camper's eigene
Zeichnungen, zeigen in gleicher Weise, dass der Camper'sche Gesichtswinkel

nicht unmittelbar am Schädel selbst gemessen werden kann, da der

') d. h. die dem Beobachter zugewendete Seite.



— 62 —

Schnittpunkt der von Camper gewählten „Horizontallinie" mit der „Gesichtslinie"

nicht auf einen festen Punkt am Schädel, sondern in die Luft fällt,
also ein virtueller Punkt ist. Es scheint, dass einzelne der spätem Autoren
sich nicht die Mühe nahmen, Camper's Beschreibung seines Verfahrens
nachzulesen, sondern sich damit begnügten, seine Zeichnungen zu betrachten
und auf diese ihre Diskussion über den Wert oder Unwert des Camper'schen
Gesichtwinkels zu stützen. Und so ist denn sein Schicksal in der weitern
Entwicklung der Rassenlehre ein verschiedenes gewesen. Der vielbelesene
Blumenbach1), der ihn bereits kannte, verwirft ihn durchaus, da 1. „diese
ganze Gesichtslinie höchstens nur auf diejenigen Varietäten des

Menschengeschlechts anwendbar sei, welche in der Richtung der Kinnladen von
einander abweichen, keineswegs aber auf jene, welche auf ganz entgegengesetzte

Weise sich vielmehr durch ein in die Breite gezogenes Gesicht
auszeichnen." 2. Zeigen Schädel ganz verschiedener Völker zuweilen ganz
dieselbe Richtung der Gesichtslinie, während umgekehrt an Schädeln eines
und desselben Volkes, die in andern Merkmalen miteinander übereinstimmen,
doch die Gesichtslinie sehr verschieden sein kann. „So habe ich", sagt
Blumenbach, „z.B. indem ich dieses schreibe, zwei Schädel vor mir, den
eines Negers aus Kongo und eines Litthauers; an beiden ist die Gesichtslinie

fast eine und dieselbe; und der Habitus doch äusserst verschieden, wenn
man den engen und fast schifförmigen Kopf des Negers mit dem viereckigen
des Litthauers vergleicht. Dagegen aber habe ich zwei andere Schädel
von Negern bei der Hand, die im Profil erstaunlich von einander abweichen
und beide bezeugen, wenn man sie von vorne betrachtet, durch die enge,
fast zusammengedrückte Hirnschale, höckerige Stirn usw. offenbar ihren
Negerursprung." 3. Bedient sich nach Blumenbach's auf Camper's
Abbildungen gestützter Ansicht, Camper selbst „seiner beiden Normallinien
so willkürlich und unbeständig, variiert so oft mit den fixierten Punkten,
nach welchen er jene Linien richtet und von welchen alle ihre Wirkung
und Richtigkeit abhängt, dass er hierdurch selbst stillschweigend eingesteht,
er sei über ihren Gebrauch ungewiss und zweifelhaft."

Georges Cuvier2), der Begründer der beiden so wichtigen
Wissenschaften der vergleichenden Anatomie und der Paläontologie der Wirbeltiere,

hatte die alte Linne'sche Klassifikation der Säugetiere durch eine
andere ersetzt, in der die alte Ordnung der Primaten Linne's aufgelöst und
die Gattungen „Homo" und „Simia" zu zwei gleichberechtigten Ordnungen
erhoben wurden. Aus Linnö's Gattung Homo bildet Cuvier die
monotypische Ordnung der Bimana oder „Zweihänder", während er die alte
Gattung Simia in verschiedene Gattungen auflöst und mit den Vertretern

J) Blumenbach, J. Fr., Ueber die natürlichen Verschiedenheiten im Menschen-
geschlechte, S. 145—147.

2) Cuvier, Georges. Le Regne animal, distribue" d'apres son Organisation, pour
servir de base ä l'histoire naturelle des animaux et d'introduction ä l'anatomie com-
pare"e, Paris 1817.



— 63 —

der Linne'schen Gattung Lemur zu der Ordnung der Quadrumana oder
„Vierhänder" zusammenfasst.

Den Menschen betrachtet Cuvier als eine einzige zoologische Spezies,
„da alle Individuen sich ohne Unterschied mit einander vermischen und
fruchtbare Nachkommen liefern können". Dagegen beobachtet man am
Menschen „gewisse vererbbare Bildungen (certaines conformations heredi-
taires) die das ausmachen, was man als „Rassen" (races) bezeichnet."

In der Schilderung dieser „Rassen" nimmt Cuvier einen Standpunkt
ein, der sich prinzipiell nicht wesentlich über denjenigen Linne's erhebt
und der von der ersten Auflage des „Regne animal vom Jahre 1817 bis

zur letzten, noch von Cuvier selbst besorgten vom Jahre 1829, keinerlei
Fortschritt aufweist. Cuvier unterscheidet drei Rassen, wobei allerdings
gesagt werden muss, dass er seine Einteilung ausdrücklich nur auf die
Erdteile Europa, Asien und Afrika beschränkt wissen will, da er die
Nachrichten über die Völker Amerikas, Australiens und Polynesiens für noch
zu fragmentarisch hält, um die Rassenzugehörigkeit dieser Völker schon
bestimmen zu können. Ebenso scheint ihm die Stellung der Lappen, Samo-
jeden und Eskimos noch unbestimmbar zu sein.

Die erste der drei Rassen Cuvier's ist die „weisse" oder „kaukasische".
„Sie zeichnet sich durch die Schönheit des von ihrem Kopfe gebildeten
Ovals aus; auch ist sie diejenige, aus der die zivilisiertesten Völker
hervorgegangen sind, diejenigen, welche im allgemeinen die andern beherrscht
haben. Sie variiert durch die Farbe der Haut und der Haare."

Die zweite Rasse ist die „gelbe" oder „mongolische".
„Die mongolische Rasse ist erkennbar an ihren vortretenden

Oberbacken (pommettes), an ihrem flachen Gesicht, den schmalen und
schiefstehenden Augen, ihren graden und schwarzen Haaren, ihrem dünnen Bart
und ihrer olivenbraunen Hautfarbe. Sie hat grosse Reiche in China und

Japan gegründet und zuweilen ihre Eroberungen bis herwärts von der
Grossen Wüste ausgedehnt, aber ihre Zivilisation ist immer stationär
geblieben."

Die dritte Rasse ist die „schwarze" (negre) oder „äthiopische". „Die
schwarze Rasse ist auf die Gegenden südlich vom Atlas beschränkt: ihre
Hautfarbe ist schwarz, ihre Haare kraus, ihr Schädel zusammengedrückt
und die Nase breitgedrückt; ihr vorspringendes Maul und ihre dicken
Lippen nähern sie deutlich den Affen: die Völkerschaften, welche sie
zusammensetzen, sind immer Barbaren geblieben."

Die weitere Einteilung dieser drei Rassen in „Zweige" (rameaux)
gewinnt Cuvier nach linguistischen Gesichtspunkten. So teilt er die
„kaukasische" Rasse in einen „aramäischen" oder „syrischen" Zweig. Zu
diesem gehören die Assyrier, Chaldäer, Araber, Phönizier, Juden, Abessinier,
wahrscheinlich auch die Aegypter. Innerhalb dieses, stets zum Mystizismus
neigenden Zweiges sind die verbreitesten Religionen entstanden.



— 64 -
Der „indische", „germanische" und „pelasgische" Zweig umfasst das

Sanskrit, die heilige Sprache der Inder und die Stammsprache der Mehrzahl

der Sprachen Indiens, das Alt-pelasgische, die gemeinsame
Muttersprache des Griechischen, Lateinischen, vieler ausgestorbener Sprachen,
aller südeuropäischen Sprachen, dann des Gotischen oder „Deutschen"
(tudesque), aus dem die Sprachen des europäischen Nordens und
Nordwestens hervorgegangen sind: Deutsch, Holländisch, Englisch, Dänisch,
Schwedisch und ihre Dialekte; endlich das „Slavonische" (langueesclavonne)
die Muttersprache der Idiome des europäischen Nordostens: des Russischen,
Polnischen, Böhmischen und Wendischen. Innerhalb dieses „grossen und
ehrwürdigen" (grand et respectable) Zweiges der kaukasischen Rasse haben
die Philosophie, die Wissenschaften und Künste, deren Hüterin sie seit
dreissig Jahrhunderten war, ihren Ursprung genommen. In Europa waren
diesem Zweig die Kelten, die von Norden kamen und die Cantabrer, die
von Afrika nach Spanien übersetzten, vorausgegangen. Ihm gehören auch
die alten Perser, die mit den Indiern einerlei Ursprung hatten, und ihre
Nachkommen an.

Zum „skythischen" oder „tatarischen" Zweige der kaukasischen Rasse

gehörten die Skythen und die Parther, von neuem Völkern die Türken,
Finnländer und Ungarn, die tatarischen Stämme im Norden und Osten des
Kaspischen Meeres an.

Als „Zweige" der „mongolischen" Rasse, deren Verbreitungsgebiet
im Osten des tatarischen Zweiges der kaukasischen Rasse beginnt, erwähnt
Cuvier die Kalmücken, die Kalkas, die Chinesen, die Mandschu, die Japaner
und Koreaner, ferner „fast alle Horden in Nordost-Sibirien" und vielleicht
auch die Ureinwohner der Marianen, Carolinen und der diesen benachbarten

Inselgruppen. Die Malayen des Südens der malayischen Halbinsel
und der Sunda-Inseln, sowie der zahllosen kleinen Südsee-Inseln hält Cuvier
für näher mit den Indiern als mit den Mongolen verwandt, während er
die Stellung der Stämme „mit schwarzer Hautfarbe und mit Negergesicht"
im Innern einiger der grossen Inseln, diejenige der Papuas, der Bewohner von
Neu-Holland und von Van Diemensland zu den afrikanischen Negern für
noch unsicher ansieht.

In den Zeitraum zwischen der ersten und letzten Auflage von Cuvier's
„Regne animal" fällt das Erscheinen des Werkes von J. J. Vireyx), eines
französischen Arztes: „Histoire naturelle du genre humain", eines
umfassenden Werkes, in dem der Mensch auf der Grundlage der damals
vorhandenen anatomischen, anthropologischen und ethnologischen Kenntnisse
nach allen seinen physischen und psychischen Seiten hin behandelt wird.
Bezüglich der Rassenfrage ist es bemerkenswert, dass Virey nicht bloss
verschiedene Rassen, sondern sogar zwei verschiedene Spezies, zu deren

') Virey, J. J. Histoire naturelle du genre humain, nouvelle Edition augmentöe
et entierement refondue, 3 Bde. Paris 1824. — Die erste Auflage war im Jahre 1801
erschienen.



— 65

Unterscheidung er neben andern Merkmalen nun auch den Camper'schen
Gesichtswinkel einführt, den Blumenbach als Rassenmerkmal energisch
abgelehnt, Cuvier überhaupt nicht erwähnt hatte. Diese beiden Spezies
charakterisiert Virey1) in folgender Weise:

„I. Die erste Spezies hat als körperliche Merkmale eine weisse oder bloss
olivengelbe oder bronzebraune, niemals aber schwarze Hautfarbe, gerade oder lange
Haare, einen Gesichtswinkel, der sich bis auf 85 oder 90 Grad öffnet, eine sehr gerade
Statur; sie besitzt geschriebene Gesetze; ihre geistigen Merkmale sind eine
entwickeltere Intelligenz, als alle andern Rassen sie haben, eine mehr oder weniger
vollkommene Civilisation, eine Geschicklichkeit und eine Industrie, die diejenigen der
andern Rassen übertreffen, und gewöhnlich Mut und Liebe zum Ruhm. Diese Art
zerfällt in 4 Hauptzweige, die in 7 Stämme eingeteilt werden können. Der malayische
Stamm hat schon etwas vom Negertypus an sich."

II. Die zweite menschliche Art unterscheidet sich von der vorerwähnten durch
eine kastanienbraune oder schwarze Hautfarbe, die nie weiss oder bronzefarbig ist,
ausser bei gewissen Krankheiten, durch schwarze, mehr oder weniger wollige Haare, die
immer sehr kraus oder kurz sind, durch aufgeworfene Lippen, und einen Gesichtswinkel

von 75 bis höchstens 85 Grad; durch eine etwas geneigte Körperhaltung, ein
nachlässiges und wie müdes Aussehen, durch etwas nach aussen vortretende Kniee
und für gewöhnlich durch Nacktheit. In geistiger Hinsicht ist diese Art durch eine
beschränkte Intelligenz, eine stets unvollkommene Civilisation; durch weniger wahren
Mut, Kunstfertigkeit und Geschickfichkeit, als die andere Art charakterisiert; auch
neigt sie stärker zu den Freuden der Sinne als zu moralischen Empfindungen und
nähert sich mehr dem Tiere. Man kann in ihr zwei Rassen unterscheiden, von denen
jede in 2 Familien zerfällt.

Von diesen zwei „Arten" des Menschengeschlechtes, ihren „Rassen"
und „Familien", die er noch weiter einlässlich schildert und durch einige
schlechte Abbildungen illustriert, gibt Virey folgende Zusammenstellung:

1. Weisse Rasse: [ arabisch-indische Familie
l keltische und kaukasische

eschlecht

Erste Art
Gesichtswinkel

von 85 Graden

2. Gelbe Rasse:
f chinesische
¦I kalmückisch-mongolische
l lappisch-ostiakische

ÜB
C 3. Kupferfarbige Rasse: amerikanische oder caraibische

sch< 4. Dunkelbraune Rasse: malayische oder polynesische

Das

Men

Zweite Art
Gesichtswinkel
von 75 bis 80

Graden

5.

6.

Schwarze Rasse:

Schwärzliche Rasse:

| Kaffern
l Neger

/ Hottentotten
\ Papuas

Bei weitem das wichtigste und vom nachhaltigsten Einfluss begleitete
Werk dieser altern Zeit waren die „Untersuchungen über die Naturgeschichte
des Menschengeschlechtes" des englischen Arztes James Cowles Prichard2).

1 Virey, J. ]., Histoire naturelle du genre humain, I. S. 437 ff.

2) Prichard, James Cowles, Researches into the Physical History of Mankind,
4. Aufl., London 1841—1851.



— 66 —

Er widmete sie dem ihm befreundeten Blumenbach, dessen kleinem Werk

er, wie er selbst gesteht, die wichtigste Förderung zu verdanken hatte-
Den Ausgangspunkt zu Prichard's späterem Werk bildet seine Dissertation
vom Jahre 1808, die er im Jahre 1813 erweiterte und in eine neue Form
brachte. Auch diese blieb aber nicht die endgültige, sondern die spätem
Auflagen des Werkes wurden nach Massgabe des mittlerweile gewonnenen
Zuwachses an anthropologischen und ethnographischen Kenntnissen stetig
umgearbeitet und erweitert, so dass die letzte (vierte) Auflage endlich ein
Werk von fünf stattlichen Bänden ausmachte.

Was Prichard's „Researches" von vornherein von allen ihren
Vorgängern aufs Vorteilhafteste unterscheidet, ist das Bestreben des Verfassers,
seine Untersuchung auf die allerbreiteste Grundlage ziu stellen und zunächst
einige Vorfragen allgemeiner und die gesamte Welt der Organismen betreffender

Art zu lösen, bevor er daran ging, die Antwort auf diese.Vorfragen
auch auf das Menschengeschlecht anzuwenden und daran nachzuprüfen.
Er tut dies in einer so gründlichen Weise, dass seine Ausführungen auch
heute noch, wo doch unter dem Einflüsse der Lehren Darwins und der
Deszendenztheorie so manches in unsern Ansichten über den Menschen
anders geworden ist, sehr lesenswert sind. Etwas befremdend wirkt auf
den kontinentalen Leser allerdings der Eifer, mit dem Prichard bemüht ist,
sich in der Frage nach dem Alter des Menschengeschlechtes auch mit der
biblischen Schöpfungssage auseinander zu setzen. Erfreulicherweise trägt
aber sein wissenschaftlicher Sinn letzten Endes den Sieg über die
Bibelgläubigkeit davon und er tröstet sich mit der Feststellung, dass die
biblische Chronologie sich nur bis zur Erbauung des Tempels oder wenigstens
bis zur Trennung der Stämme zurückverfolgen lässt: „Ueber dieses Ereignis
zurück können wir nie wissen, wie viele Jahrhunderte oder sogar wie viele
Jahrtausende wahrscheinlich verstrichen sind, seit der erste aus Erde
geformte Mensch das Ebenbild Gottes wurde und den Hauch des Lebens
empfing.:)"

Nachdem Prichard die Unzulänglichkeit aller historischen Dokumente
für die Aufhellung der Urgeschichte der Menschheit dargetan, kommt er
zum Schluss, dass anthropologische Fragen sich überhaupt nur auf dem

Wege umfassender naturwissenschaftlicher Forschung lösen lassen und zwar
sind die beiden hierbei zunächst in Betracht fallenden Vorfragen die

folgenden:
1. „Ob es in der organischen Welt ein durchgehendes Gesetz der Natur war,

in jeder einzelnen Spezies einen einzigen Stamm oder Familie hervorzubringen, oder
aber dieselben Arten an verschiedenen Orten ins Leben zu rufen und sie, und zwar
unabhängig von irgendwelchen zentralen Punkten, allgemein über die Erde hin zu
verbreiten: in andern Worten, ob alle organischen Wesen jeder einzelnen Art auf
einen gemeinsamen Ursprung zurückgeführt werden können?

') Prichard, James Cowles, Researches into the Physical History of Mankind,
4 Ed., vol. 5, S. 570.



— 67 —¦

2. Ob alle menschlichen Rassen zu einer einzigen Art gehören? ob, in andern
Worten, die körperlichen Unterschiede, welche verschiedene Stämme unterscheiden
lassen, derart sind, dass sie aus der Variation eines einzigen Urtypus entstanden sein
können, oder ob sie als konstante und daher spezifische Merkmale betrachtet werden
müssen ?"

Die erste Frage sucht Prichard nun an der Hand der Daten zu lösen,
welche ihm die geographische Verbreitung der Pflanzen und Tiere, soweit
sie zu seiner Zeit bekannt war, an die Hand gab. Er kommt dabei zu
dem Wahrscheinlichkeitsschlusse, dass in der Tat jede Pflanzen- und
Tierfamilie einen einzigen Ursprungsherd besass, von welchem aus sie sich
nach Massgabe ihrer Organisation und äusserer Gelegenheitsursachen auf
weitere Gebiete verbreitete. Die Frage nach der Arteinheit oder Artvielheit

des Menschengeschlechtes löst Prichard dahin, dass es in der Tat nur
eine einzige zoologische Spezies „Mensch" gebe. Er baut diesen Schluss,
mit dem er sich bewusst in Widerspruch mit einzelnen seiner Vorgänger,
wie Virey, Bory de Saint Vincent u. a. setzt, auf einer umfassenden
Vergleichung aller ihm zugänglichen körperlichen und psychischen Merkmale
der einzelnen Rassen auf. Bei der Diskussion der verschiedenen Typen
der menschlichen Schädel weist auch Prichard, wie schon vor ihm Blumenbach,

den Camper'schen Gesichtswinkel als anthropologisches Kriterion
energisch zurück, da derselbe weder als Maßstab für die Intelligenz
der einzelnen Rassen, noch als Maßstab für die quantitative Entwicklung
des menschlichen Gehirns, noch endlich — und hier zitiert Prichard die
schon früher erwähnten Aussprüche Blumenbachs über die Variabilität des

Gesichtswinkels innerhalb einer und derselben Rasse — als Rassenmerkmal

zu verwenden sei. Dagegen weist Prichard darauf hin, dass Camper
in seinen unpublizierten Abhandlungen über Knochen bereits einen Gedanken

ausspreche, der ihn, wenn er ihn weiter verfolgt hätte, zu wichtigern und
umfassenderen Entdeckungen hätte führen können: Camper hatte nämlich
bereits beobachtet, dass die Breite des Kopfes bei verschiedenen Rassen
derart verschieden ist, dass z. B. die Schädel der „Asiaten", womit Camper
wohl seinen Kalmücken meint, die grösste, die Schädel der afrikanischen
Neger dagegen die geringste Breite aufweisen, während die Schädel der

Europäer eine mittlere Breite zeigen. Blumenbach hatte, unabhängig von
Camper, dieselbe Beobachtung gemacht und darauf, neben andern
Merkmalen, bei seiner Gruppierung der Schädel der fünf Rassen Rücksicht
genommen.

Prichard selbst führt einige Ausdrücke in die Anthropologie ein, die
z. T. unverändert, z. T. in etwas anderer Form auch bei spätem Autoren
wiederkehren. So teilt er die Menschen nach der Farbe der Haare in
drei „Varietäten" ein: 1. die schwarzhaarige oder „melanocomose" oder
„melanose" Varietät, charakterisiert durch schwarzes oder sehr dunkles
Haar. 2. Die gelbe oder „xanthose" (xanthous) Varietät, ausgezeichnet
durch gelbes oder sogenanntes „rotes" oder lichtbraunes Haar und Augen



— 68 —

von blauer oder sonst heller Farbe. Die Haut ist im allgemeinen bei den

Angehörigen dieser Varietät hellfarbig. 3. Die weisse oder „leukose"
(leucous) Varietät. Unter dieser Bezeichnung fasst Prichard alle die
pathologischen Vorkommnisse von Pigmentlosigkeit der Haut und der Haare

zusammen, die innerhalb aller menschlichen „Varietäten" gelegentlich
auftreten und die Linne's zweite Spezies der Gattung Homo, den „Homo tro-
glodytes" ausmachen. In etwas anderem Sinne als Prichard brauchte
später auch Huxley die griechischen Adjektive pikus, schwarz und Sav&ös

gelb zur Bezeichnung seiner „melanochroiden" und „xanthochroiden"
Gruppe.

Hinsichtlich der Schädelform unterscheidet Prichard1) drei Typen:
1. Die symmetrische oder ovale Form, die für die Europäer und

Westasiaten charakteristisch ist.
2. Den schmalen und langen Schädel, dessen vielleicht am stärksten

ausgesprochenes Beispiel der Schädel der Neger von der Goldküste ist.
3. Den breiten Schädel mit viereckigem Gesicht, der für die „tura-

nischen" Stämme charakteristisch ist, und wovon die Mongolen ein gutes,
die Eskimo sogar ein extrem entwickeltes Beispiel liefern.

Auf Grund aller in Betracht fallenden Körpermerkmale teilt Prichard
das ganze Menschengeschlecht in sieben „Klassen von Völkern" (classes

of nations), die sich nach seiner Meinung durch scharfe Grenzlinien von
einander unterscheiden.

Die erste Klasse umfasst die Europäer und diejenigen Völker, die in
ihrer Schädelform und andern Körpermerkmalen den Europäern gleichen,
was bei manchen Völkern in Asien und einigen in Afrika der Fall ist.

Die zweite Klasse wird von den Völkern gebildet, die in der äussern

Erscheinung und in der Kopfform den Kalmücken, Mongolen und Chinesen
nahe verwandt sind.

Diese beiden Klassen bezeichnet Prichard als „iranische" und „tura-
nische" Völker, da er die sonst dafür üblichen Ausdrücke „kaukasische"
und „mongolische" Rasse absichtlich vermieden wissen will.

Die dritte Klasse umfasst die Eingebornen von Amerika mit
Ausnahme der Eskimo und einiger Stämme, die diesen letztern mehr als dem
Grossteil der Bewohner der Neuen Welt gleichen.

Die vierte Klasse wird nur aus der Rasse der Hottentotten und
Buschmänner gebildet.

Eine fünfte Klasse bilden die „Neger" im engern Sinne.

Die sechste Klasse umfasst die Papua oder wollhaarigen Völker von
Polynesien.

Die siebente Klasse endlich besteht aus den Rassen der „Alfuren"
(Alfourou) und der Australier.

]) Prichard, James Cowles, Researches into the Physical History of Mankind,
I. S. 247.



— 69 —

„Es gibt allerdings", sagt Prichard am Schlüsse seiner Uebersicht,
„einige Völker, die nicht als völlig in eine dieser Abteilungen hineinfallend
betrachtet werden können, aber sie können als der einen oder andern
derselben nahe stehend gelten (they may be looked upon as approximating
to one or another of them."

In der speziellen Behandlung der einzelnen Völker und Völkergruppen
beschränkt sich Prichard durchaus nicht auf die „physische" Anthropologie,

sondern schildert ebensowohl, und zwar mit einer höchst anerkennenswerten

Belesenheit nicht nur in der englischen, sondern auch in der
französischen und deutschen Litteratur, nach den besten damals vorhandenen
Quellenwerken auch die ethnographischen Verhältnisse sehr eingehend.
Durch die Gleichmässigkeit der Durcharbeitung des gesamten Materials
nimmt das Werk Prichard's schon in rein methodischer Beziehung die
höchste Stufe ein, die in der vordarwinischen Zeit in der Wissenschaft
von Menschen überhaupt erreicht worden ist.

Prichard betrachtete, wie wir gesehen haben, alle „Varietäten des

Menschengeschlechtes als Angehörige einer und derselben „Spezies." „Der
Ausdruck Spezies", meint er*), „darf nur auf solche Vereinigungen von
Individuen angewendet werden, die einander derart gleichen, dass, wenn
nur die bekannte und gut nachgewiesene Tätigkeit der natürlichen Ursachen
in Betracht gezogen wird, alle Unterschiede zwischen ihnen erklärt werden
können und kein Hindernis für uns bilden, sie als die Nachkommen eines

einzigen Stammes, oder, was dasselbe ist, von genau gleichen Rassen zu
betrachten." Prichard war also ein Vertreter der älteren Schule der
„Monogenisten" oder derjenigen Naturforscher, die dem gesamten Menschengeschlecht

einen einheitlichen Ursprung und damit auch einen einzigen
Ursprungsherd zuschrieben, wobei die Frage, ob diese einheitliche
Abstammung von einem einzigen Paare, wie es die biblische Ueberlieferung
behauptet, oder gleich von mehreren Paaren aus geschehen sei, zunächst
ganz nebensächlich ist und von den einzelnen Vertretern des Monogenismus,
je nach dem grössern oder geringern Grade ihrer Bibelgläubigkeit auch in
wissenschaftlichen Dingen, verschieden beantwortet wurde.

Aber schon zu Prichard's Zeiten, sogar schon lange vor ihm fehlte
es nicht an Leuten, die einen polygenetischen, d.h. mehrfachen Ursprung
des Menschengeschlechtes annehmen zu müssen glaubten und die sich bei
dieser Annahme bald auf die morphologischen Unterschiede der einzelnen
„Rassen", wie Hautfarbe, Haarbeschaffenheit, Körperwuchs usw., bald aber
auf psychische Unterschiede stützten und in letzterer Hinsicht nicht bloss
auf die grosse Zahl gänzlich verschiedener Sprachen, sondern namentlich
auch auf die tiefgreifenden kulturellen Unterschiede zwischen den einzelnen
„Rassen" hinwiesen und auf letztere gegründet, „höhere" und „niedere"
Rassen unterschieden. Das Wesentliche bei dieser Begriffbestimmung sollte

*) Prichard, Natural History etc., I., S. 108.



— 70 —

nicht etwa bloss in der gegenwärtigen Verschiedenheit der Kulturhöhe
gelegen sein, sondern mit dem Begriff einer „niedern" Rasse war gleichzeitig
auch der weitere Begriff eines dauernden, der betreffenden Rasse für immer
innewohnenden Mangels an Kulturfähigkeit verbunden.

Es ist begreiflich, dass unter den Eindrücken einer Jahrhunderte alten
Negersklaverei namentlich in den Vereinigten Staaten auch unter den
Männern der Wissenschaft die Anhänger der Lehre von „höhern" und
„niedern" Rassen, als deren Vertreter hier selbstverständlich die Neger
gälten, besonders zahlreich waren und dass diese Lehre im weitern dann
auch eo ipso zu der Ansicht eines polygenen Ursprungs des
Menschengeschlechtes führte. Der Anthropologe Samuel Ceorge Morton und die
Verfasser der „Indigenous Races of the Earth" J), speziell Geo R. Gliddon,
der Verfasser des Kapitels V. (The Monogenists and the Polygenists) in
dem genannten Werke mögen als Vertreter des Polygenismus in Amerika
genannt sein. In Europa war es in dieser Zeit hauptsächlich das grosse
Werk des Grafen Joseph Arthur de Gobineau, „Ueber die Ungleichheit
der menschlichen Rassen", das die Argumente für eine ursprüngliche
Verschiedenheit der einzelnen Glieder des Menschengeschlechtes geschickt
gruppierte und dadurch eine nachhaltige, wenngleich wie mir scheint weit
übertriebene Autorität in der Frage der Einheit oder Vielheit des
Menschengeschlechtes erlangte, die auch heute noch nicht ganz verschwunden zu
sein scheint. Es mag daher gerechtfertigt sein, Gobineau's Grundanschauung
hier zu skizzieren.

Gobineau nimmt für das Menschengeschlecht drei grosse scharf von
einander geschiedene Grundtypen (trois grands types nettement distincts)
an: den schwarzen, den gelben und den weissen, denen er implicite die

Dignität besonderer Spezies zuerkennt. Er bezeichnet sie aber als „sekundäre

Typen", indem er die Frage offen lässt, ob dieselben von Anfang an
verschieden oder bloss divergente Zweige eines primären Grundtypus, des

„individu adamite" waren. Diese drei Typen charakterisiert er in folgender

Weise:2)

„Die schwarze Varietät ist die geringste und nimmt die unterste Stufe der
Leiter ein. Der Charakter von Tierheit, der sich in der Form ihres Beckens ausprägt,
erlegt ihr vom Augenblick der Empfängnis an ihre Bestimmung auf. Sie soll geistig
nie aus dem engsten Kreise herauskommen. Und doch ist's nicht reinweg nur ein
Stück Vieh, dieser Neger mit der schmalen, schiefen Stirn, der in der mittleren Partie
seines Schädels die Anzeichen gewisser plumpgewaltiger Kräfte trägt. Wenn sein
Denkvermögen mittelmässig oder sogar gleich null ist, so besitzt er dafür im Begehren
und folglich im WUlen, eine oft furchtbare Heftigkeit. Mehrere seiner Sinne sind in
einer Stärke entwickelt, die den beiden andern Rassen unbekannt ist: hauptsächlich
der Geschmack und der Geruch."

Nott and Gliddon, Indigenous Races of the Earth, Philadelphia 1857.

2) Gobineau, A. de, Essai sur 1'ine'gaHte' des races humaines, I., S. 350, ff.,
Paris 1853.



— 71 —

„Aber just hier, in eben dieser Gierigkeit seines Empfindungslebens, liegt das
auffallendste Merkmal seines niederen Ranges. Alle Nahrungsmittel sind ihm recht,
keines erfüllt ihn mit Widerwillen, keines stösst ihn ab. Was er wünscht, ist nur zu
essen, unmässig, toll darauflos zu essen; es gibt kein eckelhaftes Aas, das unwürdig
befunden würde, in seinem Magen zu versinken. Ebenso ist es mit den Gerüchen,
und seine Sinnlichkeit findet sich nicht nur mit den stärksten, sondern auch mit den
widerwärtigsten ab. Mit diesen Hauptcharakterzügen verbindet er eine Unbeständigkeit
der Laune, eine Veränderlichkeit der Gefühle, in die Nichts einen Halt zu bringen
vermag und die für ihn die Tugend wie das Laster aufhebt. Man kann sagen, dass

gerade die Leidenschaft, mit welcher er den Gegenstand, der seine sinnliche Empfindung

in Schwingung versetzt und seine Gier entflammt hat, ein Unterpfand für die
schnelle Beruhigung der einen und das rasche Vergessen der andern ist. Endlich
legt er gleich wenig Wert auf sein Leben wie auf das Anderer; er tötet gerne, um
zu töten, und diese, so leicht in Bewegung zu setzende menschliche Maschine ist
angesichts des Leidens entweder von einer Feigheit, die sich gern in den Tod flüchtet
oder von einer entsetzlichen Unempfindlichkeit."

„Die gelbe Rasse stellt sich als das Widerspiel dieser Menschenart dar. Der
Schädel, anstatt zurückgebogen zu sein, zieht sich gerade nach vorne hin. Die Stirn,
breit, knochig, oft vorspringend, nach oben herausgearbeitet, lastet auf einem
dreieckigen Gesicht, in dem Nase und Kinn keinen der plumpen und rohen Vorsprünge
zeigen, welche den Neger auszeichnen. Eine allgemeine Hinneigung zur Fettleibigkeit
ist hier nicht gerade ein ganz spezieller Zug, doch findet er sich häufiger bei den
gelben Stämmen, als bei den übrigen Arten. Wenig physische Kraft, Hang zur
Gleichgültigkeit, im Gefühlsleben keiner jener seltsamen Exzesse, die bei den Schwarzen so
gewöhnlich sind. Schwaches Begehren, ein eher eigensinniger als ausschweifender
Wille, ein beständiger, aber ruhiger Sinn für materielle Genüsse; bei einer seltenen
Gefrässigkeit mehr Auswahl unter den Speisen, die sie befriedigen sollen, als bei den
Negern. In allen Dingen Tendenz zur Mittelmässigkeit: ein ziemlich leichtes Begreifen
alles dessen, was nicht zu hoch noch zu tief ist; Liebe zum Nützlichen, Achtung
vor der Regel, Bewusstsein von den Vorteilen einer gewissen Dosis von Freiheit.
Die Gelben sind praktische Leute im engeren Sinne des Wortes. Sie träumen nicht,
sie finden keinen Geschmack an Theorien, erfinden wenig, sind aber im Stande zu
würdigen und sich anzueignen, was ihnen frommt. Ihre Wünsche beschränken sich
darauf, so angenehm und so bequem als möglich zu leben. Man sieht, dass sie den
Negern überlegen sind. Es ist eine Volksmasse und ein Kleinbürgerstand, den jeder
Zivüisator zur Grundlage seiner Gesellschaft zu wählen wünschen dürfte; nicht aber
ein Material, daraus sich diese Gesellschaft schaffen lässt oder das ihr Nerv, Schönheit

und Tatkraft geben könnte."

„Es kommen nun die weissen Völker. Besonnene Energie, oder besser gesagt,
ein energischer Geist; Sinn für das Nützliche, aber in einer viel weitern, höheren,
kühneren, idealeren Bedeutung dieses Wortes als bei den gelben Völkern; eine
Beharrlichkeit, die sich Rechenschaft von den Hindernissen gibt und auf die Dauer die
Mittel findet, um sie zu beseitigen; bei grösserer physischer Kraft ein ausserordentlicher

Instinkt für die Ordnung, nicht mehr lediglich als Unterpfand von Ruhe und
Frieden, sondern als unerlässliches Mittel der Erhaltung und zugleich ein
ausgesprochener Sinn für die Freiheit, selbst im Uebermasse; eine erklärte Feindseligkeit
gegen das Formenwesen, worin die Chinesen sich willig einlullen lassen, ebensowohl
wie gegen den hochmütigen Despotismus, den einzigen Zaum, der für" die schwarzen
Völker ausreicht."

„Die Weissen zeichnen sich ferner aus durch eine eigentümliche Liebe zum
Leben. Es scheint, dass sie darum, weil sie besseren Gebrauch davon zu machen
wissen, ihm mehr Wert beilegen, es mehr schonen, an sich selbst wie Anderen. Ihre

¦Grausamkeit ist sich, wenn sie einmal zur Ausübung kommt, ihrer Ausschreitungen



— 72 —

bewusst — eine Empfindung, die bei den Schwarzen sehr zweifelhaft ist. Gleichzeitig
aber haben sie Motive entdeckt, dieses wohlausgefüllte Leben, das ihnen so kostbar
ist, ohne Murren hinzugeben. Die erste dieser Triebfedern ist die Ehre, welche seit
Beginn der Gattung unter fast gleichem Namen einen ungeheuren Raum in ihren
Vorstellungen eingenommen hat. Ich brauche nicht hinzuzufügen, dass das Wort
„Ehre" und der Kulturbegriff, den es einschliesst, den Gelben wie den Schwarzen
gleich unbekannt sind.

„Um das Bild zu vollenden, bemerke ich noch, dass die gewaltige Ueberlegen-
heit der Weissen im Gesamtbereiche des geistigen Lebens mit einem nicht minder
entschiedenen Zurückstehen in der Stärke der Empfindungen Hand in Hand geht.
Der Weisse ist nach Seiten der Sinnlichkeit weit weniger reich ausgestattet als der
Schwarze und Gelbe. Er wird so durch die Körpertätigkeit weniger in Anspruch
genommen und absorbiert, wie wohl sein Bau bedeutend kräftiger ist."

„Dies sind die drei Grundbestandteile des Menschgeschlechtes, die von mir
sogenannten Sekundärtypen, indem ich den Urmenschen ausserhalb der Untersuchung
lassen zu müssen geglaubt habe. Aus der Verbindung der Varietäten jedes dieser
Typen, die Heiraten unter einander eingingen, sind die Tertiärgruppen (groupes ter-
tiaires) entsprossen. Die Bildungen vierten Grades (les quatriemes formations) sind
aus der Verbindung eines dieser Tertiärtypen oder eines reinen Stammes (d'une tribu
pure) mit einer andern, einer der beiden fremden Arten entstammenden Gruppe
erwachsen."

„Unterhalb dieser Klassen (catägories) sind andere zum Vorschein gekommen
und kommen noch jeden Tag zum Vorschein. Die einen sehr ausgeprägt, neu
bestimmte Eigenwesen (de nouvelles originales distinctes) bildend, weil sie aus
vollkommenen Verschmelzungen hervorgehen; die anderen unvollständig, wirr und man
kann sagen, antisozial, weil ihre Bestandteile, entweder zu ungleichartig, oder zu
zahlreich oder allzu niederen Ranges, nicht die Zeit noch die Möglichkeit gehabt
haben, einander fruchtbringend zu durchdringen (de se pdnätrer d'une maniere föconde).
Der Menge all dieser so buntscheckigen Mischlingrassen, welche fortan die gesamte
Menschheit bilden, lässt sich so wenig eine Grenze anweisen, als den erschreckenden
Möglichkeiten algebraischer Kombinationen (il n'y a pas ä assigner d'autres bornes
que la possibilitä e"ffrayante de combinaisons des nombres)."

De Gobineau argumentiert dann weiter:
„Wenn die drei grossen Grundrassen stets rein geblieben wären", ohne

Mischungen einzugehen, so wäre zweifellos „das Uebergewicht immer den schönsten
unter den weissen Stämmen verblieben und die gelben und schwarzen Varietäten
hätten in alle Ewigkeit den geringsten Völkern dieser Rasse zu Füssen gelegen."

Immerhin wäre es unrichtig, behaupten zu wollen, dass alle Mischungen
schlecht und schädlich sind, denn sie können unter Umständen sogar
günstig wirken:

„So ist die künstlerische Begabung, den drei grossen Rassen gleich fremd,
erst aus der Ehe der Weissen mit den Negern erwachsen. So auch ist, durch die
Entstehung der malayischen Varietät, aus den Rassen der Gelben und der Schwarzen
eine Familie hervorgegangen, welche ihren beiderseitigen Verwandten an Intelligenz
überlegen ist, und desgleichen sind dem Bunde der Weissen und der Gelben Mittelsleute

entsprossen, welche weit höher stehen als die rein finnischen Völkerschaften
sowohl als die schwarzen Stämme."

Aus dem Schoose der Gesamtmenschheit sind zehn grosse Zivilisationen

hervorgegangen, die alle der Initiative der weissen Rasse ihren

Ursprung verdanken.



— 73 —

Diese Zivilisationen sind:
1. Die indische: „Ihr Brennpunkt lag in einem Zweige des weissen

Volksstammes der Arier".
2. Die ägyptische, um die sich die Nubier, Aethopier und einige

kleine westlich der Oase des Ammon wohnende Völker gruppieren. „Eine
arische Ansiedlung aus Indien, die sich im obern Niltal niedergelassen,
hat diese Gesellschaft ins Leben gerufen."

3. „Die Assyrer, denen sich die Juden, die Phönizier, die Lyder,
die Karthager, die Himyariten anschliessen, haben ihre sozialen Einsichten
den grossen Einfällen jener Weissen verdankt, für die man die Bezeichnung
der Nachkommen Harns und Sems beibehalten kann. Die Zoroastrier-
Iranier ihrerseits, welche in Vorderasien unter dem Namen Meder, Perser
und Baktrier herrschten, waren ein Zweig der arischen Familie."

4. Die Griechen waren „dem gleichen arischen Stamme entsprossen
und erst die semitischen Elemente brachten Wandlungen darin hervor."

5. „Das Seitenstück zu dem, was sich mit Aegypten zutrug, finden
wir in China. Eine aus Indien gekommene arische Ansiedlung brachte
die soziale Aufklärung dorthin. Nur löste sie sich, anstatt, wie an den
Ufern des Nil, mit schwarzen Bevölkerungen sich zu vermischen, in malayischen

und gelben Massen auf und empfing ausserdem von Nordwesten
her ziemlich zahlreiche Zuschüsse von weissen Elementen, die gleichfalls
arisch, aber nicht mehr indisch waren."

6. Die ehemalige Zivilisation der italischen Halbinsel, aus welcher
die römische Kultur hervorging, war eine Mosaik von Kelten, Iberern,
Ariern und Semiten."

7. „Die germanischen Volksstämme gestalteten im 5. Jahrhundert den
Charakter des Abendlandes um. Sie waren arisch."

8. 9. 10. „Unter diesen Ziffern reihe ich die drei Zivilisationen
Amerikas ein, die der Alleghanier, der Mexikaner und der Peruaner."

An der Spitze der Menschheit marschiert nach de Gobineau's
Auflassung die „arische Rasse": „Keine wahrhafte Zivilisation bei den
europäischen Völkern, wenn die arischen Zweige nicht die Herrschaft gehabt
haben." Dementsprechend sucht de Gobineau auch überall auf
aussereuropäischen Gebieten, wo er eine „Zivilisation" konstatiert, nach „arischen"
Einflüssen, wenn er auch zugeben muss: „Der arische Ursprung der

aegyptischen und der chinesischen Gesellschaft erheischt einen Beweis, ich
verhehle mir das nicht und ich werde mein Möglichstes tun, um ihn zu
liefern." Die indianisch-amerikanischen Zivilisationen, die sich noch weniger
leicht, als die aegypfische und chinesische auf „arische" Einwirkungen
zurückführen Hessen, leitet de Gobineau von Westen her, aus den malayischen
Gebieten ab, wie denn überhaupt die amerikanischen Eingebornen für ihn
keine einheitliche Rasse bilden: „So bildet die Gesamtheit der Eingebornen-



— 74 —

gruppen des amerikanischen Festlandes ein Netz malayischer Völker, insofern

dieses Wort auf sehr verschieden abgestufte Produkte der Mischung
der Finnen und Schwarzen angewandt werden kann, was übrigens für alle
die Familien, welche sich von Madagaskar bis zu den Marquesas und von
China bis zur Osterinsel ausbreiten, niemand bestreitet."

Innerhalb der „arischen Rasse" war nun deren germanischer Zweig
zu besonders hohen Dingen berufen:

„Die germanische Rasse war mit der ganzen Energie der arischen Varietät
ausgestattet. Sie musste es sein, um die Rolle, zu der sie berufen war, durchführen
zu können. Nach ihr hatte die weisse Familie nichts Mächtiges und Lebendiges mehr
herzugeben: Alles in ihrem Schosse war so ziemlich gleich befleckt, verbraucht,
verdorben. Es war unbedingt nötig, dass die zuletzt auf den Plan entsandten Arbeiter
nichts Allzuschweres mehr zu beendigen Hessen; denn ausser ihnen war Niemand
mehr da, der im Stande gewesen wäre, dies zu übernehmen. Sie Hessen es sich
gesagt sein. Sie vollendeten die Entdeckung des Erdballs; sie bemächtigten sich seiner
auf wissenschaftlichem Wege, ehe sie ihre Mischlinge darüber ausbreiteten; sie
umsegelten ihn in allen Richtungen. Kein verborgener Winkel entging ihnen, und jetzt,
wo sie nur noch die letzten Tropfen des arischen Blutes unter die verschiedenen, von
allen Seiten zugänglich gewordenen Völkerstämme zu ergiessen brauchten, wird die
Zeit dieser Arbeit, die von selbst ihren Fortgang nehmen wird und zu ihrer Vollendung

nicht noch des Hinzutretens eines neuen Anstosses bedarf, genügend nachhelfen." ')
Das Werk des Grafen de Gobineau ist vor mehr als sechzig Jahren

geschrieben worden. Wir dürfen daher nicht den heutigen Masstab
wissenschaftlicher Kritik an dasselbe anlegen, sondern müssen es aus dem Geiste
seiner Zeit heraus zu beurteilen suchen. Und da werden wir es begreiflich
finden, dass die weltumspannende Phantasie des Verfassers, seine stilistisch
glänzende Darstellungsweise und die gewandte Kühnheit seiner
Kombinationen vor allem künstlerisch und selbst gross veranlagte Naturen,
wie z. B. Richard Wagner, fesseln und durch seine Argumentation
bestechen konnten. Die Neuzeit wird, bei aller Achtung vor den literarischen

Vorzügen des Werkes, nüchterner urteilen und das stark Subjektive,
Willkürliche darin ebensowenig übersehen dürfen, als sie sich verhehlen
wird, dass die Prämissen, auf denen de Gobineau sein Lehrgebäude von
der Ungleichheit der Menschenrassen aufbaut, vielfach unrichtig sind. Und
so werden wir in de Gobineau's Werk einen zwar glänzend und geistreich
durchgeführten, aber mit untauglichen Mitteln unternommenen Versuch
eines gebildeten Dilettanten erblicken, einen Versuch, der auch heute noch
literarisches und ethnologisch-historisches Interesse bietet, dem aber
wirklicher wissenschaftlicher Wert nicht zukommt. Die im Vorstehenden wörtlich

angeführten Stellen dürften dies zur Genüge erkennen lassen.
Zu der Zeit, als de Gobineau schrieb, existierte in Paris bereits die

im Jahre 1839 gegründete „SocieTe Ethnologique de Paris", seit 1842 die

„American Ethnological Society", deren „Transactions" seit den vierziger
Jahren in New-York zu erscheinen begannen. Aber immer noch werden

:) Gobineau, A. de, Essai sur l'ine"galite" des Races humaines, Paris 1855, t. IV.,
S. 350.



— 75 —

in dieser Zeit die Ausdrücke „Ethnographie", „Ethnologie" und Anthropologie"

so ziemlich sine discrimine als gleichbedeutend gebraucht. Stellte
doch das Programm der Societe Ethnologique de Paris, der ältesten
wissenschaftlichen Vereinigung zum vergleichenden Studium des Menschen, als

Aufgabe der „Ethnologie" ausdrücklich die Erforschung des intellektuellen
und moralischen Status, der Sprachen und der geschichtlichen Ueberliefe-

rungen in Eine Linie mit der Untersuchung der physischen Organisation
des Menschen. Und so finden wir z. B. ein Werk von d'Omalius d'Halloy x)

aus dem Jahre 1845, betitelt: „Die Menschenrassen oder Elemente der
Ethnographie", ferner aus dem Jahre 1844 eine Abhandlung „über die Ethnologie

der alten Iren" von W. R. Wilde2), worin die menschlichen Schädel

aus den prähistorischen Gräbern Irlands auf ihre Rassenzugehörigkeit
geprüft werden. Der amerikanische Anthropologe Dr. J. Aitken Meigs 3J

bezeichnet das Werk von J. Barnard Davis, „Crania Britannica", das im
Jahre 1856 zu erscheinen begann, als den wertvollsten Beitrag zur
„Ethnographie", der seit der Veröffentlichung von Mortons Crania Aegyptiaca
erschienen ist. „Meigs erklärt auch, dass er 54 verschiedene Masse am
menschlichen Schädel für notwendig gefunden habe, „um alle ethnologischen
Besonderheiten des Schädels voll zum Ausdruck zu bringen." Auch unter
dem Stichwort „Phrenologie" und „Cranioskopie" erscheint in dieser Zeit
manche Abhandlung, die wir heute als spezifisch „anthropologische"
ansprechen würden. Viel rassenanatomisches Material ist ferner in den damaligen

Zeitschriften für Anatomie, Physiologie, Medizin und Pathologie
versteckt.

Zwei Werke aus den fünfziger Jahren des vorigen Jahrhunderts
verdienen noch besondere Erwähnung, von denen das eine vorwiegend
„anthropologisch", das andere vorwiegend „ethnologisch" im heutigen Sinne ist.

Nach verschiedenen Versuchen und Detailstudien, die bis in die
vierziger Jahre zurückreichen, war nämlich der schwedische Anthropologe
Prof. Anders Retzius4) dazu gelangt, ein System der menschlichen Rassen
aufzustellen, das auf das Verhältnis der Schädellänge zur Schädelbreite
einerseits und auf die Stellung der Kiefer und die dadurch bewirkte Form
der Profillinie anderseits gegründet war. Stämme, bei denen der Kopf
hauptsächlich in der Richtung des Längendurchmessers entwickelt war,
nannte Retzius „gentes dolichocephalae" oder „Langköpfe", solche, deren

D'Omalius d'Halloy, J. ]., Des Races Humaines, ou Elements d'Ethnographie.
Paris 1845.

2) Wilde, W. R., Lecture on the Ethnology of the Ancient Irish, 1844 (cit. bei
Nott and Gliddon, S. 293).

3) Meigs, J. Aitken, The Cranial Characteristics of the Races of Men, in: Nott
and Gliddon, Indigenous Races of the Earth, S. 212, Philadelphia 1857.

4) Retzius, Anders, Blick öfver fördelningen af hufvudskalsformerna hos folks-
Iagen i de fem werldsdelarne, in: Skand. Naturf. Förhandl. VII. 1856 pp. 68—108.



— 76 —

Schädel im Breitendurchmessers derart entwickelt war, dass eine mehr
oder weniger rundliche oder viereckige Schädelform entstand, nannte er'
„gentes brachycephalae" oder „Kurzköpfe". Jede dieser beiden grossen
Abteilungen zerfällt wieder in zwei Unterabteilungen, nämlich in „ortho-
gnathae" oder „Gradkiefrige", d.h. solche mit gerader Stellung der Kiefer
und Zähne, und dementsprechend senkrechtem Gesichtsprofil und in „pro-
gnathae" oder „Schiefkiefrige", d.h. solche mit vortretenden Kiefern und
mehr oder weniger schief aufeinander treffenden Zahnreihen, also mit schief
liegendem Gesichtsprofil.

Retzius hat vom Jahre 1842 bis 1856 sein System mehrmals geändert
und einzelne „Völker" kraniologisch später anders eingereiht, als in den

ersten Entwürfen seines Systems. Der letzte Entwurf vom Jahre 1856
erschien den Forschern jener Zeit so wichtig, dass er nach einander ins
Deutsche, Französische und Englische übersetzt wurde. Er lautet folgen-
dermassen:
A. Formen des Schädels in Europa.

I. Dolichocephalae von Europa.
Norweger und Normannen von Frankreich und England, Schweden, Dänen,
Holländer, Flamländer, Burgunder, Germanen des* germanischen Stammes,
Franken, Angelsachsen, Goten in Italien und Spanien, Schotfische Kelten,
irische Kelten, Englische Kelten, Wallisier, Gallier von Frankreich, Schweiz,
Deutschland u. s. w., Römer im engern Sinne, Alt-Griechen und ihre
Abkömmlinge.

II. Brachycephalae in Europa.
Samojeden, Lappen, Wogulen, Ostiaken, Permier, Wotiaken, Tscheremissen,
Mordwinen, Tschuwaschen, Magyaren, Finnen (Finnländer, Ehsten, Livländer),
Tschechen (Böhmen), Wenden, Slowaken, Morlaken, Croaten, Serben, Polen,
Russen, Neu-Griechen, Letten oder Litthauer, Albanesen, Etrusker, Rhätier,
Basken.

B. Formen des Schädels in Asien.
I. Dolichocephalae von Asien.

Hindu, Arische Perser, Araber, Juden, Tungusen, Chinesen.
II. Brachycephalae von Asien.

Ugrier (Samojeden, Yakuten u. s. w.), Türken, Tscherkessen und wahrscheinlich
die Mehrzahl der zahlreichen Stämme des Kaukasus, Turkmenen, Äfganen,
Lascaren, Tartaren und Mandschu-Tartaren, Mongolen, sowohl in Russisch-
Asien, als in der Mongolei, Malaien.
„Die „Indian Mongolida" in Dr. Latham's „Varieties of Man" gehören wahr¬

scheinlich auch in diese Abteilung."
C. Formen des Schädels in Australien.

I. Dolichocephalae von Australien.
Äustralneger, alle prognath.

II. Brachycephalae von Australien.
Malaien, Polynesier (Dieffenbach), alle prognath, Papuas (Quoy et Gaymard).

D. Afrika.
„Alle Bewohner dieses Kontinentes sind Dolichocephalae". Bei den Schädeln
gewisser südafrikanischer Stämme der Kaffer-Gruppe macht sich eine sehr
starke, bei andern, z. B. bei den Abessiniern, nur eine leichte Prognathie geltend.

E. Formen des Schädels in Amerika.



— 77 —

Es ist begreiflich, dass teils infolge der Spärlichkeit des ihm zu
Gebote stehenden Materials, teils infolge der weiten Verbreitung künstlicher
Deformation des Schädels in Nord- und Süd-Amerika die Unterbringung
der Amerikanischen Schädel für Retzius mit besondern Schwierigkeiten
verbunden war. Immerhin glaubt er Grund zu der Ansicht zu haben,
dass in Amerika, die Verbreitung der Gentes dolichocephalae sich gegen
diejenige der Brachycephalae schärfer abhebt, als irgendwo sonst. Nach
seiner Meinung „herrscht die dolichocephale Schädelform auf den Carai-
bischen Inseln und im ganzen östlichen Teile des amerikanischen
Kontinentes, von den äussersten Nordgrenzen bis nach Paraguay und Uruguay
im Süden vor, während der brachycephale Typus auf den Kurilen und auf
dem Kontinente von der Breite der Behrings-Strasse an, in Russisch-Amerika,
Oregon, Mexiko, Ecuador, Peru, Bolivia, Chile, der Argentinischen Republik

und in Patagonien bis ins Feuerland hinab überwiegt."
Retzius ist geneigt, die Dolichocephalen Amerikas, mit Ausschluss

der Eskimo, mit den Dolichocephalen Afrikas, den Guanchen der Cana-
rischen Inseln, den Kopten, Mauren, Tuareg usw. in nahe verwandschaftliche
Beziehung zu bringen, während die brachycephalen Stämme Amerikas, die

hauptsächlich in dem gegen Asien und die Inseln der Südsee gerichteten
Teile des Kontinentes gefunden werden, „den mongolischen Rassen verwandt
sind": „für meinen Teil bin ich seit langem von der Blutsverwandtschaft
der zwischen den Brachycephalae von Amerika und denen von Asien,
sowie davon überzeugt gewesen, dass dieser charakteristische Typus
ununterbrochen durch die lange Reihe der Stämme verfolgt werden kann,
welche die Westküste Amerikas von der Behring-Strasse bis zum Cap Hoorn
bewohnen."

Wie alle altern anthropologischen Systeme leidet auch dasjenige von
Anders Retzius an dem prinzipiellen Grundfehler, dass sein Unterbau,
d.h. die grössern Zweige des Menschengeschlechtes zwar nach rein
anthropologischen, die feinern Endäste dagegen nach ethnologischen Gesichtspunkten

entworfen sind. Die Einsicht, dass „Rasse" und „Volk" ihrem
Wesen nach verschiedene Begriffe sind, die sich in der heutigen Verteilung
der Menschheit nirgend mehr decken, fehlt dieser Zeit noch vollkommen
und es dauerte, wie wir hier gleich bemerken wollen, noch bis in die achtziger

Jahre des vorigen Jahrhunderts hinein, bis sich Ueberzeugung, dass

„Rasse" und „Volk" essentiell verschiedene Begriffe sind und dass ein
„Volk" sich aus Angehörigen mehrerer „Rassen" aufbaut, entgültig Bahn brach.

Es ist für die Auffassung jener Zeit, d.h. für die Mitte des vorigen
Jahrhunderts, bezeichnend, dass in der englischen Uebersetzung die Arbeit
von Retzius, die wir in der modernen Terminologie als eine durchaus
„anthropologische" betrachten würden, im Gegenteil als eine „ethnologische"
behandelt wird. Nicht weniger bezeichnend ist es, dass dagegen ein
anderes wichtiges Werk, das im Jahre 1859 zu erscheinen begann und bei
welchem das Hauptgewicht, wenngleich „anthropologische" Erörterungen



— 78 —

entsprechend der damaligen Auffassung des Verhältnisses von „Rasse" und
„Volk" nicht fehlen, doch durchaus auf dem „ethnologischen" Gebiete
liegt, den Titel führt: „Anthropologie der Naturvölker" x) Dieses grosse,
wegen seiner Reichhaltigkeit auch heute noch unentbehrliche Werk, das

von Theodor Waitz begonnen und nach dessen Tode von Georg Gerland
vollendet wurde, stellt in verdienstvollster Weise alles zusammen, was über
die einzelnen ethnischen Gruppen der „Naturvölker" damals an
anthropologischen, hauptsächlich aber an ethnographischen Angaben in der Literatur
vorhanden war.

In der „Einleitung" des ersten Bandes erörtert Waitz die „Aufgabe
der Anthropologie". Eine der verschiedenen Seiten dieser Aufgabe findet
er in der Untersuchung der Frage „ob die sämtliche Individuen und Völker,
welche die gemeine Auffassung diesem Begriffe unterzuordnen pflegt, ohne
Unterschied eines und desselben Wesens sind, ob sie einer Art angehören,
oder ob es spezifische Verschiedenheiten gibt in der physischen und
psychischen Begabung der einzelnen Menschenstämme, so dass die Geschichte
berechtigt wäre, einige der letztern entweder von ihrer Betrachtung ganz
auszuschliessen und sie der Zoologie zu überweisen oder doch ihrer Benutzung

als blosser Haus- und Lasttiere von Seiten der höher organisierten
und eigentlichen Menschen das Wort zu reden". Man sieht aus dieser
Formulierung des Problems, wie unsicher damals noch die Kenntnisse über
grosse Teile der Menschheit waren. „Mit dieser Frage", fährt Waitz fort,
„steht eine andere in nächster Verbindung, die im vorigen Jahrhunderte
längere Zeit hindurch die allgemeine Aufmerksamkeit in Anspruch genommen
hat, jetzt aber fast ganz verschollen zu sein scheint —- die Frage nach
dem Naturzustand des Menschen". Bei dieser Erörterung „wird man sich
stets gegenwärtig zu erhalten haben, dass der Naturzustand nicht aus
abstrakten Begriffen, sondern auf empirischem Wege zu ermitteln ist. „In
ihrem Verhältnis zur Geschichte besteht nach Waitz die Aufgabe der
„Anthropologie" darin, „dass sie die Naturgrundlage der Geschichte zu
erörtern habe. Sie grenzt demnach sehr nahe mit der Geographie
zusammen, ohne jedoch in dieser aufzugehen". Und endlich lesen wir bei
Waitz: „Die vierte Hauptaufgabe der Anthropologie ist die der
Ethnographie oder Ethnologie, die sich mit der Untersuchung der Stammverwandtschaften

der einzelnen Völker und Völkerstämme beschäftigt." Auch hier
erscheinen also die Ausdrücke „Ethnographie" und „Ethnologie" noch als

synonym und in ganz anderer Verwendung als in der Neuzeit, nämlich
zur Bezeichnung derjenigen Spezialwissenschaft, die wir heute als
„physische Anthropologie" oder als „Rassenkunde" bezeichnen.

Nach diesen hier kurz skizzierten Gesichtspunkten ist denn auch das

ganze Werk durchgeführt: Physis und Psyche der einzelnen Völkergruppen

l) Waitz, Theodor, Anthropologie der Naturvölker, Bd. 1—6, Leipzig 1859—64
(Band 5 und 6 von G. Gerland, 1865—71).



— 79 —

erfahren unter sorgfältiger Benützung des damals vorhandenen
Quellenmaterials eine eingehende, wenngleich kompilatorische Darstellung. Im
Jahre 1859 erschien der erste, im Jahre 1872 der letzte Band der „Anthropologie

der Naturvölker."

Siebentes Kapitel.

Die Lehre Darwins über die Entstehung der Arten
und ihr Einfluss auf die Anthropologie.

Jahre bevor durch Georg Gerland die von Waitz begonnene „Anthropologie

der Naturvölker" zum Abschluss gebracht worden war, traten nun
sozusagen mit einem Mal alle mit der Naturgeschichte des Menschen
verknüpften Fragen in eine neue Phase. Dies geschah infolge einer Arbeit
Charles Darwins, nämlich seines im Jahre 1859 erstmals in London
erschienenen Werkes „On the Origin of Species by means of Natural Selection;
or, the Preservation of favoured Races in the Struggle for Life", oder,
wie der Titel der von J. Victor Carus besorgten deutschen Uebersetzung
lautet: „Ueber die Entstehung der Arten durch natürliche Zuchtwahl oder
die Erhaltung der begünstigten Rassen im Kampfe ums Dasein". Das
Werk Darwins über den Ursprung der Arten gehört so vollkommen der
wissenschaftlichen Weltlitteratur an und sein Inhalt ist so sehr Gemeingut
der Naturforscher aller Kulturländer geworden, dass es für unsere Zwecke

genügt, hier den Grundgedanken Darwins kurz anzudeuten. Er geht dahin,
dass die jetzt auf der Erde vorhandenen tierischen und pflanzlichen
Organismen nicht das Produkt wiederholter Schöpfungsakte sind, sondern dass
sie sich in ununterbrochener Folge im Laufe der geologischen Zeiten aus einer
relativ kleinen Zahl einfach organisierter Lebewesen heraus entwickelt und

divergent differenziert haben. Die Hauptmomente, welche die allmälige
Spaltung der ursprünglichen Typen in immer zahlreichere Formen bewirkten,
sind erstlich die Vererbung einmal erworbener Eigenschaften, ferner die

Anpassung an veränderte Lebensbedingungen und endlich der „Kampf ums
Dasein", der daran schuld ist, dass vorwiegend kräftige Individuen und
zweckmässige Organeinrichtungen zur Fortpflanzung gelangen und ihre
Eigenschaften vererben, während schwächliche Individuen und halbe, unfertige
Organeinrichtungen sich nicht behaupten können und allmälig durch die
stärkern und besser organisierten erdrückt und zum Aussterben gebracht
werden.

Es ist klar, dass diese zunächst für die Tiere und Pflanzen gewonnenen
Anschauungen in ihrer logischen Entwicklung auch auf den Menschen An-



— 80 —

wendung finden mussten. Zu der Zeit, als Darwin sein Werk schrieb, war
aber, speziell in England, die bedingungslose Parallelisierung des Menschen
mit den Tieren und die völlige Emanzipation von der Bibel, die, wie wir
gesehen, noch Prichard so viel zu schaffen gemacht hatte, ein zu heikles
Thema, um in alle Konsequenzen hinein erörtert werden zu können. Darwin
beschränkte sich daher auch in seinem ersten Werke darauf, die sich für
den Menschen ergebenden Folgerungen nur mit den Worten anzudeuten:
„In einer fernen Zukunft sehe ich die Felder für noch weit wichtigere
Untersuchungen sich öffnen. Die Psychologie wird sich mit Sicherheit auf den

von Herbert Spencer bereits wohlbegründeten Satz stützen, dass notwendig
jedes Vermögen und jede Fähigkeit des Geistes nur stufenweise erworben
werden kann. Licht wird auf den Ursprung der Menschheit und ihre
Geschichte fallen."

Die „Zukunft", von der Darwin hier spricht, ist glücklicherweise nicht
ganz so „fern" geworden, wie er damals fürchten musste. Verschiedene
Umstände trugen dazu bei, sie vielmehr in eine erfreuliche Nähe zu rücken.
Zunächst muss betont werden, dass der allgemeine Grundgedanke von
Darwins Lehre, nämlich die Auffassung der heutigen organischen Welt als der
Nachkommen ungezählter Generationen von Organismen aus einer sehr weit
zurückliegenden Urzeit und die mit dieser Auffassung verbundene Annahme der
Umbildungsfähigkeit der naturhistorischen „Art", die von Linne bis Cuvier
als konstant und unveränderlich angesehen worden war, schon vor Darwin
von verschiedenen Naturforschern geäussert worden war. Der bekannteste
Vorläufer Darwins war Jean Baptiste Antoine Pierre Monei de Lamarck,
gewöhnlich einfach als „Lamarck" zitiert, gewesen, der in seiner „Philosophie

zoologique" die Konstanz der Art geleugnet und diese als unmittelbar
durch morphologische Aenderung auf einen Wechsel des Milieu reagierend
dargestellt hatte. Lamarck und nicht Darwin ist also der eigentliche
Begründer der Lehre von der Umformung der Arten gewesen. Aber man
kann sagen, dass der ganze Kreis neuer Anschauungen über die
Veränderlichkeit der Art und des Zusammenhanges der heutigen Lebewelt mit
derjenigen ferner geologischer Zeiten gewissermassen in der Luft lag, denn

ausser Lamarck gab es noch eine Reihe anderer Naturforscher der vor-
darwinischen Zeit, welche ähnliche Ideen geäussert hatten, Ideen, die aber
entweder von ihren Zeitgenossen übersehen, oder, unter dem dominierenden
Einfluss der Autorität Cuvier's, absichtlich ignoriert wurden und daher
nicht über einen kleinen Kreis hinaus zu gelangen vermochten. Auch
Lamarcks Lehre von der Umbildung der Arten durch den Wechsel des

Milieu blieb auf einen relativ kleinen Kreis zeitgenössischer Anhänger und
Gegner beschränkt und geriet später fast in Vergessenheit, nicht zum
wenigsten jedenfalls durch eine gewisse drastische Barockheit der von ihm
zur Erläuterung seiner Ansicht gewählten Beispiele und durch den Ruf
eines Phantasten, den sich Lamarck durch wilde Spekulationen auf andern,
seiner eigentlichen Forschungssphäre ziemlich fremden Gebieten der Natur-



— 81 —

Wissenschaften zugezogen hatte.1) Darwins Buch dagegen, das für den
bereits vorhandenen Descendenzgedanken auf Grund eines sorgfältig gesammelten

und sorgfältig diskutierten Tatsachenmateriales gewissermassen die
erlösende Formel aussprach, fand wenigstens in England und in Deutschland
sofort die weitgehendste Beachtung und ist im Laufe der Zeit für die

gebildeten Kreise auch ausserhalb der engern Fachwissenschaften der

Zoologie und Botanik fast ein „Volksbuch" geworden. In gerechter
Würdigung der ganzen Sachlage muss aber stets betont werden, dass nicht
der ganze Gedanke der allmäligen Umformung der Arten Darwins geistiges
Eigentum gewesen ist, sondern nur dessen sorgfältige und konsequente
Durchführung auf Grund des von ihm als artbildend eingeführten Faktors
der „Natürlichen Auslese", nach welchem die spezifisch Darwinsche Fassung
der Descendenzlehre auch direkt als „Selektionshypothese" bezeichnet
worden ist. Die spätere Zeit hat allerdings gezeigt, dass der „natürlichen
Zuchtwahl" nicht die ausschliessliche Bedeutung bei der Bildung neuer
Arten zukommen kann, die ihr Darwin zuschrieb, sondern dass sie nur
als Ein Moment neben andern an der Umformung der Arten beteiligt ist.
Ueber die „Vererbung erworbener Eigenschaften" sind die Meinungen
bekanntlich bis heute noch geteilt.

Wenn schon in England einige der bedeutendsten Naturforscher jener
Zeit, wie Thomas Huxley und Charles Lyell, sich rückhaltlos der von
Darwin neu formulierten Deszendenzhypothese anschlössen, so war die

Begeisterung, die ihr in Deutschland entgegengebracht wurde, doch noch
viel grösser. Hier kam nicht allein die Bedeutung des Deszendenz- und

Selektionsgedankens für die Erklärung mancher Erscheinungen innerhalb
der gesamten organischen Welt in Betracht, sondern ebensosehr das zeitliche
Zusammentreffen einer Hypothese, die den Menschen von seiner bisherigen
Ausnahmestellung in der Natur wieder in essentiellen Zusammenhang mit
der Tierwelt brachte, mit der philosophischen Richtung des Materialismus,
die um die Mitte des 19. Jahrhunderts als Reaktion gegen den
„Köhlerglauben" der orthodoxen Theologie einerseits und einer einseitig idealistischen

Philosophie anderseits auf den Plan getreten war. Dieser materialistischen

Philosophie passte der „Darwinismus" ausgezeichnet in ihr System,
da er ihr die Möglichkeit bot, den Menschen seines gottinspirierten Charakters,
den ihm die Theologie zugewiesen, zu entkleiden und alle geistigen
Tätigkeiten als einfache „Funktionen" des Körpers aufzufassen. Die ganze
Welt mitsamt dem Menschen schien damals ungeheuer einfach zu sein,
so einfach, dass die Wortführer des Materialismus, Ludwig Büchner, Carl
Vogt u.a. ihr Möglichstes taten, ihn in zahlreichen „populärwissenschaftlichen"

Abhandlungen, denen aber, abgesehen von der geschickten und
fesselnden Darstellung, die Originalität mangelte, in weitere Kreise zu ver-

') Vgl. darüber: Lang, Arnold, Zur Charakteristik der Forschungswege von
Lamarck und Darwin, Jena 1889, S. 7 und 8.



— 82 —

breiten. Kaum je ist eine philosophische Richtung so sehr zur
Vulgärphilosophie geworden, wie der Materialismus jener Zeit.

Bei dieser Gelegenheit wurde daher auch der Deszendenzlehre eine
viel grössere Aufmerksamkeit von Seiten der Laienkreise zu teil, als es

sonst wohl der Fall gewesen wäre und da sie in der Form der Selektionshypothese

nach Deutschland kam, so blieb der Name Darwins derart eng
mit ihr verknüpft, dass alle andern Namen dagegen verschwanden. Die
historische Gerechtigkeit verlangt aber, dass wenigstens Ein Name aus
jener Zeit noch im Zusammenhang mit dem „Darwinismus" genannt werde,
nämlich derjenige des englischen Zoologen Alfred Rüssel Wallace, der
gleichzeitig mit Darwin und unabhängig von ihm auf jahrelangen
zoologischen Sammelreisen im Amazonas-Gebiet und in Indonesien zu Anschauungen

gekommen war, die sich mit denen Darwins vielfach deckten.
Der Siegeslauf des „Darwinismus" und seine Popularisierung wurde

namentlich auch durch den Umstand gefördert, dass er für die „Stellung
des Menschen in der Natur" neue und weittragende Perspektiven eröffnete,
da der Mensch eben naturgemäss seine eigene Gattung für das wichtigste
Naturobjekt hält.

Ein mächtiger Bundesgenosse erwuchs der Deszendenzlehre in jener
Zeit in der Urgeschichte des Menschen. Auch diese Wissenschaft, die
seit einigen Dezennien zu einer selbständigen und gleichberechtigt neben
der Anthropologie und Ethnologie stehenden Disziplin emporgediehen ist,
hat eine Reihe von Wandlungen durchmachen müssen, bevor sie ihre
heutige Stellung erlangte. Die prähistorische Forschung lässt sich ebenfalls

in zwei Richtungen sondern, nämlich in die „Palae-Ethnographie",
welche sich mit den menschlichen Artefakten, den Gerätschaften, Waffen,
Kleidern, Schmuck usw. der Vorzeit befasst und in die „Palae-Anthropologie",

die sich das Studium der ältesten menschlichen Skelettreste selbst

zur Aufgabe macht. Als „Palae-Ethnologie" kann man diejenigen
Untersuchungen bezeichnen, welche den Zweck haben, einen oder mehrere
bestimmte Typen der prähistorischen Artefakte, Waffen, Schmuckstücke
oder was immer, durch verschiedene prähistorische Gebiete der Erde
hindurch zu verfolgen und zu vergleichen.

Die ältesten Waffen und Geräte, die menschliche Tätigkeit bekundeten,
waren von Stein gewesen und der erste, der sie für Artefakte metallunkundiger

vorsintflutlicher Menschen erklärte, ist wohl Michele Mercati, der
Leibarzt des Papstes Clemens VIII. gewesen1), der im Jahre 1593 starb,
dessen Werk aber bis zum Jahre 1717 ungedruckt und damit ohne Einfluss
auf die Wissenschaft blieb. Bald nachher, im Jahre 1723, machte der
Lyoner Botaniker Antoine de Jussieu der Akademie von Paris Mitteilung
über eine Anzahl von in Frankreich gefundenen Steinobjekten und erläuterte

') Vgl. Hoernes, Moritz, Die Urgeschichte des Menschen nach dem heutigen
Stande der Wissenschaft, Wien, Pest, Leipzig 1892, S. 23 ff., und: Hoernes, M., Natur-
und Urgeschichte des Menschen, Wien und Leipzig 1909, I. S. 374.



— 83 —

deren Bedeutung unter dem Hinweis auf gewisse wilde Stämme der Gegenwart,

die heute noch geeignete Gesteinsarten zu Waffen verarbeiten. Damit
war zum ersten Mal für die alten „Donnerkeile" die richtige Analogie
gefunden und im Laufe des 18. und 19. Jahrhunderts entwickelte sich die

Palaeethnographie immer weiter und gewann stets festere Grundlagen,
obwohl wir auch heute noch nicht sagen können, dass dieselben in allen
Teilen bleibend ausgearbeitet seien.

Was die Entdeckung fossiler, menschlicher Skeletteile anbelangt, so
würde deren erste diejenige eines menschlichen Schädelstückes sein, das

im Jahre 1700 in der Nähe von Cannstatt in diluvialem Lehm in Begleitung

zahlreicher Knochen des Mammut, des Höhlenbären und der Höhlenhyäne

gefunden worden war. Aber obgleich die französischen Anthropologen

Quatrefages und Hamy auf dieses Fundstück eine besondere
prähistorische Rasse, die „Cannstatt-Rasse" gründeten, so sind doch Ansichten
geäussert worden, wonach der Cannstatt-Schädel keiner der wirklich
diluvialen Rassen Europas angehörte, sondern viel jungem Ursprungs sein
soll. Nur durch Zufall bei der Beerdigung in einer mit diluvialen
Säugetierknochen durchsetzten Lehmschicht wäre er in die Gesellschaft der
diluvialen Säuger gelangt. Dieser ersten Entdeckung folgten nun in mehr
oder minder langen Zwischenräumen andere, ächte, in verschiedenen
europäischen Ländern. Sie sind, besonders seit dem Schlüsse des 19.

Jahrhunderts, allmählich so zahlreich geworden, dass auch die Palae-Anthropo-
logie immer sicherern Boden zu gewinnen vermochte. Allerdings vollzog

sich die Entwicklung auch dieser Wissenschaft nicht in gleichmässigem
Tempo und auch sie hatte zu wiederholten Malen tote Punkte zu
überwinden, die im Glauben an die unbedingte Autorität gewisser Instanzen
gegeben waren. Die erste und in ihrer Wirkung nachhaltigste dieser
Instanzen war die Bibel mit ihrer Schilderung der Erschaffung der Welt in
„sechs Tagen" und ihrer Erzählung von der grossen Flut, die alles
organische Leben auf der Erde, mit Ausnahme der auf göttliches Geheiss von
Noah in der Arche geretteten Tiere und Menschen, vernichtete. Wie
schwer der Druck der biblischen Autorität speziell auf der Wissenschaft
vom Menschen bis in neuere Zeiten hinein lastete, haben wir bereits am
Beispiel von Prichard gesehen.

Blumenbach, ein für seine Zeit ausserordentlich vorurteilslos und
scharf denkender Mann, war sich durchaus darüber klar, dass die Einbettung

der verschiedenen Gruppen der Organismen in das vom Meere und
den süssen Gewässern der Vorzeit (aevi praeadamitici) gelieferte
Erdmaterial nicht auf eine einzige und allgemeine Katastrophe (ad unam ean-
demque catastrophen, cataclysmum seil, universalem) zurückzuführen sei.

Er führt diese Ansicht ad absurdum, indem er bemerkt2), dass sie sicher

a) Quatrefages, A. de et Hamy, Ernest, Crania ethnica, Paris 1875—1882.
2) Blumenbach, Jo. Frid., Specimen archaeologiae telluris terrarumque inprimis

Hannoveranarum alterum, Goettingae 1816, S. 4.



- 84 —

um nichts scharfsinniger sei, als wenn jemand unsinnigerweise behaupten
wollte, dass alle die verschiedenen Arten von Münzen, die gelegentlich in
Sizilien gefunden werden, seien es nun solche aus den grossgriechischen
Kolonien, oder karthagische oder römische oder arabische usw., aus einer
und derselben geschichtlichen Epoche herführen. Was speziell das
Vorkommen fossiler menschlicher Reste anbelangt, so hält es Blumenbach für
nicht unglaublich]), dass bei den ungeheuren Katastrophen im Gebiete des
vorzeitlichen Mittelmeeres auch menschliche Leichen denen anderer
Lebewesen beigemischt worden seien (verum et in maris Mediterranei enormi
agitatione humana quoque funera reliquis misci potuisse, sane non incre-
dibile). Gleichwohl steht er den bis zu seiner Zeit gefundenen angeblichen
fossilen Menschenresten skeptisch gegenüber und erklärt, dass unter allen
vermeintlichen „Anthropolithen", die er selbst in Händen hatte und
untersuchen konnte, kein einziger wirklich fossiler war, wenn man wenigstens
dem Worte „Anthropolithen" seine wahre Bedeutung beilegen und die
blossen Inkrustationen menschlicher Skelette relativ neuen Ursprungs davon
ausschliessen will2). Zu letztern rechnet er daher auch die in Korallenkalk

eingebetteten „fossilen" Menschenskelette von der Insel Guadeloupe,
da er aus der rezenten Natur der in der Einbettungsmasse vorkommenden
Mollusken und Korallenarten schliesst, „dass jene menschlichen Skelette
nicht den „Präadamiten", sondern höchst wahrscheinlich den auf jener
Küste heimischen Caraiben zugerechnet werden dürfen."3)

Seltsamerweise scheint also der sonst so belesene Blumenbach das

grosse, schon 1774 erschienene Foliowerk des oberfränkischen Pfarrherrn
Joh. Friedrich Esper nicht gekannt zu haben, der bei der Untersuchung
der Höhlen bei Gailenreuth mitten unter diluvialen Säugetierknochen auch
einige menschliche Skeletteile auffand. Er beschreibt sie, leider ohne sie
abzubilden, folgendermassen:4)

„Ganz unerwartet kam endlich eine Maxiila von einem Menschen, in welcher
noch auf der linken Seite zwey Stockzähne und ein vorderer stacken, zu einem in
der That ganz schröckhaften Vergnügen hervor. Nicht weit davon wurde auch ein
Schulterblat, auf das vollständigste, so dass an dem Processu coracoideo nicht einmahl
etwas verletztes gewesen, geiunden. Gerade aber sind es zwey Beine von einem
menschlichen Gliederbau, welche wegen ihrer Structur mit denen ähnlichen Gliedern
an Thieren das wenigste gemein haben und für Ueberbleibsel von Menschen am
kenntlichsten sind. Haben beede Stücke aber einem Druiden, oder einem Ante-

1) Blumenbach, Jo. Frid., Specimen archaeologiae telluris terrarumque inprimis
Hannoveranarum, Goettingae 1803, S. 11.

2) Blumenbach, Jo. Frider., Specimen archaeologiae telluris etc., Goettingae
1803, S. 11.

s) Blumenbach, Jo. Frider., Specimen archaeologiae telluris etc. alterum,
Goettingae 1816, S. 22 und 23.

4) Esper, Joh. Friederich, Ausführliche Nachricht von neuentdeckten Zoolithen
unbekannter vierfüssiger Thiere und denen sie enthaltenden, sowie verschiedenen andern
denkwürdigen Grülten der Obergebürgischen Lande des Marggrafthums Bayreuth,
Nürnberg 1774, S. 26.



— 85 —

diluvianer, oder einem Erdenbürger neuerer Zeiten gehört Da sie unter denen Thier-
gerippen gelegen, mit welchen die Gailenreuther Holen ausgefüllt sind; da sie sich in
der nach aller Wahrscheinlichkeit ursprünglichen Schichte gefunden, so muthmasse
ich wohl nicht ohne zureichenden Grund, dass diese menschlichen Glieder auch
gleichen Alters mit denen übrigen Tierverhärtungen sind. Sie müssen durch einen
Zufall, mit selbigen hieher gekommen seyn. Der Grösse nach waren beede Stücke,
von dem gewöhnlichen Ausmas, das der Schöpfer nach einer Länge von 5 bis 6
Schuh dem Menschen gegeben, gar nichts verschieden."

Die Ansichten Blumenbachs über den „fossilen Menschen" besitzen
heute nur noch historisches Interesse und haben den Gang der Wissenschaft

von der erdgeschichtlichen Entwicklung des Menschengeschlechtes
nicht nachweisbar beeinflusst. Weit wichtiger dafür wurde die Kritik, die
Cuvier an den vermeintlichen „fossilen" menschlichen Resten übte. „Ich
behaupte", sagt Cuvier'), „dass man noch niemals Menschenknochen unter
den Fossilien gefunden hat, wohlverstanden unter den eigentlichen
„Fossilien", oder mit andern Worten, in den regelmässigen Ablagerungen der
Erdoberfläche. Denn in den Torflagern, in den rezenten Anschwemmungen
(alluvions), wie auf Begräbnisplätzen, könnte man ebensowohl menschliche
Knochen ausgraben, wie Knochen von Pferden und andern gewöhnlichen
Tierarten. Sie könnten gleicherweise auch in den Spalten derFelsen, in Grotten, wo
sich der Stalactit über ihnen angesammelt hätte, vorkommen. Aber in den

Schichten, welche die alten Tierarten in sich schliessen, unter den Palae-
otherien und sogar unter den Elephanten- und Rhinozeros-Arten hat man
noch nie den kleinsten menschlichen Knochen gefunden". Den berühmten
„Homo Diluvii testis" Jakob Scheuchzers'-') aus dem Miocän von Oeningen,
in welchem noch Blumenbach3) auf Grund eigener Untersuchung sehr
wahrscheinlich nur einen Wels (Silurus glanis L.) sehen zu müssen glaubte, obgleich
Peter Camper4) ihn schon im Jahre 1787 als „versteinerte Eidechse"
bezeichnet hatte, bestimmte Cuvier schon in der ersten Auflage seines

„Discours" richtig als Salamandriden. Die Funde eines menschlichen
Unterkiefers und menschlicher Artefakte von Cannstatt (siehe oben S. 83)
entbehren nach Cuvier jeder Beweiskraft, da das Terrain ohne jede
Vorsicht umgearbeitet worden war, so dass die ursprüngliche Lagerung der
Fundstücke nicht mehr festzustellen ist. Ebenso hält er die „fossilen"
Skelette von Guadeloupe und andere, in Europa gemachte, Funde für
rezenten Ursprungs. „Alles scheint demnach dafür zu sprechen, dass die
menschliche Art zur Zeit der grossen Revolutionen, welche in den Ländern,
in denen sich fossile Knochen finden, diese Knochen eingebettet haben,
noch nicht existierte. Denn es gäbe keinen Grund anzunehmen, dass sie
allein so allgemeinen Katastrophen vollständig entgangen wäre, und dass

') Cuvier, le baron G. de, Discours sur les reVolutions de la surface du Globe,
Paris 1826, S. 66 ü. ff.

2) Scheuchzer, Jak., Homo diluvii testis, Tiguri 1726.
3) Blumenbach, J. F., Specimen archaeologiae telluris etc., Goettingae 1803, S. 11.

*) In einem Brief Camper's an Burtin, vgl. Cuvier, Recherches sur les ossemens
fossiles, Paris 1824, IV. S. 436.



— 86 —

ihre Reste sich heute nicht ebensowohl wiederfinden sollten, wie die der
andern Tiere. Aber ich will daraus nicht schliessen, dass der Mensch vor
dieser Zeit überhaupt nicht existierte. Er konnte einige Gebiete von geringer
Ausdehnung bewohnen, von denen aus er nach diesen schrecklichen
Ereignissen die Erde wieder bevölkerte. Vielleicht auch sind die Orte, wo er
sich aufhielt, gänzlich verschlungen und seine Gebeine auf.dem Grunde
der heutigen Meere begraben worden, mit Ausnahme der kleinen Zahl von
Individuen, welche seine Art fortgepflanzt haben."

Diese von Cuvier mit dem ganzen Gewicht seiner wissenschaftlichen
Autorität ausgestatteten Ansichten sind das zweite bedeutende Hindernis
gewesen, das sich der unbefangenen Würdigung der menschlichen
Urgeschichte entgegenstellte. Als Schöpfer einer auf die vergleichenden
Anatomie gegründeten und durch diese vertieften Systematik des Tierreichs,
als Entdecker der Korrelation der einzelnen Teile des tierischen Organismus,
als Schöpfer der modernen Paläontologie der Wirbeltiere und endlich als

Begründer der auf seine paläontologischen Untersuchungen basierten
Katastrophentheorie genoss Cuvier in der vordarwinischen Zeit jahrzehntelang

eine wissenschaftliche Autorität, die erst infolge der durch Darwin
neubegründeten Deszendenzlehre und ihre von Lyell auch auf das
geologische Gebiet übertragenen Konsequenzen in einzelnen Gebieten erschüttert
wurde. Charles Lyell1) hatte in seinen „Principles of Geology" an Stelle
der Katastrophenlehre Cuvier's der Vorstellung zum Durchbruch
verholten, dass die Veränderungen der Erdoberfläche, so gewaltig sie dem
kurzlebigen Menschen auch erscheinen mögen, doch nicht die Folge einer
Reihe von plötzlich und allgemein eingetretener Kataklysmen, sondern
diejenige der durch lange Zeiträume wirkenden umgestaltenden Kräfte seien,
die wir auch in der Jetztzeit noch am Werke sehen. Damit fiel auch die
weitere Annahme Cuvier's, dass die Lebewelt der vergangenen Epochen
der Erdgeschichte bei jeder nachfolgenden Katastrophe gänzlich vernichtet
worden sei, dahin und an ihre Stelle konnte die Ansicht einer durch alle
Perioden der paläontologischen Geschichte der Erde gehenden Kontinuität
der gesamten organischen Welt gesetzt werden.

Die erste Auflage der „Principles" fällt in die Jahre 1830—1833,
die neunte erschien im Jahre 1853. Es ist klar, dass jede folgende Auflage

des grundlegenden Werkes durch den mittlerweile gewonnenen Zuwachs
an Erkenntnis gegenüber der vorhergehenden manche Veränderung
aufweisen musste. Am stärksten aber machte sich dies naturgemäss
bei der 10. Auflage von 1866 geltend, da inzwischen Darwin sein Werk
über die Entstehung der Arten publiziert hatte (1859). Lyell zögerte nicht,
die hauptsächlich von Alfred Rusell Wallace, Charles Darwin und Joseph
Dalton Hooker begründete Lehre von der Veränderlichkeit der „Art" sich
zu eigen zu machen und ihre Konsequenzen für die Paläontologie zu

') Lyell, Charles, Principles of Geology, 12 th Edition, London 1875.



— 87 —

ziehen. Er beteiligte sich sogar selbst an der Diskussion, indem er auch
den Menschen in seiner erdgeschichtlichen Stellung zu untersuchen unternahm

und in seinem Werke „The geological Evidences of the Antiquity
of Man" (London 1863) eine weitere der klassischen Arbeiten englischer
Naturforscher lieferte, welche jene so bewegte Zeit der Neubelebung der

gesamten Wissenschaften von der organischen Welt in so eigentümlicher
Weise auszeichnen und die Namen Darwin, Wallace, Lyell, Hooker und

Huxley, um nur die bekanntesten zu nennen, für immer mit der Geschichte
der Deszendenztheorie verknüpft haben.

Abgesehen von der Gruppe der „Materialisten", für deren massive
und unglaublich naive Philosophie die Konsequenz der Darwinschen
Selektionstheorie, die Abstammung des Menschen von affenähnlichen Vorfahren,
gewissermassen, um einen groben Schweizer Ausdruck zu brauchen, „ein
gefundenes Fressen" war, das sie nicht zögerten, in vielfach unkritischer
Weise urbi et orbi zu verkünden, war es in Deutschland in erster Linie
Ernst Häckel, der sich mit Begeisterung in den Dienst des

Deszendenzgedankens stellte. Auch Häckel ist eigentlich nie über den
philosophischen Standpunkt des naturwissenschaftlichen Materialismus hinausgekommen,

denn auch der Häckel'sche „Monismus" ist im Grunde nur die
durch ein neues Schlagwort versuchte Formulierung eines alten
Grundgedankens. Was aber Häckel's Stellung zur Darwinschen Deszendenzlehre

von derjenigen vieler Materialisten der sechziger Jahre ganz wesentlich
unterscheidet, ist erstlich einmal der Eifer, den er allen damit verknüpften
Problemen entgegenbrachte, die lückenlose Konsequenz, mit der er den

Deszendenzgedanken für alle Gruppen der tierischen und pflanzlichen
Organismen, von den einfachsten bis zu den kompliziertesten, durchzuführen
versuchte, und nicht zum wenigsten die Genialität, mit der er, grossenteils
auf eigene Untersuchungen gestützt, aus dem fast unübersehbaren Heer der
Einzeltatsachen das den einzelnen Gruppen Gemeinsame herauszufinden
und organisch zu verknüpfen verstand. Kein anderer deutscher
Naturforscher hat ferner so viel zur Klärung verwickelter biologischer
Erscheinungsgruppen beigetragen, keiner hat es so, wie Ernst Häckel verstanden,
das Verständnis und das Interesse für die Biologie in die weitesten Kreise
zu tragen, und seine Wissenschaft in so beredter und formgewandter Weise

zu „popularisieren".
Ein Feuergeist und eine entschlossene Kampfnatur wie Häckel musste

selbstverständlich dazu gelangen, auch den Menschen in das Bereich ihrer
Erörterungen zu ziehen, trotzdem Häckel sich weder mit Anthropologie,
noch mit Ethnologie speziell beschäftigt hatte. Er zog daher in der ersten

Auflage der „Natürlichen Schöpfungsgeschichte" vom Jahre 1868 bereits
die sich aus der Darwinschen Deszendenzlehre ergebenden Folgerungen
auch für den Menschen und als Darwin selbst im Jahre 1871 sein Werk
„Die Abstammung des Menschen und die geschlechtliche Zuchtwahl"
publizierte, ermangelte er nicht hervorzuheben, dass Häckel der einzige



— 88 -
Schriftsteller sei, der seit dem Erscheinen der „Entstehung der Arten" die

volle Bedeutung der geschlechtlichen Zuchtwahl erfasst habe.
So schien allmählich durch den Entwicklungsgang der verschiedenen,

an der Naturgeschichte des Menschen beteiligten Wissenschaften
die Bahn zu einer vorurteilslosen Erörterung aller auf den Menschen
bezüglichen Fragen frei geworden zu sein. Durch die Anwendung der
Deszendenztheorie auf den Menschen und durch die Einführung des neuen Faktors

grosser Zeiträume für die Entwicklung der organischen Welt und
damit auch des Menschengeschlechtes konnten endlich eine Reihe von
grundlegenden Fragen in Angriff genommen werden, welche die * frühere
Zeit kaum zu formulieren gewagt hatte. Die Frage nach der Stellung des
Menschen im zoologischen Systeme, diejenige nach dem Alter des
Menschengeschlechtes und nach der „Urheimat", d.h. nach dem geographischen
Ausgangspunkte des Menschen gehören dahin. Der kulturelle Zustand der
ältesten menschlichen Gesellschaften, der Ursprung der Sprache und anderes
mehr bildeten fortan ebenfalls Probleme, die ohne Rücksicht auf theologische

Dogmen und auf die Autorität der Bibel untersucht werden konnten.
In fast allen Kulturländern entstanden in rascher Folge besondere
Gesellschaften und wissenschaftliche Publikationsorgane, die sich in den Dienst
der Wissenschaft vom Menschen stellten und wenn auch bis in neuere
Zeiten hinein in Bezug auf die Anwendung der Ausdrücke „Anthropologie",
„Ethnographie" und „Ethnologie" noch manche Unklarheit und Willkür
bestehen blieb, so sonderte sich doch de facto die Gesamtwissenschaft
vom Menschen immer deutlicher in drei nach Objekt und Methode
verschiedene Richtungen: die physische Anthropologie der jetztlebenden
Rassen, die Ethnographie und Ethnologie der geschichtlich noch erreichbaren

menschlichen Gesellschaftsverbände und endlich die „Urgeschichte",
d.h. die anthropologische und ethnographische Untersuchung der
vorgeschichtlichen Menschen und ihres Milieu. Und gerade in letzterer Hinsicht
wurde die Befreiung der Geister von der biblischen Ueberlieferung einerseits

und von Cuvier's Katastrophenlehre anderseits wichtig, indem
dadurch eine Reihe von prähistorischen Funden menschlicher Artefakte und
menschlicher Skelettreste, die schon in vordarwinischer Zeit gemacht worden

waren, durch die Deszendenztheorie neue Bedeutung erlangten.
Seltsamerweise machte sich aber gerade auf diesem Gebiete wiederum

die Autorität eines einzelnen Mannes während längerer Zeit hemmend auf
den Fortschritt der Erkenntnis geltend. Im Jahre 1857 hatte Dr. Fuhlrott
von Elberfeld im „Neandertal" bei Düsseldorf in einer Höhle ein anscheinend

von einem Menschen herrührendes, neben andern Knochen von den
Arbeitern eines Kalksteinbruches ausgegrabenes Schädeldach gerettet, das seither

als „Neandertalschädel" bekannt und berühmt geworden ist. Nachdem
die anfänglichen Zweifel an der Zugehörigkeit dieses Fundstückes zur menschlichen

Art bald zerstreut worden und derselbe, vor allem von Dr. Fuhlrott
selbst, von Prof. Schaaffhausen und von Thomas Huxley, als Vertreter einer



— 89 —

tiefstehenden menschlichen Rasse der Diluvialzeit gedeutet worden war,
erhob Rudolf Virchow seine gewichtige Stimme und bestritt das hohe Alter
und damit auch die Bedeutung der Neandertaler Schädelkalotte für die
menschliche Vorgeschichte. Virchow behauptete ausserdem, dass das
Schädeldach aus dem Neandertal überhaupt keinem normalen Individuum
angehört haben könne, sondern infolge des Lebens in Höhlen, das zu einer
krankhaften Verdickung der Knochen führte, pathologisch verändert sei.
Virchow bezeichnete diese hypothetische Krankheit als „Höhlenarthritis".
Soweit bei einem derart krankhaft veränderten Fundstück die rassenhafte
Zugehörigkeit überhaupt beurteilt werden könne, zeigte der „Neandertaler"
nach Virchow's Meinung am meisten Aehnlichkeit mit modernen
Friesenschädeln.

So fiel der Neandertaler, der lange weitaus das wichtigste Fundstück
vorgeschichtlicher menschlicher Skeletteile gewesen war, für längere Zeit
unverdienter Vernachlässigung anheim.

Im Jahre 1891 fand dann der holländische Militärarzt Eugen Dubois
auf Java ein Schädeldach, einen Backenzahn und ein Jahr später, in einiger
Entfernung von den frühem Funden, auch einen linken Oberschenkelknochen,

die er sämtlich auf Ein Individuum bezog und zeitlich in das

Pliocän, also an den Schluss der Tertiärzeit verlegte. Dubois belegte
seine Funde mit dem schon von Häckel für die hypothetische Uebergangs-
form von Affe zu Mensch aufgestellten Gattungsnamen Pithecanthropus
und beschrieb sie als P. erectus.

Mit diesem Fund war ein Objekt in die Diskussion über das Alter
und die Abstammung des Menschen geworfen worden, das geeignet war,
sie aufs neue zu beleben und in der Tat äusserten sich sozusagen alle
Anthropologen jener Zeit teils in zustimmendem, teils in mehr kritischem
Sinne sowohl, was das geologische Alter, als was die systematische Stellung
betrifft, zu den Ausführungen Dubois. Wir haben diese Diskussion hier
nicht weiter zu verfolgen.

Dagegen wollen wir noch erwähnen, dass nach und nach auch auf

europäischem Boden das Material an „fossilen" menschlichen Skelettresten
reichlicher wurde. Und nachdem, hauptsächlich durch die Bemühungen
Gustav Schwalbe's in Strassburg, auch eine schärfere anthropologische
Messungs- und Darstellungsmethode an diese alten Funde angelegt worden

war, begann sich das bisherige Dunkel etwas zu lichten, das bisher die
Phylogenie des Hominiden-Stammes umhüllt hatte. Durch Schwalbe's
klassische Untersuchungen kam nun auch der alte Neandertaler wieder zu
Ehren und wurde mit einigen andern Funden zum Repräsentanten einer
besondern menschlichen Spezies erhoben, des Homo primigenius, der
nach seinen morphologischen Merkmalen auf einer wesentlich tiefern Stufe
steht, als der Homo sapiens, mit dem er übrigens an einzelnen Stellen
zusammengetroffen zu sein scheint und auch durch Zwischenformen (Homo
sapiens fossilis) verbunden wird.



— 90 —

Während der Homo primigenius nach dem bis jetzt von ihm
vorliegenden Material deutlich und unbestritten die Merkmale des „Menschen"
aufweist, repräsentiert dagegen der Pithecanthropus erectus eine wesentlich
tiefere phylogenetische Stufe. Der davon aufgefundene, linke Oberschenkelknochen

verhält sich schon „menschenähnlich". Das Schädeldach dagegen
steht demjenigen hochstehender anthropoider Affen — es kommen hier,
entsprechend der geographischen Lage der Fundstelle, speziell die
indonesischen Gibbons (Hylobates) in Betracht — noch näher, als dem Menschen.

Er scheint also dem Pithecanthropus erectus in der Tat die Rolle
einer Zwischenform zwischen Affe und Mensch zuzufallen, sei es, dass
dieselbe sich direkt in die gerade Linie des menschlichen Stammbaumes
einstellt, wie Dubois glaubte, sei es, dass sie die Spitze eines abgestorbenen

Seitenastes desselben bildet, was möglicherweise auch beim Homo
primigenius zutrifftJ).

Während auf die geschilderte Weise die Palae-Anthropologie auf Grund
der sich mehrenden prähistorischen Skelettfunde sich allmählich immer
sicherere Fundamente schuf, entwickelte sich auch die Palae-Ethnologie in
erfreulichster Weise weiter. Es zeigte sich, dass der Mensch auf
europäischem Boden zeitlich so weit hinaufreicht, dass seine ersten nachweisbaren

Vertreter nicht nur mit einer alten, jetzt längst z.T. ausgestorbenen,
z. T. ausgewanderten Fauna, die dem Pleistocän oder „Diluvium" angehörte,
zusammenlebten, sondern in jenen fernen Zeiten auch schon eine sehr
bemerkenswerte Höhe der ergologischen Kultur erreicht hatten, die ihn mit
zahlreichen Wildstämmen der Jetztzeit in Parallele setzt. Es stellte sich immer
deutlicher heraus, dass die auf Grund der nordeuropäischen Gräberfunde schon in
den 30 er Jahren des 19. Jahrhunderts von nordischen Forschern aufgestellte
Dreiteilung der vorgeschichtlichen Zeiten in eine „Steinzeit", „Bronzezeit" und
„Eisenzeit" nicht genügt, sondern dass jede derselben auf Grund besonders
charakteristischer Fundstücke, der „Typen", in eine Anzahl zeitlicher
Unterabteilungen zerfällt werden muss, die am zahlreichsten für die „Steinzeit",
entsprechend deren Erstreckung über ungeheure Zeiträume hin, am wenigsten
zahlreich für die „Eisenzeit" ausfallen, die relativ nur wenig weit hinter die
historische Zeit zurückreicht. Ob das Auftreten des Menschen in Europa noch
in den Schluss des Tertiärs hinaufreicht und ob die ältesten, als von Menschenhand

bearbeitet angesprochenen Fundstücke noch diesem zuzurechnen sind,
ist noch unentschieden, wie denn auch die Natur der „Eolithen" als menschlicher

Artefakte noch manchem Zweifel zu begegnen scheint.
Die beträchtlichen Unterschiede des Materials und der Technik,

welche die steinzeitlichen Artefakte aus den im weitaus grössten Teile seines

') Auf die überreiche Litteratur über den Pithecanthropus und die fossilen
Menschenreste kann hier nicht eingetreten werden. Dagegen kann ich es mir nicht
versagen, wenigstens auf die vortreffliche, orientierende Schritt meines frühern Kollegen,
Prof. Dr. Otto Schlaginhaufen, zu verweisen, die den Titel führt: Die wichtigsten
fossilen Reste des Menschengeschlechtes, Neujahrsblatt der Naturforschenden Gesellschaft

in Zürich auf das Jahr 1914. Zürich 1914.



— 91 —

Areals unvergletschert gebliebenen Frankreich einerseits und diejenigen aus
den dänischen Torfmooren und „Küchenabfallhaufen" (Kjökkenmöddinger),
sowie aus den schweizerischen Pfahlbauten anderseits aufwiesen, machten
bald eine Zweiteilung der „Steinzeit" in eine „ältere" oder palaeolithische
und eine „jüngere" oder neolilhische Epoche notwendig. Dänemark, wie
Skandinavien und Norddeutschland waren einst vom nordischen Binneneis,

die schweizer Pfahlbaugebiete waren von den aus den Alpen vorstos-
senden Gletschern bedeckt gewesen, konnten also erst viel später vom
Menschen besiedelt worden sein, als die eisfrei gebliebenen Steinzeitstationen
Frankreichs und wiesen daher auch eine wesentlich höhere Technik, vor
allem in Form der Politur vieler Steinobjekte auf. Die Unterschiede der

palaeolithischen und neolithischen Technik sind in verschiedener Richtung
so bedeutend, dass es zweifelhaft schien, ob die neolithischen Stämme die

direkten Nachkommen der alten Palaeolithiker waren oder ob beide Epochen
durch eine zeitliche und kulturelle Kluft, einen „Hiatus" von einander
getrennt waren, nach welchem neue Völker in die eisfrei gewordenen Gebiete

eingewandert wären. Die Akten scheinen darüber noch nicht endgültig
geschlossen.

Die erstaunlich grosse Anzahl palaeolithischer Stationen, die im
Laufe der letzten Jahrzehnte in Frankreich selbst und in seinen Nachbarländern,

Belgien, der Schweiz, Spanien aufgefunden und von zahlreichen
nationalen und ausländischen Forschern auf das sorgfältigste untersucht
worden sind, ermöglichten es, auf Grund einer immer detaillierter
ausgearbeiteten „Typologie" und nach manchen, von verschiedenen Gesichtspunkten

aus unternommenen Versuchen zu einer relativen Chronologie, zur
Feststellung der Aufeinanderfolge der palaeolithischen Kulturepochen zu

gelangen.

Diese Einteilung, an deren Aufstellung auf der von G. de Mortillet
geschaffenen Grundlage sich vor allem die französischen Prähistoriker
beteiligten, ist in kurzer Uebersicht die folgende:

Ä. Unteres Palaeolithikum. — Die Fund-Objekte bestehen hier noch fast
ausschliesslich aus Feuerstein. Erst im Mousterien treten die ersten

Knochengeräte auf.

1. Chelleen, nach der Ortschaft Chelles im Osten von Paris:

a. Früh-Chelleen
b. Spät-Chelleen.

2. Acheul4en, nach der Ortschaft Saint Acheul bei Amiens an der
Somme:

a. Früh-Acheuleen
b. Spät-Acheuleen.

3. Moustärien, nach Le Moustier in der Dordogne.



— 92 —

B. Oberes Palaeolithikum. — Neben Steinwerkzeugen finden sich Gegenstände
aus Knochen, Hirsch- und Rentiergeweihen.
1. Aurignacien. — Nach Aurignac im Dept. Haute-Garonne.
2. Solutr4en- — Nach der Fundstation Solutre an der Saone.
3. Magdalenien. — Nach dem „Abri" La Madeleine in der Dordogne.
4. Azilien. — Nach der Ortschaft Le Mas d'Azil im Dept. Ariege.

Die Glanzepoche derselben bildet nach dem Reichtum der Funde,
der Mannigfaltigkeit des- Materials und der Sorgfalt und Kunst seiner
Bearbeitung diejenige des „Magdalenien", das nach der Station La Madeleine,
einem „abri" im Tal der Vezere in der Dordogne benannt ist, aber noch
eine Menge anderer Stationen in und ausserhalb Frankreichs umfasst.

Dass aber auch heute noch unsere Kenntnis der palaeolithischen
Ethnographie nicht als völlig abgeschlossen betrachtet werden kann,
beweisen zwei überraschende Entdeckungen der neuern Zeit. Die eine

betrifft die rätselhaften polychromen Malereien tief im Innern einiger palaeo-
lithischer Höhlen in Nordspanien. Sie stellen die grossen diluvialen
Säugetiere mit einer Naturtreue und einer Lebendigkeit und Freiheit in der
Behandlungsweise dar, die für die Beobachtungsgabe der palaeolithischen
Jäger das rühmlichste Zeugnis ablegen und diese Malereien dem Besten an
die Seite stellen, was die Jägerstämme der Jetztzeit in polychromer Darstellung

geschaffen haben. Aber weshalb wurde das ohne künstliche Beleuchtung

jetzt völlig dunkle Innere dieser Höhlen zu solchen Malereien benützt
und welchen Zweck hatten diese? Hierüber sind wir nur auf Vermutungen
angewiesen, denen nicht einmal eine grosse Wahrscheinlichkeit innewohnt.

Die zweite wichtige und überraschende Tatsache, die wir für das

Leben der palaeolithischen Menschen zu registrieren haben, besteht in dem

Nachweis, dass diese nicht, wie man früher glaubte, sich auf die
Randgebiete der alten alpinen Gletscher beschränkten, sondern schon frühzeitig,
d.h. im altern Palaeolithikum tiefer in das schweizerische Gebirge
eingedrungen und bis zu relativ beträchtlicher Seehöhe vorgerückt sind. Während
die früher bekannten palaeolithischen Stationen der Schweiz nach Technik
und begleitender Fauna mit dem Magdalenien, also mit der grossen
französischen Höhlenperiode zusammenfallen, also mit einer spätem Phase
des Palaeolithikums, haben die sorgfältigen Ausgrabungen des Konservators
des St. Galler Museums, Herrn Dr. Emil Bächler1), einwandfrei dargetan,
dass die bekannte Wildkirchli-Höhle auf der Ebenalp im Säntis-Gebiet
(1500 m Seehöhe) schon bedeutend früher vom Menschen, wenigstens
zeitweise zu Jagdzwecken, bewohnt gewesen ist. Denn der Mensch erscheint
in den Wildkirchli-Funden als Zeitgenosse der grossen Höhlenraubtiere,
unter denen der „Höhlenbär" die dominierende Spezies war und die Artefakte

aus Stein, soweit sie überhaupt „typisch" sind, lassen sich nach

') Bächler, Emil, Die prähistorische Kulturstätte in der Wildkirchli-Ebenalp-
höhle (Säntisgebirge 1477—1500 Meter über Meer), St. Gallen 1907.



— 93 —

Bächler's Ansicht einzig mit dem französischen „Mousterien" vergleichen,
also mit einer Periode, die zeitlich viel früher fällt, als das Magdalenien
und der eigentlichen „Eiszeit" noch vollständig angehört. Nach den
bisherigen steinzeitlichen Funden auf Schweizergebiet war man zu der
Annahme veranlasst gewesen, dass dieses erst nach Ablauf der eigentlichen
Gletscherzeit vom Menschen besiedelt worden sei, dass die Palaeolithiker
das höhere Gebirge mieden und dass erst die Leute der neolithischen Zeit
und der dieser folgenden Bronzezeit wagten, auf ihren Jagdzügen höher
ins Gebirge vorzudringen. Auch in dieser Hinsicht müssen wir also die

frühem Ansichten einer Revision unterziehen.
Für die Kenntnis der neolithischen und der sich daran schliessenden

Bronzezeit ist vor allem, wenigstens für die Prähistorie Zentraleuropas,
die Entdeckung der schweizer Pfahlbauten von fundamentaler Wichtigkeit
geworden. Die erste Entdeckung der schweizer Pfahlbauten geht bekanntlich

auf die Mitte des 19. Jahrhunderts zurück, wo die bei aussergewöhn-
lich niedrigem Wasserstand des Zürichsees im Winter 1853/54 zum Zwecke

von Landgewinnung vorgenommenen Erdbewegungen in dem trocken
gelegten Seeboden bei Obermeilen zur Auffindung der ersten Artefakte aus
neolithischer Zeit Anlass gaben. Der damalige Ortslehrer Johannes Aeppli
war einsichtig genug, um die Wichtigkeit dieser Funde zu erkennen und
darüber an die Antiquarische Gesellschaft zu berichten. Wesentlich unter
der Führung von Ferdinand Keller wurde nun die Pfahlbauforschung
systematisch an die Hand genommen und führte bald zur Entdeckung
einer sehr grossen Zahl von Pfahlbauniederlassungen in sämtlichen grossen
Schweizerseen, mit Ausnahme des Vierwaldstätter- und Walensees, sowie
auch in einzelnen kleinen Seen und in Torfmooren. Der Entdeckung der
schweizer Pfahlbauten gesellte sich diejenige ähnlicher Niederlassungen in
den Nachbarländern, in Frankreich, Oberitalien, Oesterreich, Süddeutschland

zu, während eine Zone von ächten Pfahlbauten im Norden, vor allem
in den Seen Norddeutschlands gefunden wurden. Als den Pfahlbauten
verwandt erwiesen sich die Terramaren Oberitaliens und die Crannoges
von Irland, von welch' letztem eine ganze Anzahl noch im Mittelalter,
also schon tief in der historischen Zeit, benützt worden sind.

Die Erforschung der schweizer Phahlbauten, von denen die meisten
entweder ganz oder wenigstens mit ihrer ältesten Kulturschicht der (Jüngern)
Steinzeit angehören, ergab sehr bald das Resultat, dass der Mensch der
Pfahlbaudörfer unter ganz andern Bedingungen der Naturumgebung, der
Fauna und Flora gelebt hat, als der Mensch der palaeolithischen Zeiten.
Die Flora ist die Waldflora der Jetztzeit, die Tundren- und Steppenfloren
sind bis auf spärliche Relikte verschwunden, ebenso sind die grossen
Säugetiere der altern palaeolithischen Zeit, das Mammut, das Rhinozeros
mit knöcherner Nasenscheidewand, die grossen Höhlenraubtiere: Höhlenbär,

Höhlenlöwe, ferner der Ur (Bos primigenius) u. a. ausgestorben, andere
Tierarten der spätem palaeolithischen Zeiten haben sich, wie Vielfrass,



— 94 —

Halsbandlemming und Rentier, nach Norden, oder wie Gemse und
Murmeltier ins Hochgebirge zurückgezogen, während wieder andere,
wie die Saiga-Antilope und die Springmäuse, Steppenhamster und Zwerg-
pfeiffhasen sich nur noch in den Steppengebieten Westasiens erhalten
haben. Allerdings ist auch die Liste der spätdiluvialen Säugetiere, die sich
bis in die Jetztzeit erhalten haben, nicht klein: Edelhirsch, Reh, Wildschwein,
der braune Bär, Wolf, Fuchs, Biber und viele andere, namentlich kleinere
Säuger aus den Gruppen der Raubtiere, der Insektenfresser und der Nagetiere

gehören dahin.
Die Wildfauna der neolithischen Pfahlbauten ist dagegen durchaus

die mittel-europäische der historischen Zeit. Die tierischen Formen, die
heute in der Schweiz fehlen, während sie zur Pfahlbauzeit bei uns lebten,
wie Wisent, Biber und Wolf, sind erst durch den Menschen ausgerottet
worden.

Es war von vornherein wahrscheinlich, dass zur Blütezeit der
Pfahlbauten in den Seen auch das Land menschliche Ansiedelungen aufzuweisen
hatte, aber es ist auch verständlich, dass diese weit seltener erhalten blieben,
als die Seedörfer, deren Reste vom Seeschlamm und vom Wasser zugedeckt

und auf die Weise geschützt wurden.J)
Mit der Entdeckung der neolithischen Pfahlbauten und der Vergleichung

ihrer ergologischen „Typen" aus festländischen neolithischen
Stationen erhoben sich sofort eine ganze Reihe wichtiger Fragen. In welchem
Verhältnis steht der Ackerbau und Viehzucht treibende, in Dorfsiedelungen
wohnende Mensch zu den Jägerstämmen der palaeolithischen Zeit, von
deren ergologischer Kultur er so scharf getrennt zu sein scheint? Sind
die neolithischen Bewohner Europas die direkten, leiblichen Nachkommen
der Palaeolithiker oder sind diese ausgestorben und ausgewandert und
durch fremde Einwanderer ersetzt worden? Oder ist die neolithische Kultur
in ihren Grundelementen von aussen, etwa aus Westasien gekommen? Was
veranlasste die Stämme des Neolithikums, so viele ihrer Siedelungen im
Wasser anzulegen? War die zeitliche Kluft, der „Hiatus", der z.B. in der
Schweiz die neolithische so scharf von der palaeolithischen Kultur scheidet,
allgemein oder bloss lokal In welche Zeit ist in Europa der Abschluss
der neolithischen Epoche zu verlegen? Diese und andere Fragen tauchten
auf und erheischten Antwort.

Zunächst war es aus geologischen und faunistischen Gründen klar,
dass die ganze Dauer der neolithischen Zeit auf europäischem Boden viel
kürzer war, als die gewaltigen Zeiträume der palaeolithischen Epochen,
für welche de Mortillet, allerdings auf Grund einer bloss subjektiven
Schätzung, eine Dauer von mehr als 200,000 Jahren angenommen hatte.

Ueber die Steinzeit der Schweizer Pfahlbauten wollen wir hier nur aul die
klassischen „Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich" und auf die
treffliche Uebersicht in Dr. J. Heierli, Urgeschichte der Schweiz, Zürich 1901, S. 92
bis 200, verweisen.



— 95 —

Man überzeugte sich auch bald, dass es nicht angeht, wozu man im Anfang
geneigt war, von einer besondern „Pfahlbaukultur" zu reden, denn die typischen
Artefakte der neolithischen Pfahlbauten fanden sich auch in Landstationen.
Ebenso ging es aus verschiedenen Gründen nicht an, von einem spezifischen
„Pfahlbauvolke" zu reden und dieses mit den viel berufenen „Kelten" zu
identifizieren, denen man in den 30ger und 40ger Jahren des vorigen
Jahrhunderts alles mögliche Rätseihafte in der europäischen Kulturgeschichte
in die Schuhe schieben wollte, so dass man damals von einer förmlichen
„Keltomanie" zu sprechen berechtigt war, die sich auch auf linguistischem
Gebiete bemerklich machte.

Entsprechend ihrer weit kürzern zeitlichen Dauer und der grössern
Einheitlichkeit ihrer „Typen" ist die Zerfällung der neolithischen Zeit
Europas in Unterabteilungen bei weitem weniger detailliert ausgefallen, als

diejenige der palaeolithischen Zeit. Für unsere schweizerischen Gegenden
unterscheiden Victor Gross und nach ihm Heierli drei Phasen: 1. eine

älteste, 2. eine mittlere und 3. die Kupferzeit, in der neben Geräten aus
Stein, Hörn und Knochen nun auch Objekte aus reinem d. h. nicht legiertem
Kupfer in Form von Waffen und Schmuckgegenständen aufzutreten beginnen.
Für den Norden Europas liegen die Verhältnisse etwas anders und die
dänischen Archaeologen unterscheiden daher innerhalb der neolithischen
Zeit nur zwei Epochen: 1. diejenige der Küchenabfallhaufen (Kjökken-
möddinger), die ganz steinzeitlich ist und die ältere Stufe repräsentiert, und
2. die Zeit der megalithischen Bauten, die wenigstens mit ihren ältesten
Fundschichten noch in die neolithische Periode hinaufreichen. Innerhalb
dieser 2. Phase wurde dann wieder eine ältere Stufe, die sich an die

Kjökkenmöddingerkultur anschliesst und eine jüngere unterschieden, die in
ihren Typen mit der mittel- und west-europäischen neolithischen Zeit übereinstimmt.

Während sich an einzelnen Stellen des europäischen Bodens an die
Steinzeit eine kurze Periode des reinen Kupfers anschliesst, treten wir an
andern, weit zahlreichern Stellen unmittelbar in die reichentwickelte Kulturepoche

des legierten Kupfers, der Bronze ein. Auch die Funde der
prähistorischen Bronzezeit sind, hauptsächlich von Montelius, in charakteristische

Serien von „Typen" geordnet worden, nach denen er auf Grund
eines ungeheuren Vergleichsmaterials aus Europa und Asien zunächst für
Norddeutschland und Skandinavien nicht nur die relative, sondern auch
die absolute Chronologie dieser Epoche zu fixieren suchte. Doch sind die

Metalle, zunächst Kupfer und Bronze in den verschiedenen Ländern Europas,
Westasiens und Nordafrikas zu so verschiedenen Zeiten aufgetreten und
haben eine so verschiedene Entwicklung nach Dauer und ergologischer
Mannigfaltigkeit erlangt, dass jeder Bezirk seine besondere Chronologie

Vgl. u. a. Montelius, Oscar, Die Chronologie der ältesten Bronzezeit in Nord-
Deutschland und Skandinavien, Braunschweig 1900.



— 96 —

verlangt. So zerfällt Heierli die Bronzeperiode der Schweiz in drei
Abschnitte: 1. Bronzezeit I: etwas vor der Mitte des zweiten vorchristlichen
Jahrtausends. 2. Bronzezeit II (bei äge du bronze): XV. bis X. Jahrhundert
v.Chr. 3. Bronzezeit III: ca. 1000—700 v.Chr.

An die Bronzezeit schliesst sich in Europa die Eisenzeit mit ihren
beiden grossen Entwicklungsphasen: der altern, an eisernem Gerät noch
relativ armen Hallstätter-Periode und der jungem La-Tene-Periode mit
reicher Entwicklung der Fundobjekte aus Eisen. Sie wird wieder in eine

Früh-La-Tene, Mittel-La-Tene und Spät-La-Tene-Siule geschieden, welch'
letztere, wenigstens für das Bereich der römischen Eroberungen, speziell
in Gallien, in die historische Zeit hinüberleitet.

Wir hätten die Entwicklung der Palaeethnographie und die mit dieser
zusammenhängenden Fragen nicht so ausführlich zu berühren brauchen,
wenn die prähistorischen Zeiten als vollkommen abgeschlossene Epochen
hinter uns lägen und uns völlig fremd geworden wären. Aber dies ist
nicht der Fall. Denn gerade wie die „Eiszeit" noch nicht völlig von der
Erde verschwunden ist, sondern in den Gletschern der Hochgebirge und
den Eiswüsten der arktischen und antarktischen Erdcalotte noch in die
Gegenwart hineinragt, so finden auch ganze Kategorien der ergologischen
Erscheinungen der Vorzeit in den Bräuchen der jetztlebenden Völker ihre
genaue Parallele.

Allerdings ist kein Volk mehr vorhanden, das noch ganz auf der
Stufe der alten Palaeolithiker stünde, denn alle „Steinvölker" der Jetztzeit
sind dazu gelangt, ihre aus hartem, zähem Gestein hergestellten Werkzeuge
zu polieren, wie die Neolithiker dies taten. Aber in manchen Einzelheiten
ist auch die palaeolithische Zeit noch nicht ganz verklungen. So erinnern
die Schnitzereien der arktischen Randvölker in Knochen und Walrosszahn
vielfach an die Schnitzereien aus dem Magdalenien Europas und die
neuentdeckten Malereien in einigen nordspanischen Höhlenx), die ein so
überraschendes Zeugnis von dem sichern Auge und der kunstvollen Hand der
Palaeolithiker ablegen, finden in den Felsenmalereien indianischer Stämme,
sowie der Buschmänner, Australier und selbst der alten Bewohner der Oster-
Insel gewissermassen ihren letzten Nachhall.

Noch viel deutlicher und mannigfaltiger aber gestalten sich die
ergologischen Beziehungen der Jetztzeit primitiver Völker zur neolithischen
Epoche. Wo Klima und Bodenart es gestatten, werden da und dort immer
noch die! natürlichen, häufig künstlich ausgestalteten Höhlen dauernd oder
bloss vorübergehend zu Wohnräumen, Verstecken und Zufluchtsorten in
Zeiten der Verfolgung, zu Aufbewahrungsräumen, oder zu Stätten für die

religiösen Kulte herangezogen. — Als die Pfahlbauten unserer Seen
entdeckt worden waren, begann man in den Reisewerken alter und neuer Zeit

') Cartailhac, Emile et Breuil, Henri, La Caverne d'Altamira ä Santillane pres
Santander (Espagne), Monaco 1906. Del Rio, Aleide, Breuil, Henri, et Sierra, Lorenzo,
Les cavernes de la rögion Cantabrique, Monaco 1912.



— 97 —

Umschau nach dieser seltsamen Siedelungsform zu halten. Man wurde
bald auf die merkwürdige Stelle bei Herodot!) aufmerksam, in der er für
den See Prasias in Mazedonien, d. h. den heutigen Butkova göl, einen Flusssee

eines rechtseitigen Nebenflusses der Struma, die Existenz von
Pfahldörfern bezeugt und deren Herstellung, sowie einige Sitten ihrer Bewohner
ausführlich beschreibt. Aus der Literatur der Conquista-Zeit lernte man
die Pfahlbauten in der grossen Lagune von Maracaybo kennen, nach denen
die Entdecker diese Landschaft nachmals Venezuela, d.i. „Klein-Venedig"
nannten, da der einzige damals bekannte Pfahlbau auf europäischem Boden
Venedig war. Auch für die Nordküste von Cuba bezeugt Las Casas in
einer gelegentlichen Notiz das Vorhandensein von Pfahldörfern. Während
sie aber auf Cuba verschwunden zu sein scheinen, sind sie im See von
Maracaybo auch heute noch im Gebrauch.

Aber das klassische Gebiet der neuzeitlichen Pfählbauten bildete die
südostasiatische Inselwelt: einzelne Küstenstrecken von Neu-Guinea, von
wo sie schon durch die grosse französische Südsee-Expedition unter Jules
Dumont d'Urville2) (1826—1829) zum ersten Mal, speziell vom Golf von
Dore (Dorey) im NW. der Insel eingehend untersucht und abgebildet wurden.
Pfahlbauten wurden ferner, teils als ständig im Wasser stehende Bauten,
teils in habituellen Ueberschwemmungsgebieten, teils auf dem festen Lande
als eine typische Siedelungsform weiter Strecken der von malayischen
Stämmen bewohnten Gebiete, von Sumatra bis Borneo und den Philippinen
festgestellt. Und als endlich auch Pfahlbauten in verschiedenen
hydrographischen Gebieten von Mittelafrika entdeckt worden waren, stellte es

sich immer klarer als Tatsache heraus, dass die Sitte, in Pfahlbauten zu
wohnen, sozusagen in allen Kontinenten ihre Vertreter hatte und weder

an eine bestimmte Rasse, noch an ein bestimmtes Sprachtum, noch an
eine bestimmte Kultur gebunden war. Dies erlaubte den Rückschluss, dass

auch für die prähistorische Zeit die Sitte, Pfahlbauten im Wasser zu
errichten, nicht an ein bestimmtes „Pfahlbauvolk" gebunden, sondern von
verschiedenen Völkern geübt worden war.

Ganz ähnlich gestaltet sich die Sachlage für eine ganze Reihe anderer
Reste aus der vorgeschichtlichen Zeit Europas. So finden die alten

Muschelhaufen der dänischen und anderer europäischer Küsten ihre Parallele
in den Abfallhaufen Senegambiens, Japans, SO-Australiens, in den Sam-
baquis von Brasilien, in den Muschelhaufen der Küsten und Flussufer
Nordamerikas und auf den Inselküsten der Aleuten. Wenn sie auch in
den meisten dieser Gebiete ebenfalls der „Prähistorie" angehören, indem
die heutigen Landesbewohner ihre Entstehung nicht mehr kennen, so sind
sie doch zweifellos weit jünger, als die Kjökkenmöddinger Dänemarks.

r) Herodot, V. 16.

2) Dumont d'Urville, J., Voyage de l'Astrolabe 1826-1829, 5 tom. Atlas,
Paris 1830—33.



— 98 —

Auch die sogenannten „megalithischen" Bauten und Denkmäler Nord-
und Westeuropas finden in einzelnen ihrer Formen auffällige Analoga in
mehreren ausser-europäischen Gebieten. Dahin gehören z.B. die kunstvoll
bearbeiteten Menhirs in den Ruinenstädten von Quiriguä und Copan in
Guatemala, sowie die merkwürdigen megalithischen Denkmäler mehrerer
Südsee-Inseln: die beiden Megalithen-Reihen auf der Ladronen-Insel Tinian,
von denen jede über ein Dutzend vierkantiger Steinsäulen umfasst. Diese
sind je wieder von einem gewaltigen, halbkugeligen Aufsatz gekrönt, dessen
Gewicht auf 4 Tonnen geschätzt wird. Aehnliche Megalithen, obwohl
kleiner, finden sich auf andern Inseln der Ladronen-Gruppe. Ebenso finden
sich auf Ponape, auf Tongatabu usw. megalithische Denkmäler, in Form
von Pyramiden, von Cromlechs, von Menhirs, auf Tongatabu sogar ein
Dolmen von gewaltigen Dimensionen. Nicht weniger merkwürdig sind die

zahlreichen, nach hunderten zählenden Monolithe in Form gigantischer
Menschenköpfe, sowie die aus grossen zubehauenen Steinplatten bestehenden
Terrassen und Plattformen auf der entlegenen Oster-Insel, die in neuerer
Zeit durch Willian J. Thomson wieder eingehend untersucht und abgebildet
worden sind.s) Alle diese Megalithen der Südsee sind schon bezüglich der
zu ihrer Aufrichtung und zum Transport nötigen mechanischen Arbeit
nicht weniger rätselhaft als die megalithischen Denkmäler Westeuropas.

Besonders zahlreich sind die ethnographischen Anklänge der
historischen Zeit ausser-europäischer Völker an die „prähistorische" Zeit auf
dem Gebiete der Leichenbestattung. Grabhügel verschiedenster Form und
Grösse, Kistengräber, Grabbeigaben der mannigfaltigsten Art finden sich
so häufig und weit verbreitet, dass wir auf die Anführung von Einzelheiten

verzichten müssen. In nicht seltenen Fällen hat der Reichtum an
Grabbeigaben aus Gold und Silber dazu geführt, dass die alten Gräber der
Eingebornen von den europäischen Eroberern geöffnet und geplündert
worden sind, wie dies in Westsibirien durch die Russen, im tropischen
Amerika durch die Spanier an vielen Orten der Fall war. Nach der
Entdeckung der Goldlager in Kalifornien im Jahre 1848 und der Einrichtung der
sogen. Vanderbilt'sehen Linie über die Seen von Nicaragua zur Beförderung

der.aus den Oststaaten kommenden Goldgräber wurde durch einen
Zufall im Jahre 1858 von zwei einheimischen Pflanzern in der
zentralamerikanischen Landschaft Chiriqui der erste Fund einer altindianischen
Goldfigur gemacht. Dieser Fund führte zur Untersuchung der schon früher
bekannten indianischen Gräberfelder von Chiriqui und schon im Jahre 1859
waren über tausend Leute mit der Durchwühlung dieser Gräber auf
Goldobjekte beschäftigt. Ein Teil der ursprünglich nach Kalifornien bestimmten
Auswanderer zog es vor, nach Chiriqui zu gehen und durch die mühelosere

Plünderung der indianischen Gräberfelder in den Besitz des gesuchten
Goldes zu gelangen. Man hat berechnet, dass aus einem einzigen dieser

') Thomson, William J., Te Pito te Henua, or Easter Island, Washington 1891.
(From the Report of the National Museum 1888—89.)



— 99 —

Gräberfelder von Chiriqui auf diese Weise ein Goldwert von 50,000 Dollars

gewonnen worden ist. Wenn durch diesen Gräberraub selbstverständlich
zahllose Erzeugnisse der indianischen Goldtechnik für die Wissenschaft
verloren gegangen sind, so ist davon doch immerhin noch so viel übrig
geblieben, dass wir ein gutes Bild dieser indianischen Edelmetalltechnik zu
gewinnen vermögen. Der wissenschaftliche Entdecker derselben war Mr.
Merritt, Direktor einer Goldmine in Veragua gewesen, der 1859 die Gräber
von Chiriqui untersuchte, die Objekte selbst sind später von William H.
Holmes bearbeitet worden.

Die Kistengräber von Chiriqui scheinen nicht mit Erdhügeln bedeckt

gewesen zu sein, da ihre Oberfläche, wenigstens im heutigen Zustande, flach
ist. Dagegen sind grosse, über den Kistengräbern aufgehäufte Erdhügel
in andern Teilen Amerikas, in den Vereinigten Staaten, in Mexiko,
Zentralamerika und Peru, sehr häufig. Der aus dem Inca-Peruanischen
stammende Name der Huacas für Gräber und Grabhügel ist sogar im spanischen

Amerika weit über Peru hinaus in Gebrauch gekommen. In den

Tälern des Ohio und Mississippi finden sich aber neben den Grabhügeln
auch noch andere, recht merkwürdige Hügelformen, z.T. in geometrischen
Formen, in Kurven oder in Form von reihenförmig angeordneten Tierfiguren.
Diese nach Form und Zweck als Grabhügel, Verteidigungswälle, ringförmige
Wälle, die wohl zu Stammesversammlungen dienten, als Unterbau von
Tempeln und Opferstätten angelegten Hügel (mounds) sind so zahlreich
und eigenartig, dass man im Beginn ihres wissenschaftlichen Bekanntwerdens
sie einem längst ausgestorbenen Volke zuschrieb, das von den historischen
Indianern Nordamerikas verschieden gewesen sein sollte und eine wesentlich

höhere Kultur besessen hätte, als letztere. Man sprach daher, noch
bis in die 80 er Jahre des vorigen Jahrhunderts hinein, von einem besondern

Volke der „Moundbuilders" oder „Hügelerbauer", wie man in Europa
früher von einem „Pfahlbau-Volk", einem „Dolmen-Volk" sprach. Aber
auch für die Moundbuilders zeigten die nüchterne Untersuchung2) der

spätem Zeit, dass sie erstlich kein einheitliches Volk gewesen waren, dass

sie zweitens die direkten Vorfahren der heutigen Indianer dieser Gebiete

waren und dass drittens die Errichtung und der Gebrauch solcher Mounds
für einzelne indianische Stämme, speziell für die Cherokee, sich noch bis
in die historische Zeit hinein nachweisen lässt.

Aber nicht nur für die grossen Formen der menschlichen Ergologie,
wie Behausung und Grabstätten, ragt die Vorzeit noch vielfach in die

Gegenwart hinein. In kaum geringerm Masse ist dies auch der Fall für

') Vgl. u. a. Holmes, William H., The Use of Gold and other Metals among
the Äncient Inhabitants of Chiriqui, Isthmus of Darien. Washington 1887, Smith-
sonian Institution, Bureau ol Ethnology.

2) Die wichtigsten Untersuchungen über die Mounds sind in den verschiedenen
Publikationen der Smithsonian Institution (Smithsonian Contributions to Knowledge
Annual Reports etc.) enthalten.



— 100 —

kleinern und bescheidenem Produkte der menschlichen Kunstfertigkeit. Wie
überraschend zahlreich auf diesem Gebiete die Berührungspunkte zwischen
Vergangenheit und Gegenwart noch sind und welch' reiche Ernte sich bei
liebevoller Vertiefung in diese Frage noch gewinnen lässt, haben erst kürzlich

die prächtigen und für Untersuchungen dieser Art vorbildlichen
Arbeiten von Prof. L. Rütimeyer]) in Basel gezeigt.

Die Beziehungen zwischen der Palae-Ethnographie und der Völkerkunde

der jetztlebenden Stämme sind also überraschend enge und wie der
Prähistoriker für die Deutung mancher seiner Funde sich mit Erfolg unter
dem ergologischen Material der Jetztzeit umsehen wird, so wird auch der
Arbeiter auf dem Gebiete der völkerkundlichen Disziplinen nicht darauf
verzichten können, sich mit den Fortschritten der prähistorischen Forschung
innerhalb und ausserhalb von Europa bekannt zu machen.

Schluss-Kapitel.

Neuere Richtungen in der völkerkundlichen Forschung.

Nachdem wir im Vorstehenden die Anfänge und die erste Entwicklung

der drei Hauptrichtungen der körperlichen und geistigen „Naturgeschichte

des Menschen" skizziert haben, sind wir bei der „Neuzeit", d.h.,
den letzten Dezennien des vorigen Jahrhunderts angelangt. Wenn auch die
Anthropologie, die Völkerkunde und die Urgeschichte sich immer schärfer
nach Inhalt und Methode voneinander zu scheiden begannen, so musste
doch naturgemäss die Fühlung eine recht enge bleiben, welche diese drei
Richtungen mit einander unterhielten. Sie musste um so enger sein, als
die „Urgeschichte" ja nicht ihrem innern Wesen nach von der „Rassen-
und Völkerkunde" verschieden war, sondern ihre Sonderstellung nur dem
äussern Moment der Beschränkung auf einen bestimmten Zeitabschnitt in.
der Geschichte des Menschengeschlechtes, den Zeitabschnitt vom ersten
Auftreten menschlicher Skelettreste und Artefakte bis zum ersten Auftreten
von Schriftdokumenten verdankte, die den Anspruch erheben konnten,
„geschichtliche" Dokumente zu sein. Da nun die „Geschichte" für die
einzelnen Ländergebiete der Erde zu sehr verschiedenen Zeiten beginnt,

') Rütimeyer, L., Ueber einige archaistische Gerätschaften und Gebräuche im
Kanton Wallis und ihre prähistorischen und ethnographischen Parallelen. In: Schweiz.
Archiv für Volkskunde, Basel 1916 (Bd. 20).

Rütimeyer, L., Weitere Beiträge zur schweizerischen Ur-Ethnographie aus den
Kantonen Wallis, Graubünden und Tessin und deren prähistorischen und
ethnographischen Parallelen. In: Schweiz. Archiv für Volkskunde, Basel 1918 (Bd. 22).



— 101 —

so ergibt es sich von selbst, dass die „Urgeschichte" von Völkern mit
frühzeitigen Schriftdokumenten, wie die Chinesen, Mesopotamier, Aegypter,
Hebräer schon weit früher abschliesst, als z.B. für die Inlandstämme von
Neu-Guinea oder der grossen Hochwaldregio'nen des äquatorialen Afrika
und Brasiliens.

Bevor wir unsere Skizze der Entwicklung der Völkerkunde schliessen,
wollen wir noch einige der Probleme erwähnen, die in neuerer Zeit innerhalb

der Völkerkunde selbst hervorgetreten sind. Sie bilden zu einem

grossen Teil die ersten, noch mehrfach tastenden und unsichern Versuche,
durch Anwendung besonderer, neuer oder neu modifizierter Methoden zu

neuen Resultaten zu gelangen.
Schon seit den grossen Entdeckungsfahrten und Eroberungen des

16. Jahrhunderts und dann wieder im Anschluss an die Entdeckungen des

18. Jahrhunderts im ganzen Gebiete der Südsee, bis zu deren arktischen
Küsten hinauf, waren zahlreiche ethnographische Gegenstände nach Europa
gelangt, die ursprünglich als blosse Kuriositäten teils in privatem,
hauptsächlich fürstlichem Besitz, teils in öffentlichen Sammlungen aufbewahrt
wurden. Gerade diese ältesten Stücke unserer Museen pflegen, ganz
abgesehen von der grössern oder geringern Kostbarkeit ihres Materials, die
wissenschaftlich interessantesten und wertvollsten zu sein. Denn erstlich
zeigen sie die einheimische Technik ausser-europäischer Völker noch in
voller Blüte, unberührt von den verderblichen Einflüssen flüchtiger
Massenherstellung zu Handelszwecken und der Hybridisation durch Beiziehung
von europäischem Material, europäischer Technik und europäischer
Ornamentik. Ferner aber lässt sich an der Hand solcher alten Stücke noch
manche längst untergegangene Sitte ausser-europäischer Völker authentisch
belegen, die wir sonst nur noch aus der Literatur kennen würden.

Seit den grossen Expeditionen und Weltreisen, die in den ersten
Dezennien des 19. Jahrhunderts teils zu wissenschaftlichen, teils zu
praktischen Zwecken, wie Verbesserung der Seekarten auf Grund genauer
Ortsbestimmung und Anknüpfung von Handelsbeziehungen, ausgesandt worden
sind, begann man nun die ethnographisch wichtigen Gegenstände des

Haushalts, der Bewaffnung, des Körperschmucks, der Götterverehrung
ausser-europäischer Völker verschiedenster Kulturhöhe systematisch zu
sammeln und in Museen unterzubringen. Mehr und mehr brach sich dabei

die Erkenntnis Bahn, dass es die höchste Zeit sei, von den Erzeugnissen

primitiver Kulturen noch zu sammeln und für die wissenschaftliche
Verwertung zu retten, was überhaupt noch vorhanden war. Namentlich
war es der Bremer Arzt, Adolf Bastian, der nochmalige, hochverdiente
Begründer und erste Direktor des neuen Museums für Völkerkunde in
Berlin, der auf seinen eigenen grossen Reisen in Australien, Afrika, Asien,
Amerika und in der Südsee sich überzeugt hatte, wie rasch die wirklich
originalen Erzeugnisse der ausser-europäischen Ergologie bereits zu
verschwinden beginnen oder durch fremde Zutat bastardiert wurden. Bastian



— 102 —

wurde daher nicht müde, an unzähligen Stellen seiner zahlreichen, in
späterer Zeit leider in einem fast unlesbaren Barockstil geschriebenen
Arbeiten darauf hinzuweisen, dass die ethnologische Aufgabe der nächsten
Zukunft darin liegen müsse,' zu sammeln, während die Verarbeitung des
Gesammelten dann leicht auf spätere, gelegenere Zeiten verschoben werden
könne. Namentlich war Bastian selbst bemüht, auf ausser-europäischen
Plätzen befindliche, wertvolle Einzelfunde und Lokalsammlungen aufzuspüren,
und, wo es ihm irgend möglich war, zu erwerben und nach Europa zu
schaffen. Auf einer solchen Sammelreise ist er denn auch im Jahre 1905
in Port of Spain auf Trinidad, fern von der Heimat, im hohen Alter von
79 Jahren vom Tode ereilt worden.

So war im Laufe des 19. Jahrhunderts ein ungeheures Material in
den ethnographischen Sammlungen und Völkermuseen sämtlicher europäischer

und amerikanischer Kulturländer zusammengekommen. Besonders
eifrig und grosszügig beteiligte sich Deutschland an dieser Sammeltätigkeit,
nachdem es im Jahre 1884 durch die erste Flaggenhissung in Angra
Pequena (Deutsch-Südwestafrika) in die Reihe der Kolonialmächte eingetreten

war.
Das auf diese Weise aus allen Teilen der Erde massenhaft

herbeigeschaffte Material musste, nach dem es einmal vorläufig gesichtet und
nach bestimmten Gesichtspunkten geordnet war, von selbst dazu einladen,
den toten Gegenständen gewissermassen Leben einzuhauchen und sie zur
Formulierung und Beantwortung allgemeinerer Fragen zu benützen.

Im Jahre 1891 hatte Friedrich Ratzel in einer Arbeit über die
afrikanischen Bogenformen:) auf die überraschende Aehnlichkeit hingewiesen,
welche eine gewisse Bogenform des Kassai-Gebietes mit einer der Bogenformen

von Neu-Guinea aufweist. Ratzel sagt darüber2):
„Während im allgemeinen südasiatische Anklänge in der Ethnographie der

afrikanischen Neger nicht mehr in Erstaunen setzen, da für drei so grosse Gebiete,
wie Ackerbau, Viehzucht und Eisenbearbeitung, die Gemeinsamkeit der Grundlagen

diesseits und jenseits des Indischen Ozeans feststeht, ist man natürlich weniger
geneigt, diese östlichen Beziehungen bis nach Neu-Guinea auszudehnen, wiewohl diese

grosse Insel durch die indonesische Kette doppelt mit dem asiatischen Festlande
verbunden ist und es in ihrer Ethnographie trotz der Kluft zwischen den Steinländern,
zu denen sie gehört, und den gleich westlich davon beginnenden Eisenländern, nicht
an asiatischen Spuren fehlt. Man würde diesen Spuren wohl längst ernstere Beachtung
geschenkt haben, wenn das mehr gewürdigt worden wäre, was Neu-Guinea und
zugleich das ganze melanesische Gebiet so eng an Afrika bindet: die Gemeinsamkeit
der Rasse. Wir sind heute weniger geneigt, eine scharfe Sonderung zwischen West-
und Ostnegern, Afrikanern und Melanesiern anzunehmen, als vor 20 Jahren. Die
eingehenderen Untersuchungen haben keine Kluft im Körperbau dieser Völker nach-

*) Ratzel, Friedrich, Die afrikanischen Bögen, ihre Verbreitung und Verwandtschaften.

Nebst einem Anhang über die Bögen Neu-Guineas, der Veddah und der
Negritos. Eine anthropogeographische Studie. In: Abhandl. phil.-hist. Klasse der K
Sachs. Ges. f. Wissenschaften. Bd. XIII Nr. III. Leipzig 1891.

2) 1. c. S. 335 (45 des Separatums).



— 103 —

gewiesen, es gibt Neu-Guineer und Neu-Mecklenburger, welche mit Kongonegern zu
verwechseln wären, und nicht bloss äusserlich, sondern im Knochengerüst. Wir haben
hier wesentlich Eine Rasse auf beiden Flügeln des indischen Ozeans in Ländern, deren
abgekehrte Gestade der Stille und der Atlantische Ozean bespülen. In die Lücke
zwischen diesen Wohngebieten der West- und Ostneger fallen die negroiden
Inselbewohner Madagaskars, der Andamanen, der Philippinen, und jene in der Vermischung
nur noch unsicher erkennbaren Reste auf Ceylon und in Indien. Auf solcher Grundlage

gewinnen natürlich ethnographische Verwandtschaften einen viel höheren Wert,
von dem wir nun eben glauben, dass er auch der Aehnlichkeit zwischen der Kassai-
form afrikanischer Bögen und der einen von den beiden neuguineischen Bogenformen
zukommen dürfte."

In diesen Ausführungen Ratzel's haben wir also den ersten Versuch,
aus dem leblosen Material ethnographischer Sammlungen allgemeine und

zwar recht weittragende Schlüsse auf die Natur der lebenden Menschen

zu ziehen, die jenes tote Material hergestellt haben.

Damit beginnt die Aera derjenigen Forschungsmethode, die wir als

„Musealethnologie" bezeichnen können und die seither von verschiedenen
Seiten lebhaft kultiviert wird.

Ratzel's Untersuchung der beiden Bogenformen vom Kassai und aus
Neu-Guinea führt ihn, wie man sieht, zur Annahme einer besondern, in
diesem Falle negroiden, „Rassenpsyche", wie sie uns in rudimentärer und
naiver Form bereits in den Definitionen Linne's über seine Varietäten des

Homo sapiens entgegentritt, und wie sie später vom Grafen Gobineau bis
ins Extrem entwickelt wurde. Allerdings braucht Ratzel den Ausdruck
„Rassenpsyche" nicht, aber dass eine solche nach seiner Meinung besteht,
klingt aus seinen Ausführungen klar genug durch.

Der Widerspruch gegen die neue Methode und die Mahnung zu
äusserster Vorsicht in deren Anwendung blieben aber nicht lange aus. In
einer kleinen, aber sehr verdienstvollen und belangreichen Arbeit wies
Custos Franz Heger l) in Wien daraufhin, dass solche überraschende ergo-
logische Analogien als diskontinuierliches Vorkommen sich auch zwischen
ethnischen Gebieten finden, bei deren Bewohnern weder von einer gemeinsamen,

auf Rassenidentität beruhenden psychischen Veranlagung, noch von
irgendwelchem kulturellem Zusammenhang jemals die Rede sein konnte.
Heger selbst beschrieb bei dieser Gelegenheit eine kleine Bogenform mit
dem dazugehörigen Pfeil, die dazu dient, durch Anschiessen eines kranken
Körperteils zum Zwecke der Blutentziehung ein kleine Wunde zu setzen,
deren Tiefe durch einen nahe über der Quarz- oder Glasspitze des

Miniaturpfeiles angebrachten Knopf reguliert wird, der ein tieferes Eindringen
des Pfeiles mechanisch verhindert. Dieses so eigentümlich spezialisierte
Aderlassverfahren wies Heger nicht nur für die Papuas von Bongu bei

') Heger, Franz, Aderlassgeräte bei Indianern und Papuas. (Nach einem in
der Monats-Versammlung der Anthropologischen Gesellschaft in Wien am 9. Mai 1893

gehaltenen Vortrage. Aus den Sitzungsberichten des Bandes XXIII der Mitteilungen
der Anthropologischen Gesellschaft in Wien besonders abgedruckt.)



— 104 —

Konstantinhafen in Deutsch-Neu-Guinea, sondern auch für die Cayapö-
Indianer im brasilianischen Binnenstaat Goyäz nach. Heger äussert sich
darüber folgendermassen (1. c. S. 4 des Separatums):

„Eine schlagendere Analogie kann nicht leicht gefunden werden, und dies bei
zwei ganz rassenverschiedenen Völkern, bei denen an eine Entlehnung nicht gedacht
werden kann. Würde ein ähnliches Verfahren zufällig bei einem Negervolke Afrikas
gefunden worden sein und dasselbe sonst nur noch bei den Papuas vorkommen, so
würde man wieder versucht werden, an eine aus der Rassengleichheit hervorgehende
Analogie zu denken, wie dies Ratzel getan hat. In diesem eklatanten Falle ist dies

jedoch vollkommen ausgeschlossen. Und solche Fälle dürften sich noch mehrfach
auffinden lassen "

„Mir scheinen die von Ratzel wie von Schmeltz ausgeführten Analogien noch
nicht genügend, um aus ihnen eine eigene Rassenpsyche zu konstruieren. Jedenfalls
ist es in Zukunft notwendig, ein scharfes Augenmerk auf diesen Punkt zu richten.
Bei dem schwankenden Charakter des Begriffes „Rasse" würden wir bei Anerkennung
des Standpunktes von Ratzel auch einen sehr unsichern und schwankenden Faktor
in die Ethnologie hineinbekommen. So lange hiezu keine zwingende Notwendigkeit
vorhanden ist, scheint es mir besser, mit solchen unsicheren Begriffen nicht das
ohnehin schwer entwirrbare Dickicht des ethnologischen Urwaldes noch mehr zu
verwirren."

Das sind goldene Worte eines erfahrenen Museumdirektors, der
inmitten der Ueberfülle des prachtvollen, ihm unterstellten Sammlungsmaterials
des ethnographischen Hofmuseums in Wien sein nüchternes, vorsichtiges
Urteil nicht durch solche frappanten Einzelfälle bestechen lässt, sondern
sich mit der nötigen Kritik vor einer einseitigen Deutung und Auswertung
derselben hütet.

Gleichwohl hat die von Ratzel inaugurierte Betrachtungsweise des

ethnographischen Sammlungsmaterials Schule gemacht, wenn auch mehr
im Sinne der Ratzel'schen „Anthropogeographie", als der „Rassenpsyche".
Es entwickelte sich aus dieser Betrachtungsweise eine besondere Lehre,
die Lehre von den „Kulturschichten" und „Kulturkreisen", denen man
überall auf Grund gewisser, vermeintlicher oder wirklicher Uebereinstim-
mung mancher Objektgruppen der materiellen Kultur oder gewisser
Erscheinungen der Stammesorganisation, der religiösen Anschauungen, der

Sagenkreise usw. nachzuspüren begann.
In ethnischen Gebieten, die wir über jahrhundertelange Zeiträume hin

kontinuierlich oder wenigstens bruchstückweise historisch zu verfolgen
vermögen, wie z.B. Abessinien, Java, Nordostindien, Spanien, lässt sich
leicht der Nachweis führen, dass eine alte anscheinend autochthone Kultur
vielfach von spätem, von aussen kommenden Kultureinflüssen überlagert
und durchsetzt wird, so dass sich in der Tat eine gewisse „Schichtung"
mehrerer Kulturen übereinander vorfindet. Ebenso ist es bekannt, dass

gewisse, mehr oder weniger geschlossene — das Wort „geschlossen" ist
hier immer nur relativ zu verstehen — Kulturkreise weit über ihr ursprüngliches

geographisches Gebiet hinaus die materielle und geistige Kultur
fremder Völker in grossem Umkreise beeinflusst haben, wir dies z.B. für



— 105 —

für China, Arabien, Alt-Mexiko, Alt-Perü usw. der Fall war. In der Regel hinterlassen

diese fremden Kultureinflüsse auch im Sprachtum des beeinflussten
Volkes einen deutlichen Niederschlag, der je nach der Zeitdauer und der
Intensität der fremden Einwirkung mehr oder weniger reichhaltig ist. Für
zeitlich entlegene Einflüsse ist bereits eine starke sprachliche Assimilation
solcher fremder Elemente eingetreten, während solche jüngeren Datums sich
an ihrer geringen lautlichen Veränderung häufig noch leicht als „Fremdkörper"

im Organismus der Sprache, d.h. als „Lehnworte" erkennen lassen.
Bei dieser Sachlage ist es durchaus verständlich, dass man den

Versuch zu wagen begann, auch für Völker und für Zeiten, über welche jegliche
sichere, geschichtliche Nachricht fehlt, auf Grund der ethnographischen Sammlungen

solchen „Kulturschichten" und „Kulturkreisen" nachzuspüren. Die
Prädilektionsgebiete, die dabei in Angriff genommen wurden, waren gewöhnlich
Afrika einerseits, Australien, Melanesien, Polynesien anderseits. Leider
aber begann rasch der gefährlichste Feind nüchterner, vorurteilsloser
Forschung, die Phantasie, mit wildem Spiel in diese Spekulationen einzugreifen
und sie in Lufträume emporzuführen, wohin ihnen eine vorsichtige und
kritische Methode in der Behandlung ethnologischer Probleme schlechterdings

nicht mehr zu folgen vermag.
Es hält nicht schwer, an der Hand konkreter Beispiele die Gefährlichkeit

der Forschungsmethode der neuen „kulturhistorischen" Richtung,
als deren hauptsächlichste Träger wir W. Foy, Fr. Gräbner, und Leo Fro-
benius betrachten können, nachzuweisen. Die Reaktion und der
energische Widerspruch blieb denn auch nicht aus. Und wieder war es ein
bekannter und sehr verdienter Wiener Ethnologe, Prof. Dr. M. HaberlandtJ),
der seine gewichtige Stimme gegen die Gefahren der neuen Schule erhob.
Wir können uns hier darauf beschränken, auf Haberlandt's ausgezeichneten
Aufsatz zu verweisen, ohne materiell auf die einschlägigen Probleme
einzutreten.2) Bloss möchte ich mir die Bemerkung erlauben, dass ich Haberlandt's

Anschauungen und kritische Bedenken im vollen Umfange teile.
Schon auf früheren Entwicklungsstadien der Völkerkunde haben wir

gesehen, welch' wichtigen Anteil die Sprachforschung, speziell in Form
der vergleichenden Linguistik an ihrem Ausbau gewann. War doch die

Möglichkeit, sich in vieltausendjähriger Kulturentwicklung von den frühern,
mehr tierähnlichen Stufen zu seiner jetzigen Höhe zu erheben, für den

Menschen an eine ihm ausschliesslich zukommende, fundamentale Eigenschaft

gebunden, nämlich an den Besitz der artikulierten Sprache. Die

1) Haberlandt, M., Zur Kritik der Lehre von den Kulturschichten und
Kulturkreisen, Peterm. Geogr. Mitteil. 1911. 1, Heft 3 S. 113—118.

2) Die Literatur über die von der neuen Schule behandelten Probleme ist bereits
zu umfangreich, um sie hier anzuführen, doch möge wenigstens auf Gräbners „Methode
der Ethnologie", Heidelberg 1911 (Bd. 1 der von W. Foy herausgegebenen
„Kulturgeschichtlichen Bibliothek", 1. Reihe: Ethnologische Bibliothek) verwiesen werden, wo
die neue Lehre von den Kulturkreisen und Kulturschichten (S. 125—151) nach ihren
Prinzipien entwickelt ist.



— 106 —

Bewunderung aber, die uns in steigendem Masse erfüllen muss, je
eingehender wir uns über all' das Rechenschaft zu geben suchen, was uns der
Besitz der artikulierten Sprache bedeutet, ruft auch sofort die Frage wach:
woher hat der Mensch diese Sprache bekommen und welches waren ihre
ersten Anfänge, ihr Ursprung?

Die Frage nach dem Ursprung der Sprache ist eine alte. Sie wurde
aufgeworfen, seit der Mensch überhaupt das Bedürfnis empfand, die
Erscheinungen des Natur- und Menschenlebens beobachtend und reflektierend
zu verfolgen. Die religiösen und philosophischen Systeme, die Sagen und
Mythen der verschiedensten Völker des Erdballs haben versucht, sich mit
dieser Frage abzufinden und wir begegnen ihr daher auch in den
Menschwerdungssagen der Naturvölker sowohl als der Kulturvölker. Auch an
wissenschaftlichen Versuchen, das Dunkel zu lichten, das den Ursprung
der Sprache umhüllt, hat es, seit es überhaupt eine „Sprachwissenschaft"
gibt, nicht gefehlt. Eigentlich können wir als den ersten derselben schon
die scharfsinnigen Ausführungen des römischen Dichters Lucretius Carus
betrachten, die wir als Ergänzung des früher über ihn Gesagten (s. oben
S. 14) in der Uebersetzung Max Seydels :) hier nachtragen wollen:

„Unter dem Zwang der Natur entstanden die Laute der Sprache
Und das Bedürfnis trieb, durch Namen die Dinge zu scheiden,
Nicht viel anders als jetzt noch das mangelnde Redevermögen
Unsern Kleinen zur Nötigung wird, durch Geberden zu sprechen
Und mit den Fingern auf das, was vor Augen sie haben, zu deuten.
Denn es empfindet ein jedes Geschöpf, zu welchem Gebrauche
Tauglich die Kraft ist, die in ihm lebt. So stösst nach dem Gegner
Zornig das Kalb, noch eh' aus der Stirne die Hörner heraus sind.
Ebenso kratzt und beisst schon das Junge des Leu'n und des Panthers,
Wenn sich die Klauen und Zähne noch kaum zu entwickeln begannen.
Vögel vertrau'n auf der Fittige Krait und, die Lüfte zerteilend,
Streben sie flatternd empor nach den Höh'n mit gebreiteten Schwingen.
Torheit ist es demnach, wenn man glaubt, dass die Namen der Dinge
Irgend ein einzelner Mensch ausdachte und dass dann die andern
Jene Bezeichnungen lernten von ihm. Denn wie war' es denn denkbar,
Dass just dieser die Gabe besass, mit Worten zu nennen
Jegliches Ding und all die verschiedenen Laute zu bilden,
Während zur nämlichen Zeit dies keiner der Andern vermochte
Wenn sich die Andern zudem nicht zuvor schon der Sprache bedienten,
Wie wohl fügt' es sich dann, dass den Nutzen davon sie begriffen,
Oder wie stellte dann jener es an, der Erfinder der Sprache,
Dass, was er wollte, der And're verstand und es geistig erfasste?
Weder vermocht' er als einzelner Mann ja die Mehrheit zu zwingen,
Dass sie nach seinem Gebot sich der Dinge Bezeichnungen merkten,
Noch auch ist es so leicht, vor Tauben zu reden und diese
Gütlich für das, was man wünscht, zu gewinnen. Vermutlich verlören
Bald die Geduld sie und litten es nicht, dass einer die Ohren
Ihnen mit leerem Geräusch und mit seltsamen Tönen belästigt.

x) Lucretius, deutsch von Max Seydel, München und Leipzig 1881, S. 116—118
(Fünfter Gesang, 849—910).



— 107 —

Was ist schliesslich denn auch an der Sache so sehr zu verwundern,
Wenn sich das Menschengeschlecht, dem ja Stimme und Zunge zu Teil ward,
Worte verschiedenen Klangs lür verschied'ne Empfindungen bildet?
Haben die Tiere nicht auch, die doch stumm sind, wilde wie zahme,
Töne von wechselndem Klang, die scharf von einander sich scheiden,
Töne für Furcht und Schmerz und zum Ausdruck wachsender Freude?
Liegen Beweise hiefür uns doch offen und klar vor den Augen!
Wird der molossische Bracke gereizt und öffnet er leise
Knurrend die hängenden Lefzen und bleckt die gewaltigen Zähne,
Klingt sein verhaltener Zorn weit anders, als wenn er nun endlich
Lautes Gebell aufschlägt, dass es schallt und die Ohren uns gellen.
Wenn er dann eifrig die Jungen beleckt mit zärtlicher Zunge
Oder im Spiel mit den Tatzen sie rollt und mit Bissen sie anfällt,
Sie mit Verschlingen bedrohend, indes in der Tat er nur Scherz treibt,
Tönt sein schmeichelnd Geknurr ganz anders, als wenn er zu Hause
Hinter verschlossener Tür aufheult und als wenn er den Schlägen
Jämmerlich winselnd entflieht, indem er am Boden sich fortdrückt.
Wenn nun sogar bei den Tieren, obgleich sie der Sprache beraubt sind,
Sich in verschiedenem Laut die verschied'nen Empfindungen äussern,
Musste der Mensch dann nicht um so mehr das Vermögen besitzen,
Dinge verschiedener Art mit verschiedenem Laut zu bezeichnen?"

Drei Wege sind es, auf denen wir uns dem geheimnisvollen Problem
des Ursprungs der artikulierten Sprache wissenschaftlich nähern können.
Diese drei Wege sind: 1. Die Untersuchung der menschlichen Lautsprache
in ihrem innerhalb der historischen Zeit noch nachweisbaren Zustande, vor
allem derjenigen Elemente, die wir als „Interjektionen" und „Schallnachahmungen"

bezeichnen. 2. Die Untersuchung derjenigen Lautäusserungen,
die dem Tiere die artikulierte Sprache zum Ausdruck von Empfindungen
und Stimmungen, Wünschen und dergleichen ersetzen müssen, also der

Tiersprache und endlich 3. Die Betrachtung der Entwicklungsgeschichte
der Sprache beim menschlichen Kinde, also aller jener Erscheinungen, die

man kurz als Kindersprache zusammenfasst.

Alle diese Wege sind im Laufe des 19. Jahrhunderts, teils von
Sprachforschern, teils von Naturforschern versucht worden, auch bildete
die Frage nach dem Ursprung der Sprache, wie so manches andere
schwierige Problem, ein Lieblingsgebiet des Dilettantismus. Aber keine der
versuchten Lösungen konnte den Anspruch erheben, eine wissenschaftlich
hinreichend begründete, der Kritik standhaltende Hypothese zu sein. Häckel!)
hatte in seinem Stammbaum des Menschen ein Stadium der Alali oder
Pithecanthropi, d. h. der „sprachlosen" oder „Affenmenschen" als rein
hypothetische Fiktion eingeschoben. Auf diesem Stadium hätte der Mensch
sich mit seinesgleichen nur nach Art der Tiere durch Geberden und
unartikulierte Laute verständigen können. Die Versuchung lag daher nahe,
zunächst unter den Sprachen der primitivsten Völker der Jetztzeit Umschau
nach dem Anteil zu halten, den allenfalls die Geberden, Interjektionen

4) Häckel, Ernst, Natürliche Schöpfungsgeschichte, 11. Aufl. Berlin 1909, II. Teil
S. 726, 733 etc.



— 108 —

Schallnachahmung und dergl. noch an der gegenseitigen Verständigung
der Angehörigen solcher Stämme hätte. Aber nirgends wurde unter der

grossen Zahl von Sprachen, die im Laufe der Zeit bekannt wurden, eine

gefunden, die nicht bereits alle Attribute einer vollkommen entwickelten
artikulierten Sprache besässe und bei deren Gebrauch Geberden und
unartikulierte Laute noGh eine mehr als nebensächliche Rolle spielen würden.
Es zeigte sich vielmehr, dass eine primitive Kulturstufe keineswegs von
einem primitiven Sprachbau begleitet zu sein braucht. Lazarus Geiger!)
hatte auf Grund der ältesten indogermanischen Schriftdokumente die Hypothese

aufgestellt, dass die Farbenperzeption des Menschen seit den Urzeiten
sich immer weiter vervollkommnet habe, während ursprünglich nur drei
Farben, Schwarz, Rot und Goldfarben wahrgenommen worden wären, da

nur diese in den ältesten indogermanischen Sprachen besonders benannt
waren. Aber die zahlreichen rassenphysiologischen Untersuchungen der

spätem Zeit lieferten den Nachweis, dass ein derartiger Parallelismus in
der Entwicklung des Farbensinnes und der Farbenbenennungen absolut
nicht existiert und dass die gelegentliche Armut einer Sprache an
Ausdrücken für Farben nicht das mindeste für einen Mangel an Perzeptions-
vermögen für Farbenunterschiede beweist. Die ganze Argumentation Geigers
erwies sich daher als Trugschluss, der nur noch dadurch von Interesse
ist, dass er beweist, wie wenig weit gediehen noch nach der Mitte des
19. Jahrhunderts unsere Kenntnisse von derartigen Fragen gewesen sind.

Der Mensch kommt bekanntlich als sprachloses Wesen, als richtiger
Homo alalus zur Welt und es dauert jahrelang, bis er unter der konstanten
Einwirkung eines unermüdlichen Unterrichtes seitens der Angehörigen, seiner
selbst und später seitens der Schule die Sprache richtig handhaben lernt.
Beim Kinde, wie beim höhern Tier, geschieht die erste Verstandesentwicklung

unabhängig von der Sprache, indem sich ein logisches Denken und
die Fähigkeit, Wahrnehmungen zu machen, natürlich im bescheidensten
Umfange des Erfahrungskreises, auch ohne Worte vollzieht, und sich schon
vor den ersten Sprechversuchen nachweisen lässt. Das Sprechenlernen,
wie es sich beim Kinde verfolgen lässt, setzt bereits das Vorhandensein
einer ziemlich erheblichen Summe von Vorstellungen voraus.

Als erstes Stadium des sprachlichen Lebens beobachten wir beim
Kinde das Auftreten unartikulierter Laute zum triebartigen Ausdruck von
Lust- und Unlustgefühlen. Später treten einzelne leicht und gewissermassen
von selbst sich artikulierende Silben und Silbenwiederholungen: „Papa"
„Mama" und dergl. auf.

Auf einer noch spätem Stufe der Entwicklung beginnt das Kind
seine Schallwahrnehmungen, Geräusche, Tierstimmen und die ihm vorge-

') Geiger, L., Ueber den Farbensinn der Urzeit und seine Entwicklung, in:
Anhang zu dem Tageblatt der 41. Versammlung Deutscher Naturforscher und Aerzte,
Frankfurt a. M. 1867.



— 109 —

sprochenen Worte nachzuahmen, und zwar kann die Nachahmung vom
Verständnis des nachgeahmten Wortes begleitet sein oder sie kann ohne

Verständnis, als blosse mechanische Reproduktion des gehörten Schalles,
also als „Echolalie" oder „Psittacismus" erfolgen.

Die Nachahmung der vom kindlichen Geiste aufgenommenen
Schalleindrücke ist oft eine sehr unvollkommene, da das Kind in schwierigen
Lautverbindungen, namentlich bei starker Konsonantenhäufung, einzelne
Laute überhört und anderseits den komplizierten Mechanismus der
Artikulation noch mangelhaft beherrscht. Es braucht ferner manche Worte
seines kleinen Vokabulars in neuem Sinne, erfindet auch wohl zur
Bezeichnung ihm neuer Dinge eigene Worte, und da seine Umgebung ihm
liebevoll auf seine Wege zu folgen pflegt, so entwickelt sich jene originelle
Redeweise, die man als Kindersprache bezeichnet. Während aber im
gewöhnlichen Lauf der Dinge diese Kindersprache mehr und mehr von der

Sprache der Erwachsenen überwuchert wird und sich schon lange vor dem

schulpflichtigen Alter vollständig verliert, ist man in neuerer Zeit auf einige
merkwürdige Fälle aufmerksam geworden, in denen dies nicht der Fall
war, sondern wo eine eigentümliche Kindersprache sich noch bis in die

spätem Kinderjähre hinein forterhielt.

Diese eigentümlichen Fälle hat nun der verstorbene amerikanische
Linguist und Ethnologe Horatio Haie1) zunächst dazu verwenden wollen,
das Vorhandensein so vieler vollständig verschiedener Sprachfamilien der
Erde in plausibler Form zu erklären. Er ging dabei von der Anschauung
aus, dass eine Kolonie von Kindern, die aufwachsen würde, ohne die

Sprache der Erwachsenen zu hören, vermöge der ererbten Sprachanlage
dazu gelangen musste, sich eine nach Wortschatz und grammatischem
Aufbau neue Sprache zu gestalten. Man könnte sich nun vorstellen, dass
einzelne Menschenpaare mit ihren kleinen Kindern aus irgend einem Grunde,
etwa durch Ausstossung aus dem Stammesverband oder durch Eingehen
einer den Gesetzen der Geschlechtssippen zuwiderlaufenden Ehe veranlasst

wurden, sich vom übrigen Stamme zu trennen und in der Wildnis
einen neuen Herd zu gründen. Würden nun die Eltern einer solchen
Familie wegsterben, bevor die Kinder in den Vollbesitz der elterlichen
Sprache gelangt sind, so wäre die Möglichkeit der Bildung eines neuen
Sprachtypus auf dem Wege der Kindersprache gegeben. Denn es würde
die Sprache der jüngsten Kinder, also die „Kindersprache", vermutlich
bald die schwachen Erinnerungen der altern Kinder an die Sprache des

Stammes derart überwuchern, dass diese gänzlich vergessen würde. Auf
diese Weise, argumentiert Haie weiter, würde es weniger unbegreiflich,
weshalb wir in einem so kleinen Gebiete, wie der Staat Oregon, der
kleiner ist, als die Hälfte von Frankreich, nicht weniger als 30 gänzlich

') Haie, Horatio, On the Origin of Languages.



— 110 —

verschiedene Sprachfamilien1) finden, die sich nicht aus einer gemeinsamen
Quelle ableiten lassen.

Nimmt man aber einmal die Kindersprache als Mittel zur Bildung
neuer Sprachstämme in Anspruch, so ist es nach H. Hale's Ansicht nur ein
Schritt weiter, sie auch zur Erklärung der menschlichen Sprachbildung
überhaupt zu verwenden. Man braucht nämlich nur alle die Vorgänge der

Bildung unartikulierter Naturlaute, der Schallnachahmung und der Neu-
erfindung von Worten bis zur fertigen artikulierten Sprache, also Vorgänge,
die wir beim einzelnen Kinde in den Lauf weniger Jahre zusammengedrängt
sehen, auf die langen Zeiträume zu verteilen, während welcher der Mensch
schon als „Mensch" auf der Erde gelebt hat.

Ich habe diesen Versuch Horatio Hale's zur Lösung der Frage nach
dem Ursprung der Sprache absichtlich etwas ausführlich erwähnt. Denn
erstlich rührt er nicht von einem beliebigen phantasiebegabten Dilettanten,
sondern von einem ernsthaften Gelehrten her, der sowohl auf dem Gebiete
der polynesischen Sprachen, als auf demjenigen verschiedener nordamerikanischer,

speziell kanadischer Indianersprachen namhafte eigene
Forschungen aufzuweisen hat.2) Zweitens aber bildet dieser Versuch ein
Schulbeispiel für die Gefährlichkeit der Methode, aus durchaus hypothetischen
und unbewiesenen Prämissen weittragende Schlüsse von ebenfalls völlig
hypothetischem Charakter zu ziehen. Die Voraussetzung einer mehr oder
weniger lange persistierenden Kindersprache, die Ausstossung von Familien
aus dem Stammesverband, das frühe Wegsterben der Eltern, all' das sind
im besten Falle seltene Ausnahmefälle, wo wir in kühnen Sätzen von
Hypothese zu Hypothese hüpfen müssen, um zur Schlusshypothese zu gelangen.

Ein anderer, ebenfalls sehr verdienstvoller amerikanischer Ethnologe,
der verstorbene Dr. Daniel G. Brinton, machte den Versuch, aus der
Untersuchung jetzt lebender und einfach gebauter Sprachen zu bestimmten
Vorstellungen über die „Sprache des palaeolithischen Menschen"3) zu gelangen.
Doch hat sich auch dieser Versuch, wie übrigens von vorneherein zu
erwarten war, nicht über das Niveau einer geistreichen Spielerei erhoben.
Wenn Brinton z. B. behauptet, dass die „Ursprache" rudimentärer gewesen
sei, als irgend eine der noch lebenden Sprachen, und dass sie durch reichliche

Zuhülfenahme von Geberden mehr auf Gesichts-, als auf Gehörs-

J) Die neuern Untersuchungen haben gezeigt, dass die Zahl der auf Oregon
fallenden, radikal verschiedener Sprachen weniger beträchtlich ist, denn J. W. Powell
wies für ganz Nordamerika nördlich von Mexiko nur 58 verschiedene Sprachfamilien
einschliesslich der Eskimo - Familie nach (7th Ann. Rep. Bureau of Ethnology,
Washington 1891).

2) Haie machte u. a. die amerikanische Südsee-Expedition unter Wilkes (1838
bis 1842) als Linguist und Ethnologe mit und hat auch deren linguistische und
ethnographische Ergebnisse veröffentlicht. Er starb 1896 in Clinton (Ontario).

3) Brinton, D. G., The Language of Palaeolithic Man, Philadelphia 1888.



— 111 —

eindrücke berechnet gewesen sei, so scheint das möglich, wenn auch völlig
hypothetisch. Wenn Brinton aber weitergeht und annimmt, dass in den

Ursprachen dieselbe Wurzel oftmals sowohl den einen logischen Begriff
als sein Gegenteil bedeutet habe, dass die Ursprachen keine Präpositionen
und keine Konjunktionen, keine Zahlwörter, keine Pronomina, keine Plural-
und keine Geschlechtsbezeichnungen gekannt haben, dass die
Tempusbezeichnung beim Zeitwort erst viel später, als die Raumbezeichnung
aufgetreten sei und lange gefehlt habe, so sind das Dinge, für die aus dem

Verhalten der jetzt lebenden Sprachen kaum der Schatten eines
Wahrscheinlichkeitsbeweises mit wissenschaftlicher Strenge zu gewinnen ist und
die daher völlig in der Luft hängen.

So haben wir also die betrübende Tatsache zu konstatieren, dass

keiner der bis jetzt eingeschlagenen Wege zur Aufhellung der Frage nach
dem Ursprung der Sprache uns wesentlich über den Standpunkt
hinausgebracht hat, den Lucretius Carus schon vor beinahe 2000 Jahren
eingenommen hat. Man wird daher auch für dieses Problem das bekannte
„ignorabimus" von Dubois-Reymond anzuwenden berechtigt sein. Es ist
deshalb auch schon vor längerer Zeit von einem Teil der Sprachforscher,
speziell der Indogermanisten, aus der Liste der wirklich „wissenschaftlichen"
Probleme gestrichen worden. Denn wenn auch von einem Teile der
Sprachforscher die Ansicht vertreten wird, dass die zahlreichen, von Grund aus
verschiedenen Sprachstämme unmöglich von einer einzigen Ursprache und
einem einzigen Ursprungsherde abgeleitet werden können, sondern an
verschiedenen, voneinander unabhängigen Erdstellen sich gebildet haben

mussten, während andere geneigt sind, entsprechend der Einheit der
menschlichen Spezies auch einen einheitlichen Ursprung der artikulierten
Sprache anzunehmen, so sind das eben subjektive Meinungen, denen jede
Möglichkeit wirklicher, objektiver Beweisführung fehlt.

Ganz kurz wollen wir bei dieser Gelegenheit auch die Surrogate der
Wortsprache erwähnen, die in Fällen in Funktion treten, wo es sich um
Verständigung auf grosse Entfernungen hin oder um eine Art der
Verständigung in der Nähe handelt, bei der den beiden „redenden" Parteien
eine gemeinsame artikulierte Sprache fehlt, oder wo sie aus bestimmten
Gründen auf deren Gebrauch verzichten. Man fasst diese Surrogate als
„Geberdensprachen" und als „Signale" zusammen. Ueber die Geberdensprachen

hat der nordamerikanische Ethnologe Garrick Mallery]) schon
1879 eine wenigstens für Nordamerika bis zu seiner Zeit erschöpfende
Monographie geliefert, die der klassischen Literatur der Ethnologie
zuzurechnen ist.

Was die „Signale" anbetrifft, so besteht ihr einziges gemeinsames
Merkmal darin, dass sie gewissermassen rudimentärer sind, als die Ge-

]) Mallery, Garrick, Sign Language among North American Indians, First
Annual Report of the Bureau of Ethnology to the Secretary of the Smithsonian
Institution 1879-80 S. 269—550, Washington 1879.



— 112 —

berdensprache einerseits und die Lautsprache anderseits. Ihr Verständnis
beruht daher auf einer voraufgegangenen, zu irgendwelcher Zeit getroffenen
Verständigung, und wie die Mehrzahl der Geberden und die Lautsprachen
müssen daher auch die Symbole der Signale erlernt werden und sind nicht
ohne weiteres verständlich.

Je nach dem Sinnesorgan, an das sich die Signale im einzelnen Falle
wenden, können wir drei Arten derselben unterscheiden, nämlich 1. optische,
2. akustische und 3. taktile. Von ethnologischem Interesse sind in neuerer
Zeit besonders zwei akustische Signale geworden, nämlich die sogenannte
„Trommelsprache" und die „Schwirrhölzer". Die Sitte, mittels
weithinschallender Trommelsignale, die je nach der Art der beabsichtigten
Mitteilung in bestimmtem Rhythmus erfolgen, Nachrichten mit erstaunlicher
Schnelligkeit über grosse Landstrecken hin zu verbreiten, findet sich z. B.
in Melanesien, wo sie durch Parkinson J) von der Gazellehalbinsel in
Neupommern ausführlich beschrieben wurde. Sie begegnet uns aber auch in
Westafrika, z. B. in Kamerun. Anhänger der Kölner kulturhistorischen
Schule könnten daher versucht sein, auch hier eine der geheimnisvollen
melanesisch-westafrikanischen Kulturkreisbeziehungen zu vermuten, wenn uns
nicht auch der spanische Missionar Joseph Gumilla'2) von dem indianischen
Stamm der Caverres am Orinoco solche Signaltrommeln und ihre
Verwendung einlässlich beschrieben hätte.

Die zweite Gruppe von Signalinstrumenten, die wir hier noch erwähnen
wollen, wird von den „Schwirrhölzern", englisch „bullroarers", gebildet, die
besonders beliebte Objekte der ethnograpischen Museen sind. Ein „Schwirrholz"

ist bekanntlich ein längliches Brettchen, etwa von der Umrissform
eines Fisches, an den Enden zugespitzt oder gerundet. Am einen Ende

trägt das Schwirrholz ein Loch, durch welches es, wie der Fisch an der

Angel, an eine lange Schnur gebunden wird, die ihrerseits wieder an einem
langen fischrutenähnlichen Stock befestigt ist. Indem das Schwirrholz nun
mit einiger Kraft und Schnelligkeit durch die Luft geschwungen wird,
bewirkt es ein sausendes Geräusch, ähnlich dem Brausen des Windes.
Form und Grösse des lanzettförmigen Schwirrholzes und die grössere oder
geringere Schnelligkeit, mit der es im Kreise geschwungen wird, bedingen
die Tonhöhe des „Schwirrens".

Die wichtigsten Verbreitungsgebiete der „Schwirrhölzer" sind erstlich
Australien, Melanesien, also Neu-Guinea, der Bismarck- Archipel, die

Salomons-Inseln, dann aber finden sie sich, in weiter Entfernung von diesem

grossen und mehr oder weniger zusammenhängenden Gebiet, bei gewissen
zentralbrasilianischen Stämmen.

Besonders merkwürdig sind gewisse psychologische Uebereinstim-

mungen beim Gebrauch der Schwirrhölzer und in den damit verbundenen

') Parkinson, R., Dreissig Jahre in der Südsee, Stuttgart 1907, S. 133 fi.
2) Gumilla, Joseph, Historia natural y geogräfica de las naciones situadas en

las riveras del rio Orinoco, II. S. 101 u. ff., Barcelona 1791.



— 113 —

Anschauungen in diesen beiden, geographisch so weit auseinanderliegenden
Gebieten. Während sie nämlich in beiden Verbreitungsgebieten bei gewissen
Stämmen nichts weiter sind, als ein harmloses Spielzeug, sind sie bei
andern ein mystischer, heiliger Gegenstand, der für Frauen und Kinder
tabu ist, da für sie der blosse Anblick der Schwirrhölzer von tötlicher
Wirkung wäre. Die Schwirrhölzer werden daher als der Sitz gewisser
Geister angesehen, die im „Schwirren" ihre warnende Stimme erschallen
lassen, um Frauen und Kinder von den Plätzen fernzuhalten, auf denen
die Zeremonien abgehalten werden, für welche die Anwesenheit von Frauen
und Kindern, weil mit Lebensgefahr verbunden, verboten ist. Diesen
mystischen Charakter besitzt das Schwirrholz z. B. nach Parkinson1) bei
den Maskenfesten und Beschneidungsfestlichkeiten in gewissen Teilen von
Neupommern, ferner bei den Beschneidungszeremonien vieler australischer
Stämme2), während nach Karl von den Steinen3) es bei den Bororö in
Zentralbrasilien die Totenfeiern sind, bei denen das Schwirrholz seine Rolle
als mystisches Signalinstrument dient.

Es ist klar, dass Beobachtungen, die so tief in die Psychologie
primitiver Stämme eindringen, nur geschulten Ethnologen möglich sind und
daher durchweg der Neuzeit angehören. Diese Beobachtungen zeigen auch,
wie sehr dem toten Material unserer Völkermuseen der lebendige Hauch
fehlt, wenn nicht das Sammeln der Objekte von einer sorgfältigen, von
religiösem, wie materialistischem Vorurteil gleich freien und von
psychologischem Verständnis getragenen Beobachtung der Herstellung und der

Verwendung derselben durch die Eingebornen begleitet war. Ohne die
verständnisvollen Erhebungen der vorerwähnten Beobachter würde kein
Mensch beim Betrachten der Serien von Schwirrhölzern in unsern Museen
eine Ahnung davon gewinnen können, dass es für gewisse Gebräuche mystische,
„heilige" Gegenstände sind. Und was von den Schwirrhölzern gilt, gilt
auch von einer sehr grossen Anzahl anderer Sammlungsgegenstände.
Besonders stark beeinflusst das mystische Moment animistischer Anschauungen

die primitive Ornamentik, die vielfach nicht bloss dekorativen,
sondern mystisch-symbolischen Charakter besitzt, den man kennen muss,
um ein gegebenes Ornament oder eine gegebene Form überhaupt zu
verstehen. Auch durch diesen Umstand sind der reinen Musealethnologie
gewisse Grenzen gezogen, die sie respektieren muss, wenn sie sich auf
sicherem Boden bewegen will.

Glücklicherweise sind der ethnographischen Forschung und Beobachtung
durch die Errungenschaften der modernen Technik zwei vielversprechende
Hülfsmittel erstanden, von denen es nur zu bedauern ist, dass sie nicht

») Parkinson, R., Dreissig Jahre in der Südsee, Stuttgart 1907, S. 138, 636, 640.

2) Spencer, Baldwin and Gillen, F. J., The Northern Tribes of Central Australia,
London 1904, S. 246, 366—67.

8) Steinen, von den, Karl, Unter den Naturvölkern Zentralbrasiliens, 2. Auflage,
Berlin 1897, S. 497 ff.



— 114 —

schon vor Jahrhunderten benützt werden konnten, in den fernen Zeiten,
wo die einheimische Ergologie aussereuropäischer Primitiver, unberührt
durch jeglichen europäischen Kultureinfluss, noch in voller Blüte bestand.
Diese beiden Hülfsmittel sind 1. der Phonograph und 2. der Kinemalograph.

Es lag nahe, den Phonographen und das Grammophon nicht nur
im praktischen Leben der Europäer, sondern auch zur wissenschaftlichen
Aufnahme und Wiedergabe aussereuropäischer Sprachen und aussereuropäischer

Musik zu benützen. Leider scheinen die rein sprachlichen
Aufnahmen, d. h. der in gewöhnlicher Tonstärke gehaltenen mündlichen

Rede infolge der für diesen Zweck noch nicht genügenden
technischen Beschaffenheit der verwendeten Phonographen einstweilen noch
keine für die feinere Fixierung der Phonetik und ihre wissenschaftliche
Untersuchung aussereuropäischer Sprachen ausreichenden Resultate ergeben
zu haben. Um so ausgiebiger aber ist dies der Fall für die
phonographischen Aufnahmen von Instrumental- und Vokalmusik. Dieses Gebiet
ist daher in neuester Zeit, namentlich unter dem Einfluss des hochverdienten
Psychologen Prof. Carl Stumpf in Berlin, eifrig kultiviert worden und das

Material strömte aus allen Weltgegenden bald so reichlich herbei, dass

Prof. Stumpf im Jahre 1904 das erste Phonogramm-Archiv gründen konnte,
das gegenwärtig der Leitung von Prof. v. Hornbostel, eines Schülers
und Mitarbeiters Stumpfs, unterstellt ist und bereits über 6000
phonographische Walzen und Platten aller möglichen musikalischen Produktionen
aussereuropäischer Natur- und Kulturvölker besitzt. Diese Phonogramme
lieferten das Material zu einer Reihe wertvoller Arbeiten auf dem Gebiet
der vergleichenden Musikkunde, unter denen die 1911 erschienenen
„Anfänge der Musik" von Prof. Stumpf selbst erwähnt werden mögen. Nach
dem Muster des Berliner Phonogramm-Archivs wurden seither in
verschiedenen ausserdeutschen Ländern, in Oesterreich, Frankreich, England,
Russland und Nordamerika ähnliche Urkundensammlungen zum Studium
der ethnischen Musik gegründet. Es unterliegt keinem Zweifel, dass Phonograph

und Grammophon berufen sind, späterhin auch der vergleichenden
Linguistik die wertvollsten Dienste zu leisten, speziell auf dem Gebiete der
Phonetik.

Nicht weniger wichtig, als der Phonograph, hat sich der erst 1896

von A. & L. Lumiere erfundene Kinematograph für die völkerkundliche
Forschung erwiesen, da er gestattet, beliebige sich bewegende Menschen,
einzeln oder in Massen, in einer raschen Folge photographischer Aufnahmen
auf einem sehr rasch ablaufenden Filmstreifen aufzunehmen. Indem das vom
Negativfilm gewonnene Diapositiv im selben Tempo abläuft, während seine Bilder
vom Projektionsapparat auf die Wand projiziert werden, entsteht beim Zuschauer
die Illusion einer zusammenhängenden lebensgrossen Szene, die es ihm

l) Vgl. u. a. Foy, W., Das städtische Rautenstrauch-Joest-Museum in Köln,
in: Ethnologica I. S. 60—63, Leipzig 1909. Dort ist auch die einschlägige Literatur
angegeben.



— 115 —

ermöglicht, in Europa gewissermassen Augenzeuge von Tanzfesten, religiösen
Zeremonien, Spielen, technischen Betätigungen aussereuropäischer Völker
zu werden, die irgendwo auf der Erde, im Urwald, in der Steppe oder an
den Küsten des Eismeeres zu Hause sind. Hatte schon die gewöhnliche
Photographie seit der Erfindung der Trockenplatten (1871) einen gewaltigen
Fortschritt auf dem Gebiete der ethnographischen Aufnahmen gegenüber
den alten, bloss zeichnerischen Verfahren, bedeutet, so wurde sie doch
durch die Leistungen des Kinematographen weit überholt. Denn die durch
das rasche Ablaufen des Diapositivstreifens und die Projektion der Bilder
auf den beleuchteten Wandschirm beim Zuschauer geschaffene Illusion einer
ununterbrochenen bewegten Szene wirkt mit einer Lebendigkeit und
Unmittelbarkeit, die weder durch die langen Beschreibungen älterer Zeiten,
noch durch die von Hand gezeichneten Bilder, noch selbst durch die

Photographie zu erreichen war. Phonograph und Kinematograph gehören
daher heutzutage zum regelmässigen Inventar gutausgerüsteter
wissenschaftlicher Expeditionen, die ausschliesslich oder mit einem Teil ihres
Programmes völkerkundlichen Zwecken gewidmet sind. Grammophon und
kinematographischer Projektionsapparat sind ferner ausserordentlich
wirkungsvolle Mittel, um einem grössern Hörer- und Zuschauerkreis gleichzeitig
die in der Ferne gewonnenen Resultate vorzuführen.

Kehren wir nach dieser Abschweifung wieder zur artikulierten Sprache
zurück! Sobald man einmal dazu gelangt war, vergleichend-sprachwissenschaftliche

Studien zu treiben, was zuerst auf dem Gebiete der
indogermanischen Sprachen der Fall war, machte sich das Vorhandensein
so vieler ganz verschiedenartiger Alphabete schon aus typographischen
Gründen sehr störend geltend. Nicht weniger war dies der Fall bei den

Alphabeten der semitischen und den von diesen beeinflussten Alphabeten
der uralaltaischen Völker. Da ferner in der zweiten Hälfte des
19. Jahrhunderts eine sehr grosse Zahl aussereuropäischer
„ungeschriebener" Sprachen eingehend aufgenommen wurden, zeigte es sich
bald, dass die zu ihrer Schreibung benützten westeuropäischen Alphabete
viel zu armselig sind, um alle Laute dieser Sprachen phonetisch genau
wiederzugeben, was doch für etymologische und vergleichend-linguistische
Forschungen die unerlässliche Grundlage bilden musste. Genügt doch z. B.
das Alphabet der deutschen Schriftsprache nicht einmal, um unsere
deutschschweizerischen Mundarten phonetisch genügend wiederzugeben, geschweige
denn die an eigentümlichen Lauten so reichen Sprachen der südafrikanischen
oder nordamerikanischen Eingebornen. Schon die spanischen Missionäre
des 18. Jahrhunderts hatten sich genötigt gesehen, bei ihren Bearbeitungen
indianischer Sprachen vielfach von Hülfsbuchstaben Gebrauch zu machen,
da das spanische Alphabet für die Wiedergabe mancher Laute der Indianer-
Sprachen nicht ausreichte.

Der Gedanke lag daher nahe, ein allgemeines Alphabet aufzustellen,
in dem alle vom Menschen gebrauchten Lautartikulationen vertreten wären,



— 116 —

so dass dessen Grundlage zwar durch die lateinische Buchstabenreihe
gebildet würde, diese aber durch Zuhülfenahme von besondern
„diakritischen" Zeichen und von Hülfsbuchstaben derart erweitert würde, dass
sie nicht nur zur phonetisch richtigen Transskription der europäischen und

aussereuropäischen Alphabete, sondern auch zur Schreibung noch
„ungeschriebener" Sprachen ausreichen sollte. Dieser Gedanke führte den

Aegyptologen Richard Lepsius ]) zur Ausarbeitung seines „ Standard

Alphabet", in das er nicht weniger als 78 Laute aufnahm. Wenn das

Lepsius'sche Standard Alphabet auch tatsächlich eine Zeit lang zur Wiedergabe

einiger „ungeschriebener" Sprachen, speziell solcher Afrikas, benützt
worden ist, so erwies es sich doch nicht als allgemein genügend und
brauchbar und die Spezialisten auf den verschiedenen europäischen und

aussereuropäischen Sprachgebieten pflegten sich daher eigene Alphabete
zusammenzustellen, wie dies in Europa für die Dialektforschung der
der deutschen und romanischen Sprachgebiete, ausserhalb Europas vor
allem von Seiten der zahlreichen Gelehrten geschehen ist, die sich die
Aufnahme der noch lebenden Indianersprachen zur Aufgabe gemacht haben.

Nachdem in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts die Linguistik
sich immer schärfer von der „Philologie" zu sondern begann und dazu

geführt wurde, immer weiter über das enge Gebiet der indogermanischen
und semitischen Sprachen hinauszugreifen, machte sich bald die

Notwendigkeit geltend, die ungeheure Schar der bekannt gewordenen geschriebenen

und ungeschriebenen Sprachen irgendwie zu ordnen, wobei die

Prinzipien, nach welchen dies geschah, verschiedene sein konnten. Eine

solche, nach bestimmten Prinzipien erfolgte Gruppierung der Sprachen
erschien um so wichtiger, als man in der Sprache das feinste Reagens
auf ethnische Unterschiede gefunden zu haben glaubte, während die auf
rassenanatomische Verhältnisse, sei es der Schädelform, sei es der Hautfarbe

und Haarbeschaffenheit, gegründeten Klassifikationen nur sehr grosse
Gruppen mit undeutlicher Umgrenzung ergeben hatten.

Am bekanntesten und in linguistischen sowohl als in ethnologischen
Kreisen gebräuchlichsten ist die Einteilung der Sprachen in drei grosse
Gruppen geworden, nämlich:

1. Isolierende oder monosyllabische Sprachen, bei denen, wenigstens
der Theorie nach, die Sprachwurzeln (R radix) als unveränderliche,
ungegliederte, einsilbige Lautkomplexe nebeneinander stehen und ihren Wert
als Substantiv, Adjektiv und Verbum durch ihre syntaktische Stellung im
Satze erlangen. Als Typus dieser Gruppe galt von jeher das Chinesische,
d. h. der den Europäern am besten bekannt gewordene Dialekt der
verschiedenen in China gesprochenen Sprachen: das sogenannte Mandarinen-
Chinesisch.

2. Die agglutinierenden, d. h. zusammenfügenden oder anleimenden

Sprachen, bei denen zur eigentlichen Sprachwurzel, R, noch besondere

Lepsius, R., Standard Alphabet, 2. Aufl. London 1863.



— 117 —

Beziehungssilben oder Laute treten können. Je nachdem diese vor, hinter
oder in der Sprachwurzel erscheinen, heissen sie Pr&fixe (p R), Suffixe
(R s) oder Infixe (R i) und je nach der Häufigkeit der einen oder andern
Form dieser Beziehungslaute spricht man auch wohl von Praefixsprachen,
wozu z. B. die Bantu-Sprachen gehören, oder von Suffix-Sprachen, wie
etwa die australischen Idiome. Nicht selten aber kommen in einer und
derselben Sprache sowohl Praefixe als Suffixe zur Verwendung.

Dieser „agglutinierenden" Gruppe gehören weitaus die meisten der

jetzt lebenden Sprachen an, wobei aber wohl zu bemerken ist, dass diese

Zugehörigkeit keineswegs eine wirkliche Verwandtschaft der einzelnen in
diese Gruppe gehörigen Idiome involviert. Vielmehr finden sich darin eine
sehr grosse Zahl von Sprachfamilien, die gegeneinander vollständig
unabhängig sind und nur durch das gemeinsame Prinzip der Agglutination
verknüpft werden. Als besonders gut bekannte Glieder dieser Gruppe können
wir etwa die uralaltaischen Sprachen in ihren verschiedenen Zweigen, die

grosse Familie der Bantu-Sprachen in der Südhälfte Afrikas, die Dravida-
Sprachen Südindiens anführen.

Beim Studium der besser bekannten amerikanischen Sprachen war
man auf zwei Prozesse aufmerksam geworden, die man für eine Besonderheit

der amerikanischen Sprachen hielt und die unter dem Namen des

Polysynthetismus, d. h. der Verschmelzung mehrerer Wortstämme, unter
mehr oder weniger starkem Lautverlust, zu einem neuen Worte und der

Verbalinkorporation oder, wie Wilhelm von Humboldt diesen Prozess

nannte, der „Einverleibung", d. h. der Aufnahme einer ganzen Reihe von
Elementen, der Tempusaffixe, der Pronomina, des allgemeinen oder
speziellen Objektes in eine einheitliche Verbalform, bekannt sind. Im Anfang
herrschte in der Verwendung dieser beiden Ausdrücke eine gewisse
Unklarheit, indem man sie für gleichbedeutend ansah und von „inkorporierenden"

oder „polysynthetischen" Sprachen redete. Eine schärfere
Untersuchung beider Prozesse zeigte indessen, dass Polysynthese und
Verbalinkorporation nicht identisch sind. Wenn z. B. im Nahuatl aus den beiden
Substantiven /0/0//1 „Henne" und tetl „Stein" das neue Wort totoltetl „Ei"
wörtlich „Hennenstein" gebildet wird, so ist das ein einfacher Fall einer

Polysynthese. Wenn aber das Substantiv calli „Haus" als Objektsausdruck
in die transitive Verbalform nichihua „ich mache" aufgenommen und
zwischen das Verbalpronomen ni „ich" und den Verbalstamm chihua
„machen" in der Form hineingestellt wird, dass der Ausdruck ni-cal-chihua
„ich baue" wörtlich „ich-Haus-mache" entsteht, so ist das ein einfacher
Fall der Verbalinkorporation oder „Einverleibung". Beide Prozesse können
sich aber in derselben Verbalform zusammenfinden. Wenn z. B. aus dem

Personalpronomen ni „ich", dem allgemeinen Objekt* der Person te
„jemanden" und den beiden Verbalstämmen paqui „sich freuen" und Uta

„sehen" der Ausdruck ni-te-pacca-itta „ich sehe jemanden gern" gebildet



— 118 —

wird, so haben wir in demselben eine Verbalinkorporation vor uns, innerhalb

deren die Verbindung der beiden Stämme paqui und Uta eine
Polysynthese darstellt.

Man hat in früherer Zeit in diesen beiden Prozessen der
Verbalinkorporation und der Polysynthese Besonderheiten erblickt, die für die
„amerikanischen" Sprachen charakteristisch sein sollten und man hat daher
dafür eine besondere und selbständige Klasse, die der „einverleibenden"
Sprachen aufstellen wollen, wie dies z. B. Pott getan hat. Aber schon
August Schleicher wollte die „einverleibenden" Sprachen nicht als besondere
Klasse anerkennen und die kritischen Untersuchungen kenntnisreicher
Linguisten, wie Sayce und Hovelacque zeigten, dass 1. Polysynthese und
Verbalinkorporation nicht identische, sondern verschiedene Prozesse sind,
2. dass sie nicht auf die amerikanischen Sprachen beschränkt sind, sondern
sich auch anderwärts, sogar innerhalb der „flektierenden" Sprachen, wenigstens

in rudimentärer Form, nachweisen lassen. Daraus ergibt sich, dass
die sogenannten polysynthetischen Sprachen höchstens als eine Untergruppe
der agglutinierenden Sprachen zu betrachten sind. Hovelacque1) hat sogar
je nach dem Grade der Entwicklung der Inkorporation und der Polysynthese

die grosse Gruppe der agglutinierenden Sprachen in eine Stufenfolge
zu bringen gesucht. Auf der untersten Stufe stehen die Dravida-Sprachen
mit noch wenig entwickelten grammatischen Formen, ihnen folgt das Mand-
schu, diesem das Türkische, das schon Inkorporation kennt. Dann folgen
die uralaltaischen Sprachen der finnischen Gruppe, die sämtlich inkorporierend

sind, dann das Baskische, das neben der „Einverleibung" schon
Tendenz zur Polysynthese zeigt und endlich die amerikanischen Sprachen,
die zugleich inkorporierend und polysynthetisch sind.

3. Die dritte grosse Gruppe ist diejenige der flektierenden Sprachen.
Bei ihnen findet sich neben einsilbigen Lautkomplexen und neben agglu-
tinierten Formen noch ein weiterer Prozess, den man als Flexion bezeichnet.
Er besteht darin, dass an der Sprachwurzel selbst durch gewisse, lautliche
Veränderungen, in der Regel durch Vokalwechsel (sitzen, setzen, Sitz, Satz)
auch der Sinn .bedingt wird.

Zu dieser Art der Sprachform sind nun unabhängig von einander
zwei grosse Gruppen von Sprachen gelangt, nämlich 1. die indogermanische,

2. die semitische. Bei beiden ist indessen der Prozess der „Flexion"
radikal verschieden: bei den indogermanischen Sprachen ist der Sinn an
eine gewöhnlich einsilbige Wurzel gebunden und eine beabsichtigte Aende-

rung des Sinnes kommt in der Aenderung des Vokalbestandes der Wurzel
zum Ausdruck. Bei den semitischen Sprachen dagegen ist der Sinn an
ein Gerüste von, normalerweise drei, Konsonanten gebunden, die für sich
allein keine reale Existenz haben konnten, sondern eine wissenschaftliche
Abstraktion sind. Durch Einstellung geeigneter Vokale zwischen die
Elemente dieses Gerüstes kommen nun die Formen zu Stande, deren sich

Hovelacque, Abel, La Linguistique, 3m<= e"d. Paris 1881, S. 178.



— 119 —

die reale Sprache bedient. So drückt im Arabischen das Gerüst k t b

allgemein den Begriff des „Schreibens" aus und durch die Einschiebung von
Vokalen erhalten wir z.B. Formen und Bedeutungen wie: katab, „er hat
geschrieben", kitäb „Buch", kutub „Bücher", kätib „Schreiber" usw.

Dies also die Dreiteilung der Sprachen der Erde nach rein
morphologischen Gesichtspunkten. Ihre Anfänge gehen auf Wilhelm v. Schlegel!)
zurück, der schon 1818 recht deutlich drei Klassen unterscheidet. Weiter
entwickelt wurde sie aber von August Schleicher2).

Eine andere Basis für die Einteilung der Sprachen lieferte ihr
Verhältnis zum Denken. Sie geht also nicht von den einzelnen Worten,
sondern von der Analyse des Satzes aus und wurde daher von Friedrich
Müller als psychologische Klassifikation bezeichnet. Nachdem schon Wilhelm
von Humboldt in seiner Einleitung zur Kawi-Sprache eine dahingehörige
Klassifikation versucht hatte, stellte dann Heinrich Steinthal3) in seiner,
für jene Zeit ganz vorzüglichen Arbeit ein System auf, das als Repräsentant

der psychologischen Klassifikation gelten kann.
Als später Franz Misteli4) die erwähnte Arbeit Steinthals in neuer

Bearbeitung herausgab, gelangte er zu einem System, das sich wieder
mehr der alten, morphologischen Klassifikation nähert, wenngleich die

Einzelnbehandlung der Sprachtypen dann wieder mehr nach „psychologischen"

Gesichtspunkten durchgeführt wird. Gegenüber der alten
morphologischen Dreiteilung zeigt Misteli's System eine sehr namhafte Erweiterung,
wie folgende Uebersicht zeigt:

I. Einverleibende Sprachen
1. Der mexikanische Typus,
2. Der grönländische Typus.

II. Wurzel-isolierende Sprachen
3. Der chinesische Typus,
4. Der siamesische oder barmanische Typus.

III. Stamm-isolierende Sprachen
5. Der malajo-dajackische Typus.

IV. Anreihende Sprachen
6. Der ägyptisch-koptische Typus,
7. Der Bantu-Typus.

V. Agglutinierende Sprachen,
8. Der uralaltaische Typus (Magyarisch, Finnisch, Jakutisch),
9. Der dravidische Typus (Kanaresisch).

VI. Flektierende Sprachen
10. Der semitische Typus (Arabisch und Hebräisch),
11. Der indogermanische Typus.

*) Schlegel, W. v., Observations sur la langue et la littdrature provencales, Paris
1818, S. 14.

2) Schleicher, August, Sprachvergleichende Untersuchungen 1848 und 1850.
— Vgl. Müller, Friedrich, Grundriss der Sprachwissenschaft, Bd. 1, Wien 1876, S. 64.

3) Steinthal, H., Charakteristik der hauptsächlichsten Typen des Sprachbaues,
Berlin 1860, S. 327.

*) Misteli, Franz, Charakteristik der hauptsächlichsten Typen des Sprachbaus,
Berlin 1893.



— 120 —

Die dritte Gruppe von Klassifikationen ist endlich diejenige, die
Friedrich Müller1), der Begründer derselben, als die „genealogische"
bezeichnet und in folgenden Worten charakterisiert hat:

„Die genealogische Klassifikation sieht sowohl von der morphologischen
Gleichheit oder Verschiedenheit der Sprachen ab, als sie auch andererseits das
Verhältnis der Sprache vom menschlichen Denken unberücksichtigt lässt. Sie betrachtet
die Sprachen bloss nach dem ihren Formen zu Grunde liegenden Stoffe, den Wurzeln,
und stellt sie, je nachdem ihnen ein und derselbe Stoff, der sich im Laufe der
Entwicklung lautlich verändert hat, zu Grunde liegt, zu Gruppen zusammen, deren jede
unzweifelhaft den Ursprung von einer einzigen Ursprache an sich trägt. Da wir nun
oben bereits gesehen haben, dass für die Sprachen, wie sie jetzt existieren, mehrere
von einander grundverschiedene Ursprünge angenommen werden müssen, so umfasst
diese Klassifikation eine Reihe von Abteilungen, die mit einander in keinem innern
Zusammenhange stehen, folglich auch von keinem einheitlichen Prinzip gebildet sein
können. Man muss also, soll eine Befassung dieser Abteilungen unter einem höhern
Prinzip stattfinden, hinter die Sprache zurückgehen. Es ist mithin notwendig, auf
jene Typen zurückzugreifen, welche vor Begründung der Sprachtypen existierten, also
auf die Rassen-Typen. Diese bilden aber nur den Ausgangspunkt, nicht die Grundlage
des genealogischen Systems."

Gemäss diesen Ueberlegungen hatte Friedrich Müller selbst zuerst in
dem von ihm bearbeiteten III Teile der anthropologischen Abteilung des

Reisewerkes der grossen österreichischen Novara-Expedition (Wien 1868)
ein „genealogisches" System entworfen, das er dann in der „Allgemeinen
Ethnographie"2) auf Grund des von Häckel aufgestellten Systemes der
Rassen weiter ausarbeitete.

Auch die neueste, von Prof. N. Finck3) in Berlin aufgestellte
Gruppierung der Sprachen ist ein „genealogisches" System, doch genügt es hier,
auf die leicht zugängliche Originalarbeit zu verweisen.

Im Beginn der vergleichenden Sprachstudien war man hauptsächlich
von den alten, „toten" Sprachen der indogermanischen Gruppe, dem Sanskrit,

dem Altpersischen, dem Griechischen und Lateinischen ausgegangen,
die als abgeschlossene, unveränderliche Gebilde hinter uns liegen. Es
dauerte daher geraume Zeit, bis man auf gewisse fundamentale
Eigenschaften der Sprachen aufmerksam wurde, Eigenschaften, deren Gesamtheit

man als das Leben der Sprache zusammenfassen kann. Als man ferner
einmal begonnen hatte, die linguistischen Untersuchungen über das doch
relativ enge Gebiet der indogermanischen und semitischen Sprachen
auszudehnen, beobachtete man, dass Sprachen neu sich bilden, da, wo Völker
ganz verschiedenen Sprachtums auf einander treffen und durch die
Beziehungen des Handels oder durch das Verhältnis von Eroberern zu
Unterworfenen genötigt sind, mit einander zu verkehren, während doch kein Teil

¦) Müller, Friedrich, Grundriss der Sprachwissenschaft, I. Band I. Abteilung
Einleitung in die Sprachwissenschaft, Wien 1876, S. 71.

2) Müller, Friedrich, Allgemeine Ethnographie, 2. Aufl., Wien 1879.

3) Finck, Franz Nikolaus, Die Sprachstämme des Erdkreises, Leipzig 1909

(Aus Natur und Geisteswelt, 267. Bändchen).



— 121 —

sich entschliessen kann, die Sprache des andern Teils ganz und
vorbehaltslos zu übernehmen. Auf diese Weise haben sich an verschiedenen
Stellen der Erde Sprachen entwickelt, die man zunächst als bastardierte
Sprachen auffasst, bis sie sich im Laufe der Zeit so befestigt haben, dass

man ihre ursprünglichen Komponenten vergisst und sie als vollwertige
Sprachen behandelt. Solche werdende Sprachen bilden z.B. das Kreolen-
Englisch und Kreolen-Französisch in Westindien und Guyana, das Pidgin-
Englisch (vom englischen business) in China, der Chinook-Jargon oder die

Trade Language an der Küste von NW.-Amerika. Auch das Maltesische
und das Englische gehören in diese Kategorie. Die wissenschaftliche

Untersuchung solcher Sprachen hat aber überall gezeigt, dass sie nur in
dem Sinne als „gemischte" Sprachen gelten können, dass ihre grammatikalische

Grundlage von einer bestimmten Sprache geliefert wird, während
nur ihr lexikalischer Bestand eine mehr oder weniger starke Durchsetzung
mit fremden Elementen aufweist. So ist beim Chinook-Jargon die Grundlage

indianisch, der Wortbestand stark mit englischen und französischen
Worten durchsetzt, beim Maltesischen ist die Grundlage ein verdorbenes
Arabisch, während der Wortbestand Beimengungen aus sozusagen
sämtlichen Sprachen des Mittelmeergebietes zeigt, beim Englischen ist die

Grundlage ausgesprochen germanisch und die romanische Zutat beschränkt
sich auf den Wortbestand.

Bei dieser Gelegenheit wollen wir auch der Versuche gedenken, die
in den letzten Dezennien gemacht worden sind, eine künstliche Sprache
als Verkehrsmittel zwischen Gebildeten der ganzen Welt, sowohl zu
praktischen als zu Zwecken des wissenschaftlichen Verkehrs zu schaffen. Der
erste bedeutendere Versuch dieser Art war das Volapük („Weltsprache"
von world und to speak) des Pfarrers Schleyer in Konstanz, das 1879

geschaffen wurde, aber keine sehr grosse Verbreitung fand und bald wieder
verschwand, nachdem es in den 80er Jahren sich so günstig zu entwickeln
schien, dass in den verschiedenen Ländern etwa 30 Volapük-Zeitungen und
etwa 300—400 Uebersetzungen vorhanden waren. Da sich aber bei dem

Kongress von 1889 herausstellte, dass das Volapük wohl als schriftliches,
nicht aber als mündliches Verständigungsmittel zwischen Angehörigen
verschiedener Nationen zu brauchen sei, wurde es aufgegeben.

Wenn sich das Volapük als internationale Verkehrssprache nicht
bewährte, so hatte es doch das Verdienst, das ganze Problem einer solchen
in Fluss gebracht und in Kongressen und Kommissionen eine rege
Diskussion veranlasst zu haben. Weit grössern und nachhaltigem Erfolg
hatte dagegen das von dem russischen Arzte Dr. Zamenhof im Jahre 1887

publizierte Esperanto, das gegenüber dem Volapük den Vorteil grösserer
Einfachheit in der Anlage und den weitern Vorzug besass, auch zur mündlichen

Verständigung benützt werden zu können. Die Zahl seiner Anhänger
wuchs daher sehr rasch. Aber auch dem Esperanto hafteten noch eine
Reihe von unleugbaren Uebelständen an, so dass eine besondere ständige



— 122 —

Kommission, welcher Männer wie Ostwald, Couturat, de Beaufront, Jespersen
angehörten, bestellt1) wurde, um auf der Grundlage des Esperanto die
neuen Formen einer verbesserten internationalen Weltsprache festzustellen.
Diese sollte nach den Anfangsbuchstaben der Worte „internaciona linguo
di la delegitato den Namen Ilo, Udo oder Ido erhalten. Schon der
französische Jurist und Linguist Raoul de la Grasserie'2) hatte 1892 12

Bedingungen formuliert, die eine internationale Hülfssprache erfüllen sollte,
nämlich: 1. nicht danach streben, eine ideale, vollkommene Sprache zu
sein; 2. nicht versuchen, bestehende nationale Sprachen zu ersetzen; 3.

wirklich international sein und nichts enthalten, was aus irgend einem
Grunde nicht von allen Völkern angenommen werden könnte; 4. kein
inkohärentes Amalgam von heterogenen Bestandteilen bilden; 5. nicht eine

Literär-Sprache werden wollen; 6. keine tote Sprache sein; 7. ihre Wurzel
in einer wirklichen Sprache besitzen; 8. unveränderlich (cristallisee) bleiben
und sich der Entwicklung der natürlichen Sprachen entziehen; 9. gesprochen
und nicht blos geschrieben werden können; 10. logisch sein; 11. vor allem
klar sein; 12. leicht zu lernen und zu handhaben sein (etre facile).

Die bis jetzt vorliegenden Systeme künstlich geschaffener, internationaler

Verkehrsprachen kranken sämtlich an dem Uebelstand, dass sie
ausschliesslich von europäischen Sprachen ausgehen und sich nicht von
deren kompliziertem Beiwerk der Verbalflexion und der Deklination
emanzipieren und ihre Sprachwurzeln ziemlich wahllos bald dem romanischen,
bald dem germanischen Wortschatz entnehmen. Durch die Häufigkeit
romanischer Wurzeln und die zahlreichen Endungen auf o und a macht z.B.
das Esperanto beim Lesen den Eindruck einer verdorbenen romanischen
Sprache, wirkt aber auf den Leser mit empfindlicherem Sprachgefühl und
den Liebhaber der wirklichen romanischen Sprachen geradezn abstossend
durch Verbindungen wie la homo, „der Mensch", sur la tablo „auf dem
Tisch" und dergleichen.

Es wäre daher der Ueberlegung wert, ob es nicht zweckmässiger
wäre, eine ausser-europäische Sprache einfacheren Baues zu wählen, die
bereits in weitem Umkreis als allgemeine Verkehrssprache im Gebrauche
steht und die Vorzüge vollkommener politischer Neutralität mit Wohlklang
und leichter Erlernbarkeit für Leute des verschiedensten Sprachtums
vereinigt und zudem ohne weitere Hülfszeichen mit dem gewöhnlichen
lateinischen Alphabet geschrieben werden kann. Eine solche Sprache wäre z. B.

das Malayische, eventuell in seiner wesentlich vereinfachten Form des

Vulgär-Malayisch, das seit langem in weitestem Umpfang für den mündlichen

und schriftlichen Verkehr zwischen Malayen, Javanen, Chinesen, Indern

') Vgl. Couturat, L., Jespersen, O., Lorenz, R., Ostwald, W., Pfaundler L.,
Weltsprache und Wissenschaft. Gedanken über die Einführung der internationalen
Hilfssprache in die Wissenschaft, Jena 1909.

2) Grasserie, de la, Raoul, De la possibilite' et des conditions d'une Langue
internationale, Paris 1892, S. 11.



— 123 —

und den Angehörigen zahlreicher europäischer Nationen, die in Indonesien
leben, dient. Der einzige Nachteil wäre der Umstand, dass man es beim
Malayischen nicht, wie beim Esperanto, mit einem bereits mehr oder weniger
bekannten, sondern einem vorwiegend fremden Sprachschatz zu tun hätte.
Aber dieser Nachteil wird durch die bewundernswerte Einfachheit der
grammatikalischen Struktur reichlich aufgewogen. Wenn auch das Malayische

in einheimischen Druckschriften immer noch vorwiegend mit dem
arabischen Alphabet geschrieben wird, so ist dies doch für die gewöhnliche
Handelskorrespondenz längst nicht mehr der Fall, denn diese bedient sich
der lateinischen Schrift.

Um mit den „Sprachen" abzuschliessen, wollen wir noch anführen,
dass in neuester Zeit auch vergleichend-sprachpsychologische Arbeiten zu
erscheinen beginnen, in denen nach Begriffskategorien die Ausdrucksweise
verschiedener ausser-europäischer Völker für bestimmte Begriffe untersucht
wird, eine Untersuchungsmethode, die, wenn sie einmal auf grösserer Basis,
unter Einbeziehung auch der europäischen Sprachen, durchgeführt sein wird,
sehr wichtige und interessante Resultate für die Ethnologie zu liefern
verspricht.

Im Anschluss an diese vergleichend-sprachpsychologischen
Untersuchungen wollen wir auch diejenigen erwähnen, die man neuerdings als

sprachgeographische bezeichnet hat. Man hatte sich bald überzeugen
müssen, dass innerhalb des „Lebens" der europäischen wie
aussereuropäischen Sprachen sich auch für die einzelnen Worte zum Ausdruck
bestimmter Begriffe ein fortwährender, bald rascherer, bald langsamerer
Wechsel vollzieht und dass daher Ausdrücke, wie „Ursprache", „Sprachstamm"

und „Stammbaum" nur mit gewissen Vorbehalten gebraucht werden
dürfen. Bei Sprachen, deren Entwicklung wir über längere Zeiträume
verfolgen können, zeigte es sich, dass einzelne Worte im Laufe der Zeit nicht
nur ihren Lautbestand geändert, sondern auch vollständig neue Bedeutung
gewonnen haben, die mit ihrer ursprünglichen Bedeutung nur noch in
sehr lockerm Zusammenhang stehen. So geht z. B. das modern-französische
se gener zurück auf das mittelalterliche gehenne „Folter" und dieses wieder
auf das neutestamentliche geenna (rhvva) „Hölle". Dieses aber geht zurück
auf das nachbiblische gehinnöm, „Tal des Gewimmers", das Bachtal auf der
Südseite von Jerusalem, wo man dem Moloch Kinder opferte. Worte ändern
aber nicht bloss ihre Bedeutung, sondern auch ihre geographische Verbreitung.
Indem man diese daher für einen gegebenen Zeitraum kartographisch fixiert,
erhält man das Material für eine Reihe auch ethnologisch wichtiger
Folgerungen. Einstweilen liegen solche Untersuchungen nur für die Mundartenforschung

Europas, speziell in Frankreich und neuerdings auch in Deutschland

vor, hier allerdings erst für die hochdeutsche Umgangssprache.J)

]) Kretschmer, Paul, Wortgeographie der hochdeutschen Umgangssprache,
Göttingen 1916—18.



— 124 —

Wenn aber einmal derartige Aufnahmen auch für ausser-europäische
Gebiete unternommen und durchgeführt sein werden, z.B. für die gesamte
direkte und indirekte Einflussphäre der arabischen, mexikanischen,
hochperuanischen Kultur, dann wird ihre volle Bedeutung auch für die
ethnologische Forschung sicherlich bald zu Tage treten.

Aber nicht nur die Sprachen selbst, sondern auch die Art und Mittel
ihrer schriftlichen Darstellung sind in den letzten Dezennien Gegenstand
der wissenschaftlichen Untersuchung gewesen. Die Schriftsprache ist eigentlich

nichts anderes, als eine auf irgendwelchem Material, Holz, Walrosszahn,

Knochen, Stein, Tierfell oder Papier fixierte Geberdensprache, vor
allem da, wo sie noch in der Form der reinen Bilderschrift auftritt. Wie
bei der Geberde, geschieht auch bei der Schrift die Vermittlung ihres
Inhaltes durch das Auge, und nicht, wie bei der mündlichen Rede, durch
das Ohr.

Bei der Untersuchung der zählreichen, bei den Schriftvölkern der
alten Welt gebräuchlichen Alphabete stellte sich nun die merkwürdige
Tatsache heraus, dass eigentlich hur an drei oder vier Stellen der alten Welt
selbständige Schriften entstanden sind, nämlich in China, in Mesopotamien,
in Phönizien und in Aegypten und dass speziell aus der phönizischen
Schrift, die auf einer der mesopotamischen Keilschrift ähnlichen Ausgangsform

beruht, direkt und indirekt alle die zahlreichen Alphabete der
indogermanischen und semitischen Völker und der von diesen kulturell beein-
Hussten Völker hervorgegangen sind, während die chinesische Schrift für
die Schriften der Japaner, Annamiten und möglicherweise auch der Koreaner
zum Ausgangspunkt geworden ist.

Die „Schrift" ist sichtlich aus der Malerei und Zeichnenkunst
hervorgegangen und zeigt daher in ihrer Entwicklung noch alle Abstufungen
zwischen reiner Bilderschrift und reiner Lautschrift. Besonderes Interesse
wurde daher in neuerer Zeit den Anfängen der Schrift bei denjenigen
Völkern zugewendet, bei denen wir noch Malerei und Zeichnung zum
Zwecke der Darstellung eines Gedankeninhaltes vorfinden, wie dies z.B.
an verschiedenen Stellen des Nordkontinentes von Amerika, von den primitiven

Darstellungen der Walrosszahn-Zeichnungen der nordwestlichen Küstenstämme

über die Fellmalereien der indianischen Binnenstämme bis zu den

Rebus-ähnlichen Malereien der Mexikaner und der immer noch rätselhaften
Schrift der Mayas der Fall ist. Für die nordamerikanischen Schriftsurrogate
enthalten die Annual Reports der Smithsonian Institution ein sehr reiches
Material, während die prächtigen Facsimile-Ausgaben der mexikanischen
und Maya-Codices, um deren Herausgabe sich unter andern namentlich
Prof. Eduard Seier verdient gemacht hat, zu einer grossen Literatur von
Erläuterungen und Uebersetzungsversuchen Anlass gegeben haben.

Ganz isoliert stehen bis jetzt die merkwürdigen, mit Reihen

hieroglyphenartiger Schriftzeichen versehenen Holztafeln von der Oster-Insel,



— 125 —

deren allgemeinen Inhalt William J. Thomson J) nach den Ueberlieferungen
alter Eingeborner mitteilt, während der Schlüssel zu dieser Schrift noch
bis über die Mitte des 19. Jahrhunderts hinein gekannt gewesen zu sein

scheint, heutzutage aber verloren ist.
Die seit der Mitte des vorigen Jahrhunderts immer reger werdende

Tätigkeit der Europäer, und seit dem spanisch-amerikanischen Kriege auch

der Amerikaner, auf kolonialem Gebiete hat allmählich zu einer sehr grossen
Zahl ausgezeichneter ethnographischer Monographien über ausser-europäische
Völkerschaften geführt. Während die Ethnologen und Linguisten der

Vereinigten Staaten, namentlich der grosse und reich ausgerüstete Gelehrten-
Stab der Smithsonian-Institution die Stämme Nordamerikas und später auch
der Philippinen nach allen Richtungen ethnographisch untersuchte, und
in der langen Reihe ihrer Publikationen für alle Zeiten ein unschätzbares
Material sicherstellten, bildete für England und, seit dem Eintritt Deutschlands

in die Reihe der Kolonialmächte auch für dieses, Afrika ein Lieblingsgebiet

der ethnographischen Betätigung. Dabei wurden auch die übrigen
Kolonien und ihre Bewohner nicht vernachlässigt. England lieferte mustergültige

Monographien über viele Stämme Indiens und Australiens, Deutschland

solche über seine Südsee-Kolonien.
Auf Grund dieser sorgfältigen und vertieften ethnographischen

Forschung war nun auch ein neuer Anstoss zu ethnologischer Verarbeitung der

gewonnenen Einzelmaterialien gegeben. Diese Verarbeitung geschah, wiederum
in einer langen Reihe ausgezeichneter Studien, hauptsächlich in vier
Richtungen: der religions-wissenschaftlichen, der vergleichend-rechtswissenschaftlichen,

der soziologischen und derjenigen des materiellen Kulturbesitzes
und bei allen vier Richtungen wurde das Hauptaugenmerk mit Vorliebe
auf die primitivsten Stufen der menschlichen Kultur und die damit
zusammenhängenden Fragen gerichtet. Es ist bei der unübersehbaren Fülle
des Stoffes schlechterdings unmöglich, hier auf Einzelnheiten einzutreten.
Wir wollen uns daher darauf beschränken, zu erwähnen, dass auf
religionswissenschaftlichem Gebiet in der Neuzeit das mystische Element, das in so

durchgehender Weise die gesamte Ergologie und Soziologie der Primitiven
begleitet und durchsetzt und dessen primitivste Form man mit dem von
Tylor2) eingeführten Namen des „Animismus" zu belegen pflegt, besonders
eingehend studiert worden ist. Diese Studien haben sogar dazu geführt,
eine noch tiefere Stufe des Glaubens an das Vorhandensein und die
Wirksamkeit übernatürlicher Kräfte als Prae-Animismus auszuscheiden. Im
Anschluss an die vergleichende Religionswissenschaft wollen wir auch die
vergleichende Mythologie erwähnen, ein gefährliches Gebiet, das mit grosser

') Thomson, William ]., Te Pito te Henua, or Easter Island, Washington 1891,
S. 513 ff. Taf. 36—49.

2) Tylor, Edward, B., Die Anfänge der Kultur, Untersuchungen über die
Entwicklung der Mythologie, Philosophie, Religion, Kunst und Sitte. Deutsch von
J. W. Spengel und Fr. Poske. Leipzig 1873, I. S. 419 ff.



— 126 —

Vorsicht und Kritik betreten werden sollte, das sich aber leider auch
zahlreiche Unberufene zum Tummelplatz ihrer wilden Spekulationen erwählt
haben.

Auf soziologischem Gebiet waren es vor allem die seit Lewis Morgan's
Untersuchungen aufgetauchten Fragen nach den primitivsten Familien- und
Gesellschaftsorganisationen, nach dem Verhältnis von „Vaterrecht" und
„Mutterrecht", ferner den Totemeinrichtungen der verschiedenen Wildstämme,
Fragen, die namentlich durch die überraschenden Resultate, die englische
Forscher, wie Spencer und Gillen, unter den Inlandstämmen Australiens
gewonnen hatten, neu belebt wurden, und dergleichen mehr. Wie gewaltig
der Zuwachs war, der in den letzten Jahrzehnten zu den bisherigen Kenntnissen

hinzukam, können wir aus dem gänzlichen Wandel unserer Kenntnisse

über die Stammesorganisationen der indianischen Stämme Nordamerikas
und der Australier ersehen, wenn wir unser heutiges Wissen über diese

Dinge mit dem vergleichen, was z.B. noch Friedrich Müller in seinen

„Allgemeinen Ethnographie" vom Jahre 1879 gelehrt hatte. Ist doch auch
Frazers „Golden Bough", dessen zweite, in den Jahren 1900 bis 1907
erschienene Auflage vier Bände umfasst hatte, in der kürzlich vollendeten
neuen Auflage von 1910 bis 1913 auf dreizehn stattliche Bände
angewachsen.

Am Schlüsse unserer Uebersicht über die Entwicklung der Völkerkunde

angelangt, wollen wir noch erwähnen, dass in neuester Zeit auch die
medizinische Psychologie, speziell die Psychanalyse unter dem Einflüsse
der von Siegmund Freud vertretenen Wiener Schule angefangen hat, Seitenblicke

auf das ethnologische Gebiet zu werfen. Dies ist namentlich der
Fall gewesen für die Welt der Träume, die eine so wichtige Rolle im
Seelenleben der Völker spielen. Von irgendwelchen, für die Völkerkunde
wissenschaftlich brauchbaren Resultaten kann aber einstweilen noch keine
Rede sein. Solche sind erst zu erwarten, wenn einmal medizinisch
geschulte, mit den Suggestionsverfahren und der Psychanalyse vertraute und

gleichzeitig vorurteilslose, nicht im Banne der einseitigen Freud'schen Lehre
von dem sexuellen Untergrund der Träume stehende Ethnologen ihre
experimentellen Untersuchungen an fremden Völkern auch auf dieses Gebiet

ausgedehnt haben werden.



127

Namen- und Sach-Register.

Seite Seile

Abessinien 31 Chiriquf 98
Abulfeda 15 Chontales 40
Adelung-Vater 56 Columbus 24 26

Aegypter 11 Comecrudos 42

Agglutination 117 Cook 51

Ainu 39 Coutu 29

Alali 107 Couvade 13, 23,38
Alphabet, allgemeines 115 Crannoges 93

Altertum 11 Cuvier 62 85

Älvarez 34
Animismus
Anthropogeographie

125
10 D'Anghiera

Dapper
Darwin

28 34
36

Anthropologie 1, 3
79

Araber 14 Davis 75
Auslegerboote 30 Diebs-Inseln 29
Ausleihung der Ehefrauen
Australneger

23
40

D'Omalius d'Halloy
Dubois
Dumont d'Urville

75
89
97

Bachofen 13

Bächler 92 Edrisi 16

Bantu 39 Einverleibung 117

Barbaren 12 Eisenzeit 9C ,96
Barros 29 Encabellados 42

Bastian 101 Entablillados 42

Belt 38 Eolithen 90

Benzoni 34 Ergologie 4,5
Bilderschrift 124 Erxleben 47

Blumenbach 48, 83, 84 Erzpriester Johann 34

Bogenleute 11 Eskimo 41

Botocudos 42 Esper 84

Brinton 110 Esperanto 121

Bronzezeit 90, 95, 96 Ethnographie 4

Bullroarers 112 Ethnologie

Finck

4

120

Camper 59, 85 Flatheads 43

Camper'scher Gesichtswinkel 59 Flexion 118

Cannstatt-Rasse 83 Folklore 7,8
Cannstatt-Schädel 82, 85 Forster 51

Cavazzi 34 Foy 105

Chinook-Jargon 121 Frazer 8, 126



128

Seite Seite

Freud 126 Kanaken 39
Frobenius 105 Kawi-Sprache

Kindersprache
56

109
Garcia 31 Kinematograph 114
Garcilazo de la Vega 28 Kjökkenmöddinger 91, 95
Geberdensprache 111 Klassifikation der Sprachen 119, 120
Geiger 108 Kolb 45
Gesichtswinkel 60 Kreolen-Englisch 121
Gesner 53 Kreolen-Französisch 121
Gliddon 70 Kulturkreise 104, 105
Gobineau 70 Kulturschichten 104, 105
Goldsmith 46

Gräbner 105

Grasserie 122 Ladronen 29
Griechen 12 Laiitau 36

Guanchen 25 Lamarck 80
Gumilla 112 Las Casas

La Tfene-Periode
25, 28

96
Haberlandt 105 Lepsius 116
Häckel 87, 107 Linne' 43
Haitianer 27 Lopez 34
Haie 38, 109 Lucretius Carus 14, 106
Hallstätter-Periode 96 Lyell 81, 86
Heger 103 Lykier 13, 37
Heierli 94, 95 96
Herodot 13 97

Herrera 28 Männerkindbett 13, 23, 38
Herväs 53--56 Malayisch 122

Hiatus 91 Mallery 111

Höhlenbewohner 11 Maltesisch 121

Höhlenmalereien 96 Maracaybo 97
Holmes 99 Martin 5
Homo Diluvii tesüs 85 Massudi 16

Homo primigenius 89 Mauren 40, 41

Homo sapiens 43 Megalithen 98
Homo troglodytes 43,45 Megalithische Bauten 95
Hottentotten 35 44 Mercati 82
Huacas 99 Merritt 99

Humboldt, Alexander v. 51 Misteli 119

Humboldt, Wilhelm v. 56, 117 Mithridates 56

Huxley 81 Mongolen
Monomotapa

20, 21

35
Iberer 13 Montelius 95
Ibn Batuta 15 16 Morgan 37
Ibn Foszlan 16 Moriscos 41

Ido 122 Moros 41

Indogermanische Flexion 118 Mortillet 91

Innuit 39 Morton 70
Irokesen 37 Moundbuilders 99
IxtlilxochiÜ 28 Mounds

Müller
99

126

Jakut 16 Musealethnologie 103

Jussieu 82 Mutterrecht 13



— 129 —

Seite Seite

Neandertalschädel 88 Sarasin 4
Neger 40 Schildberger 52

Negritos 40 Schleyer 121

Nekromantie 28 Schrift 124

Neolithische Epoche 91 Schwalbe 89
Neu-Guinea 97 Schwirrhölzer 112

Njemzi 40 Seier 124
Semitische Flexion 118

Orejones 42 Sibirien 34

Oster-Insel 96, 98, 124 Signale 111

Oviedo y Valde"s 28 Simbabye 35
Social Anthropology 8

Sprache des palaeolithischen
Palee-Anthropologie 82 Menschen 110
Pala?-Ethnographie 82 Sprachen, agglutinierende 117
Palaeolithische Epoche 91

„ bastardierte 121
Pane 26

„ flektierende 118
Papua 41

„ isoHerende 116
Parkinson 112, 113

„ künstliche 121

Patagonier 41
„ monosyllabische 116

Pfahlbauten 93, 97
„ Einteilung der 123

Phonograph 114 Sprachgeographie 123
Pian di Carpine 20 Sprachpsychologie 123
Pidgin-English 121 Stamm 3
Pigafetta 29 Standard Alphabet 116
Pithecanthropi 107 Strabo 13
Pithecanthropus erectus 89 Suahili 40
Polo, Marco 22 Surrogate der Wortsprache 111

Polysynthetismus 117 Symbaoe 35
Popoloca 40
Praeanimismus 125 Tartarei 34
Prichard
Prostituüon hospitaliere

65
24

Tartaren Mongolen)
Terramaren

20, 23
93

Psychanalyse 126 Thomson 98, 125
Püeblo Tribes
Punt

43
12

Tiersprache 107

Torquemada 28
Toscanelli 25

Quatrefages et Hamy 83 Trade Language 121

Träume 126

Rasse 2 Trommelsprache 112

Rassenpsyche 103 Tylor 125

Ratzel 102

Retzius 75 Ueberlebsel (survivals) 8
Römer 13 Urgeschichte 82
Roman 30 •Ursprung der Sprache 106

Root-Diggers 43

Rubruquis 21 Verbalinkorporation 117
Rütimeyer 100 Vergoldung der Zähne 23
Ruysbroek 21 Vespucci 34

Virchow 89

Sahagun 28 Virey 64

Sandbewohner 12 Völkerkunde 1,3,4



130 —

Seite

Völkernamen 38

Völkerpsychologie 6

Volapük 121

Volk 3
Volkskunde 7

Von den Steinen 113

Waitz 78
Wallace 82

Seite
Wilde 75
Wildkirchli-Höhle 92
Wundt 6, 7

Zahnfärbung 30
Zamenhof 121

Zauberärzte 27
Zeitalter der Entdeckungen 24

Inhaltsverzeichnis.

Seite

Erstes Kapitel. — Begriff der Völkerkunde und ihrer Nachbardisziplinen 1—11

Zweites Kapitel. — Anfänge völkerkundlicher Kenntnisse im Altertum
und Mittelalter 11—24

Drittes Kapitel. — Das Zeitalter der Entdeckungen 24—36
Viertes Kapitel. — Die Anfänge „ethnologischer", d. h. vergleichend¬

völkerkundlicher Betrachtungsweise. Die Herkunft der Völkernamen.

Die Anfänge der anthropologischen Systematik'. 36—50
Fünftes Kapitel. — Einfluss der Reisen James Cook's. Die Anfänge

der vergleichenden Linguistik 50—58
Sechtes Kapitel. — Weitere Entwicklung der Rassensystematik. 'An¬

fänge und Entwicklung der Urgeschichte 58—79
Siebentes Kapitel. — Die Lehre Darwins über die Entstehung der

Arten und ihr Einfluss auf die Anthropologie. Weitere Entwicklung

der Pate-Anthropologie und Pate-Ethnographie 79—100

Schluss-Kapitel. — Neuere Richtungen in der völkerkundlichen Forsch¬

ung 100—126

Namen- und Sachregister 127—130


	Die Entwicklung der Völkerkunde von ihren Anfängen bis in die Neuzeit

