
Zeitschrift: Jahresberichte der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft in
Zürich

Band: 12 (1911-1912)

Artikel: Zur Psychologie der indianischen Hochlandsprachen von Guatemala

Autor: Stoll, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-13212

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-13212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34

Zur Psychologie der indianischen

Hochlandsprachen von Guatemala.

Von Prof. Dr. Otto Stoll.

Im Jahre 1524 war D. Pedro de Alvarado, einer der fähigsten
und kühnsten, aber auch skrupellosesten Offiziere der Hernan Cor-

tes, von Soconusco her im Hochland von Guatemala eingefallen
und hatte, indem er rasch nacheinander die Städteburgen der

Qu'iche-, Cakchiquel- und Tz'utujil-Indianer eroberte, sich zum
Herrn dieser drei, gegen einander unabhängigen Reiche (reinos)
gemacht. Da diese schon in der vorspanischen Zeit den
Mexikanern (Nahua) bekannt geworden waren und da auch Alvarado
in seiner Kriegsschaar eine Menge mexikanischer Träger mit sich

führte, ist es begreiflich, dass die drei Städteburgen in nachmaliger
Zeit und bis auf den heutigen Tag unter ihren mexikanischen

(Nahuatl) Bezeichnungen bekannter geworden sind, als unter ihren
einheimischen Namen, die zudem für die Spanier schwerer
auszusprechen waren, als die wohlklingenden Nahuatl-Namen. Daher
kennen wir die Hauptstadt der Qu'iche's als Utlatlan, statt
ihres Qu'iche-Namens K'umarcaah, die Hauptstadt der Cak-
chiqueles als Tecpam Quauhtemallan (heute Tepan) statt
ihres Cakchiquel-Namens Iximche, und die Wasserburg der

Tz'utujiles als Atitlan („Wasserburg") statt Tz'iquinihay.
Nach diesen drei befestigten Hauptplätzen wurden nun auch

die Sprachen der drei Reiche nachmals von den spanischen
Geistlichen, die allein Anlass nahmen, zum Zwecke der Bekehrung und
Katechisation sich mit den Sprachen der Eingebomen zu beschäftigen

als die „Lenguas metropolitanas", d. h. als die „Sprachen
der Hauptstädte" bezeichnet.



— 35 —

In politischer Hinsicht bestanden die drei Reiche zur Zeit
der spanischen Eroberung selbständig nebeneinander und zwar mit
einer gewissen Rangordnung: das Qu'iche-Reich als das grösste
und bedeutendste, das Reich der Cakchiqueles als das zweitgrösste
und das Reich der Tz'utujiles als das kleinste und unbedeutendste.
Diese Abstufung kam nach einer Notiz des Fuentes1) auch darin
symbolisch zum Ausdruck, dass der Thron der Qu'iche-Könige
vier übereinander angebrachte Baldachine aus verschiedenfarbigen
Schmuckfedern besass, während der Thron der Cakchiquel-Könige
nur drei, der der Tz'utujil-Fürsten nur zwei solcher Federbaldachine
aufwies.

Anders als die politische war die gegenseitige sprachliche
Stellung der drei Reiche. Zwar gehören Qu'iche und Cakchiquel
derselben engem Gruppe der grossen Familie der Maya-Sprachen
an, sind dabei aber doch hinlänglich von einander verschieden,
so dass ein Qu'iche- und ein Cakchiquel-Indianer, von denen jeder
nur seine eigene Sprache verstände, sich nicht ohne weiteres
miteinander verständigen könnten: es ist also nur die wissenschaftliche

Sprachanalyse, welche die enge Verwandtschaft beider Idiome dartut.

Dagegen beschränkt sich der Unterschied des Tz'utujil vom
Cakchiquel auf einige Varianten der Aussprache und einige wenige
Ausdrücke des Wortschatzes. Diese Unterschiede sind bei näherem
Zusehen nicht grösser, als diejenigen zwischen manchen
Lokaldialekten des alten politischen Cakchiquel-Gebietes, wie z. B.

zwischen der Sprache von Sololä und dem Cakchiquel der Sacate-

pequez. Ich habe daher bereits in einer frühern Arbeit2) dem

Tz'utujil, das von den alten Grammatikern und Chronisten als

besondere „Lengua metropolitana" aufgeführt wird, seine Stellung
als westlichem Dialekt des Cakchiquel anzuweisen versucht.

Die Familie der Maya-Sprachen umfasst folgende Gruppen:
1. Die Huasteca im Norden des Staates Veracruz und im

angrenzenden Teil von San Luis Potosi. Sie ist völlig isoliert und

vom Reste der Maya-Sprachen nicht bloss räumlich, sondern wohl
auch zeitlich weit getrennt.

J) Fuentes y Guzman, D. Francisco Antonio de, Historia de Guatemala
etc. I. S. 26 u. 27. Madrid 1882.

2) Stoll, O., Die ethnische Stellung der Tz'utujil-Indianer von Guatemala,
in: Festschrift Geogr.-Ethnogr. Ges. Zürich. Zürich 1901.



— 36 —

2. Die Maya von Yucatan und dem guatemaltekischen
Departemente Peten. Ihr gehört auch die Sprache der Lacandon-
Indianer am Rio Usumacinta an.

3. Die Tzental-Gruppe, die in Chiapas und Tabasco
vertreten ist. Ihr ist auch die jetzt ausgestorbene Sprache der Chol-
Indianer im östlichen Guatemala, sowie der noch lebende Dialekt
der Chujes von Nenton im nördlichen Winkel des Departementes
Huehuetenango zuzurechnen.

4. Die Marne-Gruppe, bestehend aus dem Marne des

nordwestlichen Guatemala (Departamento Huehuetenango), dem Ixil
der Sierra Madre und der Sprache von Aguacatan.

5. Die Gruppe der Pokom-Sprachen, welche die Sprachen
der Verapaz, das Kekchi und Pokonchi umfasst, welch' letz-
term sich trotz der räumlichen Trennung das Pokom-am von
Mixco bei der Hauptstadt Guatemala eng anschliesst.

Die hauptsächlichsten Eigentümlichkeiten der Sprachen der

Maya-Familie bestehen in folgendem:
In phonetischer Hinsicht sind diese Idiome durch das starke

Hervortreten von Lauten der gutturalen und der dentalen Gruppe
charakterisiert, die sie für ein europäisches Ohr rauh und keineswegs

wohlklingend machen, sodass sie in dieser Hinsicht hinter
andern indianischen Sprachen, wie Nahuatl, Quechua und Gua-
rani, stark zurückstehen.

Eine phonetische Eigentümlichkeit sämtlicher Maya-Sprachen
ist das Fehlen des Lautes f. Indianer, die schlecht spanisch
reden, ersetzen das f des Spanischen daher gern durch p und

sagen daher „Pelipe" statt „Felipe", „Rupin" statt „Rufino", „ca-
petal" statt „cafetal" (Kaffeepflanzung). Dieses Umstandes bedienen
sich gelegentlich die Ladinos (Mischlinge), um in ihren politischen
Pasquillen in indianisch-spanischer Sprache missbeliebige
Persönlichkeiten zu verspotten. Als z. B. im Jahre 1885 D. Rufino Bar-
rios, der damalige Präsident von Guatemala, in der Schlacht von
Chalchuapa, wahrscheinlich durch eine meuchlerische Kugel seiner
eigenen Leute, von einem Baume herab erschossen worden war,
gab die gegnerische Partei im Lande ihrer Freude über diese
unerwartete Wendung des Krieges zwischen Guatemala und Salvador
sofort in einem strophenreichen Spottgedicht Ausdruck, dessen
erste Strophe lautete:



— 37 —

jAy Dios, Mi padresita! Ach Gott, mein Väterchen,
Triste estä tu Guatemala: Traurig ist dein Guatemala:
Se muriö el tata Rupin Gestorben ist der Vater Rufino,
Lo zanparon un su bala.1) Eine Kugel hat man ihm in den

[Leib gejagt.
Eine Besonderheit der Maya-Sprachen bilden ferner die Laute,

welche die alten Grammatiker als „Letras heridas" bezeichneten.
Der Ausdruck „herir" hat hier die Bedeutung: „mit einer gewissen
explosiven Gewalt aussprechen oder hervorstosse-n" und die „Letras
heridas" bestehen daher in einer Reihe von Konsonanten, welche
bestimmte lautliche Modifikationen gewisser Konsonanten des

gewöhnlichen Alphabetes darstellen. Solche „Letras heridas" sind
namentlich in der Maya von Yucatan und den Sprachen der

Qu'iche-Gruppe schon von den alten spanischen Grammatikern
durch besondere Zeichen unterschieden worden, während für die

übrigen Idiome die lautliche Notierung viel unbestimmter ist. Die
Unterscheidung der „Heridas" von den verwandten gewöhnlichen
Lauten ist aber beim Schreiben und Sprechen sehr wichtig, da
durch die „Herida" nicht nur die Aussprache, sondern auch die
Bedeutung vieler Worte eine ganz andere wird. So bedeutet im
Cakchiquel a'c (sprich: a-gg) „Henne", ak (k alamannisch k)
„Schwein", a'k (das k' ist hier ein ganz tief im Gaumen
gesprochener, zwischen gutturalem g und gutturalem k stehender
Laut) „Zunge".

Nur die noch ganz in ihrem alten Sprachtum lebenden
Indianer sprechen die „Heridas" genau aus, bei den zwar in
indianischen Dörfern gebornen, aber vorwiegend im spanischen
Sprachtum erzogenen Mischlingen (Ladinos) ist, selbst wenn sie

geläufig indianisch reden, die Aussprache der „Heridas" viel
weniger genau und konsequent.

Die Maya von Yucatan hat folgende „Heridas*"':2)

') In korrektem Spanisch würde die Strophe lauten:
jAy Dios, mi padrecito!

Triste estä tu Guatemala:
Se muriö el padre Rufino,
Le zamparon una bala.

2) Die spanischen Maya-Grammatiker haben als besondere Bezeichnung
des „herierten" ch' einen Querstrich oben durch das h verwendet, zur
Bezeichnung des „herierten" p einen Querstrich unten durch den Längsstrich des p.
tz' wird von ihnen als invertiertes, d. h. nach links offenes c geschrieben.



— 38 —

ch' als „Herida" des gewöhnlichen spanischen ch deut¬

schem tsch).
k als „Herida" des gewöhnlichen spanischen c vor a, o und u.

p' als „Herida" des gewöhnlichen spanischen p.
t' als „Herida" des gewöhnlichen spanischen t.
tz' als „Herida" des gewöhnlichen deutschen tz.

Die Sprachen der Qu'iche-Gruppe kennen die „Heridas" p'
und f nicht, dagegen ch', et, k' und tz', für welche der
Franziskanermissionar Fray Francisco de Parra schon im 16. Jahrhundert
die Zeichen erfunden hatte, die von den Spätem für die Heridas
des Cakchiquel adoptiert wurden. Hier soll auf die Phonetik nicht
weiter eingetreten werden.

Sprachwurzeln. Die Analyse der Verbal- und Nominal-
Stämme der Maya-Sprachen gestattet, dieselben vorwiegend auf

einsilbige Wurzeln zurückzuführen. Allerdings sind diese in
vielen Fällen nicht mehr selbständig im Gebrauch, sondern lassen
sich nur noch sprachanalytisch aus zwei- und mehrsilbigen
Derivaten ableiten. Die Prozesse, durch welche aus den einfachen
Wurzeln die Derivate gewonnen werden, bestehen in der
Suffigierung, der Reduplikation und der Synthese, in
beschränktem Masse, wenigstens ausserhalb der Verbalflexion, in der
Verwendung von Präfixen. In vielen Fällen anscheinend
zweisilbiger Wurzeln ist es wahrscheinlich, dass es sich dabei bereits
um derivierte Formen ursprünglich einsilbiger Stämme handelt.

Verbalflexion. Als weitere charakteristische Eigentümlichkeit
der Maya-Sprachen ist der deutlich nominale Charakter der

Verbalstämme hervorzuheben, die daher in der Verbalflexion als
Nomina behandelt werden. Für die sprachliche Analyse tritt dieses
Verhältnis namentlich dann klar hervor, wenn das Objekt eines
transitiven Verbums durch ein Pronomen ausgedrückt wird. Die
Ausdrucksweise unserer Sprachen ist für solche Fälle dem
indianischen Sprachgeist fremd und eine Aussage, wie z. B. „du
siehst mich", wird durch eine Verbalform ausgedrückt, die wörtlich
bedeutet: „du, jetzt ich dein Sehen", d.h. „was dich betrifft, so
bin ich jetzt dein Sehen" oder „Objekt deines Sehens". So lautet
z. B. der erwähnte Satz im Cakchiquel der Sacatepequez: rat
ngu-in-a-tz'et. Das Perfektum „du hast mich gesehen" wird
wiedergegeben durch: yln a-tz'et-on d.h. „ich bin dein Gesehenes".



— 39 —

Formen, wie das erwähnte ngu-ln-a-tz'et, bei denen Tempuspräfix,

Verbalsubjekt und Verbalobjekt zu einem einzigen Worte
verschmolzen erscheinen, bilden einfache Beispiele der

Verbalinkorporation, in der man früher ein besonderes Merkmal der
amerikanischen Sprachen zu finden glaubte, bis man sich
überzeugte, dass der Prozess der „Einverleibung" sich auch in andern
aussereuropäischen und sogar europäischen Sprachen findet, wie
z. B. in den meisten uralaltaischen Sprachen, im Baskischen usw.
Lässt sich doch selbst in manchen unserer Sprachen die Tendenz,
pronominale Objekte in das Verbum aufzunehmen, nachweisen,
wofür etwa der zürcherische Imperativ „gibms" für „gib es ihm"
als Beispiel dienen möge. Anderseits ist die Verbalincorporation
in den Maya-Sprachen nirgends so weit getrieben, wie z. B. im
Mexikanischen1) oder selbst im Baskischen.

Die vielen indianischen Sprachen, namentlich solchen
nordamerikanischer Stämme, zukommende Neigung zur Polysynthese,
d. h. der unter mehr oder minder ausgiebigem Lautverlust sich
vollziehenden Verschmelzung mehrerer Wortstämme zu einem
einzigen Worte ist auch bei den Maya-Sprachen nachzuweisen. Aber
auch in dieser Hinsicht werden die Mayasprachen vom
Mexikanischen weit übertroffen und die polysynthetische Verschmelzung
verschiedener Stämme geht, so weit sich bis jetzt feststellen lässt
und abgesehen von den Verbalstämmen, selten über zwei Wurzeln
hinaus. Dabei sind zwei Arten der Synthese zu unterscheiden:

a) Eine solche, die mit deutlichem Lautverlust
oder Lautänderung einhergeht und die zweifellos eine
frühe Phase sprachlicher Entwicklung repräsentiert. Dahin gehören
z. B. die synthetischen Veibindungen der Zahlwurzeln mit gewissen
gezählten Objekten, wovon später die Rede sein soll.

b) Die einfache Nebeneinanderstellung zweier
Stämme ohne Lautverlust, wobei es anscheinend willkürlich
ist, ob die beiden Komponenten als ein oder als zwei Worte ge-
fasst werden wollen. So bedeutet in der Maya von Yucatan der
Stamm mux „mahlen", der Stamm tun bedeutet „Stein". Die

"¦) Im folgenden soll unter „Mexikanisch" stets diejenige Sprache Mexiko's
verstanden werden, die auch von ihren erstem Grammatikern, Carochi, Molina,
Paredes u. a. als „Mexicano" bezeichnet wurde und die auch als „Nahuatl" und
„Aztekisch" bekannt ist.



— 40 —

Verbindung beider, mux-tun, bedeutet „mit einem Stein
zerquetschen". Die Suffixderivate mux-tun-il „die Handlung des Mahlens

mit einem Stein", mux-tun-bil „gemahlen worden sein", mux-
tun-tah „mit einem Stein zerquetschen" zeigen indessen deutlich,
dass für das indianische Sprachgefühl die Verschmelzung beider
Stämme zu einem Worte eine ebenso vollständige ist, wie in dem

entsprechenden Nahuatl-Ausdruck tecuechoa, der aus tetl „Stein"
und cuechoa „mahlen" zusammengesetzt ist und in gewöhnlicher
Weise: ni-tla-te-cuechoa „ich mahle" (wörtlich: „ich etwas mit
einem Stein zerquetsche") etc. konjugiert wird.

Systematik derMaya-Sprachen. Wenn es sich endlich
noch darum handelt, die Momente anzugeben, auf deren Grund
ich vor bald dreissig Jahren die Zerfällung der Maya-Sprachfamilie
in die vorerwähnten Gruppen vornahm,1) so kann hier in Kürze
folgendes erwähnt werden:

1. Einer der augenfälligsten Unterschiede zwischen den
einzelnen Gruppen der Maya-Sprachen ist die gesetzmässige
Lautverschiebung von einer Gruppe zur andern. Folgende
Beispiele mögen dies illustrieren:

a) Anlautendes y der Huasteca-, Maya- und Tz'ental-Gruppe
wird ersetzt durch r in der Pokom- und Qu'iche-Gruppe
und durch ch in der Mame-Gruppe. So lauten die
Ausdrücke für „grün" in den entsprechenden Gruppen jeweilen

yax, rax und chax.
b) Einem anlautenden t der Huasteca, sowie der Maya- und

Tzental-Gruppe entspricht ein ch in der Qu'iche- und Po-

kom-Gruppe und ein tz in der Mame-Gruppe z. B. te,
che, tze „Baum".

c) Anlautendes oder auslautendes n der Maya- und Tzental-
Sprachen wird in den Qu'iche- Pokom- und Marne-Sprachen
durch/ ersetzt. Z. B. nal,jal „Maiskolben", kin, k'ij „Tag",
„Sonne".

d) Einem tz der Huasteca. entspricht ein c in der Maya-,
Pokom-, Qu'iche und Mame-Gruppe, ein ch in der Tzental-

Gruppe, so z. B. heisst „zwei" in der Huasteca tzab, in der

Maya von Yucatan ca, im Qu'iche und Kekchi caib, chab

im Tzental.

') Stoll, O., Zur Ethnographie der Republik Guatemala, Zürich, 1884.



41

Es gibt noch andere Fälle von Lautverschiebungen zwischen
den Idiomen der verschiedenen Gruppen, indessen mögen die
angeführten Beispiele hier genügen.

2. Eine gewisse, aber nicht sehr grosse Anzahl von
Wortstämmen der Maya-Sprachen geht in identischer Bedeutung
durch alle Gruppen der Maya-Familie hindurch. Dahin gehören
vor allem einige Ausdrücke für Körperteile, wie Zunge, Mund,
Hand, Fuss, Fingernagel, Knochen, Blut, ferner für gewisse Lebensmittel,

wie Wasser, Salz, Mais, für Gegenstände des täglichen
Gebrauchs, wie Sandalen, für gewisse allgemein bekannte Tier-
und Pflanzenformen, wie Maus, Ameise, Fisch, Alligator, Baum,
Dorn, für Farben, wie weiss, schwarz, grün, gelb und endlich für
die Zahlworte.

Je nach ihrem Lautbestand an Konsonanten fallen diese
Stämme der vorerwähnten, gesetzmässigen Lautverschiebung an-
heim oder bleiben davon frei, falls sie keinen der Konsonanten
enthalten, die dieser Lautverschiebung unterliegen.

3. Eine andere Reihe von Stämmen hat trotz lautlicher
Übereinstimmung in den verschiedenen Sprachgruppen verschiedene
Bedeutung und scheint dadurch die wurzelhafte Verschiedenheit zu
dokumentieren. Folgende Beispiele mögen dies illustrieren:

Huasteca Tzenta 1 Maya Qu'iche

tzul Rohrflöte Krautart Fremdling zusammen¬
schlafen

box (fehlt) Hautblase Neger, schwarz anblasen
anfachen

oc Kopf Fuss Handhabe eintreten

pet Schildkröte Staude Kreis, runder
Gegenstand

kommen

chic Harn Schweiss Rüsselbär säen, mehr'

Ebenso werden auch viele Verbonominalsuffixe, mit denen

aus den einfachen Stämmen zahlreiche Derivate gebildet werden,
trotz lautlicher Übereinstimmung von den Sprachen der einzelnen

Gruppen keineswegs in gleicher Bedeutung verwendet, sondern



— 42 —

können z. B. in der einen Sprachgruppe aktive, in einer andern

passive Bedeutung des betreffenden Derivates bedingen. Dies ist

z. B. der Fall bei den sehr häufig verwendeten Suffixen -bil und -bal.

Gehen wir nun nach diesen allgemeinen Vorbemerkungen
dazu über, einige psychologische Eigentümlichkeiten der Maya-
Sprachen an der speziellen Gruppe der Hochlandsprachen von
Guatemala zu illustrieren, so treten uns als eine besonders wichtige
Kategorie im Wortschatz entgegen:

A. Die Bezeichnungen für die Körperteile.
Wenn man einen Cakchiquel-Indianer fragt: Wie heisst in

deiner Sprache „Kopf", so antwortet er: „nujolom oder ajolom
auch wohl rujolom". Fragen wir ihn nach dem Ausdruck seiner

Sprache für „Mund", so antwortet er: „nuchi oder achi oder ruchi".
Fragen wir ihn endlich nach der Bezeichnung für „Rücken", so

antwortet er: „vuij oder avuij oder rij".
Wenn wir dann auf Grund zahlreicher Wortaufnahmen und

bei tieferm Eindringen in den Bau der Sprache in der Lage sind,
die einzelnen Formen zu analysieren, so wird es uns klar, dass

nujolom, achi, rij u. s. w. keine einfachen Übersetzungen der

abgefragten Worte „Kopf", „Mund", „Rücken" u. s. w. darstellen,
sondern dass uns darin bereits synthetische Verbindungen der
einfachen Stämme jolom (Kopf), chi (Mund), ij (Rücken) u. s. w.
mit den besitzanzeigenden Fürwörtern „mein", „dein", „sein"
entgegentreten. Demnach bedeutet nu-jolom nicht „Kopf" schlechthin,

sondern „mein Kopf", a-jolom „dein Kopf", ru-jolom „sein
Kopf" u. s. w. Die genauere Kenntnis der Sprache lehrt uns
ferner, dass die besitzanzeigenden Fürwörter des Cakchiquel und
der diesem verwandten Sprachen verschieden lauten, je nachdem
das damit verbundene Hauptwort mit einem Konsonanten oder
mit einem Vokal beginnt. Wir lernen demnach auch die Formen

vuij, avuij, rij als analoge Bildungen zu nu-jolom, a-jolom,
rujolom mit der Bedeutung „mein Rücken", „dein Rücken", „sein
Rücken" verstehen, denn nu, a, ru sind die Pronomina possessiva
vor konsonantisch, vu, avu, r diejenigen vor vokalisch
anlautendem Stamme.



— 43 —

Als erste Eigentümlichkeit der Maya-Sprachen des
Hochlandes von Guatemala lernen wir also die regelmässige
Verbindung der Bezeichnungen für die Körperteile mit
einem Pronomen possessivum kennen: der Indianer kann
sich einen Teil des menschlichen Körpers nur in Verbindung mit
seinem Besitzer denken *).

Nun treten aber die Bezeichnungen gewisser Körperteile
gleichwohl auch ohne ein Possessivpronomen in der Sprache auf,
aber ihre Rolle ist in diesem Falle eine andere, sekundäre, nämlich
diejenige von Präpositionen. In den Sprachen der Qui'che-
Gruppe sind es die Ausdrücke für „Mund" (cht), „Gesicht" (vuach),
„Bauch" (pam), „Rücken" (ij), die z. T. für sich allein, z. T. in
Zusammensetzungen als Präpositionen verwendet werden, deren
Wesen wir im folgenden erläutern wollen.

Das Nomen chi, „Mund", in übertragenem Sinne auch

„Sprache", „Idiom", wird für sich allein in präpositionalerBedeutung
zum Ausdruck des Lokativ-Begriffes von „in", „am Rande", „am
Eingang", auch „auf etwas hin" verwendet. So z. B. im Cakchiquel

von Sacatepequez: chi choy „am See", chi r-achö r-datd
„im Hause meines Vaters" u. s. w. chi nöj „in der Ferne". In

temporalerVerwendung findet sich chi in Verbindungen wie chak'd
(für' chi ak'ä in der Nacht) „nachts", dem im Kekchi ein chi k'e'k
„im Dunkeln" entspricht. In modaler Bedeutung tritt chi in
Wendungen, wie ch-anin „sofort", „schnell" auf, das aus chi-
anin „im Rennen" zusammengezogen ist. Sehr häufig ist ferner
die instrumentale Anwendung von chi: „mit", „mittels",
die allerdings in zusammengesetzten Verbindungen häufiger ist,
wie z. B. im Kekchi: chi-r-ok „mit seinem Fuss", „mit den
Beinen voran". Endlich wird chi in den Sprachen der Pokom-
Gruppe auch zur Bildung des Imperativs transitiver Zeitwörter
benützt, z. B. im Pokonchi: chamol (chi-a-mol) vuach „häufe es

auf"; im Kekchi: chaletz (chi-a-letz) „leime zusammen". Diese

f) Beiläufig sei bemerkt, dass in den Sprachen der Qu'iche- und Pokom-
Gruppe auch die Verwandtschaftsbezeichnungen regelmässig mit
einem Possessivpronomen verbunden werden, da es dem Sprachgefühl des

Indianers widerspricht, einen Verwandtschaftsnamen zu nennen, ohne ihn gleichzeitig

auf irgend jemanden zu beziehen. Daher sagt der Indianer nicht einfach
„Vater", sondern „mein Vater" (nu-tata), nicht „Grossmutter", sondern „unsere
Grossmutter" (k-ati) u. s. w.



— 44 —

Verwendung von chi resultiert aus der lokativen Bedeutung „auf
etwas hin". Chamol bedeutet wörtlich „zu deinem Anhäufen",
chaletz „zu deinem Leimen". Wie man aus diesen paar Beispielen
sieht, ist es ein ziemlich weiter Weg, der von der ursprünglichen
konkreten Bedeutung des Wortes chi, „Mund", zu seiner Verwendung

bei der Bildung von Verbalformen führt. Dieser Weg wird
uns aber psychologisch verständlicher, wenn wir die zahlreichen
Zusammensetzungen mit chi genauer betrachten, was erst geschehen
kann, nachdem wir auch die übrigen Benennungen von Körperteilen

besprochen haben, die als Präpositionen gebraucht werden.

Die nächstwichtige derselben ist diejenige für den Begriff
„Angesicht". Dieser wird in den Maya-Sprachen von Guatemala
durch einen Stamm ausgedrückt, dessen vollständigste Form in der

Qu'iche-Gruppe und im Pokonchi vuach lautet: nu-vuach „mein
Angesicht", a-vuach „dein Angesicht" u. s. w. Im Cakchiquel von
San Juan Sacatepequez und in der Sprache von Uspantan finden
wir dafür die Aussprachsvarianten vuech und vuich, während in
den Idiomen der Mame-Gruppe in regelmässigem Lautwandel von
ch in tz die Formen vuatz und vuitz gebraucht werden.

Ausser der gewöhnlichen Bedeutung von „Antlitz" hat aber
vuach und seine Correlate auch noch die Bedeutung von „Auge":
nu-vuach „mein Auge", da vuach auch allgemein für „Frucht",
„Fruchtkern", überhaupt für rundliche, Kopf- und fruchtähnliche
Gegenstände gebraucht wird. Dahin gehören Ausdrücke, wie:
ru-vuach cacouh „Cacaobohne", ru-vuach chaj „Fichtenzapfen",
ru-vuach sital „Wespennest"') u. a. Nu-vuadi in der Bedeutung
„mein Auge" hat also den Sinn von „mein Gesichtskern" und
wenn man daher ganz speziell und ausdrücklich vom „Auge"
reden will, so braucht man die vollständigere Form ru-na'k- nu-
vuach „sein Kern meines Gesichtes". — Von der Bedeutung
Angesicht aus erlangt vuach dann auch die mehr übertragenen
Bedeutungen von „Fläche", „Oberfläche", wie z. B. ru-vuach
uleuh die „Erdoberfläche", die „Erde", wörtlich „ihr Angesicht
der Erde".

') Es handelt sich dabei um eine blauschwarze Wespenart (Chartergus
apicalis F.), deren mannskopfgrosse, ballonförmige Nester im Hochland, an den

Zweigen von Bäumen hängend, nicht selten gefunden werden und durch ihre
hellgraue Farbe von weitem sichtbar sind.



- 45 —

Als abgeleitete Formen wollen wir das Zeitwort vuachin
„etwas oder jemandem gleichen", wörtlich „gleiches Antlitz mit
ihm haben" und vuachibal „Bildnis" im Sinn von „Porträt", aber
auch von „Statue", anführen, so ru-vuach jun tiox „die Heiligenfigur",

wörtlich „sein Bildnis eines Gottes" (dios). Von vuathibal
wird dann das Zeitwort vuachbilaj „begleiten" gebildet: yin ni-
vuachbilaj pa viaj „ich begleite auf der Reise", wörtlich „ich
mache mich einem andern gleich auf der Reise".

In präpositionaler Verwendung dient nun vuach in
Verbindung mit dem bereits erörterten chi zur Darstellung der
Ortsbeziehung „vor" und zwar in regelmässiger Abwandlung mit den

Pronomina possessiva:
Chi-nu-vuach „vor mir", wörtlich „in meinem Angesicht",
ch-a-vuach „vor dir", wörtlich „in deinem Angesicht",
ch-u-vuach (für chl-ru-vuach) „vor ihm", wörtlich „in seinem

Angesicht",
chi-ka-vuach „vor uns", wörtlich „in unserm Angesicht",
ch-i-vuach „vor euch", wörtlich „in eurem Angesicht",
chi-qui-vuach „vor ihnen", wörtlich „in ihrem Angesicht".
Im Kekchi, wo das vuach der Qu'iche-Sprachen zu u

„Gesicht" gekürzt ist, entsprechen den Formen chi-nu-vuach etc. in
regelmässiger Abwandlung chi-v-u „vor mir", ch-av-u „vor dir" usw.

Ganz in derselben Weise wird mit dem Substantiv ij, „Rücken"
der gegensätzliche Begriff von „vor", also „hinter etwas oder

jemandem" konstruiert:

chi-vu-ij „hinter mir", wörtlich „in meinem Rücken",
ch-a-vu-ij „hinter dir", wörtlich „in deinem Rücken" usw.,
chl-r-ij „hinter ihm",
chi-k-ij „hinter uns",
ch-ivu-ij „hinter euch",
chi-qu-ij „hinter ihnen".
Im Kekchi entspricht dem Stamm ij der Qu'iche-Sprachen

der gleichbedeutende Stamm ix, der nur eine Aussprachsvariante
von ij darstellt: chi-vu-ix „hinter mir", ch-avu-ix „hinter dir" usw.

Mit dem Nomen pam, im Cakchiquel von Sacatepequez pan,
das „Bauch, Unterleib" bedeutet, wird der Ortsbegriff „im Innern
einer Person oder eines Gegenstandes" gewonnen, wobei



- 46 —

pam in einzelnen Fällen für sich allein, in andern dagegen in

Verbindung mit der Präposition chi und dem Pronomen possessivum
gebraucht wird. In präpositionaler Verwendung wird pam nicht
selten aus Gründen des Wohlklangs zu einfachem pa gekürzt,
z. B. pa k'ij „bei Tage", wörtlich „im Innern der Sonne", pa-nu-k'a
„in meiner Handfläche", wörtlich „im Innern meiner Hand", pa

job „Regenzeit", wörtlich „im Innern des Regens", pa-jass „leise,
insgeheim", wörtlich „im geheimen", pa-jun-anin „plötzlich,
sofort", wörtlich „in einem Rennen" usw.

Von den Verbindungen mit chi und dem Pronomen possessivum

ist die weitaus häufigste ch-u-pam (für chi-ru-pam), z. B.

ch-u-pam vu-ac'ualal „in meiner Kindheit" wörtlich „im Innern
meiner Kindheit", yin nibuen jun jul ch-u-pan r-e che „ich bohre
(mache) ein Loch in diesen Baum" usw.

Zu den Ausdrücken mit pam „Inneres" gehört auch der
Ortsname Pan-choy wörtlich „Im Innern des Sees", der von den Cak-

chiquel-Indianern heute noch zur Bezeichnung der Stadt Antigua
Guatemala gebraucht wird und in den Zeiten der Conquista der
Name für das ganze Tal von Antigua war. Dieses scheint nämlich
einen alten, durch den Rio Guacalate längst entwässerten Seegrund
zu bilden, von dem der kleine See von Duerias noch einen letzten
kümmerlichen Rest bilden würde.

In gleicher Bedeutung mit dem pam der Qu'iche-Sprachen
verwendet das Kekchi der Verapaz den Stamm sa „Bauch". Auch
dieser wird als Präposition in der Bedeutung „in etwas drin",
„inzwischen", aber stets ohne Pronomen possessivum gebraucht, so

sa cab „im Hause", sa r-el-eb sake „im Osten", wörtlich „in ihrem
Herauskommen der Sonne".

Die präpositionale Verwendung der Benennungen für die

genannten Körperteile ist in den Maya-Sprachen eine
ausserordentlich weitgehende und häufige. Es ist bei näherm Studium
dieser Sprachen interessant zu sehen, wie, ausgehend von konkret
lokativer Bedeutung einzelne dieser Stämme, vor allem chi und

pam, auch zur Darstellung modaler, temporaler und
instrumentaler Beziehungen gebraucht werden, ein Prozess, der sich ja
auch in unsern indogermanischen Sprachen nachweisen lässt. Es

ist klar, dass mit dieser sekundären Erweiterung der Bedeutungen
auch die ursprüngliche konkrete Bedeutung als Körperteil mehr



— 47 —

und mehr in den Hintergrund treten muss und vom Sprechenden,
wie vom Angeredeten nicht mehr empfunden wird: ein Indianer,
der z. B. in seiner Rede zufällig den Ausdruck chi-nu-vuach „vor
mir" gebraucht, denkt nicht mehr daran, dass derselbe eigentlich
„Mund-mein-(-es)-Angesicht (-es)" bedeutet, gerade, wie auch wir
z. B. den Ausdruck „Lärm" brauchen, ohne daran zu denken, dass

wir damit einen zusammengesetzten Ausdruck der romanischen
Sprachen benützen, der ursprünglich „zur Waffe" (italienisch all'
arme) bedeutet.

B. Die Farbenbezeichnungen. Auf der 41. Versammlung
der Deutschen Naturforscher und Ärzte in Frankfurt am Main hielt
der geistreiche Sprachforscher Lazarus Geiger1) einen Vortrag „Über
den Farbensinn der Urzeit und seine Entwicklung."
Er suchte an der Hand der ältesten Schriftdokumente, vor allem
der altindischen, nachzuweisen, dass sich darin ursprünglich nur
drei Farbenbezeichnungen deutlich abheben, nämlich schwarz,
rot und goldfarben, während die ältesten Inder doch schon

von einer Menge von Objekten umgeben waren, die der
jetztlebende Mensch mit einer viel reicher ausgestatteten Farbenskala
beschreibt. Aus diesem Verhalten und aus dem Umstand, dass

die Literaturen späterer Zeiten ein immer reicheres Inventar an

Farbenbezeichnungen aufweisen, glaubte Geiger den Schluss ziehen

zu müssen, dass sich die physiologische Farbenperception des

Menschen seit den Urzeiten stetig vervollkommnet habe, während
er ursprünglich überhaupt nur drei Farben hätte empfinden können.
„Der Umstand" sagt Geiger, „dass die Farbenwörter nach einer
bestimmten Reihenfolge entstehen, und überall so entstehen, muss
eine gemeinsame Ursache haben. Diese Ursache kann nicht bloss
in einer anfangs mangelhaften Unterscheidung bestehen, denn in
der ältesten Zeit wird die Farbe des Himmels nicht etwa schwarz
oder goldgelb, welches die nächst geeigneten Wörter zu ihrer
Bezeichnung sein würden, sondern gar nicht genannt. Es scheint
vielmehr eine allmählich und gesetzmässig sich steigernde
Reizbarkeit für Farbeneindrücke angenommen werden zu müssen, analog

derjenigen, die einem gebildeten Geschmack grelle Farben-

') Geiger, Dr. L. Über den Farbensinn der Urzeit und seine Entwicklung,
in: Anhang zu dem Tageblatt der 41. Versammlung Deutscher Naturforscher
und Arzte (Frankfurt a. Main, 1867) S. 51 ff.



— 48 —

kontraste unerträglich macht, die der rohe Geschmack liebt. Auch
nimmt vielleicht die Intensität der ursprünglicheren Eindrücke in
dem Masse ab, als die Ausdehnung und Vermannigfachung
zunimmt. Wenigstens ist der Sinn des Uraltertums für die seiner

Anschauung geläufigen Farben ungemein lebhaft und geweckt.
Das dreifache Objekt, welches eigentlich den drei Farbenbegriffen
jener Zeit zu Grunde liegt, Nacht, Morgenröte und Sonne, hat
auf die damaligen Menschen einen Eindruck gemacht, den wir
kaum mehr begreifen, kaum nachzuempfinden imstande sind. Der
Dualismus von „schwarz" und „rot" tritt in sehr scharfen Zügen
als eine erste und primitivste Epoche alles Farbensinnes hinter der
bisher geschilderten hervor. Aber auch diese dualistische Epoche
ist nicht ohne erkennbaren Anfang. Wir können etymologisch auf
einen noch älteren Standpunkt gelangen, wo auch die Begriffe
„schwarz" und „rot" in die unbestimmte Vorstellung des
„Farbigen" zusammenfliessen."

So verblüffend und verführerisch die Argumentation Geigers
damals auch war, so beruhte sie doch nichtsdestoweniger auf einem
Trugschluss, den Geiger selbst hätte vermeiden können, wenn er
kritisch, ohne Voreingenommenheit und genügend vorbereitet an
das Problem herangetreten wäre, dessen Lösung er gefunden zu
haben glaubte. Die gänzliche Ausserachtlassung des Umstandes,
dass für viele Tiere, Insekten und höhere Wirbeltiere, eine gut
differenzierte Farbenperzeption leicht nachzuweisen ist, die
einseitige Beschränkung auf das indogermanische Sprachtum, wohl
auch die Überschätzung des Alters der altindischen Veden, von
denen der älteste, der Rigveda, kaum über das zweite Jahrtausend

vor Chr. zurückgeht, waren Fehler, die schon damals hätten
vermieden werden können. Schon die Heranziehung der altchinesischen
Farbenskala oder der altägyptischen Bildwerke hätte genügt, um
den vermeintlichen Parallelismus zwischen der Entwicklung der

physiologischen Farbenperzeption und derjenigen der
Farbenbezeichnungen ad absurdum zu führen. Die zahlreichen
rassenphysiologischen Untersuchungen, die seither von verschiedenen
Ärzten bei einer ganzen Reihe nicht-indogermanischer Stämme
angestellt wurden, haben denn auch jederzeit ergeben, dass ein
solcher Parallelismus tatsächlich nicht existiert, dass vielmehr alle
auf diesen Punkt hin untersuchten Rassen die Farben und ihre



— 49 -
Nuancen gerade so gut sehen wie wir und dass die gelegentliche
Armut einer Sprache an Ausdrücken für Farben absolut nichts für
einen Mangel an Perzeptionsvermögen für Farbenunterschiede
beweist.

Wir können daher, um zu unserem Thema zurückzukehren,
es ohne weiteres für gegeben ansehen, dass die Maya-Indianer
von Guatemala normalerweise alle Farbenunterschiede ebensogut
unterscheiden, wie ein normalsichtiger Europäer, wovon ich mich
zum Überfluss durch das Experiment vielfach überzeugte. Gleichwohl

aber bieten die Farbenbezeichnungen ihrer Sprachen
mehrfaches völkerpsychologisches Interesse.

Die Farbenskala der Maya-Sprachen umfasst fünf Grundfarben,

nämlich weiss, schwarz, grün (und blau), gelb, rot.
Die Wurzelworte für diese einzelnen Farben sind, mit einer
geringfügigen Ausnahme, in sämtlichen Gliedern der Maya-Familie
dieselben, wenn auch selbstverständlich die früher erwähnte gesetz-
mässige Lautverschiebung von Gruppe zu Gruppe auch bei den

Farbenbenennungen zur Wirkung kommt. Wir besprechen die
einzelnen Farben der Reihe nach.

Weiss. Das Wurzelwort in sämtlichen Maya-Sprachen ist
sak, mit der Aussprachsvariante sök in einigen Sprachen (Tzental,
Chontal, Chol, Cakchiquel von Sacatepequez). In den Hochlandsprachen

wird sak z. B. gebraucht für die weisse Hautfarbe der

Europäer, für die Farbe weisser Haare, für das Weisse im Auge,
für weisse Gewänder, weissgefärbte Tiere u. s. w. Ferner bedeutet
sak bei Flüssigkeiten „hell", „klar", „durchsichtig" und endlich
wird das Wort auch für die Tageshelle gebraucht: ndi-sak-er „es
wird hell", „der Tag bricht an" (Cakchiquel).

Nun brauchen viele Stämme, z. B. die Cakchiqueles von San

Juan Sacatepequez, die Ixiles, die Kekchi und Pokonchi, noch
ein anderes Wort für „weiss", nämlich caxlan. Wenn man aber
die Fälle, in denen caxlan überhaupt verwendet wird, untersucht,
so sieht man, dass es nur ganz bestimmte Objekte sind, deren
weisse Farbe als caxlan bezeichnet wird und zwar ausschliesslich
solche, welche die Indianer erst durch die europäische Eroberung
kennen lernten. So bedeutet im Cakchiquel vuay „die Tortilla",
d. h. den alteinheimischen Fladen aus gemahlenem Mais. „Weissbrot",

d. h. „Weizenbrot", dagegen heisst caxlan vuay. Ebenso



— 50 —

werden die gewöhnlichen Haushühner, deren Hennen ja vielfach
weiss sind, als caxlan a'c bezeichnet. Die weissen Kaninchen
werden nicht sak umul, sondern caxlan umul genannt; beiläufig
gesagt ist dies auch der Spottname, den die Cakchiqueles gelegentlich

den Europäern beilegen. Im Pokonchi wird als caxlan is

„weisse Batate" die Kartoffel bezeichnet, die erst durch die Europäer
in Guatemala eingeführt wurde. Das Ixil bezeichnet mit caxlan
na „weisser Mann" einen alten, weisshaarigen Mann. Alle diese

Verwendungsweisen von caxlan deuten darauf hin, dass es sich
dabei um ein Lehnwort handelt. Dessen Ursprung wird uns
sofort klar, wenn wir das Aztekische heranziehen, wo wir z. B.

für „Leinwand" den Ausdruck caxtillan tilmahtli also „spanisches
Tuch" und ce totolli caxtillan tlatlazqui „eine spanische
Leghenne" im Gegensatz zum Mexicatotolin, dem „mexikanischen
Vogel", d. h. der Truthenne finden. Der Ausdruck caxlan der

Guatemala-Sprachen ist also ursprünglich nichts anderes als eine

Verstümmelung von castellano „spanisch" und wird in der

Bedeutung „weiss" nur auf Dinge angewendet, die einst aus Spanien
nach Guatemala gelangt sind. In gewissen Verbindungen hat
caxlan auch seine ursprüngliche Bedeutung von „spanisch" noch
behalten, so z. B. bedeutet im Kekchi caxlan chi noch direkt
die „spanische Sprache" und caxlam lern, das für „Brille" gebraucht
wird, bedeutet wörtlich „spanischer Spiegel". In der Maya von
Yucatan hat sich das Lehnwort „castellano" noch in der Form
caztran erhalten und auch dort bedeutet daher caztran uah
(¦= caxlan vuay des Cakchiquel) „Weissbrot", eigentlich „spanisches
Brot" und caztran kum „Krug" ist wörtlich die „spanische Cale-
basse".

Schwarz. Die lautlich vollständigste Form zur Bezeichnung
des „Schwarz" bildet der in den Qu'iche-, Pokom- und Mame-
Sprachen gebrauchte Stamm k'e'k, von dem die Formen eek (Maya
von Yucatan), ijk (Tzental und Chol) und ejec (Huasteca) nur
Varianten bilden.

In den Qu'iche-Sprachen hat k'e'k zunächst den allgemeinen
Sinn von „dunkel", „dunkelfarbig". So wird die Körperfarbe der
Neger, aber auch die viel hellere der Mestizen — in der Landessprache

„Ladinos" genannt — mit k'e'k bezeichnet und ebenso
die dunkeln Verfärbungen der Gesichtshaut, die man gelegentlich



— 51 —

an schwangern Frauen, Indianerinnen wie Europäerinnen, beobachtet,
also das sogen. Chloasma uterinum. Mit der abgeleiteten Form
k'e'k-un1) wird aber auch der Mangel des Tageslichtes, also die
„Dunkelheit", „Nacht" bezeichnet und von dieser Partizipialform,
die eigentlich „dunkel geworden" bedeutet, wird das Zeitwort k'e'k-
um-uer abgeleitet, das „dunkel werden" bedeutet ndi-k'e'k-um-uer
„die Nacht bricht herein", „es fängt an dunkel zu werden". Eine
weitere von k'e'k-un abgeleitete Form ist k'e'k-um-al „der Schatten".

In der Maya von Yucatan entspricht, wie erwähnt, dem k'e'k
der Hochlandsprachen das Wort eek, in Zusammensetzungen ek,
und das k'e'k-bay „dunkle Gesichtsflecken" findet in dem
Ausdruck ek-ba der Maya sein genaues Analogon. Aber neben eek

kommt in der Maya von Yucatan noch ein anderer Stamm für
„schwarz" zur Verwendung, nämlich box, der auch im Peten und
in der Chontal- und Chol-Sprache gebraucht wird. Wie eek wird
auch box zur Bezeichnung der schwarzen Farbe eines Gegenstandes
gebraucht und bedeutet z. B. geradezu „Neger". Das Abstraktum
box-il bedeutet „die Schwärze", das Zeitwort box-cin-tah „schwarz
werden", „sich dunkel verfärben", gerade wie eek-cun-tah u. a.

Für die Dunkelheit der Nacht dagegen wird ek gebraucht ek-bizen-
il „die Dunkelheit der Nacht oder diejenige in einem geschlossenen
Räume"; ek-be „ein dunkler, wenig begangener Waldpfad". Von
besonderem Interesse ist die Verbindung beider Stämme: eekbox
„der Neger". Sie hat wohl den Sinn einer Verstärkung des

Begriffes „schwarz", „ganz schwarz".

Grün und blau. Eine der hervorstechendsten psychologischen

Eigentümlichkeiten der Maya-Sprachen besteht darin, dass

sie für die Farben, die wir als „Grün" und „Blau" sprachlich
unterscheiden, nur eine einzige Bezeichnung besitzen. Diese
ist in allen Sprachen der Maya-Familie dieselbe, wenn wir
berücksichtigen, dass ihr Anfangslaut den früher erwähnten Gesetzen der

Lautverschiebung unterliegt. In der Maya- und Tzental-Gruppe
lautet das Radikal daher yax, in den Qu'iche-Sprachen dagegen

rax und in den Idiomen der Mame-Gruppe endlich chax.
Über den psychologischen Grund, der die Maya-redenden

Indianer veranlasste, „Grün" und „Blau" mit demselben Worte zu

bezeichnen, während sie doch physiologisch beide Farben gerade

') Im Cakchiquel von Sololä k'e'k-um.



— 52 -
so gut zu unterscheiden vermögen wie wir, sind wir auf Vermutungen
angewiesen. Indessen ist doch darauf hinzuweisen, dass die Maya-
Stämme von altersher mit mindestens zwei Naturobjekten vertraut

waren, die je nach Umständen bald grün, bald blau erscheinen.

Das eine dieser Objekte war das Meer, das z. B. im Bereiche
der Korallenriffzone an der Küste von Yucatan hellgrün erscheint,
während in grösserer Entfernung von der Küste, im tiefen Wasser,

dieses die dunkel kobaltblaue Färbung der warmen tropischen
Meere zeigt. Das zweite der in Frage kommenden Objekte waren
die langen Schwanzfedern des männlichen Quetzal-Vogels (Ca-
lurus resplendens Gould), die als Schmuckfedern in Mexiko und
in Guatemala eine so hervorragende Rolle spielten und z. T. noch

spielen und welche die Eigenschaft besitzen, je nachdem das Licht
darauf fällt, bald in grüner, bald in blauer Farbe metallisch zu

schimmern. Es wäre danach psychologisch verständlich, dass die

Indianer die beiden Farben mit demselben Ausdruck belegten, da

sie dieselben bei vielen Gelegenheiten an einem und demselben

Naturobjekt, und zwar häufig je nach der Beleuchtung an einer
und derselben Stelle desselben, beobachteten.

Beiläufig sei bemerkt, dass rax in den Qu'iche-Sprachen auch

noch „grün" im Sinne von „unreif" bedeutet, und dass damit dann
auch die weiteren Bedeutungen „wässerig", „feucht", „frisch",
z. B. rax car „frischer Fisch", rax ch'ac „rohes Fleisch" (im
Gegensatz zum lufttrockenen Fleisch) gegeben sind. Endlich wird

rax auch zum Ausdruck des Plötzlichen, Heftigen, Intensiven

gebraucht, so z. B. rax camic „plötzlicher Tod", rax quyej „heftige
Krämpfe", raxjanajoj „sehr dunkelfarbig", speziell „dunkelviolett".

Gelb. Für „gelb" wird in sämtlichen Maya-Sprachen, mit
Ausnahme der Huasteca, ein Stamm gebraucht, der k'an lautet und
der in den meisten Sprachen für sich allein, in einigen in

reduplizierten Formen, wie kan-kan (Maya von Yucatan) und kön-kön
(Chol), die aber neben den einfachen Formen vorkommen,
gebraucht wird.

K'an bedeutet zunächst „gelb" als Farbe, z. B. im Cakchiquel
ru-k'an-al sakmallö „Eigelb", wörtlich „sein Gelbes des Eies",
k'and-puek „Gold", wörtlich „gelbes Silber". Kand-uleuh „gelbe
Erde", ist eine gelbliche Erdart, die von den Indianern als Würze
ihrer Speisen benützt wird.



— 53 —

Im Zusammenhang mit der Bedeutung „gelb" erlangt dann
k'an auch den weitem Sinn von „reif" für Mais, Früchte u. s. w.
So sagt man vom Mais: k'an-ru-k'u „gelb ist seine Decke", d. h.

der Maiskolben wird bald reif sein, da seine Hülle schon gelb ist.
An Stelle des soeben diskutierten Stammes k'an figuriert in

der Huasteca der Stamm man, so heisst „Gold" in dieser Sprache

man-taquin „gelbes Silber", entsprechend dem k'an-puak der

Guatemala-Sprachen, dem kan-takin der Maya von Yucatan.

Rot. Diese Farbe wird in den Maya-Sprachen durch einen
Wortstamm ausgedrückt, dessen erster Konsonant der regelmässigen
Lautverschiebung unterliegt und daher folgende Formen aufweist:
tzac (Huasteca), chac (Maya- und Tzental-Gruppe), cak und quiak
(Pokom-, Qu'iche- und Mame-Gruppe). Dieser Stamm bezeichnet
in erster Linie die rote Farbe, z. B. im Cakchiquel von
Sacatepequez: caka-che „Zeder" wörtlich „roterBaum", caka-xic „Schlangensperber",

wörtlich „Rotflügel". Ausser zur Bezeichnung der roten
Fabe dient cak und seine Äquivalente aber auch zum Ausdruck
besonderer Itensität, wie z. B.: cak i'k „Sturmwind", wörtlich „roter
Wind", ein Ausdruck, dem in der Maya von Yucatan chac ik ganz
genau entspricht.

Soviel über die primären Farbenbenennungen der Maya-
Sprachen. Der Umstand, dass dieselben mit verschwindenden
Ausnahmen in allen Gliedern dieser sprachenreichen Familie
wurzelidentisch sind, beweist, dass sie zum ältesten Teil des
Sprachschatzes der Maya-Völker gehören.

Mit den erörterten Ausdrücken ist aber das Farbeninventar
der Maya-Indianer keineswegs erschöpft. Sie sind vielmehr
imstande, irgendwelche Farben-Nuancen entweder mit geeigneten
Umschreibungen mittels Zeitwörtern oder mit Substantiven
auszudrücken, welche Benennungen von Objekten sind, die die
betreffende Farbennuance zeigen. So heisst im Cakchiquel von
Sacatepequez „kohlschwarz" xak, ein Wort, das im Qu'iche direkt
für „Kohle" gebraucht wird und von dem das Cakchiquel das

Verbum xak-ir „schwarz werden" ableitet, z. B. xe-ma-ndi-xak-ir
„es fängt an schwarz zu werden". Unser „braun" wird im
Cakchiquel mit Derivaten vom Stamme tz'il „schmutzig" bezeichnet:
ndi-tz'il-an „es ist schmutzfarben", ebenso wird „aschgrau" mit
Verbalderivaten vom Stamme chaj „Asche" bezeichnet: xe-ma-ndi-



— 54 -
chaj-ir ru-chak-ul, wörtlich „es (sein Körper) wird aschgrau". Helle
Farbennuancen werden in zwei Grundelemente zerlegt, zwischen
denen sich der Indianer die helle Nuance gelegen denkt oder die

er an der Mischung beteiligt hält. So bezeichnete mir Sebastian

Borrayo, mein indianischer Sprachlehrer für das Cakchiquel von
San Juan Sacatepequez, als ich ihm ein hellgrün bemaltes Papier-
carre vorlegte, dessen Farbe als k'ün chi-ti-rax-an „gelb zu es-wird-

grün hin", d. h. gelb mit einem Stich ins Grüne. Ebenso beschrieb

er die Farbe eines rosaroten Papierfeldes als cök chi-ti-sökmoj-in
„rot zu es-wird-weiss hin" d. h. rot mit einem Stich ins Weisse.

Wie die angeführten Beispiele zeigen, fehlt es den Maya-
Indianern durchaus nicht an der Fähigkeit, beliebige Farbennuancen
nicht nur zu sehen, sondern auch in zutreffender und anschaulicher

Weise zu beschreiben.

C. Das Zahlsystem. Besonderes Interesse knüpft sich an das

Zahlsystem der Maya-Stämme. Denn erstlich gehören sie mit
den Mexikanern (Nahua) zu denjenigen amerikanischen Völkern, die

entsprechend ihrer allgemeinen Kulturhöhe auch das entwickeltste

Zahlsystem besitzen, das in seinem schönen und durchsichtigen
Aufbau grell gegen die Zahlenarmut der einstigen Bewohner der
Grossen Antillen absticht, deren Zahlsystem nicht über 20, d. h.

über die Zahl der Finger und Zehen hinaus entwickelt war. Trotzdem
ferner Maya und Mexikaner eine grosse Anzahl von Kulturelementen,
zu denen auch ein entwickeltes Kalenderwesen und im Zusammenhang

damit auch eine Zählweise gehören, die weit über das Zählen

von Finger und Zehen hinausgeht, aus einer gemeinsamen Quelle
schon in prähistorischer Zeit bezogen haben müssen, so
unterscheiden sich doch die Zahlsysteme der Mexikaner und der Maya
in den Einzelnheiten des Aufbaus nicht unwesentlich voneinander.
Auf Seite 56/57 seien die Zahlsysteme des Mexikanischen und
dasjenige zweier Maya-Völker, nämlich der Maya von Yucatan und
der Cakchiqueles in ihren bezeichnendsten Zahlen nebeneinander
gestellt.

Untersuchen wir die nachstehenden Systeme analytisch, so
ergeben sich zwischen der mexikanischen Zählweise einerseits und
derjenigen der beiden Maya-Sprachen anderseits eine Anzahl von
Übereinstimmungen, aber eine noch grössere Anzahl von Unter-



— 55 -
schieden, die zum Teil im Wesen der beiden Sprachtypen selbst,
zum Teil aber auch in einer verschiedenen Auffassung des Zählens

begründet sind.

Fassen wir zunächst die über 20 gelegenen Zahlen ins

Auge, so sehen wir, dass das mexikanische, wie das Maya-System
vigesimal sind, indem als 20 ein Wurzelwort eingesetzt wird:
/ pohualli im Mexikanischen, / kal in der Maya, 1 vuinak im

Cakchiquel. Die Bedeutung dieser Wurzelworte ist in den drei

Sprachen nicht dieselbe: pohualli ist ein Nomen verbale vom
Stamme poa „zählen" und cem-pohualll bedeutet daher „eine
Zählung"; kal, auch kaal, der Maya ist stammidentisch mit dem

c'al, das in den höhern Ziffern des Cakchiquel (60 ox-c'al
3 X 20 etc.) erscheint.

Der Stamm c'al hat in den einzelnen Maya-Sprachen, in
denen er vorkommt, verschiedene Bedeutung. Ximenez1) übersetzt

ihn für das alte Qu'iche mit „Klafter" (brazada). Brasseur2)
bemerkt, dass c'al (von ihm qal geschrieben) eine Einheit von
20 Cacaobohnen bezeichnet habe, dass es aber kein Raum-,
sondern ein Längenmass gewesen sei: nämlich ein klafterlanger Streifen

von Baumwollzeug, dessen Verkehrswert dem von 20 Cacaobohnen

entsprochen hätte.

Mit c'al, in der üblichen Orthographie der Maya von Yucatan
kal geschrieben, wird nun von 20 zu 20 weiter gezählt: 1 c'al

20 (Maya), 2 c'al 40 (Maya), 3 c'al 60 (Maya,
Cakchiquel etc.), 4 c'al 80 (Maya), 5 c'al 100 (Maya,
Cakchiquel etc.), 10 c'al 200 (Maya) usw. Die Qu'iche-Sprachen
drücken 200 nicht durch 10 X 20 aus, sondern durch 5 tue, wo
also der Einheit tue der Wert von 40 zukommt. Die
Grundbedeutung, durch die tue zu dem Zahlwert 40 gelangte, ist nicht
mehr zu ermitteln, da der Stamm tue in den einzelnen Sprachen
der Qu'iche-Gruppe verschieden verwendet wird: im Qu'iche ist
tue der Name einer wildwachsenden Pflanze, im modernen
Cakchiquel wird tue für den Verbalbegriff „umrühren", „quirlen"
gebraucht, während er in der Sprache von Uspantan „stossen", „sich
gegen etwas anstemmen" bedeutet. Einzig im Kekchi, also einer

') Brasseur de Bourbourg, Gramätica de la lengua Quiche, Paris 1862, S. 209.

2) Brasseur de Bourbourg, ebenda, S. 142.



Mexikanisch Maya von Yucatan Cakchiquel

1 ce 1 hun 1 jun 1

2 ome 2 ca 2 ca-i 2

3 yei 3 ox 3 ox-i 3

4 nahui 4 can 4 caj-f 4

5 macuilli 5 ho 5 vuo-ö 5

6 chicua-cen 5 + 1 uac 6 vuakak-i 6

7 chic-ome 5 + 2 uuc 7 vuk-ü 7

8 chicu-ei 5 + 3 uaxac 8 vuakxak-i 8

9 chicu-nahui 5 + 4 bolon 9 belej-e 9

10 matlactli 10 lahun 10 laj-uj 10

11 matlactli o-ce 10 + 1 buluc 9 + 2 ju-laj-uj 1 + 10

12 matlactli om-ome 10 + 2 lah-ca 10 + 2 cab-laj-uj 2 + 10

13 matlactli om-ey 10 + 3 ox-Iahun 3 + 10 ox-laj-uj 3 |- 10

14 matl. on-nahui 10 + 4 can-lahun 4+10 caj-laj-uj 4 + 10

15 caxtolli 15 ho-lhun (für ho-lahun) 5+10 vuoö-laj-uj 5+10
16 caxtolli o-ce 15 + 1 uac-lahun 6 + 10 vuak-laj-uj 6 + 10

17 caxtolli om-ome 15+2 uuc-lahun 7+10 vuk-laj-uj 7 + 10

18 caxtolli om-ey 15 + 3 uaxac-lahun 8+10 vuakxak-laj-uj 8 + 10

19 caxtolli on-nahui 15 + 4 bolon-lahun 9+10 belej-laj-uj 9 + 10

20 cem-pohualli 1 X 20 hun-kal 1 X 20 ju-vuinak 1 X 20

21 cem-pohualli o-ce 1 x 20 + 1 hun-tu-kal 1 zu 20 ju-vuinak-jun 1x20+1



30

31

40

50

60

80

100

150

200

300

400

800

1000

2000

4000

8000

16 000

160 000

3 200 000

cem-pohualli on-matlactli

cem-poh. on-matl.-o-ce

om-pohualli

om-pohualli on-matlactli

ye-pohualli

nauh-pohualli

macuil-pohualli

chic-om-pohualli on matlactli

matlac-pohualli

caxtol-pohualli
cen-tzontli

on-tzontli

on-tzontli-ipan matlac-pohualli
macuil-tzontli

matlac-tzontli

cen-xiquipilli

on-xiquipilli

1 X 20 + 10

1 X 20 + 10 + 1

2 x 20

2 x 20 + 10

3 X 20

4 X 20

5 X 20

(5 f 2)X20+10
10 X 20

15 X 20

1 X 400

2 X 400

(2x400) + 10x20
5 X 400

10 X 400

1 X 8000

2 x 8000

lah-tu-ca-kal

buluc-tu-kal

ca-kal

lahu-y-ox-kal

ox-kal

can-kal

ho-kal

lahu-uaxac-kal

lahun-kal

ho-lhu-kal

hun-bak

ca-bak

lahu-y-ox-bakl)
ho-bak

lahun-bak

hun-pic

ca-pic

hun-calab

hun-kinchil 20 calab

') auch lahun-ox-bak,
beides unverständliche
Ausdrücke für 1000.

10+2x20
11 zu 20

2 x 20

10 sein 3X20

3 x 20

4 x 20

5 X 20

10 V0H (8X20)

10 x 20

(5 f 10) X 20

1 X 400

2 x 400

10 sein 3x400

5 x 400

10 x 400

1 X 8000

2 x 8000

1X160000

ju-vuinak-laj-uj

ju-vuinak-ju-laj-uj
ca-vuinak

lajuj-r-ox-cal
ox-c'al

ju-mu'ch
o-c'al

lajuj-ru-vuakxak-c'al
o-tuc

vuo-lajuj-c'al
o-mu'ch

ca-k'o

o-tuc r-oxo-c'o

r-o-k'o

lajuj k'o

jun-ch-u-vi
ca-ch-u-vi

ju-vuinak ch-u-vi

1x20+10
1X20+1+10

2 x 20

fO sein 3 x 20

3 x 20

1 X 80

5 X 20

10 sein 8X20

(5 X 40

(5 HO) X 20

(5 x 80)

(2 x 400)

5 X 400

10 x 400

1 X 8000

2 x 8000

20 x 8000



— 58 -
Sprache der Pokom-Gruppe, wo die abgeleitete Partizipialform
tuk-t-u (für vollständigeres tukutuj) „halbvoll", „zu gleichen Teilen"
bedeutet, wäre ein Anhaltspunkt dafür zu gewinnen, dass dem

Stamme tue der Begriff „Teil", „Stück" zukommt und dass tuk-t-tu
„abgeteilt", „in Teile zerlegt" bedeutet, wenn nicht der phonetische
Unterschied von tuk im Kekchi gegen tue im Qu'iche diesen

Zusammenhang wieder zweifelhaft machte.
Während die Maya 80 durch 4 c'al also durch 4 X 20

ausdrückt, tritt dafür in den Qu'iche-Sprachen eine neue Einheit auf,
nämlich mu'ch, was „ein Häufchen", „eine Handvoll" bedeutet.
Im Cakchiquel ist also 80 1 mu'ch (ju-mu'ch), 400 5 mu'ch

(o-much).
In der Maya von Yucatan und im Mexikanischen wird

dagegen 400 durch eine neue Einheit bezeichnet, die im
Mexikanischen tzontli, in der Maya bak lautet. In dem mexikanischen
Zahlwort tzontli (auch tzuntll geschrieben) haben wir möglicherweise

den gewöhnlichen Ausdruck des Mexikanischen für „Haar"
(tzontli) zu erblicken. Dieses würde dann ursprünglich nur den

allgemeinen Begriff einer „grossen Anzahl", einer „Vielheit"
bezeichnet haben, gleichwie Angehörige primitiver Völker mit wenig
entwickeltem Zahlsystem, dei denen überhaupt beim „Zählen" die

Geberdensprache noch stark mithilft, sich die Haare anfassen, um
eine grosse, ihr reguläres Zahlsystem übersteigende Zahl symbolisch
auszudrücken. So pflegten die alten lnsel-Caraiben schon bei Zahlen,

die höher waren, als 20, zu sagen: „es sind so viele, wie
Haare auf dem Kopf (tamigati cachi nitibouri-bali)1). Auch das

') Die Sprache der lnsel-Caraiben zählte überhaupt nur auf „fünf", ja sogar
mit Wurzelworten nur bis auf „drei". Denn schon „vier" (biam-bouri) ist eine

Zusammensetzung von 2 (biama) mit dem Suffix bouri, das „alles" bedeutet
und für 5 tritt sogar ein Ausdruck (ouacabo-apourcou) ein, der „die andere
Hand" bedeutet. Offenbar ist damit die Hand gemeint, die nicht diejenige war,
deren man sich beim Abzählen der Finger bediente. Hatte man die sämtlichen
Finger der einen Hand, also die ganze „andere Hand" abgezählt, so hörte das

„Zählen" überhaupt auf und es begann das Rechnen: 6 war „einer über die
andere Hand" hinaus (aban laoyagon ouacabo-apourcou); 10 waren „alle Finger
meiner Hände" und um 20 auszudrücken spreiteten die Caraiben die Finger neben
den Zehen aus und sagten: „alle Zehen und alle Finger". Vgl. Breton, P.

Raymond, Dictionaire (sie) Caraibe-Francais, mesle de quantite de Remarques histo-
riques pour l'esclaircissement de la Langue, Avxerre, 1665. (Facsimile-Neudruck
von J. Platzmann, S. 78. Leipzig 1892).



— 59 —

dem mexikanischen tzontli als Zahlwert entsprechende bak der
Maya besass wohl ursprünglich den allgemeinen Begriff der „Vielheit",

denn das Derivat bak-al bedeutet auch in der modernen
Sprache noch „Menge", „Schaar", „Herde".

Mit der Einheit 400 werden nun in der Maya, wie im
Mexikanischen die Multipla von 400 gebildet: 800 2 bak (mexik.
2 tzontli), 2000 5 bak (5 tzontli), 4000 10 bak (10 tzontli).

In den Qu'iche-Sprachen, die wie erwähnt 400 nicht durch
ein besonderes Radikal, sondern als 5 X 80 (o-mu'ch) ausdrücken,
wird indessen nicht mit mu'ch weiter gezählt. Sondern es tritt
für die Multipla von 400 eine neue Einheit in die Synthese ein,
nämlich k'o, dessen ursprüngliche Bedeutung nicht mehr zu
ermitteln ist, das aber wie das mexikanische tzontli, im
Sprachgebrauch den Zahlbegriff 400 erlangt hatte. Die Einzahl jun-k'o
(1 k'o) wird nicht gebraucht, sondern dafür, wie erwähnt 5 mu'ch

gesetzt, dagegen werden die Multipla von 400 mittels k'o ganz
analog den entsprechenden mexikanischen und Maya-Ausdrücken
gebildet: 2 k'o (ca-k'o) 2 X 400 800; r-o-k'o sein
5 X 400 2000, 10 k'o (lajuj-k'o) 10 X 400 4000.

Eine neue Einheit wird sowohl im Mexikanischen als in den

Maya-Sprachen für 8000 eingeführt. Das Mexikanische drückt
8000 als 1 xiquipilli (cen-xiquipilli) aus. Xiquipilli bedeutet im
gewöhnlichen Sprachgebrauch „Sack", „Tasche" und hatte als

Zahlwort zunächst die Bedeutung eines mit 8000 Cacaobohnen
gefüllten Sackes, der als Verkehrseinheit im Handel diente. In der
mexikanischen Armeeorganisation war 1 xiquipilli eine
Heeresabteilung von 8000 Mann.

Die alte Maya von Yucatan drückte 8000 durch 1 pic aus,
ein Wort, dessen ursprüngliche Bedeutung nicht mehr [klar ist.
Höchstens lässt sich aus einigen Zusammensetzungen und
Derivaten, wie pic-huun „Buch", „Lage von Papierblättern", pic-liz
„viele", „zahllos", pic-tan „zahlreiche Schaar", plc-tzaak „grosse
Zahl" u. a. noch ein Anhaltspunkt dafür gewinnen, dass mit pic
der Begriff einer „Vielheit" oder einer „grossen Zahl" verbunden
wurde.

Die moderne Maya benützt pic nicht mehr für den
ursprünglichen Zahlwert von 8000, sondern nur noch für 1000.



— 60 -
In den Qu'iche-Sprachen wird 8000 als 1 chuvi (jun-chuvi)

ausgedrückt. Chuvi ist eine Synthese für chi-ru-vi „vor seinem

Kopfe" und wird für den Begriff „Last"1) gebraucht. „Ein chuvi"
ist also eigentlich „soviel, als ein Mann an seinem Kopfe trägt"
und hat erst nach Aufstellung des Zahlsystems, offenbar in

Anlehnung an das mexikanische xiquipilli, „die in einem Sack am
Stirnband getragene Last von 8000 Cacaobohnen", die bestimmte
Bedeutung von 8000 erlangt.

Während das Mexikanische nicht über die Zählung mit der
Einheit 8000 (1, 2, 3 xiquipilli 8000, 16000, 24000 u. s. w.)
hinausgeht, besitzt das Tzental und die Maya von Yucatan noch höhere
Einheiten. Wie nämlich hier aus der Quadratzahl von 20 (kal) die
höhere Einheit 1 bak 400 gebildet wird, so liefert auch die Quadratzahl

von 400 (bak) eine noch höhere Einheit, nämlich 1 calab
160,000. Und endlich bildeten 20 calab wieder 1 kinchil
3,200,000. In der modernen Sprache wird kinchil für eine wesentlich

niedrigere Zahl gebraucht, nämlich für „eine Million", ähnlich
wie pic heute seinen ursprünglichen Wert von 8000 verloren hat
und nur noch 1000 bezeichnet.

Die Zahlsysteme der Maya-Stämme wie der Mexikaner sind
also von 20 an aufwärts ausgesprochen vigesimal und zeigen in
ihrer ganzen Anlage soviel Übereinstimmung, dass diese sichtlich
auf eine gemeinsame Kulturquelle, trotz der übrigen gänzlichen
Verschiedenheit des Mexikanischen und der Maya-Sprachen,
zurückzuführen ist.

Untersuchen wir nun die Zählweise für die zwischen den

„Zwanzigern" gelegenen Zahlen, so ist diese bei den Maya-Stämmen
namhaft von der mexikanischen verschieden. Das Mexikanische
zählt durch einfache Addition, indem es die jeweilige „Zwanzig",
überhaupt die höhern Ziffern, voranstellt und die kleinern. Zahlen
mittels Konjunktionen, wie on, ipan, die etwa „und", „dazu"
bedeuten, den grössern anfügt. So wird z. B. gezählt:

l) Zum Verständnis des indianischen Begriffes der „Last" möge daran
erinnert werden, dass die indianischen Lastträger von Guatemala, wie von
Mexiko, ihre Lasten nicht, wie die Neger, auf dem Kopfe, sondern an einem über
die Stirn laufenden Tragband (mexikanisch mecapalli, Cakchiquel und Qu'iche
patan) befestigt auf dem Rücken tragen.

In Mexiko gehörten zu einer „Last" (carga) allerdings nicht bloss ein,
sondern drei xiquipiles, also 24,000 Cacaobohnen.



— 61 —

21 cem-pohualli on-ce 1x20 und 1;
31 cem-pohualli om-matlactli on-ce 1x20 und 10 und 1 ;

37 om-pohualli on-caxtolli om-ome 1-+20 und 15 und 2;
1912 würde lauten: nauh-tzontli ipan caxtol-pohualli ipan

matlactli om-ome 4x4000 und 15x20 und 10 und 2.

Anders die Maya-Sprachen. Die Maya von Yucatan zählt
von 20 (hun-kal) an bis 40 (ca-kal) in der Weise, dass die
niedrigere Zahl vorangestellt und zur 20 addiert wird, so z. B.:

21 hun-tu-kal 1 zu 20;
31 buluc-tu-kal 11 zu 20;
39 bolon-lahu-tu-kal (9+10) zu 20.

Eine Ausnahme machen nur die Zahlen, deren zu 20 zu
addierende Einheiten 10 oder 15 sind, nämlich 30 und 35. Diese
beiden Zahlen bildet die Maya in ähnlicher Weise wie nun auch
die über 40 liegenden, indem sie für 30 sagt: 10 (gegen) 2x40,
für 35 : 15 (gegen) 40. Ein Unterschied der Zahlen 30 und 35

gegenüber den über 40 gelegenen besteht jedoch darin, dass man
die beiden Komponenten, die diese Zahlen nach der Maya-
Rechnung bilden, nackt nebeneinander stellt, ohne den implicite
darin steckenden Begriff „gegen" auszudrücken, während er bei
den über 40 gelegenen Zahlen durch die Partikel tu, die dem
chi der Qu'iche-Sprachen entspricht, und das Pronomen possessivum
der 1. P. Sing, ausgedrückt wird. Daher lautet:

30 lahu-ca-kal 10 (gegen) 2x20;
35 ho-lhu-ca-kal — 15 (gegen) 2x20. Dagegen:
41 hun-tu-y-ox-kal 1 gegen sein 3x20 60);
51 buluc-tu-y-ox-kal 11 gegen sein 3x20.
Die Ziffern mit den Komponenten 10 und 15 machen auch

hier wieder eine Ausnahme, indem zwar das Pron. poss. beibehalten,
die Partikel tu dagegen weggelassen wird. Daher:

50 lahu-y-ox-kal 10 sein 3x20 60);
55 ho-lhu-y-ox-kal 15 sein 3x20 60).

Für die Zahlen zwischen 60 und 80 fällt dagegen das Pron.

poss. weg, daher:
61 hun-tu-can-kal 1 gegen 4x20 80);
71 buluc-tu-can-kal 11 gegen 4x20 80).

Dagegen wieder:
81 hun-tu-y-o-kal 1 gegen sein 5x20 100) u. s. w.



— 62 —

Bei den über 400 (hun-bak) gelegenen Zahlen wird die

kleinere Ziffer mit der Partikel catac „und", die etwa dem
mexikanischen ipan in der Verwendung entspricht, der
vorausgehenden grössern Ziffer beigefügt. So würde z. B. die laufende
Jahreszahl 1912 in der alten Sprache lauten: can-bak ho-lhu-kal
catac lah-ca 4x400 + 15x20 und 12).

In analoger Weise, wie die Maya von Yucatan, bilden nun
auch die Maya-Sprachen von Guatemala die von 40 an zwischen
den „Zwanzigern" gelegenen Zahlen, indem sie von dem niedrigem
Multiplum von 20 dem nächsthöhem entgegenzählen. Nur wird
in den Sprachen von Guatemala der Begriff „gegen" nicht durch
eine besondere Partikel ausgedrückt, sondern es erscheint die

jeweilige höhere „Zwanzig" einfach mit dem Possessivpronomen
der 3. P. S. verbunden. Ferner wird von 400 an in gleicher
Weise dem nächstfolgenden Multiplum von 400 entgegengezählt.
Aus dem Gesagten sind nun die folgenden Beispiele von
Zahlbildungen im Cakchiquel leicht verständlich:

41 jun-r-ox-c'al 1 (gegen) sein 3x20 60);
61 jun-ru-ju-mu'ch 1 (gegen) sein 1x80;
601 o-mu'ch-jun-ru-ju-lajuj-c'al 5x80 -4- 1 (gegen) sein

11X20 220);
6001 jun-ru-vuak-lajuj-k'o 1 (gegen) sein 16x400 6400).
Die laufende Jahreszahl 1912 würde lauten: caj-k'o-cab-lajuj-

ru-vuak-lajuj-c'al 4x400 (-+) 12 (gegen) sein 16x20 320).

Aus dem Gesagten ist ersichtlich, dass sich auch die Maya-
Völker, wie die Mexikaner, im Besitz eines konsequent und logisch
aufgebauten und durchaus leistungsfähigen Zahlsystemes befanden.

Dessen Handhabung gestaltete sich für die höhern Zahlen allerdings
weniger leicht und bequem, als diejenige des unsrigen, da sie

eben nicht eine einfache, sich gewissermassen automatisch
vollziehende Addition, sondern ein förmliches Rechnen voraussetzte,

um von den niedrigeren Werten zu den höhern zu gelangen. Seit

der Eroberung des Landes durch die Spanier, welche die Indianer

zu der Rolle unterjochter, von ihren Herren brutal ausgebeuteter
und in ihrer geistigen Bildung absichtlich vernachlässigter Völker
verdammte, hatten die Indianer keinen Anlass mehr, für ihr tägliches
Leben sich der höhern Zahlen ihrer alten Zahlsysteme zu bedienen.

Es ist daher begreiflich, dass diese nach und nach in Verfall



— 63 —

gerieten und für die höhern Zahlen durch die entsprechenden

spanischen Worte ersetzt wurden. Wie die Dinge heute liegen,
trifft man selten mehr einen Indianer, der in der alten Weise seiner

Sprache über 200 zu zählen vermöchte, meist beginnt er schon
bei 100, das er in gemischter Ausdrucksweise als Jun-tiento" zu

bezeichnen pflegt, mit spanischen Zahlen zu operieren. Mit einem

Qu'iche-Indianer der Costa Grande brachte ich noch indianische
Zahlworte bis 900 heraus, während er für 1000 „un-sonto" angab",
was missverständlich aus „un ciento" (100) korrumpiert ist. Aber
auch die für 200 bis und mit 900 angegebenen Zahlen stellten
sich bei näherer Analyse als unrichtig heraus. So bezeichnete der

Indianer 200 als lajuj-r-o-c'al, was nur 90 (10 gegen 100) ergibt;
500 nannte er o-tuc, während dieses 200 (5x40) bezeichnet. Für
900 gab mein Indianer belej-vuak-c'al an, was ein schlechter, d. h.

der alten Sprache nicht mehr entsprechender Ausdruck für 1080

9x120) wäre. Der Cakchiquel-Indianer von San Juan
Sacatepequez, mit dem ich die meisten meiner Aufnahmen dieser

Sprache machte, war noch im Stande, mit indianischen Worten bis
auf 1000 zu zählen, brauchte aber für die Zahlen, die über 100

gelegen sind, eigentümlich modernisierte Ausdrücke, die z. T.
deutlich den Einfluss des Spanischen erkennen lassen, z. T. direkt
Entlehnungen aus dem Spanischen sind. Bei dem Interesse, das

solche Beeinflussungen einer Sprache durch eine ganz anders

geartete für die Völkerpsychologie darbieten, möge hier eine

Nebeneinanderstellung dieser modernen Ausdrücke mit denen der

alten Cakchiquel-Sprache folgen:

100 modern: jo-vuinak (5 X 20), alt: o-c'al 5 X 20).

200 modern: lajuj-vuinak 10 X 20) oder aw'-ciento
(2 X 100), alt: o-tuc (5 X 40).

300 modern: vuo-lajuj-vuinak (15 X 20), alt: vuo-lajuj-
c'al (15 x 20).

400 modern: ju-vuinak-c'al oder vuoo-mu'ch (5 X 80), alt:
o-mu'ch 5 X 80).

500 modern: vuoo-dento (5 X 100), alt: o-mu'ch-o-c'al
(5 X 80 + 5 X 20).

600 modern: vuaki-mu'ch-y-vuaki-c'al (6 X 80 + 6 X 20),
alt: o-mu'ch-o-tuc (5 X 80 -+- 5 X 40).



— 64 —

700 modern: vuku-mu'ch-y-vuku-c'al (7 X 80 + 7 X 20
560 -+ 140), alt: o-mu'ch-vuo-lajaj-c'al (5 X 80 + 15 X 20
400 + 300).

800 modern: vuajxaki-mu'ch-y-vuajxaki-c'al (8 X 80 -+-
8 X 20 640 +- 160), alt: ca-k'o (2 X 400).

900 modern: beleje-mu'ch-beleje-c'al (9 X 80 — 9 X 20

720+ 180), alt: o-c'al-r-oxo-k'o (5 x 20 (gegen) sein 3 x 400
100 gegen 1200 hin).

1000 modern: lajuj-mu'ch-lajuj-c'al (10 X 80 -+ 10 X 20
800 + 200), alt: o-tuc-r-oxo-k'o (5 X 40 (gegen) sein 3 X 400
200 gegen 1200 hin).

Es sei erwähnt, dass ich dem erwähnten Cakchiquel, der wie
die Mehrzahl seiner Stammesgenossen Analphabet war, jeweilen
die entsprechenden Ausdrücke der alten Sprache aus der
Cakchiquel-Grammatik des Padre Udefonso Flores (1753) zum
Vergleiche mit den modernen vorlas. Er versicherte mir aber
ausdrücklich, dass die Ausdrücke o-mu'ch-o-c'al für 80, ca-k'o für
800 u. a. nicht mehr bekannt seien und schon die Rechnung mit
c'al statt des modernen ju-vulnak (20) für die niedrigem und
daher im gewöhnlichen Leben häufiger gebrauchten Multipla von
20 mutete ihn altertümlich und ungewohnt an, weshalb er die
Rechnung mit ju-vuinak dafür vorzog. Auch für die Zahlen
zwischen 100 und 200 gab er jeweilen neben der Zählweise mit c'al
noch eine ganz modernisierte, aus Spanisch und Indianisch
gemischte Bezeichnungsweise an, so z. B.:

120 vuaki-c'al oder jun-dento-riqu'in-ju-vuinak 1 x 100
mit 20).

140 vuk-c'al oder hun-ciento-ri'quin-ca-vuinak (1 x 100 mit
40) usw.

240 cab-lajujc'al oder cab-lajuj-vuinak oder cai-äento-ri'quin-
ca-vuinak 2 X 100 mit 40).

241 cab-lajuj-c'al-rtquinjun 12 x 20 mit 1) oder cai-
ciento-ri'quin-ca-vuinak-jun (2 X 100 mit 2 x 20 -j- 1).

Man sieht aus diesen Beispielen, wie die spanische
Zählweise allmählich die alte indianische Rechnung durchsetzt und
verdrängt.

Auch für das Ixil gelang es mir, mit Hülfe des sehr

intelligenten Fiscal von Nebaj, eines der wenigen Indianer, die



— 65 —

damals schreiben konnten, die Zahlreihe nach der alten vigesimalen
Zählung von 1 bis 800 (ca-vuinkil-an-c'al-al 40 X 20) zu
erhalten. Von 820 bis 1000 wurden dagegen Ausdrücke angegeben,
die sich bei der Analyse als fasch berechnet herausstellten. Da
ich das Zahlsystem der Ixiles bereits an anderer Stelle mitgeteilt
habe1), ist es nicht nötig, hier darauf einzugehen. Nur möge
bemerkt sein, dass auch hier, in dem abgelegenen Ixil-Dorfe der
Sierra Madre, neben der alten vigesimalen Zählweise sich bereits
auch die dezimale des Spanischen einzudrängen beginnt. So lautet
z. B. 380 nach der alten Weise bele-la-n-c'al-al 19 x 20, nach
der neuen dagegen oxvual-dento-t-uc-ung-mu'ch-ul 3 x 100

mit 1 X 80.

Für das Kekchi von Coban und das Pokonchi von Tactic
gelang es mir nur, die Zahlreihe von 1 bis 200 noch mit den
indianischen Ausdrücken dieser Sprachen zu erhalten, darüber
hinaus wird heutzutage anscheinend spanisch gezählt.

Nachdem wir nun die indianische Zählweise für die über
20 gelegenen Zahlen erörtert haben, bleibt uns zum vollen
Verständnis derselben noch übrig, auch die Zahlreihe unter 20 näher
zu betrachten. Für die höhern Zahlen haben wir gesehen, dass in
ihrer Reihe von Strecke zu Strecke neue Einheiten auftreten, die
in den einzelnen Sprachen gelegentlich verschieden lauten, stets

aber, soweit sie sich heute noch analysieren lassen, konkrete Dinge,
wirklich gezählte Gegenstände bezeichnen, unter denen namentlich
eine wechselnde Zahl von Cacaobohnen, die in der vorspanischen
Zeit, und in abgelegenen Gegenden gelegentlich auch heute noch,
die Rolle des Kleingeldes, also eines Wertmessers, vertraten. Dieser
Aufbau des indianischen Zahlsystems beweist, dass die Indianer
der alten Zeit sich eine Zahl nicht als abstrakten Begriff, sondern
stets mit einem gezählten Objekte verbunden zu denken
vermochten und dass im Laufe der kulturellen Entwicklung, als das
Bedürfnis nach einem über die einfache Zählung der Finger und
Zehen hinausgehenden Zahlsystem sich eingestellt hatte, gewisse
dieser Objekte sich fest mit bestimmten Zahlwerten verbanden.
Wir werden daher erwarten dürfen, den Spuren wirklicher, gezählter
Objekte auch in der Zahlreihe unter 20 zu begegnen.

') Stoll, O., Die Sprache der Ixil-Indianer, S. 49 ff. Leipzig 1887.



— 66 —

Vergleichen wir zunächst die Zählweise des Mexikanischen
mit derjenigen des Cakchiquel, so finden wir einen Unterschied
zwischen beiden schon darin, dass das Mexikanische von 1 bis

20 ein quinäres, das Cakchiquel dagegen ein dezimales
Zahlsystem besitzt.

Das Mexikanische zählt mit Wurzelworten bis 5. Für 6

itt dann eine zusammengesetzte Form auf, die 5 + 1 bedeutet
und deren erstes Element chicua ist, ein Wort, dessen Ursprung
liehe Bedeutung nicht mehr bekannt ist, dessen Grundbegriff aber

hier sichtlich der von 5 ist. Mittels Zusammensetzung dieses Radikals

5 mit den Einheiten unter 5 werden die Zahlen 6 bis 9

gewonnen. Für 10 tritt ein neues Radical, matlactli, ein, das mit
den Einheiten unter 5 die Zahlen 11 bis 14 ergibt, während für
15 ein neuer Stamm, caxtolli, auftritt, der mit den Einheiten die

folgenden Ziffern von 16 bis 19 liefert. Weder in den Einheiten
1 bis 5, noch in den Ausdrücken für 6, 10 und 15 lässt sich eine

Spur eines gezählten Objektes erkennen; es handelt sich
anscheinend um völlig von den konkreten Objekten losgelöste
abstrakte Zahlbegriffe.

Das Cakchiquel dagegen zählt mit Wurzelworten von 1

bis 10 und gewinnt dann die Zahlreihe von 11 bis 19 durch
Zusammensetzung des Radikals für 10, lajuj, mit den Einheiten
von 1 bis 10, also 11 1 -+ 10, 12 2 •+- 10 usw. Während
aber, wie erwähnt, in der mexikanischen Zahlreihe nicht die
geringste Spur eines gezählten Objektes, wie „Finger" (mapilli),
„Zehe" (xopilll), „Hand" (maitl, in Komposition ma) nachzuweisen
ist, lässt eine vergleichende Untersuchung der Maya-Sprachen von
Guatemala noch deutlich erkennen, dass in den Sprachen der

Qu'iche-Gruppe nur die Zahl 1 (jun) anscheinend ohne konkretes
Objekt, als abstrakte Zahl, erscheint, während für die Zahlen 2 bis
9 die „Finger", für die Zahlen 10 bis 19 „Sonnen" oder „Tage"
das gezählte Objekt bilden und die Reihe der ersten „Zwanzig"
mit „ein Mensch" (ju-vuinak) abschliesst.

Es ist eine allgemeine sprachgeschichtliche Erscheinung, dass

gerade die ältesten und am häufigsten gebrauchten Worte einer
Sprache am meisten dem Prozess der Verschleifung ausgesetzt sind
und, je nach dem Charakter der jeweiligen Sprache, mehr oder



- 67 —

weniger tiefgreifende Einbusse und Änderung an ihrem ursprünglichen

phonetischen Bestände zu erleiden pflegen. Es kann daher
auch nicht befremden, wenn in den Zahlwörtern der Qu'iche-
Sprachen die Ausdrücke für die vorerwähnten gezählten Objekte
„Finger" und „Tage" nicht mehr in ihrer ursprünglichen vollen Form,
sondern in ihrem Lautbestand gekürzt und verändert erscheinen.
So ist in den Cakchiquel-Zahlen ca-i, ox-i, caj-i u. s. w., denen
im Qu'iche ca-ib,ox-ib, caj-ib u. s. w. entsprechen, das finale i,
und -ib das Rudiment der Nomina vuib und vui, welche in diesen

Sprachen „Finger", „Spitze", „Kopf" bedeuten. Ca-i sind also

ursprünglich nicht bloss „zwei", sondern „zwei Finger". Von der

ursprünglichen speziellen Bedeutung „Finger" hat dann das

Objektsuffix -/ und -ib die allgemeinere Bedeutung „Individuum",
„Stück" u. s. w. erlangt. Dieses Verhältnis kommt besonders dann
noch deutlich zum Ausdruck, wenn ein Zahlwort der Qu'iche- und
Pokom-Sprachen durch die Präposition chi mit dem jeweilen
gezählten Objekt verbunden wird, wie z. B. ca-ib chi mol zwei
Stücke von der Kategorie „Ei", d. h. „zwei Eier" (Kekchi); ix-ib chi

pat zwei Individuen von der Kategorie „Haus", d. h. „zwei Häuser"

(Pokonchi). Es ist klar, dass auch das Objektsuffix -/ und -ib den
uralten Gesetzen der Vokalharmonie der Maya-Sprachen unterliegt
und daher unter Umständen in der Form -e- und -eb, oder o und
ob oder -u und -üb erscheint, z. B. belej-e (Cakchiquel) und belej-
eb (Qu'iche) statt belej-i und belej-ib 9), vuo-o (Cakchiquel)
und vuo-ob (Qu'iche) statt vuo-i und vuo-ib 5), und vuk-u
(Cakchiquel) und vuk-ub (Qu'iche) statt vuk-i und vukib 7).

So klingt also, wie wir sehen, in der Zahlreihe der Qu'iche-
Stämme für die Zahlen 2 bis 9 noch die primitive Stufe der
Fingerzählung durch, welche, mehr oder minder ausgiebig auch durch die

Geberdensprache unterstützt, bei so vielen, vielleicht ursprünglich
bei allen Völkern den Ausgangspunkt des Zählens und damit auch
des Rechnens bildete. Während aber die Maya-Völker von Guatemala

die Zahlen von 1 bis 10 mit selbständigen Wurzelworten
bildeten, also die Finger beider Hände in fortlaufender Reihe
zählten, lässt die mexikanische Zahlreihe von 1 bis 20, trotzdem
sie das gezählte Objekt, also die Finger, nicht mehr ausdrückt,
doch in ihrer ganzen Anordnung deutlich erkennen, dass die
Zählweise hier ursprünglich in der Weise geschah, dass zuerst die



— 68 —

5 Finger der einen Hand, dann, wieder mit 1 beginnend, die
5 Finger der andern Hand gezählt wurden. Mit 10, matlactli,
war dann eine Zahl erreicht, die wir, zwar nicht wörtlich, aber
nach Analogie anderer Sprachen dem Sinne nach, als „beide Hände"
übersetzen können. Zu dieser wurden die Zehen des einen
Fusses addiert, bis mit 15 eine neue Zahl erreicht war, die die

Finger beider Hände und die Zehen des einen Fusses in einem
kurzen Radikal, caxtolli, ausdrückte. Diesem wurden nun wieder
die Zehen des zweiten Fusses zugezählt, bis „eine Zählung"
vollendet, d. h. die 20 erreicht war.

Für die Zahlreihe 10 bis 19 tritt nun in den Maya-Sprachen
von Guatemala ein anderes Objekt an die Stelle der „Finger".
Wir finden nämlich in dem mit dem eigentlichen Zahlwort für 10,

laj, verbundenen Suffix uj einen Stamm, den wir als lautlich ver-
schliffenes k'ij „Sonne", „Tag" ansprechen dürfen und der
wahrscheinlich in der Zählweise der Maya-Völker erst Eingang fand,
als das Kalenderwesen und mit ihm die Zeitrechnung zu höherer
Entwicklung gelangt war. Dagegen kehren die Maya-Sprachen
von Guatemala mit Ausnahme des Kekchi, wo 20 als ju-may
bezeichnet wird, mit dem Ausdruck „ein Mensch" für den Zahlwert
20 noch einmal.zur Fingerzählung zurück, denn „ein Mensch" in
diesem Sinne ist die Gesamtheit der Finger und Zehen. Auch die
Huasteca bezeichnet 20 als „einen Menschen" (jum-inic).

Eine von den Guatemala-Sprachen etwas abweichende
Zählweise zeigt die Maya von Yucatan. Die Unterschiede bestehen
in folgendem:

1. Die Zählung geschieht anscheinend mit selbständigen Worten

von 1 bis 11, nicht bloss wie bei den Guatemala-Sprachen von
1 bis 10. Ob wir in diesem Verhältnis noch den letzten Rest einer

ursprünglich mit Wurzelworten bis 20 gehenden Zahlreihe zu
erblicken haben, ist zweifelhaft. Wahrscheinlicher scheint es mir,
dass auch buluc bereits ein Kompositum darstellt und aus bol-ca
(9 -+- 2) entstanden ist, also dem nachfolgenden lah-ca (12 10 —- 2)
analog gebildet ist.

Erst von 12 an, das als 10 + 2 (lah-ca) bezeichnet wird,
werden die Zahlen durch Zusammensetzung der Einer mit dem
Stamme 10 (Iah) gebildet. Dabei macht 12 (lah-ca) wieder eine
Ausnahme von der für die Zahlen der Maya-Sprachen gültigen



- 69 —

Regel, indem die Einer, wie im Mexikanischen der 10

nachgestellt werden, während sie bei den übrigen Zahlen in
regelmässiger Weise der 10 vorausgehen (13 ox-lahun usw.).

2. Die Zahlen von 1 bis 8 erscheinen in der Sprache von
Yucatan als nackte Stämme ohne Objektssuffix, also als abstrakte
Zahlen und nicht, wie die Sprachen von Guatemala mit dem Rudiment

eines gezählten Objektes verbunden. Dagegen erscheinen
die Zahlen 9 (bol-on), 10 (lah-un), mit einem Suffix un verbunden,

das nach den Gesetzen der Lautverschiebung dem Zahlsuffix
-uj der Qu'iche-Sprachen entspricht und in dem wir eine
Verschiebung des Stammes kin „Sonne", „Tag" vermuten dürfen, der

mit dem Stamm k'ij der Qu'iche-Sprachen wurzelidentisch ist.
3. Der Wert von 20 wird in der Maya von Yucatan nicht

als „ein Mensch" ausgedrückt, wie in den Guatemala-Sprachen,
sondern durch „ein kal": es fehlt also der Maya jede sichtbare
Reminiscenz an die Fingerzählung.

Mit diesen Andeutungen wollen wir das Zahlsystem der

Maya-Völker verlassen, so verlockend es wäre, auch noch die

übrigen Synthesen, in deren Bildung Zahlworte eintreten, die

Bildung der Distributiv-Zahlen, der Ordnungszahlen, Zahladverbien
und Multiplicativa einer Betrachtung zu unterziehen. Nur das

Eine sei hier noch erwähnt, dass die alte Fingerzählung sehr
wahrscheinlich auch der Pluralbildung der Maya-Sprachen zu
Grunde liegt, indem die Pluralsuffixe -i (Cakchiquel), -ib (Qu'iche)
und -eb (Kekchi) ebenfalls auf den Stamm vui (Cakchiquel) und
vuib (Qu'iche) für „Finger" zurückzugehen scheinen.

D. Die Verbalflexion. Ebenso leistungsfähig wie das

Zahlsystem ist die Ve r b a 1 f 1 e x i o n der Maya-Sprachen. Allerdings ist die
Zeit zu einer vergleichenden Darstellung der Verbalflexion
sämtlicher Glieder der Maya-Familie noch nicht gekommen, trotzdem
schon vor längerer Zeit beachtenswerte Versuche in dieser Richtung
gemacht worden sind1). Verschiedene Umstände tragen dazu bei,
das ganze Problem ausnehmend schwierig zu gestalten. Zunächst
einmal zeigt es sich bei tieferm Eindringen in den Bau der Maya-
Sprachen bald, dass es nicht angeht, die zahlreichen Verbal-Suffixe,

') Charencey, Comte H. de, De la conjugaison dans les langues de la

famille Maya-Quichee, Louvain 1885.

Seier, E., Das Konjugationssystem der Maya-Sprachen, Berlin 1887. Diss.



- 70 —

die in mehreren Sprachen gleichlautend erscheinen, ohne weiteres
auch der Bedeutung nach als identisch zu behandeln. Sondern
jede Sprache, oder zum mindesten jede Sprachgruppe, geht in der

Verwendung der Suffixe gewissermassen ihre eigenen Wege. Zweitens

ist es häufig recht schwer, den genauen Sinn richtig zu
erfassen, den die Indianer mit den einzelnen Suffixderivaten der
Verbonominalstämme verbinden und selbst die Entscheidung
darüber, ob eine bestimmte Suffixform in aktiver oder passiver
Bedeutung, in transitivem oder intransitivem Sinne empfunden wird,
ist keineswegs immer leicht. Ferner sind gerade die ältesten

Grammatiken, die also die Maya-Sprachen noch in einem vom
Spanischen wenig beeinflussten Zustande vorfanden, nach dem
Muster der lateinischen Grammatik abgefasst. Sie sind daher
vielfach in den Deutungen, die sie den einzelnen Wortformen
geben, zu schablonenhaft und zu wenig dem lebendigen
Sprachgebrauch entnommen, um für derartige vergleichende Untersuchungen
unbedingt zuverlässig zu sein und selbstverständlich ist bei ihnen

von einer tieferdringenden Analyse der einzelnen Verbal-Affixe und

ihrer Bedeutung keine Rede. Gleichwohl sind auch diese ältesten
Grammatiken und Wörterbücher (diccionarios) von unschätzbarem

Werte, nicht zum wenigsten dadurch, dass sie noch eine grosse
Zahl von Wortformen, speziell auch von Verbalformen enthalten,
die man in der gewöhnlichen, heutigen Umgangssprache der
Indianer kaum mehr hört und deren Fortleben in der heutigen
Sprache man erst dann gewahr wird, wenn man auf Grund der
alten Grammatiken ausdrücklich danach fragt. Immerhin ist schon

manche, in den alten Büchern aufgeführte Form tatsächlich aus
der heutigen Umgangssprache verschwunden und wenn man sich
danach erkundigt, erhält man wohl die Antwort: „ya no se sabe" (ist
nicht mehr bekannt) oder: „serä lengua de calpules", d. h. das

wird zur Sprache der Calpules gehören." Als „Calpules", eine
missverständliche Anwendung des mexikanischen calpulli „Stammsippe",

bezeichnen die heutigen Indianer ihre Dorf- und Kirchenältesten,

also die Leute, die noch am ehesten in der Lage sind,
die Ausdrücke der alten Sprache zu kennen.

Wenn schon die erstaunlich grosse Anzahl von Suffixen eine

für den Europäer schwer zu erfassende Nüancierung des

beabsichtigten Sinnes gestattet, so wird selbst dieser Reichtum an Aus-



— 71 —

drucksmöglichkeiten noch wesentlich vermehrt durch die ausgiebige
Verwendung von meist einsilbigen Partikeln, die, soweit sie sich der

Analyse überhaupt zugänglich erweisen, in den Hochlandsprachen
von Guatemala vielfach rudimentär gewordene Stämme von Verben der

Bewegung: „eintreten", „gehen", „kommen", „herabsteigen" oder
des Verweilens: „an einem Orte sich befinden", „bleiben" u. s. w.
darstellen. Es ist nicht immer leicht, in unsern Sprachen die durch
die Anwendung solcher Partikeln für das indianische Sprachgefühl

gewonnene Nuance der Bedeutung nach genau wiederzugeben, um so

weniger, als diese Verwendungsarten mit dem ursprünglichen Sinn
der betreffenden rudimentären Stämme häufig nur noch in lockerem,
zuweilen sogar in gar keinem erkennbaren Zusammenhang mehr
stehen. Ein paar Beispiele mögen genügen, um einen Begriff von
der Verwendungsweise solcher Partikeln zu geben.

Stamm vui „an einem Ort sich befinden", adverbial „dort",
„hier", z. B. pajuyu x-be vui n-data „in den Wald ging dort (vui)
mein Vater".

Stamm can „bleiben", adverbial „dauernd", z. B. ta-tz'ap-
ij can „schliesse es zu" (seil, „und lasse es geschlossen bleiben").
Xe ri vui ni-bij can, manak „nur dies hier sage ich, sonst nichts"
(seil, „damit habe ich alles gesagt, dabei bleibt es").

Stamm pe „kommen", adverbial „hierher", z. B. ta-cam-d

pe ri c'ul „bring mir das Tuch" (seil, hierher).

Besonders schwierig wird die sinngerechte Übertragung, wenn
solche Partikeln gehäuft auftreten, wie in folgendem Beispiel: pa
jay x-el vui pe ri Pedro „aus dem Innern des Hauses trat hier
heraus der Peter". Der schon in der Partikel vui gelegene
Ortsbegriff „hier", „hierher" wird noch durch den gleichbedeutenden
Stamm pe verstärkt, dessen verbaler Grundbegriff „kommen" ist.

In den Qu'iche-Sprachen, welche die durchsichtigsten und

am besten gekannten Verhältnisse der Verbalflexion unter den

Sprachen Guatemalas darbieten, finden wir, dass die Konjugation
der einfachen, d. h. nicht mit Suffixen versehenen
Verbalstämme drei Zeiten unterscheidet, nämlich ein Präsens, eine

Vergangenheit und eine Zukunft, die z. B. für den Stamm ban

„machen", „tun", „verfertigen" lauten ni-buen „ich mache", x-in-
buen „ich machte", x-t-in-buen „ich werde machen". Die Zahl
der Numeri beschränkt sich auf zwei: Singular und Plural. Jeder



- 72 —

Numerus umfasst drei Personen (1. 2. und 3. Person Sing, und
Plur.), von denen jede für beide Geschlechter, das männliche und
das weibliche, nur eine Form besitzt. Der Form nach
unterscheiden diese Sprachen ferner zwei Genera: das aktive (ni-
lo'k „ich kaufe") und das passive (ngu-i-lok'-ox1) „ich werde

gekauft" oder „mir wird abgekauft") Zeitwort, dessen Präfixe mit
denen des intransitiven Zeitwortes übereinstimmen, während
das Passivum sich vom Aktivum und vom intransitiven Zeitwort
durch ein besonderes Suffix (-x) unterscheidet. Als Modi treten
uns ein Indikativ und ein Imperativ (transitiv: t-a-ban-ä
„mache", intransitiv: c-a-chub-an-e „spucke aus") als einfache
Formen entgegen, während durch Zuhülfenahme der Partikel laj
(töj im Cakchiquel von Sacatepequez) auch eine optative
Aussageart gewonnen wird, z. B. in der Kirchensprache: ti-ban-taj
avu-ajo-om vuavue ch-u-vui uleu „es geschehe dein Wille hier
auf Erden". Ein Infinitiv im Sinne unserer Sprachen fehlt, der
nackte Verbalstamm bezeichnet lediglich den allgemeinen Begriff,
der dem jeweiligen Zeitwort innewohnt und erst durch die Affixe
erhält er seine weitern Qualitäten als aktive oder passive, transitive
oder intransitive Verbalform. So bezeichnet ban nicht „tun",
sondern nur den Begriff des „Tuns", tz'et bedeutet nicht „sehen",
sondern den Begriff des „Sehens" u. s. w.

Dieser bescheidene Grundbau der indianischen Verbalflexion
wird aber durch eine grosse Zahl abgeleiteter Formen, die z. T.
mehr nominalen, z. T. mehr verbalen Charakter besitzen, ganz
bedeutend verstärkt, so dass für die Feinheit der Ausdrucksweise
auch in Bezug auf die Bestimmung der Zeit, der Dauer und der

Art, in der ein bestimmter Verbalbegriff zur Ausführung gelangt,
eine erstaunliche Mannigfaltigkeit gegeben ist. Einen Begriff davon

mag folgende Zusammenstellung der im heutigen Cakchiquel von
San Juan Sacatepequez noch gebräuchlichen Derivate des Stammes
ban geben, der wie oben erwähnt, den allgemeinen Begriff des

„Tuns", „Machens", „Verfertigens" ausdrückt:

') In der Kirchensprache hat lok'ox den Sinn von „beichten" erlangt, da

die aktive Form lok'oj, die eigentlich „kaufen" bedeutet, von den Priestern für
den Begriff „lieben" (amare) verwendet wurde. Das Passivum lok'ox bedeutet
also in der Kirchensprache zunächst „geliebt werden"; die Indianer aber
verstehen darunter „beichten" im Sinne von „losgekauft werden" (seil, von den

Sünden).



— 73 -
ban-a „machen";
bana-töj „gemacht werden", „geschehen";
ban-a-taj-el „etwas, was gemacht wird";
ban-a-taj-nök „getan" oder „geschehen sein";
ban-ay-un „der, der etwas gemacht hat";
ban-buel eigentlich „das Instrument, womit man etwas macht

oder verfertigt", im heutigen Sprachgebrauch meist ein „Geschirr",
z.B. banbuelachak „Nachtgeschirr", „Abort", wörtlich „das Geschirr
für den Stuhlgang" (achak)1);

ban-ic „das Machen", z. B. köx nga-taj-ln ch-u ban-ic „was
machst du", wörtlich „was hast du vor zum machen?";

ban-uy „derjenige, der etwas macht oder verfertigt", z. B.

banuypop „Mattenflechter", banuyti-ij „Köchin", wörtlich „Macherin
der Speise";

ban-u-buel „der Ort, wo man etwas macht";
ban-ul „derjenige, der etwas getan oder gemacht hat";
ban-un „gemacht", „getan", z. B. banun chic „es ist schon

gemacht", nu-ban-un „ich habe gemacht", wörtlich „(es ist) mein
Gemachtes".

Für einzelne Verbalstämme ist die Zahl der Derivate noch
wesentlich grösser. Indessen muss doch gesagt werden, dass viele
der von den alten Grammatikern aufgeführten Derivate nicht mehr
im Gebrauch sind und sehr wahrscheinlich auch nie im Gebrauch

waren.
Das Gesagte mag genügen, um einen Begriff von dem Reichtum

verbaler und nominaler Suffixbildungen zu geben. Bevor wir
aber die Verbalflexion verlassen, möge noch darauf hingewiesen
sein, dass das indianische Sprachgefühl häufig schon mit dem
einfachen affixlosen Nomen einen Verbalbegriff verbindet. Wenn der

Cakchiquel-Indianer z. B. sagt: bak, so liegt für ihn nicht sowohl
der substantivische Begriff „Knochen" darin, denn diesen

pflegt er gewöhnlich durch das nominale Derivat bak-il auszudrücken

(z. B. ru-bakil vu-akün „sein Knochen meines Fusses", d. h. der

Knöchel), sondern er verbindet damit den verbalen Begriff „er
') Es braucht kaum gesagt zu werden, dass die Indianer selbst sich eines

solchen Geschirres nicht bedienen, sondern ihre Notdurft im Freien verrichten.
Das banbuel achak ist daher ein moderner Begriff, der erst durch die Bekanntschaft

mit den europäischen Kulturbedürfnissen Eingang in die indianische
Sprache fand.



— 74 —

ist mager". Durch Verdoppelung des einfachen Stammes bak
wird ein besonders hoher Grad des Magerseins ausgedrückt: bak-
bak nu-k'a „mein Arm ist ganz abgemagert". Wenn er sagt job>
so meint er damit weniger „Regen" im substantivischen Sinne, als

vielmehr „es regnet" und nur wenn er ausdrücklich sagen will:
„es fällt Regen", braucht er den Ausdruck: ndajin job oder ndajin
r-ussumal job „es fällt ein feiner Regen", wörtlich „es macht sein
Haar des Regens".

E. Die Reverentialformen. In den Sprachen mancher Völker
höherer Kulturstufen und komplizierterer sozialer Organisation finden
wir die Eigentümlichkeit, dass neben der Sprache des gewöhnlichen
Lebens in grösserm oder geringerm Umfange noch Ausdrucksformen
vorhanden sind, deren man sich nur bei gewissen Gelegenheiten
bedient. Solche Anlässe sind z. B.:

1. Das Gebet, d. h. die Unterhaltung des Menschen mit der
Gottheit, sowie das Abfassen oder Rezitieren heiliger Texte.

2. Die Unterhaltung des Untertanen mit dem Fürsten oder
überhaupt eines sozial Tieferstehenden mit dem Höherstehenden
oder der Verkehr jüngerer mit älteren Personen.

3. Die Unterhaltung der Kinder mit den Eltern.

Ein klassisches Beispiel dieses Verhältnisses liefert das

Javanische, wo mindestens 4 verschiedene Formen der Ansprache unter
schieden werden, nämlich:

1. Das bäsä krämä, die besonders ehrerbietige, höfliche
Sprache, von den Holländern auch wohl als Hoch-Javanisch bezeichnet
wird und deren sich z. B. ein sozial Tieferstehender oder ein Jüngerer
bedient, wenn er sich an einen im Range Höherstehenden oder
einen Altern wendet. Diese Redeweise besteht:

a) aus Worten, die dem bäsä krämä ausschliesslich
eigentümlich sind und dem „niedern" Javanisch fehlen;

b) aus Worten, die nur durch verschiedene Endungen oder
durch Unterschiede der Aussprache sich von den
gleichlautenden der „niedern" Sprache unterscheiden;

c) aus Worten, die unverändert aus der „niedern" Sprache
herübergenommen sind, da keine entsprechenden
Ausdrücke im bäsä krämä vorhanden sind;



— 75 —

d) aus Worten, die eigentlich dem bäsä krämä angehören,,
aber auch in der „niedern" Sprache gebraucht werden
können.

2. Das bäsä ngoko oder das „niedere" oder „allgemeine"
Javanisch, dessen sich ein Höherer oder Älterer im Verkehr mit
einem Niedrigeren oder Jüngeren bedient, während dieser ihn im
bäsä krämä anredet.

3. Das bäsä madjä oder die „mittlere" Sprache, eine Art
höflicher Redeweise, deren man sich im Verkehr mit Leuten bedient,
denen man wohl Achtung, aber doch nicht Unterwürfigkeit schuldig
ist. Ihren Grundstock bildet das „niedere" Javanisch, dem aber

Ausdrücke des Hoch-Javanisch und solche beigemischt sind, die

dem basa madjä eigentümlich sind.

4. Das bäsä kraton oder die „Hofsprache". Ihrer bedient

man sich in Gegenwart des Fürsten und sie wird auch von dessen

Abgesandten bei der Übermittlung seiner Befehle gebraucht. Ihre

Grundlage ist das „Hoch"-Javanisch, dem aber eine Anzahl anderer

Ausdrücke, auch solche der Unterwürfigkeit beigemischt sind, die

man allein dem Fürsten gegenüber gebraucht.
Sehr reich an Anredeformen, die eine besondere Höflichkeit

auszudrücken bestimmt sind, ist ferner das Japanische. Hier
sind nicht nur besondere Pronominalformen vorhanden, mit
denen der Diener zu Herr und Herrin, der Gastgeber zu seinen

Gästen, der sozial Tieferstehende zum Vornehmem, der Vater zu
seinen Kindern, diese zu ihren Eltern, der Angeklagte zum Richter
und umgekehrt, der ältere Bruder zum jungem zu reden durch die
Landessitte gehalten ist und die wieder je nach den Bedürfnissen

des einzelnen Falles eine Abstufung der Höflichkeitsgrade
aufweisen. Sondern auch die Konjugation, wenn wir diesen
Ausdruck der Kürze halber auch für eine nicht flektierende Sprache,
wie das Japanische beibehalten wollen, verfügt für den Verkehr
mit Höherstehenden über eine ganze Reihe von Höflichkeitsverben
und von Umschreibungen mittels besonderer Hülfszeitwörter der

Höflichkeit.
In die gleiche Kategorie sprachpsychologischer Erscheinungen

gehört es ferner, wenn im Chinesischen der Redende an Stelle der
einfachen Pronomina personale und possessivum für die eigene



— 76 —

Person Umschreibungen braucht, die bescheidener und selbst
verächtlicher Art sind und wenn er dagegen die Person des

Angeredeten durch besondere ehrerbietige Umschreibungen
auszuzeichnen sucht, indem er z. B. von seinem eigenen Sohn als

dem „kleinen Hund", vom Sohn des Angeredeten dagegen als dem

„gebietenden Herrn" spricht und dergl.

Auch in unsern europäischen Sprachen fehlen solche reve-
lentiale Ausdrucksweisen keineswegs. Dahin gehört es, wenn z. B.

„Seine Königliche oder Kaiserliche Majestät Allergnädigst geruht",
dem Herrn X einen Orden zu verleihen oder wenn, wie es in der

Literatur des 18. Jahrhunderts zuweilen der Fall war, ein Gelehrter
sein Werk seinem Landesherrn widmete als dessen „in tiefster
Ehrfurcht ersterbender, alleruntertänigster Diener". Die im Französischen

gebräuchliche Verwendung der 2. P. Plur. gegenüber einer
Einzelperson ist nicht nur im Französischen (vous) und Englischen
(you) als Höflichkeitsform üblich geworden, sondern hat als solche
auch im Neugriechischen das altgriechische „du" verdrängt und
sich sogar in eine so alte und im Rahmen der europäischen
Sprachen gänzlich isolierte Sprache, wie das Baskische eingedrängt.
Im Baskischen der französischen Landesteile entspricht die 2. P.

Plur. „du" in ihrer Verwendung durchaus dem französischen „vous"
gegenüber einer Einzelperson, während in den spanischen
Baskengebieten von Guipüzcoa und Bizcaya das Demonstrativpronomen
berori „dieser da" zur Höflichkeitsform an Stelle des spanischen
usted „Sie" für die Einzahl geworden ist, während der spanischen
Pluralform ustedes die Pluralform desselben Pronomens, berok
„diese da", entspricht. Auch in unsern deutschschweizerischen
Dialekten fehlen solche Anklänge reverentialer Anredeformen nicht.
Abgesehen davon, dass z. B. im Kanton Bern und Solothum die

Verwendung der 2. P. Plur. „Ihr" als Höflichkeitsform gegenüber
einem einzelnen Angeredeten ganz dem französischen „vous"
entspricht, finden wir in manchen ländlichen Gegenden, z. B. in den
Kantonen Zürich und Schaffhausen den stehenden Brauch, dass
die Kinder, selbst wenn sie schon erwachsen sind, ihre Eltern und
Grosseltern mit „Ihr" anreden, während sie selbst von ihren altem
Verwandten mit „du" angeredet werden. Dass im Englischen die
2. P. Plur. (you) die 2. P. Sing, (thou) in der Umgangssprache
ganz verdrängt hat und dass diese nur noch in der poetischen



— 77 —

Sprache und als höchste Reverentialform bei der Anrede an die
Gottheit gebraucht wird, ist bekannt; nur die Sekte der Quäker
hatte das „du" als allgemeine Anredeform auch ausserhalb ihrer
Glaubensgemeinschaft beibehalten, aber auch hier wird sie mehr
und mehr durch „you" ersetzt. Auch die slavischen Sprachen,,
wie das Russische, Bulgarische, Serbische, benützen die 2. P. Plur.

zur höflichen Anrede an Einzelpersonen. Doch steht den Slaven,.
auch abgesehen von den Titulaturen, die den verschiedenen Rangstufen

offiziell zukommen, in den zahlreichen Verkleinerungssilben

ein Mittel zur Verfügung, um Höflichkeit mit einer gewissen
Zärtlichkeit und Vertraulichkeit in der Umgangssprache zu verbinden.

Gehen wir nun zur Neuen Welt über, so finden wir hier
in allererster Linie im Mexikanischen eine Sprache, die in
ungewöhnlich mannigfaltiger Weise Verehrung, Hochachtung, Pietät
durch besondere sprachliche Elemente auszudrücken vermag. Um
ein Eintreten auf das überreiche Detail zu vermeiden, mag es

genügen, hier aus der ausserordentlich selten gewordenen Grammatik

des Jesuitenpaters Horacio CarochiJ) die Worte anzuführen,,
mit denen er das Kapitel über die „reverentialen Zeitwörter" (de
los verbos reverenciales) einleitet. Sie lauten:

„Eine Eigentümlichkeit besitzt diese mexikanische Sprache,
die ihr sehr zum Vorzug gereicht und worin sie sogar den
europäischen Sprachen überlegen ist, dass nämlich, wie früher erwähnt,,
nicht bloss Nomina, Pronomina, Präpositionen und viele Adverbien,
sondern auch die Zeitwörter durch eine geringfügige Veränderung
ihrer Wurzeln zu Reverentialformen werden."

„Das reverentiale Zeitwort hat dieselbe Bedeutung wie das

Wurzelzeitwort, von dem es abgeleitet ist, nur wird dadurch noch
die Hochschätzung der aktiven und passiven Person und der Person,
mit der oder von der man spricht, dem Sinn hinzugefügt. Der
Redende aber, so hochstehend er sein möge, braucht, wenn er von
sich selbst redet, die Reverentialform nicht, wenn ihn nicht die
leidende Person dazu nötigt. Und so kann man nicht sagen: ni-
no-cochi-tia sondern nur ni-cochi „ich schlafe"; aber man kann
und muss sagen: nic-no-tlacot-llia in Totecuiyo Dios-) und nicht

') Carochi, Horacio, Arte de la lengua Mexicana con la declaracion de

los adverbios della. Mexico 1645, S. 66.

2) „Ich liebe unsern Herrgott".



— 78 -
nic-tlacotla, wegen der Würde der leidenden Person des
Zeitwortes."

Die Zahl der Elemente, die in das mexikanische Verbum
eintreten können, um es aus dem gewöhnlichen Stamm in die
Reverentialform zu verwandeln, ist eine sehr grosse. Sie lassen sich
indessen in zwei, ihrem Wesen nach verschiedene Kategorien
trennen, nämlich:

1. In ein pronominales Element, das lediglich in den

Reflexivpronomina der gewöhnlichen Sprache besteht, die zwischen
das jeweilige Verbalpronomen und den Verbalstamm selbst
eingeschoben werden, die aber in dieser Verwendung als Reverential-
Elemente ihren Charakter als Reflexivpronomina vollständig
verlieren und daher den Sinn des Verbums nicht ändern. An Stelle
der einfachen Verbalpronomina der 1. und 2. P. Sing, ni- und ti-
treten also die durch die Reflexivpronomina erweiterten Formen
ni-no- für die 1. und ti-mo- für die 2. P. Sing., während für die
3. P., die kein Verbalpronomen hat, das Reflexivum mo- die
Reverentialform bildet. So lautet z. B. die gewöhnliche Form der
2. P. Sing, von cochi „schlafen": ti-cochi, die Reverentialform ti-
mo-cochi-tia „du schläfs ".

2. In eine grosse Zahl von Suffixen, die je nach dem
Charakter und z. T. auch nach dem Lautbestand des jeweiligen
Zeitwortes verschiedene sein können.

Ein paar Beispiele mögen die Verwendung der reverentialen
Elemente im Mexikanischen erläutern.

Zu den häufigsten Reverential-Suffixen für Nomina gehören
die Endungen -tzin und -tzintli. So wird vom einfachen tatli
„Vater" die nicht-reverentiale Form no-ta „mein Vater" gebildet.
Will aber der Sprechende seine kindliche Pietät und seine Achtung
zum Ausdruck bringen, so sagt er nicht bloss no-ta, sondern
braucht die reverentiale Form no-ta-tzin. Ebenso drückt eine

Mutter ihre Liebe und Zärtlichkeit aus, indem sie nicht bloss sagt
no-coneuh „mein Sohn", sondern no-cone-tzin, gewissermassen
„mein lieber Sohn". Vom einfachen teopixqui „Priester", „Mönch"
lautet die Reverentialform teopixca-tzintli u. s. w. Von tzin ist
das Suffix -tzinco abgeleitet, das, mit gewissen Partikeln verbunden,
diesen reverentialen Charakter verleiht, z. B. mit ipal „durch",
„vermittelst": ipal-tzlnco in Dios tl-nemi-h „durch Gott leben wir".



— 79 —

Und endlich möge von den zahlreichen reverentialen Verbalsuffixen
noch das ebenfalls von -tzin abgeleitete Suffix -tzinoa erwähnt

werden, das hauptsächlich zur Bildung von Reverentialformen der

reflexiven Zeitwörter gebraucht wird, sich aber auch mit den

Reverentialbildungen anderer Zeitwörter zur Verstärkung ihres
reverentialen Charakters verbinden kann. So lautet z. B. vom Transi-

tivum nic-tlacotla „ich liebe (jemanden)" das einfache Reverential

nic-no-tlacot-ilia, das verstärkte Reverential nic-no-tlacot-ili-tzinoa,
z. B. nic-no-tlacot-ili-tzinoa in -To-tecuiyo „ich liebe und verehre

unsern Herrn" (d. h. Gott).
Durch die Häufigkeit und Mannigfaltigkeit solcher Reverentialformen,

deren sich die Missionare bei ihren Übersetzungen der
christlichen Glaubensschriften vielleicht im Übermass bedienten,
wird der mexikanischen Sprache die eigentümliche Schönheit und
Feierlichkeit verliehen, durch die sie sich vor andern amerikanischen
Sprachen auszeichnet.

Weit weniger entwickelt als im Mexikanischen ist nun die

Bildung reverentialer Formen in den Maya-Sprachen, doch fehlen
sie auch diesen nicht. Sie beschränken sich aber, zum Unterschied
vom Mexikanischen, auf nominale Bildungen, die Verba weisen
keine Reverentialformen auf. Auch die Reverential-Suffixe der
Nomina sind in den einzelnen Gliedern der Maya-Familie in
verschiedenem Grade entwickelt.

Für die Huasteca gibt schon Tapia Zenteno \), der nicht
nur huastekisch, sondern auch mexikanisch verstand und beide

Sprachen grammatikalisch behandelt hat, ausdrücklich an: „Es gibt
in dieser Sprache keine Reverential-Suffixe wie im Mexikanischen
und man behandelt eine hochgestellte Respektsperson nicht anders
als ein Kind, indem man sie mit „du" anredet. Was aber nicht
im sprachlichen Ausdruck liegt, wird durch die Geberde und die
in die äussere Haltung gelegte Würde und Ehrfurcht ausgedrückt,
durch die sie (seil, die Indianer) ihre Huldigung bezeugen. Und
so oft sie können oder es ihnen passend erscheint, brauchen sie

in der Unterhaltung mit Priestern das Wort paylome, und ihren
Ältesten oder weltlichen Personen von Ansehen gegenüber das

Wort aatque2), das sie beim Reden häufig wiederholen."

') Tapia Zenteno, Carlos de, Noticia de la lengua Huasteca, Mexico 1767, S. 14.

2) Paylome ist die Vokativform von paylom „Vater"; aatque diejenige
von ajatic „Herr".



— 80 -
Tatsächlich sind daher auch die Missionare genötigt gewesen,

sich für ihre Übersetzungen der Kirchengebete und des Katechismus

ins Huastekische der Ausdrücke der gewöhnlichen Sprache
für die Namen der Trinität, der Heiligen u. s. w. zu bedienen.

Auch in der Maya von Yucatan sind sprachliche Elemente
zum Ausdruck der Verehrung, Hochachtung oder Zärtlichkeit nur
in sehr geringer Zahl vorhanden. Die alte Sprache besass noch
einen besondern Ausdruck für „Ihre Heiligkeit", „Ihre Hoheit",
„Ihre Gnaden" und dergl., nämlich ch'elekat, ein Wort von dem
auch z. B. ch'elekatil uinic „derjenige, dem Respekt und Verehrung
gebührt", abgeleitet ist. In ähnlichem Sinne, wie ch'elekat, wurde
auch zenpech „gross", „viel", gelegentlich angewendet, z. B.

zenpech Ahau, „allergrösster König", zenpech Yumile „O grosser
Herr" u. s. w. Im übrigen fehlen aber auch der Maya eigentliche
Reverentialformen und die Missionäre suchten daher in der Kirchensprache

deren Mangel durch die Heranziehung von abstrakten
Begriffen zu ersetzen, so z. B. Dios yumbil, Dios mehenbil yetel
Dios Espiritu Santo, was etwa „Gott Vaterschaft, Gott Sohnschaft
und Gott heiliger Geist", anstatt der einfachen Form „Dios yum,
Dios mehen, bedeuten würde.

Das Tzental weist gar keine Spuren reverentialer Formen auf.

Dagegen sind solche in den Qu'iche-Sprachen wieder
mehrfach vorhanden. So hat das Qu'iche selbst eine besondere
reverentiale Anredepartikel, die in der vollen Form Lal im Sinne

von „Eure Hoheit" lautet und zu La gekürzt wird, wenn sie einem
Nomen nachgestellt wird, wie in folgendem Beispiel: Lal Ajau,
oj munib La „O fürstliche Hoheit, wir sind Sklaven Eurer Hoheit".
Die Missionäre haben denn auch nicht versäumt, diese Reveren-

tialpartikel in die Kirchensprache hinüberzunehmen, z. B. Lal
cajaual Tiox „Unser Herr Gott", chi-pet-aj ajauarem La „Dein
Reich komme" (wörtlich „zum Kommenmögen der Herrschaft
Deiner Hoheit".

Eine zweite Kategorie von Reverentialformen ist in den

Qu'iche-Sprachen darin gegeben, dass in der Nomenklatur der

Verwandtschaftsgrade neben den einfachen Formen noch
solche existieren, die durch die Suffixe -ixel und -alz erweitert
sind. Diese erweiterten Formen werden mit Vorliebe gebraucht,



81

um je nach dem einzelnen Fall Höflichkeit, Ehrerbietung oder
Zärtlichkeit auszudrücken. Ich stelle hier einige solcher erweiterter

Bezeichnungen von Verwandtschaftsgraden aus dem Cakchiquel
zusammen:

Einfache Form Reverenti alform

Vater tata tata-ixel, tata-tz
Mutter te te-exel
Sohn c'ajol c'ajol-axel, c'ajol-atz
Tochter meal meal-axel
jüngerer Bruder cha'k cha'k-ixel, cha'k-atz
Onkel ican ican-ixel
Neffe ica 'k ica'k-ixel
Schwager baluc baluqu-ixel

Auch diese suffigierten Formen sind von den Missionären in
die Kirchensprache übernommen worden. So wird im Kirchengebet
in der Qu'iche-Sprache für „Gott Vater" statt der einfachen Form
Tiox cajau die Suffixform Tiox cajauixel gebraucht, der im
Cakchiquel statt des einfachen Dios Tat das erweiterte Tiox Tatatz
entspricht.

Es muss übrigens ausdrücklich bemerkt werden, dass die
Formen auf -atz und -ixel keineswegs überall, wo sie gebraucht
werden, reverentiale Bedeutung haben. Namentlich kommt das
Suffix -atz, das übrigens auf die Verwandtschaftsbezeichnungen
beschränkt ist, gelegentlich in Verbindungen vor, wo weder von
Respekt, noch von besonderer Zärtlichkeit die Rede sein kann,
z. B. itzel ji-atz „schlechter Schwiegersohn" und dergl. Die
Suffixformen auf -ixel haben zuweilen einfach kollektive Bedeutung,
z. B. e-c'ajol-axel, e-meal-axel „Söhne und Töchter", d. h. die
Gesamtheit der Söhne und Töchter. Der Bildung nach sind die
Formen auf -ixel Nomina auf -el von einer für sich allein nicht
existierenden passiven Verbalform auf ix der betreffenden
Verwandtschaftsbezeichnung: baluqu-ix-el ist sprachlich „einer-der
Schwager (baluc) wird oder geworden ist".

In der gewöhnlichen Sprache scheinen diese Suffixformen
auf -atz und -ixel mehr und mehr unter dem Einflüsse des

Spanischen zu verschwinden, man erfährt sie gewöhnlich nur noch,
wenn man ausdrücklich danach fragt.

6



— 82 —

F. Die Männer-und Frauensprache. Bekanntlich liegen
schon aus älterer Zeit Angaben vor, wonach die Frauen der lnsel-
Caraiben neben dem Caraibischen, dessen sie sich im Verkehr mit
Männern bedienten, noch eine andere Sprache besassen, die sie

nur redeten, wenn sie unter sich waren, also eine richtige
Frauensprache. Und zwar zeigt die Untersuchung der Elemente dieser

Sprache, dass sie sich eng an die Sprache der Bewohner der
Grossen Antillen und einiger festländischer Küstenstriche anschloss,
nämlich an das Arawakische. Indem man die Wandersagen der

Eingebomen der Kleinen Antillen zu Hülfe nahm, gelangte man
zu der Ansicht, dass die von den Caraiben eroberten Inseln
ursprünglich von Arawaken bewohnt waren, die mit Ausnahme der
Frauen von den Caraibischen Eroberern ausgerottet wurden. Die
Frauen aber hätten ihre arawakische Sprache auf ihre Töchter und
diese wieder auf die weiblichen Nachkommen der folgenden
Generation fortgepflanzt. Die Knaben jedoch hätten, trotzdem sie

von ihren Müttern und Schwestern die Frauensprache reden hörten,
doch vom fünften oder sechsten Jahre an die caraibische Sprache
der Männer angenommen. Ich werde aber bei einer spätem
Gelegenheit zu zeigen versuchen, dass das Problem der caraibischen

„Frauensprache" nicht ganz so einfach liegt, um mit der
Annahme der Ausrottung der Männer und Beibehaltung der Frauen
als Sklavinnen und Gattinnen seitens der caraibischen Eroberer
vollständig erklärt zu sein. Schon Raoul de la Grasserie1) hat in
seiner grammatikalischen Skizze des Timucua, einer indianischen
Sprache von Florida, ausdrücklich darauf hingewiesen, dass bei

derartigen Untersuchungen zwei verschiedene Erscheinungen genau
auseinanderzuhalten sind, nämlich:

1. Die Bezeichnung der Verwandtschaftsgrade, die
für gewisse Sprachen und für gewisse Grade mit verschiedenen
Wortstämmen geschieht, je nachdem der Sprechende ein Mann
oder eine Frau ist.

2. Der eigentlicheBilinguismus, dessen Begriff voraussetzt,

dass zur Bezeichnung gewisser Dinge, die nicht wie die

Verwandtschaftsgrade mit dem Redenden organisch verbunden sind,

') Grasserie, Raoul de la, Esquisse d'une grammaire du Timucua, langue
de la Floride, S. 8 (Separatum ohne Jahrzahl).



— 83 -
doch verschiedene Wortstämme gebraucht werden, je nachdem ein

Mann oder eine Frau spricht.
Der erstere Fall, Verschiedenheit der einzelnen

Verwandtschaftsnamen bei Mann und Frau, ist im Gebiet der amerikanischen

Sprachen recht häufig und hat nichts mit dem Vorhandensein einer
besondern Männer- und Frauensprache zu tun, sondern ist der
direkte Ausfluss der Stammesorganisation auf der Grundlage der

Gentilverfassung mit mehr oder minder ausgesprochenen exoga-
mischen Heiratsnormen. Wir finden diesen Fall daher innerhalb
der verschiedensten Sprachfamilien Nord-, Mittel- und Süd-Amerikas

entwickelt, so im Timucua, im Taraskischen, im Mexikanischen,
im Arawakischen und in der caraibischen Sprachfamilie, wo ein
beträchtlicher Teil der sogenannten „Frauensprache" gerade darauf
beruht, dass zur Bezeichnung eines und desselben Verwandtschaftsgrades,

für den in unsern Sprachen Mann und Frau den gleichen
Ausdruck brauchen, im Inselcaraibischen verschiedene Ausdrücke
vorhanden sind, je nachdem eine Frau oder ein Mann spricht.

Zu den Sprachen, welche die genannte Erscheinung in
ausgesprochener Entwicklung zeigen, gehören nun auch die Maya-
Sprachen. Da aber der Schwerpunkt dieses Phänomens nicht
sowohl auf dem Gebiete der Sprachpsychologie, als vielmehr auf

demjenigen der Soziologie der Maya-Stämme liegt, mögen einige
kurze Andeutungen hier genügen.

In der Huasteca finden wir besondere Ausdrücke bei Mann
und Frau für folgende Verwandtschaftsstufen: Vater (M.: paylom,
F.: pap), Sohn (M.: atic, F.: tarn), Enkel (M.: momob, F.: iyib),
Schwester (M.: ixam, F.: bayil), Schwiegervater (M.: iyam, F.: alib).

In der Maya von Yucatan: Sohn (M.: mehen, F.: xibil-
at), Tochter (M.: ix-mehen, F.: ch'upul-al), Enkel (M.: i'tzin für
den Sohnssohn, mam für den Tochtersohn, F.: i für den Sohnssohn,

abil für den Tochtersohn), Neffe (M.: achak für die Schwesterkinder,

mehen für den Brudersohn, F.: mehen für den Schwestersohn,

al für die Brudertochter), Schwiegervater (M.: haan, F.: nohyum),
Schwiegermutter (M.: ix-haan, F.: nohco).

Im Cakchiquel werden von Mann und Frau verschieden
benannt: Sohn (M.: c'ajol, F.: al), Tochter (M.: meal, F.: al),
Enkel (M.: mam, F.: iy), Schwager (M.: baluc, F.: echam), Onkel



— 84 —

(M.: ta, F.: ican), Schwiegervater (M.: jl-nam, F.: ali-nam),
Schwiegermutter (M.: ji-te, F.: ali-te).

Es bestehen ferner verschiedene Ausdrücke für „Gatte" und

„Gattin". In der Huasteca z. B. nennt die Frau ihren Mann illauh,
der Mann die Frau ixal, in der Maya lauten die entsprechenden
Ausdrücke icham für „Gatte" und atan für „Gattin", im Cakchiquel
nennt die Frau ihren Mann achijil, der Mann die Frau ixjail.

Die übrigen Verwandtschaftsnamen sind für Mann und Frau

die gleichen. Die Analyse der Verwandtschaftsnomenklatur bietet
nach verschiedenen Seiten hin grosses Interesse. So ist z. B. der

Grundbegriff des Wortes, mit dem eine Maya- oder Cakchiquel-
Indianerin von ihren Kindern spricht, nämlich al, derjenige von
„schwer", „Gewicht", was damit zusammenhängt, dass die Frau

während der Schwangerschaft und während der Säugeperiode das

Kind trägt und daher in erster Linie als „Gewicht" empfindet.
Die Ausdrücke für „Grossvater" und „Grossmutter" haben im
Cakchiquel nicht bloss diese spezifische Bedeutung, sondern mam
bedeutet auch allgemein einen „alten Mann", atit eine „alte Frau".

Auffällig ist ferner, dass z. B. im Huastekischen der Mann seinen

Schwiegervater und Schwiegersohn mit demselben Ausdrucke iyam
benennt, während die Frau ihren Schwiegervater und ihre Schwiegertochter

ebenfalls mit dem gleichen Ausdruck, alib, bezeichnet. Auch
in der Maya bezeichnet der Mann sowohl den Schwiegervater als
den Schwiegersohn mit demselben Worte haan. Ähnliches findet
sich auch noch bei andern Verwandtschaftsgraden. Wir müssen
aber hier die weitere Untersuchung der Verwandtschaftsnomenklatur
als nicht zu unserm Thema gehörig verlassen und uns damit
bescheiden, noch zu erwähnen, dass diese Nomenklatur in dem

Zustande, in dem sie auf uns gekommen ist, weder eine rein

deskriptive noch eine rein klassifikatorische im Sinne von Lewis
H. Morgan J) ist. Sie zeigt vielmehr einen eigentümlich gemischten
Charakter, indem sie z. T. deskriptive Ausdrücke nach Analogie
der unsrigen aufweist, während andere wieder dafür sprechen, dass

die ursprüngliche Nomenklatur klassifikatorisch war, aber durch die

gewaltsame Umprägung in die Schablone der europäischen Ver-

') Morgan, Lewis H., Systems of Consanguinity, Washington 1871 (Smith-
sonian Contributions to Knowledge).



— 85 —

wandtschaftsnomenklatur durch die spanische Eroberung und die

Bekehrung zum Christentum ihren ursprünglichen Charakter verlor.

G. Die Wortmalerei (Onomatopöie). Unter den
zahlreichen Wortformen, die den Bestand einer höher entwickelten
Sprache ausmachen, nimmt die Gruppe, die wir als „Schallnachahmung"

oder in weiterem Sinne als „Wortmalerei" zu bezeichnen

pflegen, eine besondere Stelle ein. In früherer Zeit, als man dem

Problem des Ursprunges der Sprache noch lebhafteres Interesse

entgegen brachte, als heutzutage, war man geneigt, der

„Schallnachahmung" eine wichtige Rolle in der ersten Entwicklung der
artikulierten Sprache zuzuschreiben. Wenn nun auch der relativ
kleinen Gruppe onomatopoetischer Formen, die wir in der Sprache
finden, diese grundlegende Bedeutung nicht mehr zuerkannt werden
kann, so beanspruchen sie nichts destoweniger noch ein grosses
sprachpsychologisches Interesse, weil sich in ihnen bis zu einem

gewissen Grade die Schärfe der Naturbeobachtung des Volkes,
das die betreffende Sprache redet, wiederspiegelt.

Auch den Maya-Sprachen fehlen onomatopoetische Formen
nicht. Und zwar finden wir solche sowohl unter den Nomina
als unter den Verba. Ich beschränke mich aber hier darauf, einige
Beispiele beider Arten aus dem Cakchiquel1), anzuführen und zwar
wähle ich auschliesslich solche, die meinen eigenen Aufnahmen
entnommen sind, für deren Charakter als Wortmalereien ich daher

gewissermassen die Garantie übernehmen kann.
Unter den Nomina sind es naturgemäss eine Anzahl von

Insekten- und Vogelspecies, deren indianische Namen nach dem
Geschrei oder Ruf der betreffenden Vögel und dem Zirpen der Insekten

gebildet sind. So z. B. chiquirin „Cicade", lich-lich „Sperlingsfalke"

(Falco sparverius), pijiji „Schnepfe", surucucuy „Käuzchen",
tuktuk „Specht", tucuruy „Nachteule", utut und xpumuy, beides
wilde Taubenarten. Es ist dabei zu bemerken, dass die angeführten
Ausdrücke meist auf ganz bestimmte Species angewendet werden.

Die onomatopoetischen Zeitwörter sind relativ zahlreich.
Ich erwähne davon für das Cakchiquel die folgenden, wobei ich

') Es ist um so weniger notwendig, für die folgenden Erörterungen
Beispiele aus den übrigen Maya-Sprachen Guatemalas hier anzuführen, als sich
solche in meinen früher publizierten Grammatiken und Wörterbüchern des Ixil,
Kekchi und Pokonchi reichlich finden.



— 86 -
nur die Stämme selbst, ohne ihre Temporal- und Pronominalaffixe,
anführe:

Ayüm „gähnen", bakabä „händeklatschen", auch „mit den

Ohren wackeln", wie dies die Maultiere auf der Reise ja häufig
zu tun pflegen. Ferner: c'uxc'ut „kitzeln", turtüt und churür „ein
gurgelndes Geräusch machen, wie in einer Flasche geschütteltes oder
in einem steinigen Bachbett laufendes Wasser". Auch das Geräusch

der sich peristaltisch bewegenden Eingeweide wird mit churür
bezeichnet. Kirikä wird von dem Geräusch gebraucht, das durch
das Abstreifen oder Reiben der mit Schuhen oder Sandalen
bekleideten Füsse auf dem harten Boden entsteht. Jikijot „schluchzen"
vom einfachen Stamme jik, der „ersticken" bedeutet; vuavuot
„bellen", und zwar das gewöhnliche Bellen der Hunde, während

vuyin das langgezogene Heulen dieser Tiere bezeichnet. Vuolol
„Lärm machen", z. B. wenn viele schwatzende oder schreiende
Menschen beisammen sind, tz'ajtz'ot „schwirren", wird z. B. von
dem von der Bogensehne abfliegenden Pfeile gebraucht.

Ausser solchen auf wirklicher Schallnachahmung beruhenden

Verbalbildungen gibt es aber noch eine grosse Anzahl anderer,
bei denen der Schall nicht in Frage kommt, sondern die als

„Wortmalereien" im weitern Sinne zu bezeichnen sind. Ich nenne
davon für das Cakchiquel die folgenden: rabard „mit dem Schweife
wedeln", ripirä „zupfen", roporä „mit den Flügeln schlagen",
sevesöt „mit den Flanken schlagen", „keuchen", yupuyä „mit den

Augen zwinkern" u. s. w.

Ähnliche Listen Hessen sich auch aus den übrigen Maya-
Sprachen zusammenstellen.

H. Die Bildung neuer Begriffe. Sowohl für die
Untersuchung einer speziellen Sprache, als für sprachpsychologische
Fragen allgemeiner Natur ist die Art und Weise, wie die betreffende
Sprache ihre Grundelemente benützt, um neue Begriffe damit zu
bilden, stets ein Gegenstand von hohem Interesse. Denn sie

eröffnet uns, vielleicht besser als alles andere, einen Einblick in
die Gedankenwerkstätte des betreffenden Volkes. Für die
Sprachgruppe, mit der wir uns hier speziell beschäftigen, können wir
für die Bildung neuer Begriffe aus den Elementarbegriffen dieser
Idiome folgende Einzelfälle namhaft machen:



— 87 -
a) Die Abstracta. Bei den Erhebungen, die ein Europäer

über eine noch ungeschriebene aussereuropäische Sprache macht,

liegt es in der Natur der Sache, dass die abstracten Begrife am

schwierigsten zu seiner Kenntnis gelangen, weil hier die Anlehnung
an die Objekte der äussern Natur, die sonst beim Abfragen der

Eingebomen die erste Grundlage der sprachlichen Erhebungen
bildet, vollkommen wegfällt. Der Auskunft gebende Eingebome
seinerseits hat gar keinen Anlass, die Abstracta seiner Sprache

zu erwähnen oder sich ihrer zu bedienen, da er ja nur über
konkrete Gegenstände befragt wird. Dieses schwierige Verhältnis
hat in früherer Zeit die Ansicht entstehen lassen, dass einer
niedern K^ulturstufe eines Volkes auch stets eine Armut seiner

Sprache an abstrakten Begriffen entsprechen müsse, was nicht

durchweg der Fall ist. Vielmehr fehlt den Sprachen selbst so

primitiver Völker, wie die grönländischen Eskimo des 18.

Jahrhunderts und die alten Inselcaraiben die Fähigkeit, Abstracta zu

bilden, nicht ganz.

Als geradezu reich an Mitteln, abstrakte Begriffe auszudrücken,
müssen aber die Sprachen der grossen Kulturvölker Mittelamerikas,
der Mexikaner und der Maya-Völker bezeichnet werden. Bei den

letztem konstatieren wir sogar eine auffällige Vorliebe für den

Gebrauch kollektiver und abstrakter Ausdrücke an Stelle der
einfachen Wortstämme, selbst da, wo es sich in der Unterhaltung um

ganz konkrete Dinge handelt. Ein Beispiel mag dies illustrieren.
Als ich im Beginn meiner Cakchiquelstudien den schon früher
(S. 54) erwähnten Cakchiquel Sebastian Borrayo aufforderte, mir
den Satz „se estä cayendo la casa" (das Haus stürzt ein) zu
übersetzen, tat er dies zunächst wörtlich, indem er sagte ndi-tzak ka

ri jay „das Haus fällt um", fügte dann aber, gewissermassen in
weiterer Durchführung der Vorstellung einer einstürzenden Hütte,
noch bei: ndi-be r-al-al ju-c'an, was er ins Spanische mit den

Worten übertrug: „se va el pesor de un lado", „die Schwere geht
auf eine Seite". Das Wort alal ist ein Abstraktum vom Stamme

al, „schwer" und würde nicht bloss Schwere, sondern etwa

„Schwerheit" bedeuten. Um diese Abstraktion auch im Spanischen
durchzuführen, bildete der Indianer, der übrigens sehr gut spanisch
sprach, das im Spanischen gar nicht gebräuchliche Abstraktum

„pesor" statt des einfachen „peso" (Gewicht). In den Qu'iche-



88 —

k'a'k „Feuer"; Abstraktum:

k'ij „Sonne" »

chakij „trocken" H

utz „gut" >!

sak „weiss" 11

ya „Wasser" 11

bak „Knochen",„inager" „

tioj „Fleisch"

Sprachen, die wir hier einzig berücksichtigen wollen, sind es vor
allem die Suffixe -// und -al, mit welchen aus den einfachen
Stämmen Abstracta gebildet werden. So z. B. im Cakchiquel von
Sacatepequez:

k'ak'al „Zorn"
k'ijal „Sonnenglut"
chakijal „Trockenheit"
utzil „Güte" (einer Sache oder

einer Person)
sakil „Weisse", „Helligkeit"
yaal „Flüssigkeit", „das Wäss-

[rigsein"
bakil gewissermassen das „Ge-

[knöche"
tiojil „das Fleischige" z. B. ru-

tiojil ru-pa vu-d „Wade",
wörtlich „das Fleischige
in seinem Innern meines
Beines".

Sehr oft haben solche Suffixderivate auf -// und -al die
Bedeutung von Kollektivbegriffen, so z. B. c'oizij „Blume", c'otzijal
„die Gesamtheit der Blumen" (eines Baumes, einer Waldlichtung
und dergl.), chicop „Tier", namentlich „kleines Tier", „Insekt",
ru-chicopil cab „Biene", wörtlich „seine Insekten des Honigs", xatat
„Stützgabel", d. h. ein aufrecht im Boden stehender, mit einer
Gabel endender Pfeiler, dessen Gabel den Querpfeilern beim
Hüttenbau als Lager dient, xatatil „die Astwinkel eines Baumes"
u. s. w.

b) Die Intensitätsausdrücke. Die einfachste Art, deren
sich die Maya-Sprachen bedienen, um einen besonders hohen Grad
einer Eigenschaft auszudrücken, ist die Verdoppelung der
einfachen Stämme, z. B. cou-cou „sehr hart", teuh-teuh „sehr kalt",
bak-bak „sehr mager", k'a'k-k'a'k „sehr heiss", wörtlich „Feuer-
Feuer", cak-cak „intensiv rot", sak-sak „ganz weiss" u. s. w.

Das Cakchiquel von San Juan Sacatepequez besitzt im Stamme

katz „sehr" ein besonderes Wort, um den hohen Grad einer Eigenschaft

auszudrücken, z. B. utz-utz oder katz-utz „sehrgut", katz-joss
„sehr lügnerisch", katz-jabel „sehr hübsch", „sehr geschickt" u. s.w.



— 89 —

Eine dritte Art, eine Steigerung auszudrücken, besteht im

Cakchiquel in der Präfigierung der einfachen Stämme der Grundfarben.

So wird z. B. mit cak „rot" gebildet: cak-lubuluj „intensiv
rot", cak-vuac'avuoj „ganz rot vor Erhitzung", cük-chatachöj „ganz
von der Sonne verbrannt". Mit rax „grün" wird gebildet: rax-
janqjoj „ganz dunkelfarbig", „violett" und in der alten Cakchiquel-
sprache waren noch gebräuchlich: rax-c'uluc'uj und rax-tojtoj
„intensiv grün" (von Blättern), rax-niqu'inoj und rax-tanatoj „ganz
feucht" (vom Erdboden). Mit k'an „gelb" werden gebildet: k'a-
poopoj und k'a-puupuj „ganz gelb" (von krankhafter Verfärbung
der Maisblätter u. s. w.), küna-boboj „ganz gelb", k'an-och'oroj
„ganz dunkel" und k'a-vuopovuoj. Mit sak „weiss" werden

gebildet: sak-rupuruj „ganz weiss" (von der Wäsche), sak-rutturuj
und sak-rupuvupuj „ganz weiss".

Eine Vergleichung des Grades von Eigenschaften durch

Komparativ-Bildungen ist dem indianischen Denken ursprünglich
ganz fremd gewesen. In der heutigen Umgangssprache benützen
die Indianer die spanischen Worte mas que (mehr als), z. B. yin
mos utz que rat „ich bin besser (mehr gut) als du".

c) Die Übertragung und Erweiterung von Begriffen.
Eine Anzahl neuer Begriffe wird dadurch gewonnen, dass ein
Ausdruck, der ursprünglich für ein bestimmtes Objekt im Gebrauch

war, auf ein anderes ausgedehnt oder übertragen wird, das mit
dem erstem in irgendwelcher Weise, z. B. durch äussere oder
innere Ähnlichkeit, logisch verwandt erscheint. Folgende Beispiele
mögen hier angeführt sein:

Stamm bey „Weg". Davon abgeleitet bey-on „der Reisende".
Da nun in den alten indianischen Zeiten der Handel durch
indianische Kaufleute, hauptsächlich Mexikaner, betrieben wurde, die

mit ihren Waren im Lande herumzogen, so erlangte der Begriff
„Reisender" allmälig die weitere Bedeutung von „reich", in welcher
beyon auch heute noch gebraucht wird.

Stamm k'or „Atole", d. h. gekochter Maisschleim (mexikanisch

atolli), der in Mexiko und Guatemala als Volksnahrungsmittel
allgemein verwendet wird. Von der Ähnlichkeit mit der Farbe

und Halbflüssigkeit des Maisschleims erlangte k'or dann die weitere

Bedeutung „männlicher Samen", während das Weiche, Konsistenz-



— 90 —

lose des Atole dem Worte k'or dann auch die Bedeutung von
„schlapp", „faul" verschaffte.

Stamm ixcolop „Regenwurm". Da gewisse menschliche

Körperteile, wie die Gedärme und die Nabelschnur durch ihre

gestreckte zylindrische Form, ihre Weichheit und ihre Farbe an

grosse Regenwürmer erinnern, wurde die Bezeichnung ixcolop auch

auf sie übertragen.

Staramj/fl/ „Tragnetz", übertragen: „Hodensack" u. s. w.

Stamm quinüek „schwarze Bohne" (spanisch „Frijoles", sie

bilden mit dem Mais das wichtigste Nahrungsmittel der Indianer),
übertragen: „Hoden".

Stamm tz'iquin „Vogel", übertragen: „Penis" (bei Menschen
und Tieren).

Stamm ba'tzibuel „Spindel", wörtlich „Spinninstrument" vom
Stamme ba'tz „spinnen", übertragen: „Wasserjungfer" (Insekten
der Gruppe der Odonata), von der spindelförmigen Körperform
dieser Tiere.

d) Die Umschreibung. Diese Art der Bildung neuer Begriffe
besteht darin, dass bereits vorhandene Worte der Sprache in
bestimmter Weise dazu benützt werden, einen neuen Begriff durch
Umschreibung zu bilden. Ich führe davon folgende Beispiele an:
ati „altes Weib" und tz'i „Hund" liefern zusammen den neuen
Begriff ati tz'i „Hure", wörtlich „ein altes Weib, das ein Hund ist",
d. h. die Eigenschaften eines Hundes hat. Aus avuen „Mais'
und i'c „Mond" wird gebildet avuen i'c „weisser Mais", wörtlich
„Mondmais", ein Ausdruck, der für weissverfärbte Maisstauden

gebraucht wird. Aus achak „Unrat", „Kot" und k'a'k wird
gebildet achak k'a'k „glühende Kohle", wörtlich „Exkremente
des Feuers". Aus i'c „Monat", achi „Mann" und ixok „Frau"
wird der Ausdruck jun i'c achi jun i'c ixok „Zwitter", „Hermaphrodit"

gebildet, der wörtlich bedeutet „einen Monat Mann, einen
Monat Frau". Die Worte uxld „Atem" und achak „Hinterer",
„Arsch" liefern den Begriff r-uxla r-achak „Furz", wörtlich „sein
Atem seines Hintern" u. s. w.

e) Die Synthese. Die grösste Zahl neuer Begriffe entsteht
aber durch den Prozess der Synthese, wofür folgende Beispiele
als Beleg dienen mögen:



— 91 -
Stammwort al „Kind", Synthesen: r-al ixim „Maiskeim",

wörtlich „Kind des Maiskorns"; r-al ch'a „Pfeil", wörtlich „sein
Kind des Bogens".

Stammwort cotz'ij „Blume", Synthesen: cotz'ijal che „Baum-
Blumen", ein Ausdruck, der für die pfirsichroten, wolligen, apfel-

grossen Gallen einer Gallwespenart auf Eichenbüschen gebraucht
wird, cotz'ij Dios, „Pocken", wörtlich „Gottes-Blumen".

Stammwort k'a „Hand", Synthesen: ru-k'a che „Baumast",
wörtlich „seine Hand des Baumes"; ru-k'a bey „Kreuzweg", wörtlich

„sein Arm des Weges".

Stammwort nim „gross", Synthesen: nim-ru-chi „weit",
„klaffend", wörtlich „gross sein Mund"; nim-r-akün „lang", wörtlich

„gross sein Bein"; nim-ru-pan „dick", wörtlich „gross sein

Bauch", wird auch in der Bedeutung „tief" gebraucht, z. B. nim-
ru-pan ri ya „tief ist das Wasser"; nim-ru-vuich „breit", wörtlich

„gross sein Gesicht" oder „seine Fläche", z. B. ri bey nim-ru-vuich
„der breite Weg".

Stammwort ya „geben", Synthesen: ya-ru-bi „taufen", wörtlich

„seinen Namen geben"; ya-ru-tz'un „säugen", wörtlich „ihre
Brust geben"; ya-nu-chi „versprechen", wörtlich „meinen Mund
geben".

Stammwort ya „Wasser", Synthesen: ya-ru-vuich „dünnflüssig",
„wässerig", wörtlich „Wasser sein Angesicht".

Dass trotz der meist vollständigen lautlichen Erhaltung der
in die Synthese eintretenden Stämme deren Verbindung für das

indianische Sprachgefühl eine sehr enge ist, ja dass sie einer
Verschmelzung zu einem einzigen Worte gleichkommt, lässt sich an
vielen Beispielen zeigen. So wird von nim „gross", mit dem
Suffix -al das Derivat nim-al gebildet, das ebenfalls meist „gross"
bedeutet, trotzdem es den früher erwähnten Bildungen von Ab-
strakta zuzuzählen ist. In Synthesen verliert nimal das finale /..

Mit dem Stamme k'ij „Tag" bildet nimal den neuen Begriff nima-

k'ij „Fest", wörtlich „grosser Tag". Von diesem wird das Zeitwort

nima-k'Ij-un-e „ein Fest feiern" abgeleitet, das ein einziges
Wort bildet und regelmässig abgewandelt wird: ngu-in-nima-k'ij-
un-e „ich feiere ein Fest".



— 92 —

f) Die Lehnworte. Wenn wir zum Schluss noch die aus
fremden Sprachen in die Hochlandidiome von Guatemala gelangten
-sprachlichen Elemente kurz berücksichtigen wollen, so kommen
hiefür ausschliesslich zwei Quellen in Betracht, nämlich das

Mexikanische und das Spanische.
Ob die in die Hochlandsprachen aufgenommenen mexikanischen

Lehnworte schon vor der spanischen Eroberung in diesen

Sprachen vorhanden waren, oder ob sie erst im Anschluss an die

Eroberung selbst aufgenommen wurden, ist nicht mehr zu
entscheiden. Wahrscheinlich ist für eine Anzahl von Worten das

erstere zutreffend, da in gewissen Landesteilen von Guatemala
schon vor der Eroberung mexikanisch gesprochen wurde. Für
einen andern Teil der Lehnworte aus dem Mexikanischen hat

dagegen die Annahme mehr Wahrscheinlichkeit, dass sie erst infolge
•der spanischen Eroberung Eingang in die Hochlandsprachen der

Maya-Stämme fanden.

Bei der Unmöglichkeit, die alten und die neuen Entlehnungen
aus dem Mexikanischen sicher zu unterscheiden, führe ich die

häufigsten derselben ohne Rücksicht auf die Zeit ihres
Eindringens auf:

Cacaxt, mexikanisch cacaxtli „Traggestell". Das Cakchiquel
hat übrigens dafür ein eigenes Wort, nämlich coc.

Massat, mexikanisch mazatl „Reh" (Cervus virginianus).
Der alte Cakchiquel-Name für „Reh", quyej, ist infolge der
spanischen Eroberung auf das damals eingeführte Pferd übergegangen.

Mes, »Katze", mexikanisch miztli.

Noxt „Scheibenkaktus", mexikanisch nochtli, das eigentlich
nur die „tuna", d. h. die Frucht des Scheibenkaktus (Opuntia spec,
mexikanisch nopalli) bezeichnete.

Tinamit „Dorf", mexikanisch tenamitl, womit ursprünglich
nur die aus Steinen aufgeführte Befestigungsmauer der Siedelungen
bezeichnet wurde.

Dies sind die gebräuchlichsten der im heutigen Cakchiquel
vorkommenden mexikanischen Lehnworte.

Viel zahlreicher sind begreiflicherweise die aus dem
Spanischen herübergenommenen Worte, die z. T. in lautlicher Ver-



— 93 —

stümmelung, z. T. auch in anderer Bedeutung als die ursprüngliche,
im Cakchiquel gebraucht werden. Ich beschränke mich hier auf
einige Beispiele.

Nomina.
Boix „Stier" (buey), vuacx oder ati vuacx „Kuh" (vaca);

cherq, „Wollzeug" (jerga); istaq „Holzstab", „Grabstock", „Holznagel"

und dergl. (estaca); manss „Holzhammer" (maza „Kolben",
„Keule"); ma-Tiox „Danke dir Gott" (Dios). Damit ist das

mexikanische ma Dios motlan moyeztic „Gott sei mit dir" und
ähnliche Redensarten zu vergleichen. Lechi-il „Saft", „Milch",
„Harz" (leche „Milch"); patix „Ente" (pato) raya1) „Donner",
„Gewitter" (rayo „Blitzstrahl"); xombren „Strohhut" (sombrero);
coc „Cocosnuss" (coco), cumala „Gevatterin", „Verwandte durch
das Kirchengesetz" (comadre); portuna „Glück" (fortuna); ganar
„betrügen" (engahar) merdoma „Aufseher auf der Plantage"
(mayordomo)l).

Viele spanische Worte sind ohne Lautveränderung in die
indianische Diktion herübergenommen worden, so z. B. dnima
„Seele", „Herz", acaso „vielleicht", despues „nachher", entönces
„dann", tiempo „Zeit", por eso „deshalb" u. a. m.

Wie sehr ein Teil dieser Lehnworte schon in die indianische
Denkweise übergegangen ist und gar nicht mehr als fremdes
Element empfunden wird, beweisen ausser Bildungen wie lechi-il,
wo ein spanischer Stamm, leche, mit einem indianischeen Suffix, -il, sich
verbindet, wie buenpalta „fehlen" (hacerfalta), wo sich ein indianisches
Zeitwort, ban oder buen, mit einem spanischen Nomen „falta" zu einem

neuen Begriff verbindet, namentlich die allerdings nicht zahlreichen

spanischen Worte, die zur Bildung indianischer Zeitwörter benützt
und als solche konjugiert werden. Ich nenne davon für das

Cakchiquel curusij „kreuzen", „kreuzweise übereinander legen" (von
cruz „Kreuz"), das im Kekchi als crusij ebenfalls vorhanden ist,
und montonij „aufhäufen", „zu einem Haufen zusammenscharren"

(vom spanischen monton „Haufen").
Auch der Umstand, dass Indianer, die geläufig und bezüglich

der Aussprache korrekt spanisch reden, doch in der indianischen

Unterhaltung die fehlerhaften und korrumpierten Formen wie palta

*) In raya und merdoma wird das r als Zwischenlaut zwischen deutschem.

r und seh gesprochen, also wie das böhmische r.



— 94 -
statt falta, ganar statt engahar, xombren statt sombrero benützen,
beweist, wie stark die Lehnworte bereits assimiliert sind.

Während der Einfluss des Spanischen auf die einheimischen

Hochlandsprachen Guatemalas im Sinne einer Bereicherung des

Wortschatzes und der Einführung neuer Begriffe, wie die Ver-

gleichung, in die indianische Denkweise ein immerhin nennenswerter

war, muss es auffallen, dass das Spanische von Guatemala
seinerseits gar nicht von den genannten einheimischen Sprachen
beeinflusst worden ist. Diese Tatsache wird aber verständlich,
wenn wir die Momente berücksichtigen, die dabei massgebend
waren. Erstlich hatten die Spanier schon während der drei
Dezennien, die seit der Entdeckung der Neuen Welt der Eroberung
von Guatemala vorausgegangen waren, in Westindien eine beträchtliche

Anzahl von Worten für Gegenstände des Haushaltes, für
Kulturpflanzen und Gewächse der wilden Flora, die sie in Mexiko
und Zentralamerika wieder antrafen, bereits dauernd aus der
„allgemeinen Sprache" (lingua general) von Haiti übernommen. Dann
.hatte die Eroberung Mexikos Veranlassung zur Aufnahme eines

zweiten und sehr starken Schubes von Lehnworten aus der schönsten
und reichsten mexikanischen Indianersprache, dem „Mexikanischen"
par excellence, gegeben, die allen möglichen Begriffskategorien,
dem Haushalt, dem Feldbau, der Sociologie und den sämtlichen
Naturreichen entnommen waren. Als daher die Spanier endlich
im dritten Jahrzehnt ihrer Eroberungen nach Guatemala kamen,
fanden sie dort gewissermassen nichts Neues mehr zu lernen.
Als drittes Moment kam femer in Betracht, dass sowohl die Lengua
general von Haiti, als das Mexikanische wohlklingende und für
die Spanier viel leichter auszusprechende Idiome waren, als die
rauhen Sprachen der Maya-Stämme. So ist es gekommen, dass

•die Entlehnungen in einseitiger W»eise aus dem Spanischen und
durch dessen Vermittlung indirekt auch aus dem Mexikanischen
in die Maya-Spraxhen der guatemaltekischen Hochländer geschahen,
aber nicht umgekehrt.

Die Lehnworte, die wir in der Sprache eines Volkes vorfinden,
sind die Leitfossilien seiner Kulturgeschichte. Wie wir aus dem
starken Bestand des europäischen Spanischen an arabischen
Worten mit Sicherheit darauf schliessen könnten, dass eine lang-



— 95 —

dauernde und intensive Berührung beider Kulturvölker einmal
bestanden haben muss, selbst wenn sämtliche historische Dokumente
darüber verloren wären, so lässt sich auch aus dem Reichtum des

kolonialen Spanischen von Mexiko und Zentralamerika an
haitianischen und mexikanischen Worten der sichere Schluss ziehen,
dass die Spanier über Westindien und Mexiko nach Guatemala kamen;
denn wäre der Gang der Eroberung in umgekehrter Richtung
erfolgt und wären die Spanier zuerst mit den Maya-Stämmen in

Berührung gekommen, so mussten wir für eine Menge von Dingen
Lehnworte aus den Maya-Sprachen an Stelle derjenigen aus dem

Haitianischen und Mexikanischen vorfinden.

Wir wollen hier unsere kurze Skizze der Psychologie der

Hochlandsprachen von Guatemala schliessen. Sie ist naturgemäss
unvollständig, denn noch manches feinere Detail wäre nachzutragen,
um die Übereinstimmungen und die Unterschiede im indianischen
und europäischen Denken ins volle Licht zu setzen. Aber eine

erschöpfende Darstellung der Psychologie der hier behandelten
Sprachen wäre ohne das Eintreten auf ihre grammatikalischen und
syntaktischen Verhältnisse nicht möglich gewesen. Ich habe mich
daher darauf beschränken müssen, wenigstens nach den
wesentlichsten Richtungen hin zuverlässiges Material beizubringen.

Ihren vollen Wert können derartige Untersuchungen erst dann

erlangen, wenn einmal unsere Kenntnis der Psychologie exotischer
Sprachen noch umfassender sein wird als heutzutage und wann
es möglich sein wird, identische Erscheinungen der Sprachpsychologie,

die nicht nur einen der wichtigsten, sondern auch der
anziehendsten Teile der Völkerpsychologie ausmacht, über grosse
ethnische Bezirke hin zu verfolgen und zu vergleichen.

Erst auf Grund ausgedehnter und zuverlässiger Detailforschung
wird sich dann ein tieferer Einblick in die allgemeine Psychogenese
des Menschen gewinnen lassen und damit ein grundlegendes
Problem seiner Naturgeschichte der Lösung näher gebracht werden,
auch wenn diese restlos nie zu erhoffen ist.



96

Bemerkungen zur Aussprache der indianischen Worte.

Für das Mexikanische:
c vor a, o, u französisch c vor a, o, u
c vor e und i deutsch 5

// deutsch 11

h zwischen zwei Vokalen wird nicht ausgesprochen, daher

pohualli sprich poualli
qu vor e und / französisch qu vor e und i
y vor Vokalen deutsch j.

Für die Maya-Sprachen:
h (Maya) und j (Qu'iche-Sprachen) alamannisch ch oder

spanisch j
c vor a, o, u französisch c vor a, o, u
c vor e und i deutsch s

g-« vor e und i deutsch g
x deutsch 50^

ch deutsch fcoft

& alamannisch k

qu vor e und t französisch qu vor e und /
tt und // deutsch tt und //.

Die im Text als ü und ö (cük oder cö'ß „rot" u. s. w.), auch

als ue (buen „tun") bezeichneten Laute, die unter den Maya-
Sprachen Guatemalas auf das Cakchiquel von Sacatepequez
beschränkt sind, entsprechen am ehesten dem „yerry" des Russischen
oder dem damit übereinstimmenden ä des Rumänischen.

y vor Vokalen deutsch j.
Über die „letras heridas" vgl. S. 37.

Für das Caraibische (S. 58):
ch deutsch seh

ou deutsch u.

') In der Maya von Yucatan entspricht c vor e und i nicht dem deutschen

s, sondern dem französischen qu vor« und /, z. B. ceh „Reh" sprich etwa wie
deutsches kedi.

»->»>


	Zur Psychologie der indianischen Hochlandsprachen von Guatemala

