
Zeitschrift: Jahresberichte der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft in
Zürich

Band: 12 (1911-1912)

Artikel: Über das Gerichtswesen in Ethiopien

Autor: Ilg, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-13211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-13211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über das Gerichtswesen in Ethiopien.
Skizze von Alfred Ilg, a. Staatsrat von Ethiopien.

Eine für den Fremden, der ethiopischen Boden betritt, wohl
überraschendste Erscheinung ist das so wohlgeordnete, einheitlich
gestaltete und allgemein anerkannte Gerichtswesen, dem es wohl
zu verdanken ist, dass in Ethiopien durchaus klare Rechtszustände
sowohl im kirchlichen, wie im bürgerlichen Leben bestehen und

es auch dem Ärmsten sehr leicht gemacht ist, sein bedrohtes Recht
schützen und wahren zu lassen.

Schon in früher Jugend beteiligt sich der Abessinier mit
lebhaftestem Interesse an den öffentlichen Gerichtssitzungen und
erwirbt sich auf diese Weise eine Rechts- und Gesetzeskunde, um
welche ihn mancher Europäer beneiden kann.

Günstige Veranlagung erleichtert ihm bei diesen freiwilligen
Übungen klares, logisches Denken, eine überraschende Redegewandtheit

und eine sehr weitgehende Entwicklung seines Gedächtnisses.
Es ist dieses wohl auch der hauptsächlichste Grund, weshalb fast

jeder Abessinier vor dem Gerichte seine Sache selbst vertritt und

nur sehr selten, speziell bei ganz heikein Rechtsfragen ein Advokat
zu Hülfe gezogen wird.

Das bürgerliche Gerichtswesen steht im engsten Zusammenhang

mit der bürgerlichen Organisation. Jede Ortschaft steht unter
der Verwaltung eines jeden Jahres frisch zu wählenden Dorf-Ältesten,
dem sog. Tschikaschum, der zu gleicher Zeit als erster unterster
Richter funktioniert. Jede Gemeinde steht unter einem sogen.
Melkegna, der vom Kaiser oder einem Gouverneur eingesetzt,
als 2. Richter-Instanz funktioniert. Eine grössere oder kleinere
Zahl von Gemeinden stehen unter einem Gouverneur, gleichzeitig
3. Gerichts-Instanz und als höchste und letzte Instanz ist der vom
Kaiser ernannte hohe Gerichtshof, der speziell in Kriminalsachen
vom Kaiser persönlich präsidiert wird. Bei gewöhnlicheren Rechtsstreiten

funktioniert als Vize-Präsident der Afe Negus d. h. der



— 2 —

Mund des Königs, doch kann sein Urteil noch in Appellation an

den Kaiser selbst in Revision gezogen werden.

Neben diesen im ganzen Reiche festgesetzten Instanzen ist

es jedem Abessinier erlaubt, in dringenden Fällen an den ersten

unbescholtenen Mann im Namen des Königs die Aufforderung
zu richten, sofort als Richter zu funktionieren und muss dieser
Aufforderung Folge geleistet werden, sodass es mir selbst, trotzdem
ich ein Fremder war, sehr oft passierte, auf diese Weise auf einer
Reise oder einem Spazierritt aufgehalten zu werden und als

improvisierter Richter zu funktionieren. Zum Glücke ist es dem auf
diese Weise ernannten Richter erlaubt, die streitenden Parteien zu

verpflichten, nachdem die Personalien festgestellt, sich zu bestimmter
Stunde bei dem nächsten zuständigen Richter zu präsentieren und

vor ihm ihren Rechtsstreit auszutragen. Bis zu jenem vorgeschriebenen
Termin ist es den beiden streitenden Parteien bei hoher Busse

strengstens untersagt, an dem Status quo des Rechtsstreites in
irgendwelcher Weise eine Änderung vorzunehmen und wird der eventuell
Nichterscheinende und unentschuldigt Abwesende dann in
contumaciam verurteilt und tritt das Urteil sofort in Rechtskraft.

Alle Gerichtssitzungen ohne Ausnahme sind öffentlich und
werden die Aussagen der Parteien wie die der Zeugen nur mündlich

aufgenommen. Ebenso werden die Urteile nur mündlich
gefällt. Einzig Vorladungen vor Gericht werden zuweilen schriftlich
erledigt. Jeder Richter ernennt aus der Mitte der stets zahlreichen
Zuhörenden vier Männer als Beisitzende, welche sich rechts und
links des Richters zu setzen haben. Die klägerische Partei
bezeichnet zwei dieser Beisitzer als seine Gewährsmänner, die
beklagte Partei anerkennt gewöhnlich die beiden Andern als seine
Vertrauensleute. Für den Fall, dass der eine oder der andere
Beisitzende als Gewährsmann abgelehnt wird, ist ein anderer Beisitzer
zu ernennen. Nachdem auf diese Weise der Gerichtshof gebildet
ist, werden Kläger und Beklagte aufgefordert, für die erstehenden
Kosten Bürgen aufzurufen, welche anwesend sein müssen und vom
Richter persönlich befragt werden, ob sie gewillt seien, die
Bürgschaft zu übernehmen. Erst jetzt nach diesen Präliminarien
beginnt der Ankläger, der stets links vor dem Richter steht, seine

Anklage gegen den Beklagten, der rechts neben ihm steht und
von ihm durch den sog. Agafari, eine Art Weibel getrennt ist, zu



— 3 —

formulieren. Zum Zeichen der Achtung vor dem Gesetze und
dem Richter werden die Togen der streitenden Parteien von diesen

von den Schultern herunter genommen und über der Brust in
eigentümlicherweise fest geknotet, zudem stützen sich beide Parteien
auf lange dünne Stäbe, sogenannte Seng, der auch das Attribut
des Agafari's bildet.

In sorgfältig studierter gewandter Rede entwickelt der
Ankläger seine Anklage, Humor, Satire, treffende Sprichwörter und
Redensarten, beissende Anspielungen, heftiger Zorn, kalte
Verachtung, lebhaftestes Mienenspiel, bald dröhnend herausforderndes
Gebrüll, bald leises verschämtes Lispeln, die ganze Skala menschlicher

Leidenschaften und rhetorischer Mittel muss herhalten, die

Anklage zu bekräftigen und den Angeklagten in Grund und Boden
zu bohren. Lautlos und unbeweglich stehen Richter, Auditorium
und Angeklagter dieser rhetorischen Flut gegenüber und kaum
dass hie und da ein Lächeln oder ein Stirnrunzeln über die
bronzenen Gesichter huscht. Mögen die Leidenschaften im Innern
noch so toben, nach aussen darf nichts wahrgenommen werden,
bis die Zeit gekommen, dass es auch ihm vergönnt, sein Herz
voll und ganz auf die Zunge zu legen. Der Ankläger hat
gesprochen, mit triumphierender Miene zieht er sich zurück, jetzt ist
es an ihm zu schweigen und den oratorischen Strom seines

Gegners über sich hinrauschen zu lassen und wahrlich, er wird
ihm nichts schuldig bleiben. Wie aus tiefem Traume erwachend
reckt er sich auf, mit Kraft wirft er den Kopf in den Nacken, seine

Augen rollen, krampfhaft fasst er seinen Stock, um ihn energisch
vor sich in Grund und Boden zu pflanzen, mächtig schallt seine
Stimme vom ¦ höchsten Diskant bis zum brummigsten Bass, weit
ausholend sucht er das Auditorium erst mit seinem Gegner aufs

intimste bekannt zu machen; wie dieser schont auch er seinen Gegner
nicht bis in die siebente Generation, wie Keulen, Ruten, Schwerthiebe,

Degenstiche und Mückengesumse saust's um den Ankläger,
diesen Streitsüchtigsten aller Streitsüchtigen und so weiter usw.
Endlich geht auch diesem Angeklagten der Atem aus und an dem

Richter ist es nun, das feine Häckchen herauszukriegen, welches
all diesen Wirrwarr verursacht, und gar nicht lange gehts, so stehen

die beiden Parteien vor anscheinend ganz einfachen Fragen, auf
welche aber Antwort zu geben, es oft eine recht kitzliche Sache



geworden. Bald stehen aber Behauptungen gegen Behauptungen
und jetzt gehts ans Zeugen-Aufrufen, aber nicht ohne dass der
Richter erst zu einer Wette aufgefordert, oft in ganz beträchtlichem
Betrage, welche ihm verbürgt und vom Verspielenden prompt
eingeliefert werden muss. Sind die Zeugen anwesend, so werden
sie sofort einvernommen, im andern Falle wird die Sitzung auf
eine andere festgesetzte Zeit vertagt.

Ist das Urteil gefällt, so haben sich die Parteien zu erklären,
ob sie dasselbe annehmen oder an eine höhere Instanz appellieren
wollen und je nachdem ist der Rechtsstreit erledigt oder dann
eine gute Gelegenheit für den Richter, auch seinerseits etwas

Sportein und zwar umso mehr, je höher die Geschichte geht, zu
erhaschen. Leider kommt es dabei wie bei uns darauf hinaus,
dass die zu bezahlenden Gebühren mehr betragen als der Wert
des Streitobjekts, aber auch dort kann eben keiner im Frieden
leben, wenns dem Nachbar nicht gefällt. Immerhin ist es gefährlich
in Abessinien als streitsüchtiger Tröler bekannt zu werden, da
dieser bei der höchsten Instanz sehr riskiert, seine Rechnung mit
ungeölten Lederriemen aus Nilpferdhaut auf den Rücken geschrieben
zu bekommen, eine Prozedur, welche sich vielleicht nicht nur in
Abessinien als exzellentes Heilmittel gegen Trölsucht bewähren
möchte. Die ordentlichen Gerichtssitzungen werden in Abessinien
hauptsächlich an den beiden Fasttagen Mittwoch und Freitag
abgehalten. Todes-Urteile werden in Friedenszeiten nur vom höchsten
Gericht mit dem Vorsitz des Kaisers am Freitag ausgesprochen.
Bei starkem Andrang von Klagen und Prozessen werden übrigens
auch an andern Tagen Gerichtssitzungen abgehalten, nur Samstag
und Sonntags finden solche unter keinen Umständen statt.

Ganz besonders fällt dem Fremden in Abessinien die
Abwesenheit der Institution der Polizei auf. Erst in jüngster Zeit
wurde in der Hauptstadt Adis Abeba ein Polizeikorps eingerichtet,
welches aber mehr den Charakter einer Nachtwache trägt, denn
am Tage funktioniert dieselbe nicht. Bei Diebstahl, Brandstiftung,
Mord oder Schädigung irgendwelcher anderer Art ist es deshalb
Sache der geschädigten Partei, den Verbrecher zu suchen und zur
Anklage zu bringen. Nur in solchen Fällen, bei welchen keine
geschädigte Partei sich meldet oder aufzufinden ist, übernimmt die
Krone durch einen Vertreter die Stelle des Anklägers und sucht



der Gerechtigkeit zum Rechte zu verhelfen. Es ist dies speziell
dann der Fall, wenn ein Unbekannter ermordet worden und dessen
Hinterlassene nicht aufzufinden sind. Die Grundlage, auf welcher
in Abessinien das ganze Gerichtswesen und der dortige
Rechtszustand beruhen, bildet ein sehr altes geschriebenes Gesetz, das

sog. Fetha Negest oder die Gesetzgebung der Könige, welche ich
im folgenden zu skizzieren versuche und damit allerdings die Geduld
des Lesers auf die Probe stellen werde. Es wird sich dabei die

Gelegenheit bieten, noch allerlei wesentliche Details des ethiopischen
Gerichtswesen zu berühren und gleichzeitig einen Einblick in die
heute noch in Abessinien bestehenden alten Sitten und Gebräuche

zu erhalten.

Fetha Negest
oder

Gesetzgebung der Könige.
Sammlung geistlicher und bürgerlicher Gesetze in Ethiopien.

Die unter dem Namen Fetha Negest bestehende Sammlung
geistlicher und bürgerlicher Gesetze in Ethiopien, die einzige die
daselbst besteht und bis heute noch dem ethiopischen Gerichtswesen

als Unterlage dient, ist die Übersetzung aus dem
Arabischen einer Sammlung von Gesetzen und Vorschriften, die
in der Mitte des 13. Jahrhunderts im Oriente unter den dortigen
christlichen Gemeinwesen und speziell bei der Koptischen
Kirchengemeinschaft in Egypten zu Recht bestanden.

Diese in arabischer Sprache verfasste Sammlung wurde durch
einen Koptischen Christen und Schriftgelehrten namens AI As'ad
Ibn el Assal zusammengesetzt und zwar wahrscheinlich veranlasst
durch die damalige Reform der Koptischen Kirche und in der
löblichen Absicht, seinen Glaubensgenossen einen zuverlässigen
Führer in geistlichen und bürgerlichen Rechtsverhältnissen an die
Hand zu geben. Sie erfreute sich denn auch sehr rasch der
Gunst der Kirchengenossenschaft und wird wohl auch bald genug
deren Ruhm sich bis nach Ethiopien verbreitet haben, dessen



— 6 —

christliche Bevölkerung und Kirche unter dem hohen Patronate
des Patriarchen von Alexandrien standen und auch bis heute
geblieben. Es ist deshalb auch nicht zu verwundern, dass sich das

Bedürfnis einer Übersetzung dieser Sammlung in die damalige alt-

ethiopische Sprache geltend machte und denn auch durch einen
unbekannt gebliebenen ethiopischen Schriftgelehrten der arabische
Text der Gesetzessammlung ins Geez übertragen wurde.*) Allerdings

waren damals schon und sind auch heute noch die Stellung
und Lebensbedingungen der Kopten in Egypten und diejenige
der Abessinier in ihrer natürlichen Bergfeste wesentlich verschiedene
und zwar speziell deshalb, weil erstere unter der Oberherrschaft
der Muselmanen stehen, während die Abessinier von jeher ihre

eigenen Herren und Meister geblieben. Doch standen die Abessinier

seit den ältesten Zeiten in stets regem geistigen und
materiellen Verkehr nicht nur mit Egypten, sondern auch mit dem

übrigen Oriente und speziell mit Palästina, ihrem uralten Heimatlande,

und hatten sie ihre alten Gebräuche und Sitten getreulich
bewahrt, so dass die Einführung des Fetha Negests in Ethiopien
ihnen nicht etwas von Grund auf Neues brachte, sondern nur in
kompendiöser klarer Form die bereits seit Jahrhunderten auch bei
ihnen bestehenden Ansichten, Vorschriften und Gesetze.

Obwohl Ibn el Assal eine Reihe von Vorschriften in seine

Sammlung aufgenommen, welche wohl in Egypten, aber nicht in

Ethiopien ihre Anwendung finden konnten und obwohl er sogar
zu seiner Kompilation sehr wahrscheinlich auch mohamedanische

Quellen benützte, was er zwar weise verschweigt, so wurde doch
die ins Geez übersetzte Sammlung von den Abessiniern nicht
nur vorbehaltlos angenommen, sondern sogar als allein gültiger
Codex auf geistlichem und bürgerlichem Gebiete anerkannt, und
bis auf den heutigen Tag unverändert angewandt.

Was nun die Quellen anbetrifft, aus welchen Ibn el Assal

geschöpft, so gibt er dieselben, zum grössten Teil wenigstens,
selbst in seiner Sammlung an und nennt er:

*) Zu welcher Zeit dies geschah, ist bis heute noch nicht einwandfrei
festgestellt, aber sehr wahrscheinlich anfangs des 14. Jahrhunderts. Da die
antiken Bücher den Fremden nur schwer zugänglich und von der Priesterschaft

eifersüchtig verborgen gehalten werden, ist es nicht ausgeschlossen, dass noch

gelegentlich Urtexte des Fetha Negest zum Vorschein kommen.



— 7 —

Das alte und neue Testament;
Die apostolischen Schriften;
Die Normen der ersten Konzilien bis zu demjenigen von

Sardica.

Konzilien:
1. Ancira (Galatien).
2. Cartagena (Spanien?).
3. Gangra (Kleinasien).
4. Antiochia (Kleinasien).
5. Nicea Nikoa (Isnik Kleinasien).
6. Laodicea (Purygi in Kleinasien).
7. Sardica (Sofia in Bulgarien).

Die Canones von S. Hippolit, Patriarch von Rom;
Die Canones des Bischofs von Cesarea S. Basilio der Grosse

und ferner die unter dem Namen Canones der Imperatoren

bekannte Jahrhundert alte Gesetzessammlung.

Diese letztere Sammlung wird angegeben als eine Sammlung
von Sentenzen des Konzils von Nicaea durch den Kaiser
Konstantin von Byzanz. (Konstantin der Grosse hatte 324 n. Christi
Geburt die christliche Religion zur Staatsreligion erhoben und
dann 325 das erste oekumenische Konzil in Nicaea zusammenberufen).

Einige wenige Sentenzen sind Büchern und Vorschriften
einiger Bischöfe und Patriarchen entnommen.

Wie schon erwähnt, sind von Ibn el Assal auch mohamedanische
Quellen benützt worden und soll wahrscheinlich in erster Linie
der sogenannte Tanbits von Abu Ishaq as-Sirazi, im Jahre 1060

bis 1061 kompiliert, als sogenannter schafiitischer Codex in
Betracht kommen.

Diese weitläufige Quellenbenützung lässt es erklärlich
erscheinen, dass in dieser Gesetzessammlung Widersprüche zwischen
einigen der Vorschriften bestehen und schreibt das Fetha Negest vor,
dass gegebenenfalls die allgemeinen Gesetzesvorschriften Gültigkeit
haben sollen, eventuell diejenigen, welche sich mit den örtlichen
Verhältnissen und dem gesunden Menschenverstand vereinigen.

Der Autor sagt selbst mit Recht, derartige Widersprüche sind
nur die natürlichen Folgen falscher Übersetzungen derselben
Vorschriften aus verschiedenen Sprachen, unrichtige Interpretationen



aus Mangel an Aufmerksamkeit und sollen deshalb mit grösster
Sorgfalt und Beharrlichheit studiert und eventuell berichtigt werden.

Diese weise Bestimmung wird auch heute noch in Abessinien
in ihrer vollen Gültigkeit anerkannt und angewandt, so dass bei dem

dortigen öffentlichen Gerichtsverfahren eine missbräuchliche
Interpretation zweifelhafter Vorschriften fast vollständig ausgeschlossen ist.

Wie eine sorgfältige Vergleichung des arabischen Grundtextes
des Fetha Negest mit seiner Übersetzung in die Geez-Sprache
gezeigt hat, muss der sehr wahrscheinlich abessinische Uebersetzer
dieser Sammlung die arabische Sprache nicht vollständig genug
beherrscht haben, denn es kommen so drollige Missverständnisse
und Entstellungen des wahren Sinnes vor, dass es geradezu
verblüffend erscheint, dass dieser alte Geez-Codex nicht schon längst
von seinen Unvollkommenheiten und Irrtümern gereinigt wurde,
aber der Respekt vor diesem Urtext des ethiop. Gesetzbuches

war und ist heute noch so gross, dass keine zivile noch kirchliche
Autorität es gewagt hat, daran zu rühren. Der Übersetzer scheint
oft selbst über den Sinn seiner Übersetzung so perplex gewesen
zu sein, dass er gewisse arabische Worte, welche ihm einen
Doppelsinn zu enthalten schienen, einfach das eine Mal im einen
Sinne, das andere Mal im andern Sinne übersetzte. Andere
Irrtümer scheint er nicht bemerkt zu haben, wenn er auch oft nur
mit grösster Mühe einen einigermassen verständigen Sinn eines
Satzes durch seine Übersetzung herauszubringen imstande war.
Und wirklick muss es ihm schwer gefallen sein, wenn er Worte
wie Hinterlist mit Reiterei, Abnahme mit gesagt, Zicklein mit
Ruhe, können mit Fenster und dergleichen übersetzte. Ein
einziges Mal scheint ein unbekannter ethiopischer Schriftgelehrter die
Korrektur des Fetha Negest auf der Basis des arabischen Urtextes
versucht zu haben und existiert ein solches Exemplar im britischen
Museum in London, doch wurde diese verbesserte, aber noch
nicht einwandfreie Übersetzung nicht anerkannt und sind deshalb
die heute noch gebräuchlichen Manuskripte des Fetha Negest
durchwegs Kopien der ursprünglichen Übersetzung. Allerdings
weisen diese Kopien untereinander selbst verschiedene Abweichungen

auf, die aber grösstenteils auf Ungenauigkeit und
Unaufmerksamkeit zurückzuführen sind, doch existieren auch als Glossen
im Manuskripte oft schüchterne Versuche, die das Bestreben



— 9 —

erkennen lassen, dunkle oder mit andern Stellen im Widerspruch
stehende Partien zu korrigieren. Wohl eine Hauptfolge dieser oft
nicht unbedeutenden Mängel der Übersetzung ist die, dass das

Studium des Fetha Negest zur Hauptlebensaufgabe eines
wirklichen Gesetzeskundigen geworden und dass sich deshalb auch

verhältnismässig nur Wenige des Vorteiles rühmen können, das

Fetha Negest vollständig zu beherrschen und zu verstehen.
Obwohl alle Gerichtsverhandlungen in amharischer Sprache
stattfinden müssen, wird doch das Fetha Negest nur in der
UrÜbersetzung im alten Geez zur Anwendung gebracht und zwar derart,
dass in jedem Falle, wo dasselbe zur Anwendung kommen muss,
der betreffende Gesetzesparagraph im Urtext vor der öffentlichen
Versammlung vorgelesen und durch einen von den Behörden hie-

zu bestallten tüchtigen Gesetzeskundigen mündlich ins Amharische
übersetzt und interpretiert werden muss. Dass unter den Gesetzeskundigen

selbst bis auf heute oft weittragende Streitigkeiten über
die Interpretationen unklarer Stellen des Fetha Negest unvermeidlich

sind, ist wohl kaum überraschend, gibt aber denselben den
besten Anlass, glänzende Proben ihrer Gelehrsamkeit und ihres
Scharfsinnes abzulegen. —

Im Jahre 1899 gab Professor Ignazio Guidi nach 9jähriger
intensiver Arbeit eine italienische Übersetzung des ethiopischen
Fetha Negest heraus, die mir zu dieser Studie als äusserst wertvolle

Grundlage dient. Nach dem was bereits im Vorhergehenden
erwähnt, ist es nicht zu verwundern, wenn diese Übersetzung des

Fetha Negest in's Italienische eine äusserst heikle und schwierige
Aufgabe für Herrn Professor Guidi geworden, diesem gründlichen
Kenner nicht nur des Geez und der amharischen Sprache und der

ethiopischen Verhältnisse, sondern auch der arabischen Literatur
der Sitten und Gebräuche der mohamedanischen Welt. Mit vollem
Recht hat Ignazio Guidi bei seiner Übersetzung des ethiopischen
Textes des Fetha Negest sich weniger auf den arabischen Grundtext

gestützt, als auf die heute in Ethiopien geltende Interpretation
dieses Gesetzes, soweit diese ihm durch seinen tüchtigen
abessinischen Mitarbeiter Debtera Kefle Georgis bekannt geworden,
sowie er sich auch mit vollem Rechte auf die Gewohnheitsrechte
und Gebräuche der Abessinier stützte, die sich bei ihnen seit
uralten Zeiten bis auf den heutigen Tag erhalten.



— 10 —

Im übrigen ist diese Übersetzung Guidi's so reich an
Randglossen, dass es dem aufmerksamen Leser nicht schwer fällt,
scheinbare Widersprüche aufzuklären und sich ein richtiges Bild
zu machen von dem, was der arabische Grundtext gewollt und
der ethiopische Übersetzer verstanden.

Professor Ignazio Guidi darf zu seiner in jeder Beziehung
ausgezeichneten Arbeit um so mehr auf höchste Anerkennung
seiner Tätigkeit rechnen, als er durch diese Übersetzung nicht nur
zum Verständnis des ethiopischen Gesetzbuches mächtig beigetragen,
sondern durch dieselbe auch die heute noch in Ethiopien
bestehenden Sitten und Gebräuche in ein neues Licht gerückt hat.

Das Fetha Negest, Gesetzbuch der Könige, besteht aus zwei

Teilen, wovon der erste Teil in 22 Kapiteln den Klerus und den
Gottesdienst behandelt, während der zweite Teil in 30 Kapiteln die
Vorschriften und Gesetze über das bürgerliche Leben (Individuum,
Familie, Gesellschaft usw.) und die Regierung, sowie das sogen.
Schumet, resp. Beamten- und Richterwesen enthält.

I. TEIL.

Klerus und Gottesdienst.

Kapitel 1.

Über die Kirche und Zugehöriges.

Die Kirche wird definiert als das Haus des Gottesdienstes
(das Bethaus). Eingehende Bestimmungen regulieren deren
Erstellung, Einrichtung, Einweihung usw. und wird den Gläubigen
strenge empfohlen, sich an dieselben zu halten, den Laien ist der
Eintritt in's Allerheiligste strenge verboten.

Die ethiopische Kirche ist gewöhnlich ein mit einem mächtigen

Strohdach bedeckter Rundbau in drei konzentrische Räume

eingeteilt, wovon der äusserste Kreis das sog. K'enie Mahalt oder
Kirchenschiff der Debtera (Schriftgelehrte), diesen Letzteren und dem
Volke zu betreten erlaubt ist. Der zweite, mittlere Raum, das sog.
K'idist, in welchem die Priester beten, ist dem Volke nur zum
Empfang des Abendmahls erlaubt und der innerste Raum, der auch oft
statt rund viereckig gebaut wird, das sog. Mek'des, der heiligste Ort



— 11 —

der Kirche, darf nur von den Priestern betreten werden und dient
derselbe zur Aufstellung des Altars, des sog. Menaber, in welchem
der Tabot, das Allerheiligste und die Messutensilien aufbewahrt
werden. Der Tabot besteht aus einer viereckigen Holztafel,
gewöhnlich aus Wansaholz, da dieses nicht springt; zufällig
gesprungene Tabot müssen sofort durch tadellose ersetzt werden.
Diese Holztafel weist gewöhnlich die Dimensionen 35 cm Breite,
50 cm Höhe und 4—5 cm Dicke auf. In der Mitte des Tabotes
befindet sich gewöhnlich in Relief ein griechisches Kreuz
eingezeichnet, in den vier Ecken ebenfalls in Relief die Symbole der
vier Evangelisten, ein Engel, ein Adler, ein Löwe und ein Ochse.
Genau über dem aufrechten Balken des Kreuzes steht Alfa, unter
demselben Omega, links des wagrechten Balkens steht Bieta Jesus

Christus und rechts Jota Sohn Gottes. Zu unterst steht geschrieben,
ebenfalls in Relief, welchem Heiligen der Tabot geweiht sei, der

hlg. Maria, dem hlg. Georgis, Michael usw. Die leerbleibenden
Räume sind reich mit Arabesken verziert und um die Seitenflächen
herum ist gewöhnlich auch in Relief ein Flechtmuster
herumgezogen. Auf der Rückseite muss der Tabot ganz glatt sein und
darf absolut keine Risse oder Äste zeigen.

Die Herstellung des Tabots darf nur in strengster Heimlichkeit

und Abgeschlossenheit geschehen und ein Laie soll denselben
nie offen zu sehen bekommen. Auf Prozessionen wird er, von
reichgeschmückten Priestern in kostbare Stoffe aufs sorgfältigste
eingewickelt, herumgetragen, im Menaber (Tabernakel) auch auf's

sorgfältigste eingeschlossen und vor indiskreter Neugier geschützt.
Ein Abessinier würde es übrigens nie wagen, einen Tabot zu
berühren. Bei Kirchenbrand, Revolution usw. wird stets vor allem

aus der Tabot zu retten gesucht, in ihm sieht Priester und Laie

von dem Augenblick an, da er von Abuna geweiht ist, das

Allerheiligste, dem er sich nur in Ehrfurcht und Zittern naht.

Kapitel 2.

Über die göttlichen Bücher, welche die heilige Kirche als
Canones vorgeschrieben und deren Zahl 81 beträgt.
Es werden hier genannt:

5 Bücher Pentateuch.
1 Buch Josue, Sohn von Nawe.



— 12 —

1 Buch der Richter.
1 „ der Ruth.
1 „ der Judith.
1

„ der Könige, worin enthalten 1 und 2 Buch der Könige.
1 3 4A n n n n » *-* n * » n «

2 Bücher der Paralipomeni (Buch der Chronik).
2 „ Esra.
1 Buch Esther.
2 „ Tobia.
2 Bücher Makkabaeer.
1 Buch Hiob.
1 „ Psalmen Davids.
5 Bücher Weisheit Salomons.
16 „ Propheten: Jesaja, Jeremias, Ezechiel, Daniel, Osra, Arnos,

Mica, Joel, Obadia, Jona, Nahum, Habakuk,
Sofonia, Aggeo, Zaccharia und Malachia.

1 Buch Weisheit Jesu, Sohn des Sirach, für Kindererziehung.
1 „ Joseph, Sohn des Kyrion, d. h. Buch der Makkabaeer.

Ferner:
4 Bücher Neues Testament Matheos, Marcos, Lukas, Johannes.
1 Buch Apostelgeschichte.
1 „ der Apostel, 7 Briefe des neuen Testamentes, d. h. 2 Briefe

Petros, 3 Briefe von Johannes Evang., 1 Brief Jakob,
1 Brief Juda.

1
„ Paolos, 14 Briefe.

1
„ Offenbarung Johannes (Apokalypse).
Die aufgeführten Bücher geben die Zahl 52.

Kapitel 3.

Über die Taufe und den Eintritt in's Christentum, d. h. die Taufe
der Säuglinge innert 40 Tagen nach ihrer Geburt und über die
Taufe Erwachsener zum Eintritt in die christliche Kirche.

Kapitel 4.

Über die Patriarchen.
Dieses Kapitel beweist, wie enge das Abhängigkeitsverhältnis

der ethiopischen Kirche vom Patriarchat von Alexandrien im 14.

Jahrhundert noch war und wohl hauptsächlich durch Annahme



— 13 —

des Fetha Negest als ethiopisches Gesetzbuch auf den heutigen
Tag geblieben. Es wird nämlich in diesem Kapitel nicht nur alles

was dem Patriarchate zu Recht und Pflicht besteht, genau
normiert, es wird ganz besonders die stete Zugehörigkeit und
Abhängigkeit der ethiopischen Kirche vom Stuhle S. Marcos dadurch
für alle Zeiten festgelegt, dass das Patriarchat von Ethiopien stets

von demjenigen von Alexandrien aus nicht nur ernannt werden

muss, also eine Wahl dem ethiopischen Klerus untersagt ist,
sondern es ist die absolute Bestimmung getroffen, dass der ethiopische
Patriarch stets ein Kopte sein muss und nie ein Abessinier weder
Patriarch noch Bischof werden kann.

In diesem Kapitel sind die verschiedenen Patriarchate und
ihre Rangordnung aufgeführt und zwar als erstes dasjenige von
Rom, und erst als zweites das Patriarchat von Alexandrien. Als
drittes folgte Ephesus, als viertes Antiochien. Das Patriarchat von
Ephesus soll übergehen nach Konstantinopel, dasjenige von
Ephesus aber den Namen Kotolikos tragen. Als fünftes Patriarchat

ist aufgeführt dasjenige von Thessalonich, als sechstes

dasjenige von Jerusalem (Anastasi) und als siebentes dasjenige von
Bagdad (Seleucia, Mediam oder Madai'n). Der vom Patriarchat

von Alexandrien ernannte Bischof der Ethiopier soll den Namen
Patriarch von Ethiopien erhalten können, aber ohne dessen Rechte
und Funktionen. Für den Fall der Abhaltung eines
römischgriechischen Konzils soll der Patriarch von Abessinien als achter
nach demjenigen von Seleucia kommen. Der Name Abuna, Vater
der Gläubigen, soll ihm vom Patriarch von Alexandrien verliehen
werden, er darf aber als solcher keine andern Abuna erwählen,
sondern wenn solche benötigt, müssen sie stets vom Patriarchat

von Alexandrien und aus den Kopten-Mönchen gewählt werden.
Dem Abuna wird das Recht erteilt, den Zehnten zu beanspruchen,
aber nicht das Recht der Exkommunikation für das Nichteinhalten
der Zehntenabgabe. Der Abuna kann auch nur mit Einwilligung
des Patriarchen von Alexandrien Bischöfe, die unter ihm stehen,
ihres Amtes entheben. Überhaupt lässt sich das deutliche
Bestreben erkennen, dafür zu sorgen, dass die ethiopische Kirche
keine Anwandlungen von Unabhängigkeitsgelüsten bekommen könne.

Es ist zum Usus geworden, was aber nicht im Fetha Negest
enthalten, dass erstens die Abuna vom Patriarch von Alexandrien



— 14 -
gegen eine Bezahlung von 20,000 Thalern erhalten werden und
wohl infolge dieser materiellen Erwerbung der Abuna auch für
Lebenszeit in Ethiopien bleibt, falls er nicht vom Patriarchen von
Alexandrien wegen Unfähigkeit, schlechtem Lebenswandel oder
dergleichen abberufen werden muss. Der Abuna muss selbstverständlich

Mönch sein und ein streng asketisches Leben führen, er
wird übrigens von den ethiopischen Priestern, die ihn wohl als

Abuna anerkennen und schätzen, in ihm aber doch immer den
Fremden sehen, auf's argwöhnigste überwacht und ihm seine
Aufgabe dadurch bedeutend erleichtert.

Es folgen nun:
Kapitel 5. Über die Bischöfe,

„ 6. „ Priester,

„ 7. „ „ Diakonen,

„ 8. „ „ übrigen Kirchen-Ministranten,

„ 9. „ den Klerus im Allgemeinen,

„ 10. „ die Mönche und Nonnen.

Anfangs dieses Kapitels lesen wir:
Das Mönchtum ist die Hochschule der christl. Gesetze und

die Mönche sind irdische Engel oder himmlische Menschen,
Nachfolger Christi so viel sie es vermögen und gleichen in allen ihren
Werken den Aposteln durch den Verzicht auf irdische Güter,
Vergnügen und Annehmlichkeiten des Lebens, um Jesu Christi
gehorchen und lieben zu können. Sie vollführen die Vorschriften
Christi die die Vollkommenheit erzielen, lieben ihn mehr als die
Eltern, die Söhne, Gemahlin und die Reichtümer, sie sind gesegnet
durch die Ruhe, welche ihnen geworden, da sie nicht mehr mit
Gedanken und Sorgen belästigt sind, welche die Familie und der
Besitz auferlegt. Sie leben in steter Ruhe, weil sie keine endliche
und ewige Strafe zu befürchten haben, sie sind gesegnet und
hochgesegnet durch die Aussicht auf die ihnen vorbereitete Heimat im
himmlischen Reiche als Entschädigung für ihre vergänglichen
Mühen, welche sie aus freiem Willen erleiden.

Die Vorschriften für den Eintritt ins Mönchtum sind sehr
streng, wie auch diejenigen für ihre Lebensweise und darf im
allgemeinen gesagt werden, dass die abessinischen Mönche es mit ihrer
selbst auferlegten Enthaltsamkeit gewöhnlich sehr ernst nehmen.
Es existieren eine ziemlich grosse Anzahl solcher Asketen, welche



— 15 —

die Verachtung weltlicher Genüsse soweit treiben, dass sie sich

vollständig von der Welt absondern, nur mit einem Kudufelle
bedeckt ihr Leben als Einsiedler in verborgenen Höhlen zubringen
und sich nur von Früchten, Wurzeln und dergl. nähren bis an ihr
Lebensende.

Selbstverstümmelung zum Zwecke der Erleichterung des Er-

tragens der Enthaltsamkeit von fleischlicher Begierde ist streng
verboten. Unmündige beiderlei Geschlechts dürfen von ihren Eltern
oder Vormündern keinenfalls dem Mönchtum zugeführt werden,
sondern nur der freie Wille nach langer Prüfezeit führt zur
Aufnahme ins Kloster.

Das Gesetz warnt speziell die Frauen, die schwere Last des

Nonnentums auf sich zu nehmen und gibt den weisen Rat, Frauen
erst nach ihrem 60. Altersjahr die Ordination zu geben, da die

Frau infolge ihrer Schwachheit und Gutmütigkeit zu sehr den
zahlreichen bösen Verlockungen dieser Welt ausgesetzt sei. In der
Tat sind in Abessinien junge Nonnen eine sehr grosse Seltenheit
und geraten sie nur zu leicht in den Ruf, das Nonnenkäppchen und
den Gürtel nur zu tragen, um unter ihrem Schutze ihre etwas zu

werktätige Nächstenliebe ausüben zu können.

Kapitel 11. Lebensführung und Vorschriften für die Laien
und über die Gemeinschaft aller Gläubigen.

In diesem Kapitel sind alle diejenigen Vorschriften aufgeführt,
die sich aus der christl. Lehre in den Evangelien und den apostolischen

Briefen ergeben, sowie die Vorschriften der Canones und des

Didascalia. Dies letztere Buch ist eine Sammlung von Vorschriften,
ebenfalls dem alten und neuen Testament entnommen, welches
bei den Kopten in hoher Achtung steht und welches in Jerusalem

von den 12 Aposteln, Paolos dem Auserwählten und dem Bischof
Jakob von Jerusalem gemeinsam zusammengestellt worden sei.

Die Kopten haben dies Buch (43 Kap.) übersetzt und als christl.
Doktrin angenommen, da sein Inhalt, wie gesagt, sich mit dem
alten und neuen Testamente decke.

Im zweiten Teil dieses Kapitels finden wir die Pflichten der
Eltern gegen ihre Kinder und umgekehrt enthalten und der 3. Teil
führt die Strafen auf für Vergehen gegen die Vorschriften der
christlichen Lebensführung, speziell gegen die Zauberer, Hexen,
Magier, Wahrsager, Amulete etc.



— 16 —

Im 1. Teil finden wir in § 37 eine Institution, welche die Abessinier

Mahaber nennen, d. h. eigentlich Gesellschaft, man versteht aber
darunter christliche Gemeinschaft. In armen wie in reichen Kreisen
schliessen sich Freunde zu einer Gesellschaft zusammen und zwar
immer deren zwölf, um jeden Monat einmal des Sonntags zur
Feier dieses heiligen Tages zu einem gemeinschaftlichen Essen

zusammen zu kommen und zwar abwechselnd in der Behausung
eines Jeden, wobei das Festessen vom jemaligen Hospes offeriert
wird. An einem solchen Mahl soll aber nicht nur gegessen und

getrunken werden und zwar nur recht massig, sondern es soll
dasselbe die Gelegenheit bieten zur Besprechung eines würdigen
Themas und gegenseitiger Aufmunterung zu inniger Liebe und
Freundschaft, in erster Linie unter den Genossen, aber auch zu der

ganzen Menschheit und als bester Ausdruck werktätiger Liebe ist
empfohlen, bei diesem Mahle die Armen nicht zu vergessen. Diese
Institution ist in Abessinien bis heute erhalten geblieben und zwar
bei Arm und Reich und besteht denn auch am kaiserl. Hof diese

Sitte, indem der Kaiser unter seinen Freunden 11 Vertrauenswürdige

auswählt und mit ihnen an demselben Tische und ohne
erhöhten Sitz in ächter christl. Gemeinschaft das Mahl teilt. Eine
Ausnahme von der Regel macht der Kaiser nur darin, dass dieses

Mahl stets nur bei ihm abgehalten wird, hingegen bringt jeder
Commilitone, wenn ihn die Reihe trifft, das reiche von ihm
gelieferte Mahl durch einen langen Zug schwer belasteter Diener
und Dienerinnen mit und sind selbst die Schlachtochsen und Schafe
nie vergessen. Solange das Kaiserl. Mahabermahl dauert, werden
keine Fremden zugelassen, erst nachdem dasselbe beendigt, steigt der
Kaiser auf seinen Tron, die Beamten und Offiziere und nach
ihnen das Volk wird zum allgemeinen Essen, dem sogenannten
Giber zugelassen. Der Rest des Essens wird sofort unter die
herbeigeeilten Armen verteilt.

In den folgenden Kapiteln sind behandelt:

Kapitel 12. Über die Liturgie (über die Messe),

„ 13. „ das heilige Abendmahl,

„ 14. „ das Beten,

„ 15. „ das Fasten.



- 17 -
Kapitel 15.

Über das Fasten.

Das Fasten, d. h. Enthaltsamkeit von gewissen Speisen und
der Nahrungsaufnahme überhaupt zu gewissen Zeiten wird hier

vorgeschrieben als Mittel zur Vergebung der Sünden und Erreichung
verminderter Fleischeslust und als ein Gehorchen der vernünftigen
Seele.

Verboten zu essen während des Fastens ist das Fleisch von
Tieren, welche Blut haben und von Allem, was von solchen
Tieren herrührt, Milch, Eier, Butter, Fleischsuppe etc.

Als Fasttage sind von vorneherein jeder Mittwoch und jeder
Freitag vorgeschrieben mit Ausnahme derjenigen, welche zwischen
Ostern und Pfingsten fallen, des Geburtsfestes Christi und der

Epiphanie, d. h. der Taufe Christi im Jordan, ferner 40 Tage, die
Christus selbst gefastet und die Passionswoche, ferner die Woche
des Herqual d. h. Heraclion, die Woche vor der 40 tägigen Fastenzeit,

so dass also diese Fasten volle 8 Wochen dauern. Im fernem
sind noch eine Reihe anderer Fasttage vorgeschrieben, so die
Fasten der Niniviten 3 Tage, die Fasten vor Weihnachten, vor
der Epifanie, ferner diejenigen der Apostel (Juli — August) etc.

An diesen Fasttagen sind die hohen Fasttagszeiten bis abends
6 Uhr (d. h. die 12. Stunde), die weniger hohen bis abends 3 Uhr
(9. Stunde) durch völlige Enthaltsamkeit von Nahrungsaufnahme
vorgeschrieben.

Das Fasten wird proklamiert als ein Tribut des Körpers, wie
das Almosen ein solches des Reichtums ist. Nur wer fastet und
dadurch hungert, wird auch die Leiden des Armen verstehen, der

nur zu oft gezwungen fasten muss.
In den strengen Fasttagen soll nur Brot, Salz und Wasser

eingenommen werden und an den übrigen Fasttagen soll die
Mahlzeit nicht absichtlich schmackhaft zubereitet werden, ebenso
soll der gläubige Christ an diesen Bussetagen sich überhaupt
hüten, sich satt zu essen.

Als Strafe für Nichteinhalten der Fasten trifft den Priester die

Absetzung, den Laien der Ausschluss aus der christl. Gemeinschaft.
Als besonders wirksam zur Unterstützung des Segens der

Fastenzeit wird auch strenge Arbeit anempfohlen und in Abessinien
2



— 18 —

auch wirklich heute noch durchgeführt. Ebenso strenge ist es

aber auch den christl. Gläubigen verboten, während der strengen
Fasten sich der Befriedigung fleischl. Lüste hinzugeben und sollen
deshalb Ehegatten während dieser Zeit sich hüten, im gemeinsamen
Bette zu schlafen.

Kapitel 16. Über Almosen und die Abgaben an die Kirche.

„ 17. „ Almosenier oder Armengutsverwalter.

„ 18. „ Zehnten, die Erstlinge der Früchte etc.,

Schenkungen und Stiftungen.

Kapitel 19.

Sonntag, Sabbat und die christlichen Festtage.

In diesem Kapitel fällt namentlich auf, wie versucht wird dem
Sabbat seine Eigenschaft als hebräischen Festtag zu nehmen, ihm
aber doch eine Sonderstellung zu geben. Am Samstag soll die

Arbeit nicht ausgesetzt werden, wie dies die Hebräer tun, aber,
heisst es dann etwas weiter, die Diener sollen 5 Tage arbeiten,
und am Sonntag und Samstag seien sie fleissig in der Kirche zum
Gottesdienst „weil sich der Schöpfer am Samstag von seiner Arbeit
ausruhte und der Herr am Sonntag von den Todten auferstanden

ist". Jeden Samstag kann das Abendmahl genommen werden mit
Ausnahme des Samstags vor Ostern. Auch soll an keinem Sonntag

oder Samstag gefastet werden mit Ausnahme des Samstags

vor Ostern. Die Abessinier verstehen aber unter dieser Vorschrift,
es dürfe an diesen beiden Tagen die Fastenspeise schon Vormittags

eingenommen werden und nicht erst nach der 9. Stunde.
Leider sind so viele Festtage vorgeschrieben, dass das abes-

sinische Volk fast gar nicht zur Arbeit kommt und hatte erst der
Kaiser Menelik die Neuerung getroffen, eine Reihe von Festtagen
durch die Priester in den Kirchen zelebrieren zu lassen, das Volk
von deren Einhaltung aber zu entbinden.

Selbstverständlich fügte sich der Klerus nur ungern genug
dieser freien Interpretation des Kaisers, schrieb diese selbst aber

nicht auf das Konto des guten Fürsten, sondern auf dasjenige der

unerwünschten Frenschi (Fremden), welchen es gelungen, des

Kaisers Interesse an der freien Arbeit zu erwecken. Unterstützt
wurde der Klerus in seinem notgedrungenen Verhalten auch zum

grossen Teil durch das abess. Volk, bei welchem allerdings weniger



— 19 -
der Respekt vor den kirchlichen und gesetzlichen Vorschriften und

die Liebe zu wahrer christlicher Andacht in Frage kam, als ihre

angeborne phänomenale Faulheit und Bequemlichkeit.
In diesem Kapitel wird dem gläubigen Abessinier noch ganz

besonders eine Pilgerreise nach Jerusalem anempfohlen und wem
dies nicht möglich wird ans Herz gelegt, von seinen Schätzen

dorthin zu senden, was er für das Heil seiner Seele für würdig
erachtet, sei es Gold oder Silber, Kleider oder heilige Bücher und
anderes mehr und soll er auch bei seinem Absterben in seinem

Testamente die heiligen Orte nicht vergessen, wo unser Heiland

gewirkt und gelitten habe.

Kapitel 20.

Behandelt die Märtyrer, Beichtväter, Apostaten.

Durch gläubige Gaben kann der Christ an den Verdiensten
der Märtyrer teilnehmen, durch ehrliche aufrichtige Beichte und
die auferlegte Busse erleichtere er sein Gewissen, sorge aber dafür,
dass er nicht zu den Abtrünnigen geworfen werde, wenn er glaubt,
nur durch teilweise Beichte sich und Gott betrügen zu können.

Kapitel 21.

Über die Kranken.

Kapitel 22.

Über die Toten und ihre Bestattung. Erinnerungsfeier
an Verstorbene.

Diese letzteren Vorschriften, Erinnerungsfeier am 3. Tage
nach der Bestattung, am 7. Tage, am 30. Tage und jedem Jahrestage

des Sterbetages werden auch heute noch in Ethiopien
eingehalten und sind diese sog. Teskars oft fast der Ruin der Familien,
da es Sitte ist, möglichst viel Verwandte und Freunde zu diesem

Erinnerungsmahl einzuladen, welches, hiedurch veranlasst, oft
gewaltige Dimensionen annimmt. Die Reste des Mahles müssen
unter die Armen verteilt werden und diese warten denn auch in
oft sehr zahlreichen Scharen geduldig das Ende desselben ab. Ein
schöner Gebrauch ist der, den Armem die Abhaltung des Teskars
dadurch zu erleichtern, dass Freunde und Bekannte ihnen nach

Kräften zum Mahle beisteuern.



— 20 -
II. TEIL.

Weltliches und Regierung, Beamtenwesen.

Kapitel 23.

Über die Nahrung, Kleidung, Wohnung und Gewerbe (Stand).

In diesem Kapitel fällt dem Kenner Abessiniens in erster

Linie der Widerspruch auf, welcher zwischen der liberalen Fassung
der Vorschriften über die Nahrung und den jetzt noch in
Abessinien herrschenden Gebräuchen besteht. Das Fetha Negest sagt
in Übereinstimmung mit den hlg. Schriften des Christentums, dass

keine Nahrung als unrein der Seele schaden könne, während die
Abessinier z. T. noch strenge an den mosaischen Vorschriften

hangen und z. B. Schweine, Enten und Gänse, Jagdtiere, speziell
Hasen etc. als unrein betrachten. Allerdings schreibt das Fetha

Negest den wahren Christen vor, nichts zu essen, was seinem
Nächsten Ärgernis bereiten könne. Speziell verboten sind: das

Blut aller Tiere, das Fleisch erstickter Tiere, das Fleisch von
Opfertieren eines fremden Kultus, sowie auch das Fleisch von
Tieren, welche von wilden Tieren angefressen worden. Natürlich
sind auch verboten zu essen giftige Tiere und Pflanzen, von
letzteren speziell solche, welche die Sinne berauschen können.
Von den giftigen Sachen, welche den Gesunden schaden, aber
den Kranken nützen können, ist für diese die Ausnahme gestattet.
Im Allgemeinen ist als Regel aufgestellt, jede Speise ist erlaubt,
aber nicht jede zuträglich, „wie auch jedes Werk erlaubt sei,
aber nicht jedem Menschen zum Heil seiner Seele diene". Bei

gekauftem Fleische soll nicht nach demjenigen gefragt werden,
der das Tier getötet habe und doch wird kein Abessinier in seiner
Heimat Fleisch essen, welches von einem Tiere herrührt, das nicht
von einem abessinischen Christen geschachtet worden. Vor allem
aus ißt kein Abessinier Fleisch das von einem Muselman herrührt,
von ihm geschachtet oder auch nur berührt worden ist. Auf der

Jagd z. B. rennen die Abessinier und Mohamedaner um die Wette
auf eine gefallene Gazelle oder Antilope, um sie zuerst schachten

zu können und um unliebsame Streitigkeiten zu vermeiden, tut
der Jäger gut, vorher zu bestimmen, welche Glaubensgenossen ein
Recht auf ein erst noch zu erlegendes Wild haben sollen.



- 21 —

In den Vorschriften für Kleidung und Wohnung ist grösste
Einfachheit zur Pflicht gemacht und konnten denn auch alte

Abessinier bis vor kurzer Zeit nur oft mit Mühe dazu gebracht
werden, ihre alten rauhhaarigen Baumwoll- und Wollenstoffe gegen
bessere und feinere Kleidungen umzutauschen und bessere,
geräumigere Wohnungen zu erstellen. Diese letzteren lassen sie

jetzt noch sehr oft gewöhnlich leerstehen und benützen sie nur
zur Einquartierung fremder Gäste, begnügen sich aber selbst gerne
mit ihrer einfachen, prunklosen Strohhütte, die sie sogar mit
Vorliebe mit ihrem Pferde, wenn es ein Krieger, oder mit seiner Kuh
und seinen Schafen und Ziegen teilt, wenn es ein Bauer und
Grundbesitzer ist. Bessere, importierte Stoffe aller Art, namentlich
aber Sammt und Seide werden fast ausschliesslich zu prunkvollen
Kriegerkleidungen verwertet, im Privatleben sieht man nur bei
den höhern Beamten und ihren Frauen etwa seidene oder Sammt-

mäntel, zu andern Kleidungen werden sie nicht gebraucht, sondern
es kleidet sich der Abessinier mit Vorliebe in seine selbstgewobenen

Baumwollstoffe.

Betreffs Handwerk und Gewerbe sind alle durch das Fetha

Negest erlaubt mit Ausnahme derjenigen der Zauberer, Magier,
Tänzer und Götzenbildner. In einer Glosse sind sogar die
Musikanten als Verführer gläubiger Christen als unerlaubt erwähnt und
in der Tat geniessen die Sänger und Musikanten in Abessinien
bis heute nur eines sehr zweifelhaften Ruhmes.

Kapitel 24.

Über die Verlobung, das Heiratsgut, die Heirat
und ihre Folgen.

Anfangs dieses Kapitels wird der Zweck der Vermählung
bezeichnet: I. Als Mittel zur Erzeugung von Nachkommenschaft;
II. zur Befriedigung der fleischlichen Lust, denn „die unbefriedigte
Fleischeslust reibt den Menschen auf und lässt ihn seine Pflichten

gegen Gott vergessen". Die Ehe soll auch durch gegenseitige
Hülfe die Mühen dieses Lebens zu ertragen helfen. Auf die Ehe
soll nur verzichten, wer seine Gelüste zu zähmen imstande ist,
sei es aus gut veranlagtem Temperament, sei es wegen besonderer

Veranlagung zur Keuschheit, sei es aus wahrem Triebe zur Nach-



- 22 —

ahmung Christi, der Apostel und der Heiligen. Befriedigung der

fleischlichen Gelüste auf irgend welche andere Art als durch die

Ehe ist streng verboten und wird schwer bestraft.

Was die Keuschheit anbelangt, sagt der Übersetzer Ibn el

Assal, so habe ich von Gott keine Gesetzesbefehle, aber ich rate

in dieser Beziehung als ein Mensch, dem Gott die Gnade
verliehen, keusch bleiben zu können, zur Keuschheit, es ist dies eine

schöne Sache bei unsern mühseligen Zeiten, wo es so schwer
hält, eine Familie zu erhalten.

Sehr sorgfältig sind alle die Fälle aufgeführt, die eine Ehe

verbieten, vor allem die Heirat zwischen nahen Verwandten und

zwar nicht nur zwischen Blutsverwandten, sondern auch zwischen

Heiratsverwandten, Taufpaten und Taufkindern, zwischen
Vormund und Mündeln, zwischen Christen und Andersgläubigen,
ferner ist verboten die Ehe mit körperlichen Mängeln Behafteten,

Schwachsinnigen, gewissen Kranken, wie Epileptische, Kranke
mit Elefantiasis, Aussätzige dürfen mit Einwilligung der Gegenpartei

heiraten. Verboten ist bei den Priestern eine zweite Heirat,
bei den Laien eine vierte Heirat. Nonnen dürfen gar nicht und
Frauen über 60 Jahre dürfen nicht mehr heiraten, ferner dürfen
auch nie solche verheiratet werden, die nicht aus eigenem freien
Ermessen und Willen einander heiraten wollen. Der Mann soll

wenigstens 20 Jahre alt, das Weib wenigstens 12 Jahre alt sein.

Die Vermählung soll vor dem Richter mit Zeugen und vor
dem Priester stattfinden. Es ist aber nicht explicite gesagt, dass

die Heirat vor beiden zugleich stattfinden müsse und wohl aus
diesem Grunde heiratet der Abessinier im Allgemeinen erst nur
vor dem Richter in Beisein der Zeugen, vor welchen das Ehegut
usw. stipuliert wird und erst in späteren Jahren, falls die geschlossene

Ehe eine glücklich dauernde geworden, wird der Priester

um die definitive Weihe der Ehe gebeten und diese ist dann
unlöslich bis zum Tode des einen Gatten, während die Ehe vor dem

Richter bei genügend anerkannten Gründen löslich ist. Über das

Heiratsgut sind genaue Vorschriften erteilt und bei der Scheidung
auch je nach den Ursachen derselben die Teilung des Heiratsgutes

durch das Gesetz geregelt.
Eine sonderbare Prozedur enthält dies Kapitel über die

Prüfung einer des Ehebruchs beschuldigten Frau und zwar wie



— 23 —

folgt: Wenn einem Manne zugetragen wird, seine Frau habe die

Ehe gebrochen und er glaubt sich vergewissern zu müssen, so

führe er seine Frau zum Priester in die Kirche zum heiligen Altar.
Der Priester nehme ein tönernes Gefäss, fülle es mit bitterem,
schwefligem Wasser, nehme Staub von den vier Ecken des Altars
und werfe ihn in das Wasser, lasse die Frau das Haupt entdecken
und schwören bei der Macht der heiligen Arche und bei der

Wohnung des heiligen Geistes auf diesem Altar, dass sie keinen
Ehebruch begangen. Wenn sie schwört, so sage ihr der Priester:
Nun wohl, wenn du also rein bist, so trinke dieses Wasser und
es wird dir nicht schaden. Wenn du aber die Unwahrheit gesagt,
so sei der Fluch Gottes mit dir und du sollst deiner Lebtage
Sklavin deiner Leute sein, und das Wasser, das du trinkest,
zerstöre deinen Körper und löse deine Glieder und sie sollen gelöst
sein bis in alle Ewigkeit. Die Frau soll sagen amen, amen, amen
und soll dies Wasser vor dem Altar des Herrn unbedeckten

Hauptes austrinken und der Mann soll sie dabei stehend
beobachten. Wenn sie eine Lügnerin ist, so wird das getrunkene
Wasser ihren Körper auftreiben und Jedem, der sie beschaut,
wird sie zum Schauspiel werden. Aber wenn sie rein ist, wird
ihr nichts geschehen, sie wird guter Hoffnung werden und einen
Sohn gebähren, ihr Mann aber wird seinen Verdacht und seine

Eifersucht verlieren.

Die Ehescheidung ist nur sehr schwer von der Kirche zu

erlangen und sind folgende Möglichkeiten gegeben:

Wenn beide Ehegatten sich dem Mönchstum widmen oder für
den Fall der Impotenz des Ehemannes oder fehlerhafter Konstitution

der Frau.

Epileptische können nur geschieden werden, wenn die

Epilepsie schon vor der Verheiratung eingetreten war.

Elefantiasis kann zum Scheiden führen, wie auch der Aussatz,

ist aber nicht notwendig, weil dem Erkrankten keine eigene
Schuld zugeschrieben werden kann.

Ein weiterer Grund ist lebenslängliche Gefangenschaft,
temporäre Gefangenschaft berechtigt den Ehegenossen nicht zur
Scheidung.



— 24 -
Verschollenheit des einen Ehegenossen berechtigt nur dann

zur Scheidung, wenn mit etwelcher Sicherheit angenommen werden

kann, dass der Verschollene verstorben.
Ehebruch kann zum Scheiden führen, wenn er einwandfrei

konstatiert worden, der fehlende Teil darf nicht mehr heiraten.

Lebensgefährdung des einen Ehegenossen durch den andern
kann ebenfalls zur Scheidung führen, sowie auch hinterlistige
Versuche, den einen oder andern Ehegenossen zum Ehebruch zu
verleiten, um aus diesem einen Scheidungsgrund zu machen. Die
Strafe für dieses Verbrechen ist Exkommunikation und Verbot die
Kirche zu betreten. In einer Reihe von Glossen sind noch einige
andere Fälle für Scheidungsgründe angegeben, doch geht aus
allem hervor, dass die Ehe als heilig nur im äussersten Notfalle
geschieden werden solle.

Im Kapitel 25 wird das Verbot des Konkubinates behandelt
und wird angeführt: „Wenn du sagst, David Salomon und andere

hatten Konkubinen, so wisse den Grund dieses Verhaltens: In

jener Zeit waren die Menschen spärlich verstreut auf der Erde
und deshalb war es erlaubt zu heiraten und gleichzeitig Konkubinen
zu halten, um die Menschheit zu mehren, aber als der Herr sah,

dass die Erde mit Menschen gefüllt war, verbot das Gesetz das

Konkubinat und der Herr gab das Gesetz über die Ehe."

In sonderbarem Widerspruche zu diesen strengen Gesetzen
stehen in Abessinien die bestehenden sittlichen Verhältnisse, denn
Konkubinat und Ehebruch sind leider sehr bös eingerissene
Zustände. Allerdings sind es auch mehr die grossen Städte und

Marktplätze, wo sich eine sehr weitgehende Sittenlosigkeit bemerkbar

macht, und vor allem in grösseren Soldatenquartieren. Ein
sonderbarer Brauch findet sich bei längeren militärischen
Expeditionen, indem die Hausfrauen oft ihrem Manne, der in den

Krieg ziehen muss, selbst eine junge Köchin mitgeben, die
stillschweigend ihre Vertretung bei ihrem Mann zu übernehmen
bestimmt ist. Die so bedenkliche Ausbreitung geschlechtlicher Krankheiten

mag wohl dazu beigetragen haben, die Ehefrauen zu
veranlassen, diesen Ausweg zu suchen. Auf dem Lande, bei der
bäuerlichen Bevölkerung sind die Verhältnisse bedeutend besser
und ist die Keuschheit der Braut eine conditio sine qua non. Auf
dem Lande findet man denn auch sehr viele glückliche und



- 25 —

dauernde Ehen, während in grösseren Zentren und leider auch in
den höhern Kreisen die Frauen oft mehr gewechselt werden als

die Hemden.

Der Abessinier hält sehr viel auf grosse Nachkommenschaft
und haben deshalb sterile Frauen kein beneidenswertes Los; Ge-

scheidtere beeilen sich deshalb, ihrem Manne eine kräftige,
gesunde Nebenfrau beizuführen, um nicht dem Lose der Einsamkeit
zu verfallen. Trotz der eingerissenen Sittenlosigkeit ist der Abessinier

in Bezug auf die Unantastbarkeit seiner Frau sehr empfindlich

und macht er von dem Gesetze, welches ihm erlaubt, den

auf der Tat entwischten Räuber seiner Hausehre zu töten, unnach-
sichtlich Gebrauch. Im Grossen und Ganzen ist übrigens das Los
der Frau ein gutes und geniesst die Hausfrau von Seite ihres

Mannes, wie gegenüber der Dienstboten, sehr weitgehende Rechte.

Im folgenden Kapitel 26 sind die Stiftungen behandelt und
daraus entstehende Rechte und Pflichten.

Kapitel 27 gibt die Vorschriften über Wetten, Pfänder,
Bürgschaft und Verwaltungsverantwortlichkeit der Beamten. Interessant
in diesem Kapitel ist namentlich das Recht auf persönliche
Haltbarmachung des Schuldners, die auch jetzt noch in Abessinien

gebräuchlich.
Der Priester darf weder für Werte noch für Personen Bürge sein.

Kapitel 28 handelt von Verträgen und Übereinkommen.

Kapitel 29 handelt über anvertrautes Gut.

Kapitel 30 handelt über die Verwaltung.
Kapitel 31 handelt über die Freiheit, die Sklaverei und

Freierklärung der Sklaven.

Hier wird erklärt: Jeder Mensch ist von Natur auf und als

Geschöpf Gottes frei geboren, aber Kriege und Cavallerie bringen
oft Menschen in die Lage, dem Überwinder dienen zu müssen
und daher die Sklaverei. Das Wort Cavallerie heisst im arabischen
Grundtext nicht so, sondern Hinterlist, ist aber vom Übersetzer
verwechselt oder falsch verstanden worden. Infolge dieses
Irrtums glaubte nun der Abessinier einen besonderen Rechtstitel auf
einen Sklaven zu haben, wenn er sich diesen mit seinem Pferde

erjagt hatte. Glücklicherweise ist im Jahre 1888 in Abessinien
die Sklaverei von Kaiser Johannes und zwar speziell auf Drängen
der Königin Viktoria hin, abgeschafft worden und besteht derzeit



- 26 —

rechtlich nur noch der Zustand der Kriegsgefangenen, welche auf
die Dauer von sieben Jahren zum Dienste gezwungen werden
dürfen. Um den Übergang der alten Sklavereiverhältnisse in die
neue Rechtsordnung zu erleichtern, wurden besonders die
Vorschriften dieses Kapitels über die Frei-Erklärung der Sklaven,
sowie diejenigen über Frei-Erklärung von Sklavenkindern sehr strenge
gehandhabt. Auch wurden mohamedanische Sklavenhändler sehr

strenge verfolgt und ganz besonders diejenigen sogar mit dem
Tode bedroht, welche Christen nach Arabien, Egypten etc.
verkauften oder auch nur des Versuches überwiesen wurden.

Selbstverständlich war diese gewaltige Änderung der
bestehenden Verhältnisse in Abessinien vom Volke nur mit sehr

gemischten Gefühlen aufgenommen worden und hatte speziell die

Popularität des Kaisers durch dies Vorgehen einen schweren Stoss

erlitten. Trotzdem hatte Kaiser Johannes mit aller Energie die

Durchführung des Gesetzes begonnen und Kaiser Menilek mit
Erfolg durchgeführt. Allerdings hatte speziell Kaiser Menilek wohl
im Interesse seiner Popularität und vielleicht auch um einem recht
fühlbaren Mangel zuverlässiger niedriger Dienerschaft abzuhelfen
leider nur zu oft das Einbringen von hunderten von sog.
Kriegsgefangenen durch seine Generäle aus entlegenen Negerprovinzen
begünstigt, einen Teil dieser Gefangenen für sich und seinen Hof
behalten und den anderen Teil an Günstlinge, Arbeiter und auch
zuweilen an Europäer verteilt.

Der wachsende Mangel an Sklaven zwang nach und nach
die Abessinier, einen großen Teil der Beschäftigung, welche jenen
zugefallen war, selbst zu übernehmen, wenn es sie auch noch so
schwer ankam. Aber heute noch ist kein Abessinier dazu zu

bringen, die Pauken „Negaril" zu schlagen, da diese Paukenschläger
zugleich Scharfrichter sind, oder auch nur sich in ein Musikcorps
einreihen zu lassen. Äusserst schwer hält es heute noch einen
Abessinier zu finden, der den Stall putzt und nur mit Mühe gelang
es, Abessinier zum Tragen von Zeltstangen zu bewegen. Doch
nach und nach bessern sich auch diese Verhältnisse, die jüngere
Generation wird sich mit ihnen abzufinden wissen.

Kapitel 32 enthält die Vorschriften über das Vormundschaftswesen

und zwar über Kinder, Minderjährige, Schwachsinnige, Greise

und Verschuldete.



— 27 —

Kapitel 33. Kauf und Verkauf und hierauf Bezügliches.
Verboten zu verkaufen sind nach diesen Vorschriften: Bücher,

Gläubige Christen, Verwandte, Diener, Kirchliche Gegenstände jeder
Art, Depositen, Fische im Fluss, Vögel, die fliegen, Antilopen, die
noch springen, schädliche Sachen aller Art etc. etc.

Ferner dürfen Guthaben nur mit Einwilligung des Gläubigers
einem anderen Kreditor übertragen werden. Im Sklavenverkauf
war strenge vorgeschrieben, Verwandte, namentlich Eltern und Kinder

nicht zu trennen, auch ist der Zwischenhandel verpönt, wenn
auch nicht geradezu verboten. Im allgemeinen wird strenge
Rechtlichkeit vorgeschrieben und werden Überforderungen nicht nur
durch Ersatz des überforderten Betrages, sondern durch das
doppelte desselben geahndet.

Kapitel 34. Über kaufmännische Gesellschaften.

Kapitel 35. Über Nötigung und Gewalttätigkeit.
Kapitel 36. Über das Mietwesen.
Kapitel 37. Hausbau, Wasserrechte, Strassen etc.

Aus diesem Kapitel geht mit Evidenz hervor, dass diese

Bestimmungen den Verhältnissen in Egypten angepasst sind und

nur zum kleinsten Teil in Abessinien ihre Anwendung finden
können.

Kapitel 38 behandelt noch einmal das Gesellschaftswesen
und zwar speziell die Verteilung des Gewinnes.

Kapitel 39 enthält die Vorschriften über das Schuldgeständnis,
Schuldanerkennung.

Kapitel 40. Verlorenes Gut, verlaufene Tiere, über die Thermen,

Magazine, Pflichten der Kirche gefundene Kinder zu erziehen.

Kapitel 41. Über das Testamentswesen.

Kapitel 42. Erbschaftswesen.

Kapitel 43. Über die Richter, ihre Beistände und die Zeugen.
Sehr einlässlich wird in diesem Kapitel das Wesen, erforderliche

Eigenschaften, Rechte und Pflichten des Richters, wie auch
die rechtliche Zulässigkeit von Zeugen, deren Zahl, Vertrauenswürdigkeit

etc. behandelt.
In Abessinien wäre es wohl sehr schwer geworden, allen diesen

Vorschriften gerecht zu werden, denn es wird vom Richter nicht
nur die genaue Kenntnis des Fetha Negest verlangt, sondern auch
eine absolute Vertrautheit mit den heiligen Schriften, Canones etc.



— 28 —

Aufgaben, welchen in Abessinien wohl nur sehr wenige
Schriftgelehrten gewachsen sind. Wohl aus diesem Grunde berufen denn
auch die Richter bei ihren Verhandlungen eine ganze Reihe
gutbeleumdeter Privatleute als Vertrauensmänner und Beistände und
haben diese dann das Recht, ihre Ansichten zu äussern und zu

verfechten, ja oft entscheidend in den Verlauf der Verhandlungen
einzugreifen. Trotzdem tragen die gerichtlichen Verhandlungen
stets den Stempel der Ordnung und wirklicher Rechtspflege, wenn
es natürlich auch oft genug vorkommt, dass gewisse Verhältnisse,
wie Freundschaft, Sympathie und zuweilen auch klingende Gründe
das Rechtsurteil zu beeinflussen vermögen. Eine abessinische
Gerichtsverhandlung ist für den der Sprache mächtigen Fremden immer
ein äusserst interessantes Schauspiel und ist es geradezu
überraschend, welche Summe von gesundem Menschenverstand, von
Klugheit und Rechtssinn bei derselben zum Vorschein kommt.
Fast immer ist der Fremde überrascht auch durch den fliessenden,
logischen Vortrag der streitenden Parteien, sowie durch die

Ordnung und Ruhe, welche bei diesen Verhandlungen eingehalten
werden.

Die Abessinier haben auch die Institution der Advokaten,
welche die Sache ihres Klienten vor dem Gerichte vertreten und
geben dieselben an rhetorischem Schmuck, an geschickten
Ausfällen, an gehöriger Geltendmachung der Schwächen ihres Gegners
etc. ihren besten europäischen Kollegen nichts nach. Gewöhnlich
spricht das Gericht oder der Richter sein Urteil ohne das Fetha
Negest herbeizuziehen, nur bei Kriminalvergehen muss das Fetha

Negest vorgelesen und interpretiert werden.

Zur Handhabung der Gesetze wird dem Richter ausdrücklich
zur Pflicht gemacht, im Geiste des Gesetzes und der christlichen
Religion und nicht nach dem Buchstaben zu richten, die Strafen

je nach dem vorliegenden Fall zu erhöhen oder zu ermässigen.
Milde, Geduld, Barmherzigkeit, aber strenge Rechtlichkeit zu üben.

Als bester Lehrmeister wird den Richtern das fleissige Studium
nicht nur des Fetha Negests, sondern vorab der Evangelien
anempfohlen, um voll durchdrungen vom Geiste der hlg. Dreieinigkeit

seines vor Gott und vor den Menschen so schweren
verantwortungsreichen Amtes walten zu können.



- 29 —

Zur Erleichterung des Studiums des Fetha Negests aus seinen

zahlreichen Quellen ist überall da, wo textuelle Anführungen von
Ansprüchen, Sentenzen etc. verkommen, die Quelle durch einen

sog. Sigel angegeben, so sind z. B. folgende angeführt:
Für die Bücher des Pentateuch A'a, A'be, A'ga, A'da, A'he.

„ Evangeliums dji.

„ „ „ der Didascalia desq.

„ Konzilium von Nicaea niq etc.

Kapitel 44 behandelt die Rechte und Pflichten des Königs.
Kapitel 45. Über das Verhältnis zwischen dem alten und dem

neuen Testament mit besonderer Rücksicht auf alles das, was im
Fetha Negest zur Anwendung kommt, d.h.: In diesem Kapitel
wird versucht die bestehenden Widersprüche zu lösen und schwer
Verständliches zu erklären.

Kapitel 46. Bussen für die Apostaten und diejenigen welche

zur Apostasie führen, wie Zauberer, Hexen, Wahrsager etc. Als
Strafe für Apostasie wird die Steinigung vorgeschrieben, dasselbe
Schicksal trifft die Zauberer, die Wahrsager werden verbannt,
diejenigen die sich mit Zauberern, Wahrsagern etc. einlassen, werden
aus der kirchlichen Gemeinschaft ausgeschlossen, bie sie Busse

getan haben.

Kapitel 47. Der Menschenmord und seine körperlichen und

geistlichen Strafen.
Als Hauptaxiom wird in diesem Kapitel geltend gemacht,

dass Mord nur durch den Tod gesühnt werden kann. Unbekannt
gewordener Mord, welcher dem Beichtvater gestanden worden,
werde geistlichen Strafen unterworfen, welche ihm der Bischof
auferlegt, um seine Seele von dem ewigen Verderbnis zu retten.

Straflos ist die Tötung eines Menschen: für Kinder unter
7 Jahren, für den sinnlos Betrunkenen, wenigstens wenn ihm vom
Ankläger nicht eine vorangehende Absicht nachgewiesen werden
kann. Straflos kann Tötung auch im Falle der Notwehr sein,
sowie wenn dieselbe auf Befehl eines Höhern, dem zu gehorchen
es Pflicht ist; geschehen ist, in diesem Falle büsst der Befehlende.

Straflos ist die Tötung eines Einbrechers in der Nacht, wenn
die Gefahr für den Tötenden bestanden, selbst angegriffen zu

werden, straflos ist auch der Verteidiger seiner Ehre gegenüber
dem Schänder seiner Ehe auf frischer Tat etc.



- 30 —

Der Mörder, welcher sein Verbrechen wissentlich und mit
Vorbedacht ausgeführt, soll auch am Altar keinen Schutz finden,
sondern die Todesstrafe erleiden.

Sehr strenge wird auch jeder Totschlag bestraft, wobei aber

die Art, Form und Gefährlichkeit des gebrauchten Instrumentes in
Anbetracht gezogen wird. Wer im Streite mit dem Schwert seinen

Gegner schwer verwundet, verliert die rechte Hand, wenn dieser

am Leben bleibt; erleidet aber den Tod, wenn jener stirbt.

Unbeabsichtigte Tötung eines Menschen kann durch Bezahlung

des Blutgeldes an die Hinterlassenen gesühnt werden; im
Falle es dem Totschläger gelingt, sich in eine Kirche zu flüchten,
geht er straffrei aus und die Priester sollen ihn mit den
Hinterlassenen des Getöteten versöhnen. Vergifter erleiden unnachsichtlich
die Todesstrafe, falls sie absichtlich Gift in Anwendung brachten.
Wer mit einem Instrumente tötet, das unter gewöhnlichen
Umständen den Tod eines Menschen nicht verursacht, wird gepeitscht
und verbannt etc. etc.

Im Allgemeinen, so strenge auch die Vorschriften, macht sich
doch die Tendenz geltend, nur wirklich beabsichtigte böswillige
Tötung eines Menschen mit Tod zu bestrafen, leichtsinnige,
unvorsichtige oder unbeabsichtigte Tötung wird je nach dem Grade
durch Verbannung, körperliche Züchtigung oder Geldbussen bestraft.

Für einen Mord, dessen Urheber unbekannt ist, kann die

Gemeinde, in welcher der Getötete gefunden worden, haftbar
gemacht werden und wird in diesem Falle so lange verboten in den

Häusern Feuer anzuzünden, das Vieh auf die Weide zu treiben,
den Boden zu bestellen, Früchte einzuheimsen etc., bis der Mörder
entdeckt worden. Falls dieser absolut unauffindbar, müssen die
Ältesten der Gemeinde schwören, den Urheber nicht zu kennen
und wird erst dann das Verbot aufgehoben.

Ganz besonders wird dem Richter in diesem Kapitel empfohlen,

reine Gerechtigkeit zu üben, und wird sie auch im allgemeinen
sehr ernst genommen. Ich konnte sehr oft konstatieren, dass oft
während einiger Wochen nach bereits erfolgter Exekution die Richter
in ihren vertraulichen Debatten auf den Fall zurückkamen und alle

Für und Wider noch mehrmals des genauesten erwogen.
Das Todesurteil, welches gewöhnlich an einem Freitag

gesprochen wird, wird kurz nach dem Richterspruch ausgeführt, wenn



— 31 —

nicht der Delinquent den Aufschub verlangt, um das Bandwurmmittel

noch vor der Execution einnehmen zu können. In diesem

Falle werden ihm 24 Stunden Frist gewährt. Der Leib der

Hingerichteten darf von den Verwandten aufgehoben und in der Nähe
der Kirchenmauer bestattet werden aber ohne weiteres Zeremoniel.

Kapitel 48 enthält die körperlichen und spirituellen Strafen
für Hurerei, Ehebruch, Incest etc. und kommt hier sowohl die
Todesstrafe, wie das Abschneiden der Nase, Peitschen, Abschneiden
der Haare und Verbannung in Anwendung. Zuträger etc. werden

gepeitscht und der Kopf vollständig rasiert und der Delinquent
ausgewiesen.

Ehebruch kann nicht mehr geahndet werden, wenn seit dem

Begehen der Tat 5 Jahre verflossen. Geschlechtliche Verbrechen

gegen die Natur werden mit dem Tode bestraft und solche mit
Tieren führen zur Kastration.

Auch die geistlichen Strafen sind sehr strenge und in ihrer
Art den obigen entsprechend.

Kapitel 49. Über körperliche und spirituelle Strafen der Diebe.
Im allgemeinen soll der Dieb das Doppelte von dem ersetzen,

das er gestohlen, im Wiederholungsfalle wird der Dieb gepeitscht,
dann aber verliert er die rechte Hand und Unverbesserliche auch
noch den linken Fuss.

Kirchenräuber werden mit glühendem Eisen gezeichnet.
Raub in der Nacht mit bewaffneter Hand wird mit dem Tode

bestraft.

Kapitel 50 behandelt die Strafen für Trunksucht, Wucher,
rebellische Kinder, Verläumdung, Hexerei, Brandstiftung etc.

Kapitel 51. Über die Haartracht, die Beschneidung und die
Beichte.

Das Zöpfen der Haare wird als unchristlich verboten, doch
tragen die Abessinier, als erfolgreiche Krieger aus der Schlacht

zurückgekehrt, noch immer gerne ihre Haare in kleine Zöpfchen
gedreht. Erst in den letzten Jahren ist dieser Gebrauch mehr und
mehr aus der Mode gekommen.

Betreffs der Beschneidung belehrt uns dies Kapitel, dass diese

allerdings durch das mosaische Gesetz vorgeschrieben war, im neuen
Testament dieselbe aber durch die heilige Taufe ersetzt wurde und
deshalb unnötig geworden. Immerhin wird die Beschneidung nicht



— 32 -
verboten, denn „der Apostel Paolos hätte seinen Jünger, den
Bischof Timoteos, nicht beschnitten, wenn dies unerlaubt gewesen
wäre". Gewisse Kirchenväter sagen, Paolos habe Timoteos aus
Gründen der Notwendigkeit und Nützlichkeit beschnitten und
andere, welche die Naturwissenschaften kennen, sagen, dass durch
die Beschneidung das Organ der fleischlichen Lust geschwächt
und vermindert werde, was also dem Sinne der christlichen
Vorschriften über Fleischeslust entspreche. Mit diesem Artikel schliesst
das eigentliche Fetha Negest und enthält dasselbe nur noch einen

Anhang, den man als Kapitel 52 bezeichnet, über das Erbrecht,
wie es vom Patriarchen Abba Kerillos mit seinen Bischöfen und
Mitarbeitern aufgestellt wurde.

Im arabischen Urtext ist dieses Kapitel nicht enthalten.
Das Fetha Negest wird geschlossen mit folgendem

Segenswunsche:

„Der eine Gott mit seinem Sohn und dem heiligen Geiste,
Schöpfer aller Kreaturen, mache aus Euch einen einzigen Körper
mit seiner unermesslichen Liebe und gebe Euch alles Gute, damit
Ihr nicht dem Bösen verfallet, möget Ihr ohne Flecken und ohne
Sünde dastehen, und Euch dadurch würdig machen zur Wohnung
des Lebens bis zur Ewigkeit durch seinen auserwählten Sohn den
Herrn Jesu Christi, Schöpfer, unser Erlöser welchem mit Gott
seinem Vater und dem heiligen Geist Lobpreisung werde jetzt und
bis an das Ende der Jahrhunderte, amen."

Diese kurze und leider mangelhafte Übersicht über den
Inhalt des Fetha Negestes ist natürlich nicht im Stande, eine

genauere Einsicht in das Wesen und die hervorragenden Eigenschaften
desselben zu geben. Das einlässliche Studium des Fetha Negestes
und ganz besonders mit Hinzuziehung seiner zahlreichen Quellen
ist aber eine höchst langwierige und schwierige, aber gewiss sehr
dankbare Aufgabe, nicht nur für den Rechtsgelehrten und
Theologen, sondern auch für jeden, der sich speziell für das geistige
und materielle Leben in Egypten und Abessinien interessiert.

Im allgemeinen lässt der im Fetha Negest wohnende Geist
noch deutlich nicht nur die altisraelitischen Sitten und Gebräuche,
das strenge mosaische Gesetz durch den überworfenen Schleier
neutestamentlicher Gesetze der Versöhnung und Barmherzigkeit
erkennen, — es gibt uns in seiner Geschlossenheit und reichen



— 33 —

Dokumentierung auch den Schlüssel dazu, zu verstehen, dass es sich

so wirksam und unverändert in jenen Ländern bis auf den heutigen
Tag erhalten. Andere Zeiten, andere Sitten, heisst es, und scheint
es, als ob erst jetzt speziell in Abessinien dieses alte Sprichwort
zur Geltung kommen werde. Erst seit wenigen Jahren ist für Ethiopien

eine neue Zeit angebrochen und vielleicht nur allzu rasch
wird sie mit uralten Sitten und Gebräuchen aufräumen, die unsern
Zeiten als barbarisch oder doch wenigstens veraltet erscheinen.
Leider wird wohl auch mancher Gebrauch verloren gehen, dessen

Erhaltung auch unsern Zeiten zur Ehre gereichen würde und denke
ich in erster Linie an die heute noch in Ethiopien übliche
Gastfreundschaft, die auch dem Ärmsten zu jeder Zeit und überall ein

warmes Mahl und eine ruhige Schlafstätte sichert ohne grossen
Apparat und ohne das Gefühl der Armengenössigkeit. An Stelle
der bis heute bestandenen, patriarchalischen Familienverhältnisse
wird auch dort droben auf dem herrlichen abessinischen Hochlande
bald genug der Geist des Egoismus sich breit machen, der die

Entwicklung der Familie hemmt und beeinträchtigt. Bald genug
wird die jetzige einfache und anspruchslose Lebensweise der Abessinier

den so hohen Ansprüchen an das Leben, vermehrten
Lebensbedürfnissen mit seinen Folgen, Kampf und Erbitterung, der Sucht
nach Reichtum, Glanz und Ehren weichen müssen. Nur mit
gemischten Gefühlen sieht der Ethiopier das Herannahen einer neuen
Zeit, die ihm nur Unruhe zu bringen scheint, doch ist zu hoffen,
dass sein gesunder Menschenverstand das Gute, welches ihm der
Eintritt seiner Heimat in die Sphäre der zivilisierten Nationen zu
bringen verspricht, zu erkennen vermag und ein neuer Geist der
intensiven Arbeit auf geistigem und materiellem Gebiete die

Segnungen der Zivilisation auch ihm bringen wird, an Stelle des
träumerischen, tatenlosen, nach und nach lähmenden Hinlebens unter
Ethiopiens herrlicher Sonne am tiefblauen offenen Himmel.


	Über das Gerichtswesen in Ethiopien

