
Zeitschrift: Jahresberichte der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft in
Zürich

Band: 8 (1907-1908)

Artikel: Der Bischof Bartolomé de las Casas, ein Zeitgenosse des Columbus,
seine wissenschaftlichen und humanitären Verdienste [Vortrag]

Autor: Stoll, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-82304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-82304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der

Bischof Bartolome de las Casas,
ein

Zeitgenosse des Columbus,

seine

wissenschaftlichen und humanitären Verdienste.1)

Vortrag von Prof. Dr. Otto Stoll.

Hochgeehrte Versammlung!

Sie sind gewöhnt, von dieser Stelle aus Vorträge
entgegenzunehmen, welche Sie mitten aus der Ihnen gewohnten Umgebung
im Geiste an die eine oder andere, jenseits des Meeres gelegene
Stelle der Erde versetzen und Ihnen in Wort und Bild deren
Natur und deren menschliche Bewohner vorführen. Da ich nun
zur Zeit nicht in der Lage bin, Ihnen mit Ergebnissen eigener
und neuer Reisen dienen zu können, möchte ich Sie für heute

einladen, sich im Geiste einmal um vier Jahrhunderte
zurückzudenken in jene ferne Zeit der grossen Entdeckungen und
Eroberungen der Spanier jenseits des Atlantischen Meeres, deren

Ausgangspunkt die erste kühne Reise des Columbus vom Jahre
1492 gebildet hatte.

Jene grosse Epoche, die nicht nur für die Emanzipation
der geographischen und naturwissenschaftlichen Kenntnisse von
den starren, gewissermassen versteinerten Dogmen des Altertums,
sondern auch für die Umwälzung der wirtschaftlichen Verhältnisse

grosser Teile des alten Europa von der nachhaltigsten

NB. Die hochstehenden Ziffern ') u.s.w. beziehen sich auf die am Schlüsse

dieses Artikels aufgeführten „Ergänzenden Bemerkungen".



— 26 -
Wirkung war und bis heute geblieben ist, war auch reich an

Männern der verschiedensten Lebensstellung und Charakteranlage,
denen wir, wie immer wir vom modernen ethischen und
völkerrechtlichen Standpunkte aus ihre Tätigkeit und die Art ihres
Auftretens in den neuentdeckten Gebieten beurteilen mögen, die

Qualitäten hohen Wagemutes und weitsichtiger Geistesgrösse nicht
absprechen können.

Eine der markantesten Gestalten nun jener zwar vielfach
rauhen und wilden, alles in allem aber doch grossen Zeit war
der Mann, dessen Lebenswerk den Gegenstand unserer heutigen
Unterhaltung bilden soll: Bartolome de las Casas, der von seiner

spätem offiziellen Stellung gewöhnlich als Bischof von Chiapa,
d. h. der gebirgigen Südwestprovinz der heutigen Republik Mexiko
bezeichnet wird.1)

Wir wollen, bevor wir uns der Würdigung der humanitären
und wissenschaftlichen Verdienste dieses in jeder Hinsicht
ausserordentlichen Mannes zuwenden, die Hauptmomente seines langen
und ereignissreichen Lebens in einer biographischen Notiz
vorausschicken.

Über die Jugendzeit von Bartolome de las Casas ist wenig
bekannt. Obwohl kein Dokument es direkt bestätigt, lässt sich

aus verschiedenen Umständen berechnen, dass er im Jahre 1474

geboren ist und zwar gibt er selbst an verschiedenen Stellen
seiner Werke Sevilla als seine Vaterstadt an, wohin seine
Vorfahren schon im 13. Jahrhundert aus Frankreich eingewandert
waren. Schon in Frankreich gehörte die Familie de las Casas

oder Casaus zum Adel und dieser wurde den Vorfahren des

Bartolome auch in Spanien bestätigt. Wir wissen ferner, dass

Bartolome de las Casas bis zu dem Alter, in dem er zum ersten
Mal nach Amerika reiste, d. h. bis zu seinem 28. Lebensjahre,
sowohl humanistischen Studien, als dem Studium des weltlichen
und kanonischen Rechtes oblag und zwar wahrscheinlich schon
in Sevilla, dann aber hauptsächlich in Salamanca. Und gerade
dieser letztere Umstand scheint für seine spätere Auffassung des

Völkerrechtes bestimmend geworden zu sein, da in Salamanca

damals gelehrte Dominikaner die Jurisprudenz im Sinne der
Rechtsschule des h. Tomas lehrten. So wurde Las Casas zunächst
also Licenciado beider Rechte.



— 27 —

Der Vater Bartolome's, Don Francisco de Casaus, war schon
im Jahre 1493 nach Westindien gegangen, indem er Columbus
auf seiner zweiten Reise, die ja bereits ausgesprochen kolonisatorische

Ziele verfolgte, begleitet hatte und sich nach damaliger
Sitte als Grossgrundbesitzer auf Haiti niederliess, um sich auf
Kosten und durch die Fronarbeit der ihm zugeteilten Indianer
zu bereichern. Nachdem er Vermögen erworben, kehrte er im
Jahre 1498 wieder nach Sevilla zurück. Unter seinem
mitgebrachten Eigentum befand sich nun auch ein junger Indianer
von Haiti, den Don Francisco seinem Sohne Bartolome, der
damals noch in Salamanca Jus studierte, als Pagen schenkte. Dies
war die erste und für die Folge bedeutungsvolle Gelegenheit
für Bartolome de las Casas, sich mit dem indianischen Charakter
und der indianischen Psychologie vertraut zu machen. Allerdings
hatte er diese Gelegenheit nicht sehr lange. Denn die Königin
Isabella, darüber empört, dass Columbus einen Teil der Indianer,
die sie als ihre Vasallen betrachtete, zu Sklaven gemacht hatte,
erliess einen Befehl, dass alle Spanier, in deren Besitz sich
indianische Sklaven befänden, diese freigeben sollten, um sie in
ihre Heimat zurückzubefördern. Bei dieser Gelegenheit verlor
also auch Bartolome de las Casas seinen indianischen Sklaven
wieder; es ist aber wahrscheinlich, dass der humane Befehl der

Königin ihn späterhin in seinem Urteil über die Berechtigung
der Spanier, die Bewohner der neuentdeckten Länder einfach zu
Sklaven zu machen, beeinflusst hat.

Diese persönlichen Eindrücke, dann der mehrjährige Verkehr,
in welchen Bartolome nach der Rückkehr seines Vaters nicht nur
mit diesem, sondern auch mit andern Westindienfahrern zu treten

Gelegenheit hatte, und nicht zum wenigsten auch der vertraute
Verkehr mit Columbus selbst und seinen Söhnen hatten Las
Casas bereits auf die Wunder der Neuen Welt vorbereitet, die
er nun bald, und für eine lange Zeit seines fernem Lebens, mit
eigenen Augen schauen sollte. Seine erste, eigene Reise nach
Haiti fällt erst in das Jahr 1502, also vier Jahre vor dem Tode
des Columbus. Las Casas begleitete damals die Expedition des

Nicolas de Ovando, der als dritter Gouverneur über Indien nach
Haiti gesandt wurde, und diese Expedition war die grösste, die
bisher nach der Neuen Welt entsandt worden war: 32 grosse



- 28 -
und kleine Schiffe mit über 1500 Auswanderern, viele davon

Angehörige des hohen und niedern Adels, die hinauszogen, um

jenseits des Meeres die ihnen durch königliche Gnade verliehenen

Schenkungen an Land und Leuten anzutreten oder in anderer
Weise ihr Glück zu suchen. Mit ihnen zogen auch zum ersten

Male zwölf Franziskaner-Mönche hinaus, um die Indianer mit der

christlichen Lehre bekannt zu machen. Die Expedition erreichte
Haiti nicht ohne schwere Havarie infolge heftiger Stürme. Einmal

nach Haiti gelangt, verlebte nun Las Casas, der vermutlich
zunächst den von seinem Vater zurückgelassenen Grundbesitz
antrat, die nächsten acht Jahre ganz in der Weise der übrigen
Spanier, indem er mit der Fronarbeit der Indianer seine Güter
bestellte und auch an einigen Strafexpeditionen zur blutigen
Niederwerfung der Indianeraufstände teilnahm, Anlässe, bei denen

er reichliche Gelegenheit hatte, als Augenzeuge die grausame
und unmenschliche Behandlung der Indianer im Frieden und im

Kriege kennen zu lernen.

Nach diesen acht Jahren seines Aufenthaltes, also im Jahre
1510, kamen auch einige Angehörige des Dominikaner-Ordens
nach Haiti, und eine Predigt des Dominikaners Fray Pedro de

Cördoba scheint nun so grossen Eindruck auf Las Casas gemacht
zu haben, dass ein Umschwung seiner gesamten Anschauungen
über die völkerrechtliche Stellung der Landeseingebornen sich in
ihm vorzubereiten begann, ein Umschwung, dessen nächste Folge
die war, dass Las Casas sich selbst die Weihen eines Leutpriesters
erteilen Hess und anfing, den Indianern das Christentum zu
predigen. Um diese Zeit hatte der zweite Almirante, Don Diego
Colon, der Sohn des Christoph Columbus, die Besiedelung von
Cuba ins Werk zu setzen begonnen und zu diesem Zwecke den

Diego Velasquez dahin abgesandt. Velasquez berief nun im
Jahre 1512 auch Las Casas nach Cuba, wo dieser neuerdings
Zeuge der Greuelscenen bei der Behandlung der Indianer wurde,
die er nicht zu verhindern vermochte, trotzdem er in dieser
Hinsicht tat, was in seinen Kräften stand. Zu dieser Zeit war der
Padre Las Casas selbst noch Grundbesitzer, denn der Gouverneur
von Cuba, Don Diego Velasquez, hatte ihm und einem andern
Spanier, Namens D. Pedro de la Renteria Land, Goldwäschereien
und ein grosses Indianerdorf als gemeinsamen Besitz geschenkt,



- 29 —

den sie nun allerdings in viel humanerer Weise bewirtschafteten,
als es bei ihren Landsleuten üblich war.

Die Zweifel, welche die Predigten der Dominikaner, die

Erinnerungen aus seiner juristischen Studienzeit, sowie das eigene
Nachdenken allmälig in der Seele des Las Casas über die

Berechtigung der Spanier zu ihrem kolonialen Verfahren hatten
entstehen lassen, machten sich nun immer stärker geltend. Sie

führten bald dazu, dass er mit der energischen Lebhaftigkeit,
welche sein ganzes späteres Handeln auszeichnete, beschloss,
seine Überzeugung von der Unrechtmässigkeit der spanischen
Kolonisationsmethode öffentlich zu predigen und vor allem seine

eigenen Indianer freizugeben. Zu diesem Zwecke war aber die

Einwilligung seines Geschäftspartners Pedro de la Renteria
notwendig und Las Casas Hess diesen, der zu dieser Zeit gerade
in Jamaica abwesend war, eilends nach Cuba zurückkommen.
Auch Renteria war ein edler und humaner Mann, der wie Las

Casas mit Entsetzen Zeuge der Schnelligkeit gewesen war, mit
der die Indianer von Haiti und Cuba sowohl der unvernünftigen
Behandlung seitens ihrer Herren, als den Hungersnöten und

Epidemien zum Opfer fielen und auch er war mit dem Gedanken
nach Cuba zurückgekehrt, nach Spanien zu reisen und am Hofe
über die Misstände in den Kolonien Beschwerde zu führen. Die
beiden Associes verständigten sich daher leicht dahin, dass Las

Casas nach Spanien reisen und dem König die traurige Lage
der Eingeborenen schildern und Abhülfe dagegen erwirken sollte.

Las Casas reiste daher im September 1515 nach Spanien
zurück. Er erreichte auf dieser ersten Reise soviel, dass die

Königin2) und der Kronprinz ihn in einem besondern Erlass

zum „Generalprotektor aller Indianer" (protector universal de

todos los indios) mit einem Jahresgehalt von 100 Goldtalern
ernannten und mit dem Auftrage nach Westindien zurücksandten,
mit Unterstützung der Hieronymiten-Mönche Vorkehrungen zu

treffen, damit die Kolonisten künftig für das geistliche und
leibliche Wohl der Indianer sorgen sollten. Zuwiderhandelnde sollten
mit einer hohen Busse belegt werden. Mit diesem königlichen
Auftrage kehrte Las Casas nach Westindien zurück und wollte
nun unverweilt die Freilassung der Indianer erzwingen, fand aber
nicht nur bei den weltlichen Obrigkeiten der Kolonien sehr



- 30 —

grossen Widerstand, sondern auch die ihm zugewiesenen
Bundesgenossen, die Hieronymiten, Hessen ihn im Stich, so dass er sich

schon im Jahre 1517 im Einverständnis mit den seinen Plänen

wohlgesinnten Dominikanern und Franziskanern neuerdings nach

Spanien begab, wo mittlerweile der Kronprinz Don Carlos König
geworden war.

Von diesem zweiten Aufenthalt in Spanien wollen wir nur
erwähnen, dass unter den Vorschlägen, die Las Casas zur
Verbesserung der Lage der Indianer machte, sich auch einer befand,
der nachmals der Anlass zu vielfach ungerechter Beurteilung des

Philanthropen Las Casas geworden ist. Die Vertreter der Kolonialpartei

hatten ihm nämlich gesagt, dass die spanischen Kolonisten
bereit wären, ihre Indianer freizulassen, wenn jedem von ihnen erlaubt

würde, ein Dutzend Negersklaven nach Westindien zu exportieren,
um die Goldwäscherei und die Plantagenarbeit für die Weissen

zu betreiben, da diese weder willens noch im Stande wären, die
harte Arbeit im tropischen Klima selbst zu verrichten, und Las

Casas trat nun auf diesen Gedanken ein. Auf seine Veranlassung
Hess der König die Beamten der „Contratacion de Sevilla", d. h.

der Behörde für den überseeischen Handel, darüber beraten, wie
viele Negersklaven für den angegebenen Zweck notwendig wären
und diese fanden, dass vorläufig 4000 Sklaven genügen würden.
Das Privilegium des Einkaufs, und Wiederverkaufs dieser 4000

Negersklaven wurde vom König einem niederländischen
Edelmann, de la Bresse, geschenkt, der es für 25,000 Dukaten wieder
an genuesische Kaufleute verkaufte. Diese Hessen also die 4000
Sklaven nach Westindien bringen und an die dort niedergelassenen
Pflanzer verkaufen, wobei sie nach der Berechnung des Las Casas

einen Reingewinn von 280,000 bis 300,000 Dukaten machten.
Ein so einträgliches Geschäft musste natürlich verlockend auf

skrupellose Leute wirken und der Handel mit Negersklaven nach
Westindien nahm von dieser Zeit an einen grossen Aufschwung.

Der Gang, den der Vorschlag des Las Casas, die von Natur
schwächern Indianer durch die robustem und widerstandsfähigem
Neger zu ersetzen, auf diese Weise genommen hat, befriedigte
ihn ganz und gar nicht. Nach seiner Meinung hätten die
Negersklaven unentgeltlich den Pflanzern unter der Bedingung
überlassen werden müssen, dass sie ihre indianischen Sklaven und



- 31 -
Hörigen freiliessen. Statt dessen hatte die Ausfuhr der 4000

Neger lediglich einige genuesische Händler bereichert, das Los
der Indianer aber keineswegs gemildert. Las Casas sah daher

zu seinem Schmerze bald ein, dass sein Vorschlag ein Irrtum

gewesen war und mit dem Freimut, der ihn in allen seinen

Äusserungen kennzeichnet, bereut und beklagt er seinen Vorschlag
bitter, namentlich, da es ihm bewusst war, dass die Sklaverei
der Neger ganz ebenso auf willkürlicher Ungerechtigkeit beruhte,
wie die der Indianer. „Diesen Rat", sagt Las Casas selbst3),
„die Erlaubnis zur Einfuhr von Negersklaven in diese Länder zu
erteilen, gab zuerst der Padre Las Casas, da er nicht beachtete,
dass die Portugiesen die Neger nur auf Grund von Ungerechtigkeit

einfangen und zu Sklaven machen. Später, als ihm dies
klar geworden, hätte er diesen Rat nicht um die ganze Welt
wieder gegeben, denn er war stets der Meinung, dass sie (d. h.

die Neger) nur ungerechter- und tyrannischerweise zu Sklaven

gemacht würden, dafür die Neger ganz dieselben Gründe gelten,
wie für die Indianer."

Man hat in ungenügender Würdigung der ganzen damaligen
Sachlage Las Casas für die Einführung der Negersklaverei
überhaupt in Amerika verantwortlich machen wollen und ihm
vorgeworfen, dass er mit seinem Vorschlage in einseitiger Parteinahme
für die Bevölkerung Amerikas das Übel der Sklaverei, das er

dieser abnehmen wollte, einfach den Afrikanern aufgehalst habe.
Dieser Vorwurf ist indessen fast völlig ungerechtfertigt. Denn
erstlich ist es historisch leicht nachzuweisen, dass der Sklavenhandel

von den Portugiesen an der Guinea-Küste schon
dezennienlang in schwunghafter Weise betrieben worden war, bevor
Las Casas mit seinem Vorschlag hervortrat. Gerade der Umstand,
dass die Sklavenjagden und der Handel mit Guinea-Negern
damals bereits existierte, bildete den Ausganspunkt für den

Vorschlag des Padre Las Casas. Es ist ferner wichtig hervorzuheben,
dass jahrelang zuvor, mindestens seit dem Jahre 1501, also 16

Jahre vor dem Vorschlage von Las Casas, Negersklaven speziell
für die Arbeit in den Goldwäschereien nach Haiti gebracht worden

waren. Auf Grund der mit ihnen gemachten Erfahrungen hatte

sich auch bei den Kolonisten die Ansicht gebildet, dass ein Neger
die Arbeit von vier Indianern zu verrichten und dabei wohl zu



— 32 -
gedeihen im Stande sei4). Den Anlass zum Negerimport nach

Amerika hatte die Rohrzuckerindustrie gegeben. Nach der
Angabe des Herrera5) war vor der Entdeckung Westindiens das

Zuckerrohr nur in Valencia und später in Granada kultiviert
worden, von wo es zunächst nach den Canarischen Inseln

gelangte, um dann von diesen nach Westindien verpflanzt zu werden.
Da sich nun die Neger als besonders brauchbar für die schwere

und ungesunde Arbeit in den Zuckerrohrfeldern und den Trapiches
(Zuckermühlen) erwiesen, waren sie eben in Westindien eingeführt

worden, bevor Las Casas mit seinem Vorschlag auftrat.

Aber auch abgesehen davon, dass das von Las Casas

vorgeschlagene Auskunftsmittel nur eine Weiterführung und
Ausdehnung einer bereits vorhandenen kolonialwirtschaftlichen
Massnahme, und nicht etwas völlig Neues bedeutete, hatte Las Casas

noch die Erfahrungstatsache für sich, dass die Neger selbst in

der harten westindischen Sklaverei sich lebens- und fortpflanzungsfähig

erwiesen, während die indianische Bevölkerung sämtlicher
Grossen Antillen schon nach wenigen Jahrzehnten völlig
untergegangen war, trotzdem nach allen Küsten von Central- und
Südamerika Sklavenjagden veranstaltet wurden, um das jeweilen
abgehende Material an indianischen Arbeitern durch neuen Zuzug
vom Festlande her zu ersetzen. Die Neger dagegen gediehen
in Westindien wenigstens relativ so gut, dass der Cynismus der

spanischen Kolonisten behauptete, ein Neger sei gar nicht
umzubringen, wenn man ihn nicht direkt hängte. Im Jahre 1520,

also bloss drei Jahre nach dem Vorschlag des Las Casas, war
die Zahl der Neger auf Haiti und Puertorico bereits so gross,
dass die Kolonisten sich vor Negeraufständen zu fürchten

begannen, die denn ja auch späterhin häufig genug aufgetreten
sind. Und tatsächlich ist ja auch heute fast ganz Westindien ge-
wissermassen zu einer Domäne der Neger und Negermischlinge
geworden, denen gegenüber sich auf den meisten Inseln die
Weissen in der Minderzahl befinden, während von den ursprünglichen

Bewohnern, den Indianern, auf den Grossen und Kleinen
Antillen nirgends mehr Reste vorhanden sind.

Wenn also der Vorschlag des Padre Las Casas nur nach

praktischen Gesichtspunkten, und nicht nach ethischen und natur-
rechtlichen Normen zu beurteilen wäre, so würde demselben eine



- 33 —

materielle Begründung keineswegs abzusprechen sein. Aber wie

gesagt, Las Casas selbst bereute nachmals bitter, seinen Vorschlag
je gemacht zu haben.

Ungefähr in diese Zeit (1519—1520) fällt ein anderes, von
ihm entworfenes Projekt, das so recht den selbst vor offenbaren
Utopien nicht zurückschreckenden Enthusiasmus seiner
philanthropischen Bestrebungen zeigt. Um nämlich die Interessen der
zu jener Zeit sehr stark in Anspruch genommenen Staatskasse
mit einer menschenwürdigen Behandlung der Indianer verbinden
zu können, wollte er fünfzig vermögliche, den Indianern wohlgesinnte

Leute in Spanien aussuchen, von denen jeder sich mit
200 Dukaten an der Unternehmung beteiligen sollte. Diese sollte
darin bestehen, eine Strecke von 1000 Leguas an der Nordküste
von Südamerika, von der Umgebung des Golfes von Paria
westwärts, ohne Waffengewalt und doch in einer für die Teilnehmer
sowohl, als für den Fiskus lukrativen Weise zu kolonisieren. Für
diese Landcession offerierte Las Casas dem Fiskus 15,000 Dukaten
während der ersten drei Jahre, also 5000 Dukaten pro Jahr; nach
Ablauf des dritten Jahres bis und mit dem sechsten Jahre sollte
der Fiskus alljährlich 15,000 Dukaten erhalten; vom 7. bis 10.

Jahre 30,000 Dukaten und vom 11. Jahre an 60,000 Dukaten pro
Jahr. Als Gegenleistung verlangte er für seine 50 Gefährten
ausser dieser, landeinwärts unbegrenzten, Cession von 1000 Leguas
Küste den zwölften Teil der königlichen Einkünfte, sobald diese
den Jahresbetrag von 15,000 Dukaten erreicht hätten. Ferner
sollten seine fünfzig Gefährten zu Rittern mit dem goldenen
Sporen geschlagen werden, und ausserdem zum Unterschied von
den übrigen spanischen Kolonisten, welche den Indianern nur
Schaden zugefügt hatten, weisse Gewänder mit einem roten Kreuz
auf der Brust als Tracht erhalten, ähnlich der Tracht der Ritter
vom Calatrava-Orden, aber reicher verziert.

Wir wollen nicht auf die monatelangen Verhandlungen
eintreten, die Las Casas mit allen möglichen weltlichen und namentlich

auch geistlichen Instanzen zu führen hatte, bevor er der

Verwirklichung seines Unternehmens näher kam. Durch seinen
Freimut in der Kritik kolonialer Verhältnisse und durch die
leidenschaftliche Schlagfertigkeit seiner Rede machte er sich eine

ganze Reihe einflussreicher Leute, u. a. mehrere Bischöfe, dann
3



— 34 —

den nachmaligen Hofchronisten Oviedo zu Gegnern, teilweise
sogar zu unversöhnlichen und bittern Feinden. Anderseits aber
hatte er auch warme Freunde, so die niederländischen Ritter am
Hofe des Königs Karl, der grade in dieser Zeit als Karl V. zum
Kaiser gekrönt wurde. So zuerst auch den Admiral von Indien,
D. Diego Colon, der dann allerdings von seinem Bruder Fernando,
dem Biographen des Entdeckers, darauf aufmerksam gemacht
wurde, dass er gemäss den von den spanischen Königen mit
dem Vater Columbus abgeschlossenen Verträgen das Hoheitsrecht
über die von Las Casas in Aussicht genommene Küstenstrecke
zu beanspruchen habe. Da Las Casas sich nicht herbeilassen
wollte, dieses Hoheitsrecht anzuerkennen, so verlor er in D. Diego
Colon wiederum einen einflussreichen Beförderer seiner Pläne.
Trotzdem gelang es ihm, von Kaiser Karl V., den er nach Schluss
der Cortes von Barcelona im Jahre 1520 auf langer und beschwerlicher

Reise durch Aragon und Castilien nach La Coruna
begleitet hatte, die Bestätigung eines seinen Projekten entsprechenden

Vertrages zu erlangen. Er schritt nun unverweilt zu deren

Verwirklichung, indem er eine Menge von Tauschartikeln für den
Handel mit den Indianern zusammenkaufte und eine Anzahl
einfacher Landleute anwarb, die einstweilen die Stelle der 50
Kolonisten mit den weissen Gewändern des Calatrava-Ordens
einnehmen sollten. So ausgerüstet kehrte Las Casas im Herbst
1520 nach der Neuen Welt zurück.

Seine Landcession umfasste das Gebiet vom Golf von Paria
im Osten bis Santa Marta im Westen, also den grössten Teil der
Nordküste von Südamerika. Es war nicht mehr ganz unbesiedelt,
denn die Dominikaner hatten im Gebiete der Indianer von Chiri-
bichfund Maracapäna, also im Küstenstrich der heutigen Stadt
Cumanä bereits eine Mission zur Bekehrung der dortigen karai-
bischen Stämme gegründet. Nun hatten aber die Spanier auf
der kleinen, wasserlosen Insel Cubagua, einem nordwärts von
Cumanä der Landzunge von Araya vorgelagerten Küsteneiland,
eine schwungvoll betriebene Perlenfischerei eingerichtet, zu deren
Betrieb sie die nötigen indianischen Taucher durch Sklavenfang
an der Festlandküste gewannen.

Die Taucherarbeit auf Perlmuscheln, zu der die nach Cubagua
gebrachten Indianer mit unglaublicher Brutalität6) gezwungen



— 35 —

wurden, tötete sie noch viel rascher als selbst die Arbeit in den

Goldwäschereien auf Haiti und machte daher fortwährend neuen
Ersatz nötig. Bei einer dieser Sklavenjagden wurde nun auch
das Gebiet heimgesucht, in dem die Dominikaner seit fünf Jahren
ihr friedliches Missionswerk ausgeübt hatten und dies führte dazu,
dass die erbitterten Indianer die Mönche überfielen, um sich für
die von deren Landsleuten verübte Unbill zu rächen. Dies war
gerade geschehen, während Las Casas sich auf der Rückreise
nach Westindien befand und er erhielt die Nachricht von dieser,
seinen friedlichen Kolonisationsplänen ausserordentlich ungünstigen
Katastrophe, als er wieder auf Puertorico anlangte. Die spanische
Kolonialregierung, d. h. die Audiencia Real in Santo Domingo,
plante nun eine Strafexpedition gegen die Indianer von Chiribichf
und Maracapäna, aber Las Casas fuhr selbst nach Haiti, um diesen

Strafzug unter Hinweis auf seine Landcession zu hintertreiben.
Er fand jedoch, da er sich sowohl den Kolonisten, als den

Organen der Kolonialregierung durch seine leidenschaftlichen
Bemühungen für die Befreiung der Indianer sehr verhasst
gemacht hatte, teils offenen teils geheimen Widerstand. Sogar das

Schiff, das er selbst für 500 Goldtaler gekauft und ausgerüstet
hatte, um damit sein Friedenswerk an der Nordküste von
Südamerika zu beginnen, wurde ihm unter einem nichtigen Vorwande
ruiniert. Voll Schmerz und Ingrimm musste Las Casas es

geschehen lassen, dass die Strafexpedition doch abging und er sah

später selbst in Santo Domingo die Indianer, welche die Expedition
gefangen als Sklaven nach Haiti zurücksandte.

Gegen diese Gewalttaten protestierte nun Las Casas wiederum

auf's heftigste bei der Kolonialbehörde und drohte, nach

Spanien zurückzukehren, um sich beim König über die
Verwaltungsorgane der Kolonien zu beschweren und deren Bestrafung
zu verlangen. Durch diese Drohung bewirkte er, dass die Kolonialbeamten,

die wussten, in welch' hohem Ansehen er am Hofe
stand und die auch genügende Beweise für seine Unerschrockenkeit

und Energie hatten und fürchten mussten, dass er seine

Drohung ausführen würde, nun mit ihm zu paktieren begannen.
Es wurde daher die Gründung einer Gesellschaft beschlossen,
die wir heute als „Aktiengesellschaft m. b. H." bezeichnen würden.
Die Zahl der Aktien oder Anteilscheine sollte 24 betragen und



— 36 —

jeder Inhaber eines Anteilscheines sollte zu gleichen Teilen an
den Kosten und am Gewinne Anteil haben, welche die
Durchführung des Besiedlungsprojektes des Padre Casas im Gefolge
hätte; 6 Anteilscheine sollte der König übernehmen, 6 sollten
auf Las Casas und seine fünfzig Ritter vom goldenen Sporn
fallen, 3 auf den Almirante von Indien, während von den noch
verbleibenden Anteilscheinen die verschiedenen Kolonialbeamten
je einen übernehmen sollten.

Da Las Casas einsah, dass er auf andere Weise nicht zum
Ziele käme, stimmte er dieser Modifikation seines ursprünglichen
Projektes zu und dieses wurde nun unverzüglich ins Werk
gesetzt: Im Jahre 1521 fuhr Las Casas selbst mit seinen Begleitern
nach der Festlandküste von Cumanä, wo die Franziskaner bereits
eine Mission gegründet hatten und ihn nun mit offenen Armen
aufnahmen. Er war von Santo Domingo über Puertorico
gefahren, um dort die von ihm aus Spanien mitgebrachten einfachen
Landleute abzuholen, mit denen er seine friedliche Kolonisation
zu beginnen gedachte und die er einstweilen im Dienste von
Kolonisten auf Puertorico zurückgelassen hatte, während er nach
Haiti gegangen war. Er erlebte aber die schmerzliche Enttäuschung,
dass auch diese ursprünglich einfachen und harmlosen Leute
sich von dem allgemeinen Kolonialfieber hatten anstecken lassen
und im Gefolge von grössern Unternehmern auf Sklavenraub
ausgezogen waren.

Aber auch in Cumanä wartete seiner ein schwerer
Fehlschlag seiner Hoffnungen. Auch in diese Gegend waren die
Spanier von Cubagua gekommen, um Wasser zu holen und Sklaven
und Lebensmittel zu rauben. Wenn sie sich darauf einliessen,
Gold von den Indianern einzutauschen, so bezahlten sie es mit
Wein und Branntwein, deren Missbrauch die Indianer zu wüsten
Excessen verführte. Um diesen Unfug abzustellen, fuhr Las
Casas selbst nach Cubagua hinüber, aber vergeblich, und nun
entschloss er sich auf den Rat und die dringenden Bitten der
Franziskaner von Cumanä, neuerdings die Reise nach Spanien
anzutreten, um persönlich am Hofe Beschwerde zu führen. Mit
schwerem Herzen verliess er die Mission von Cumanä und blos
vierzehn Tage nach seiner Abreise überfielen die Indianer auch
diese Mission, steckten sie in Brand und töteten alle Weissen,
denen es nicht gelungen war, auf Booten zu entkommen.



— 37 -
Die Zerstörung der Mission von Cumanä und die Ermordung

der Mönche und der übrigen Spanier bedeuteten für Las Casas,
wie er selbst einsah, das vollständige Misslingen seines

Kolonisationsprojektes. Er selbst erblickte darin eine Strafe Gottes

dafür, dass er seinem ursprünglichen Plane nicht treu geblieben
war, sondern sich, durch die Umstände gezwungen, zur Teilnahme
an einem merkantilen Unternehmen hatte bestimmen lassen, wie
es die erwähnte Aktiengesellschaft ihrem Wesen nach gewesen
war. Auch aus seiner projektierten Reise nach Spanien wurde
es vorläufig nichts; es fehlten ihm die Mittel dazu und er musste
sich begnügen, in einem langen Schreiben an den Kaiser diesem
den Misserfolg seiner Pläne und dessen Ursachen zu schildern.
Noch jahrelang quälte sich Las Casas mit dem Gedanken, dass

es ihm mit Hülfe des Kaisers und der seinen Bestrebungen
wohlgesinnten niederländischen Ritter, sowie des Papstes gelungen
wäre, sein Ziel, die Befreiung der Indianer, zu erreichen, wenn
er es geschickter angefangen hätte.

Während Las Casas in Santo Domingo die Antwort des

Kaisers auf sein Schreiben erwartete, bildeten die Dominikaner,
die seine Ansichten teilten, seinen hauptsächlichsten Umgang,
wie er denn auch schon früher in den Klöstern dieses Ordens
Zuflucht vor den Verfolgungen seiner Widersacher gesucht und
gefunden hatte. Es war daher gewissermassen natürlich, dass

das geistige Band, das ihn speziell mit den Dominikanern
verband, immer enger wurde. Etwa im Jahre 1530 trat er endgültig
in den Orden ein und wurde also aus einem Weltgeistlichen,
der er bisher gewesen war, ein Ordensgeistlicher und erlangte
sogar die Stellung eines Priors im Dominikanerkloster zu Santo

Domingo. Als Angehöriger eines Ordens, der stets die Freiheit
der Indianer verteidigt hatte, hielt er sich nun noch mehr als

bisher verpflichtet, mit aller Energie für seine indianischen Schützlinge

einzutreten. Den nächsten Anlass hiezu bot die Eroberung
Perü's durch Diego de Almagro und Francisco Pizarro. Sobald
diese bekannt geworden war, reiste Las Casas (1530) wiederum
nach Spanien und erlangte ein königliches Patent, in welchem
den Eroberern Perü's und ihren Unterführern aufs strengste
anbefohlen wurde, den Eingebornen Perü's die Freiheit zu belassen
und sie als freie Vasallen der spanischen Krone zu behandeln.



— 38 —

Mit diesem königlichen Erlass kehrte Las Casas nach Haiti
zurück, ging dann nach Mexico und reiste von hier im Jahre
1532 in Begleitung zweier anderer Dominikaner nach Guatemala
und Nicaragua, um von da aus auf dem Seewege nach Peru

zu gehen, wo er den Eroberern den königlichen Erlass einhändigte
und von ihnen das Versprechen erhielt, dass ihm nachgelebt
werden sollte, was freilich später nicht der Fall war. Da die

Zustände in Peru der Gründung von Missionen damals noch
nicht günstig waren, kehrte Las Casas mit seinen Begleitern über
Panama nach Nicaragua zurück, wo er mit Hülfe anderer Dominikaner

das Ordenshaus in Leon gründete. Von Nicaragua beriefen
ihn die Civilbehödren von Santo Domingo wieder nach Haiti,
wohin er sich nun über Honduras begab und wo ihm die
Aufgabe übertragen wurde, einen aufständischen Häuptling, der in der

Kolonialgeschichte unter dem Namen „Enriquillo" bekannt ist
und der jahrelang den spanischen Waffen erfolgreichen Widerstand

geleistet hatte, durch gütliche Überredung zur Unterwerfung
zu bringen. Mit einem einzigen Begleiter, dem Dominikaner
Pedro de Angulo, suchte Las Casas den indianischen Häuptling
in der Bergwildnis des innern Haiti auf und es gelang ihm,
indem er im Namen des Kaisers dem Häuptling selbst und seinen

Untergebenen die Schonung des Lebens, der Freiheit und des

Eigentums zusicherte, die Unterwerfung der aufständischen Indianer
zu bewirken. Die spanischen Behörden hatten vor diesem tapfern
indianischen Heerführer, dessen sie in jahrelangem Kriege nicht
hatten habhaft werden können, so grossen Respekt bekommen,
dass die ihm von Las Casas gegebenen Versprechungen pünktlich

und gewissenhaft eingehalten wurden, ein in der ganzen
spanisch-amerikanischen Eroberungsgeschichte ganz ausserordentlich

seltener Fall.

Nach Erledigung dieser Aufgabe glaubte Las Casas nun
auf Haiti nicht mehr notwendig zu sein und rüstete sich zu einer
neuen Reise nach Peru, welche die Einrichtung von Missionen
in diesem Lande bezwecken sollte. Unterwegs, in Leon in

Nicaragua, erhielt aber Las Casas Bericht vom Bischof von Guatemala,
D. Francisco Marroquin, dass er und seine Begleiter lieber nach
Guatemala kommen sollten, wo ein grosser Mangel an Missionären
wäre. So reiste La Casas im Jahre 1535 nach Santiago de los



— 39 —

Caballeros, der ersten, von den Spaniern in Guatemala gegründeten,

zwischen den Vulkanen Agua und Fuego gelegenen Stadt6),

wo er sich nun zunächst damit beschäftigte, eines der wichtigsten
indianischen Idiome dieses sprachenreichen Landes, das Qu'iche7),
zu erlernen, um mit dessen Hülfe die Indianer zu bekehren. Zu
dieser Zeit war Las Casas bereits 62 Jahre alt und in diese Periode

(1536) fällt nun auch eine seiner merkwürdigsten Unternehmungen,
diejenige, die seinen Namen in der allgemeinen Geschichte am
bekanntesten gemacht hat und deren Andenken noch in der

Benennung der Departemente der „Alta" und „Baja Verapaz" in
' Guatemala selbst weiterlebt.

Zu jener Zeit hatten die Spanier erst den Westen von
Guatemala unterworfen, d. h. die pazifische Küstenniederung und die
weiten offenen Hochtäler des innern Landes mit ihrem scharfen

jahreszeitlichen Wechsel von sommerlicher Regen- und winterlicher

Trockenzeit. Der Osten und Nordosten des Landes

dagegen, ein vielfach gebrochenes, von tiefeingeschnittenen Flüssen

durchzogenes und grösstenteils von dichten Hochwäldern bedecktes
Gebiet mit z. T. ausserordentlich starken, fast das ganze Jahr
über fallenden Regen und einer zerstreut lebenden, sehr
kriegerischen Bevölkerung war noch unabhängig und seinen Bewohnern
war es nach der Überlieferung dreimal gelungen, die bewaffnete Invasion

der Spanier siegreich zurückzuschlagen. Dieses Gebiet bezeichneten

die Spanier daher damals kurzweg als „Kriegsland" (Tierra de

guerra) oder mit dem aztekischen Namen Tuzulutlan oder Tegu-
lutlan8). Las Casas hatte auch in Guatemala von seiner Überzeugung,
die Indianer auf dem Wege friedlicher Überredung und der Bekehrung
zum Christentum zur Unterwerfung unter die spanische Herrschaft
bringen zu können, kein Hehl gemacht, war aber von den
Kolonisten, wie fast immer, nur verspottet worden. Diese schlugen
ihm nun vor, die Durchführbarkeit seiner Grundsätze einmal an
diesem „Kriegslande" im Nordosten von Guatemala zu erproben.
Las Casas ging auch sofort auf diese Idee ein und schloss mit
dem damaligen Gouverneur der Provinz Guatemala, D. Alonso
Maldonado, einen schriftlichen Vertrag, wonach Maldonado sich

verpflichtete, während fünf Jahren keinem Spanier ausser Las
Casas und seinen Dominikanern das Betreten jener Gebiete von
Tezulutlan zu gestatten. Las Casas seinerseits verpflichtete sich,



— 40 —

in dieser Zeit die Indianer dahin zu bringen, dass sie regelmässige
Tribute an Gold, Baumwolle, Mais und andern Landesprodukten,
je nach der Gegend, an die spanische Krone entrichten würden.

Die Dominikaner begannen ihr Werk zunächst damit, dass sie

die biblische Schöpfungssage und die Erzählungen der Wunder
Christi in der Qu'iche-Sprache in eine Art von Gedicht brachten.
Dieses mussten nun vier bereits bekehrte Qu'iche-Indianer, welche

regelmässige Handelsreisen in das Gebiet von Tezulutlan zu
machen pflegten, auswendig lernen und wurden alsdann, wohl
versehen mit Scheeren, Schellen, Glasperlen und andern spanischen

Erzeugnissen, in das Gebiet des Häuptlings von Sacapulas,
einer an die Provinz Tezulutlan westlich angrenzenden Gegend
abgesandt. Dort deklamierten die vier indianischen Händler
zum Klange der altindianischen Musikinstrumente die ihnen von
den Dominikanern beigebrachten Wundergeschichten und machten
dadurch den Häuptling von Sacapulas so neugierig, dass er seinen
Bruder mit ihnen in die Stadt der Spanier zurücksandte, um
näheres über diese zu erkunden. Glücklich über diesen ersten

Erfolg nahmen die Dominikaner den Bruder des Häuptlings und
sein Gefolge nicht nur gut auf, sondern wurden auch rätig,
vorläufig einen der Ihrigen, den Padre Luis Cancer, mit den Indianern
nach Sacapulas zurückzusenden und durch ihn, da er der Qu'iche-
Sprache mächtig war, die Mission in die Wege zu leiten. Cancer

begann nun den Indianern von Sacapulas regelrecht zu predigen
und eines seiner ersten Taufkinder war der Häuptling selbst, der

eigenhändig die Bildnisse seiner alten Götter zerschlug und nun
auch seinerseits eifrig an der Bekehrung seiner Untertanen
mitzuarbeiten begann. Alsdann kehrte Cancer zunächst nach der
spanischen Hauptstadt Santiago de los Caballeros zurück, wo er
voller Freude empfangen wurde und da die Jahreszeit günstig
war, beschloss Las Casas, begleitet von seinem alten Freund und
Reisegefährten Pedro de Angulo, selbst in das Gebiet von Tezulutlan

vorzudringen. Beide wurden vom Caziken von Sacapulas
aufs beste aufgenommen und Las Casas suchte diesen nun zu
überreden, die Indianer, die in jener Gegend zerstreut in einzelnen
Gehöften im Gebirge und in den Waldungen lebten, in grössern
Ortschaften zu sammeln, um die Bekehrung und Verwaltung
derselben zu erleichtern. Das war zwar beim damaligen Zustande



— 41 —

jener Gegenden eine schwierige Aufgabe, aber die Missionäre
brachten es doch dahin, dass eine grössere Ortschaft von etwa
100 Hütten angelegt wurde, die nach der dortigen Örtlichkeit
den Namen Rabinal erhielt. Heute ist Rabinal ein ziemlich

grosses Qu'iche-Dorf, das auch in neuerer Zeit ein gewisses
Interesse beanspruchen darf, da dort der französische Abbe Brasseur

von Bourbourg, der eigentliche Begründer der centralamerikanischen
Linguistik und Folkloristik, zwei Jahre lang als Geistlicher unter
den Indianern lebte9).

Die Ortschaften Sacapulas und Rabinal lagen aber noch
nicht in der eigentlichen „Tierra de guerra", sondern blos an

deren südwestlicher Peripherie, noch im Gebiete der Qu'iche-
Indianer, während das „Kriegsland" im engern Sinne von den

Stammgebieten der Pokonchi-, Kekchf- und Chol10)-Indianer
gebildet wurde. Aber die Kunde von der Tätigkeit der Missionäre
war auch zu diesen Stämmen gedrungen und namentlich von
den Kekchi-Indianem von Coban, damals einem der wildesten
Stämme der Tierra de guerra, kamen stets viele aus ihren Wäldern
und Bergen nach Rabinal heraus, um als neugierige Zuschauer
dem neuen Gottesdienste beizuwohnen. Bei diesem Anblick
konnte Las Casas seine Ungeduld, auch diese wilden Indianer
zu bekehren, nicht länger bezähmen, sondern drang selbst bis
nach Coban, dem Hauptort der Kekchis, vor, wobei ihm allerdings
Don Juan, der neugetaufte Häuptling von Sacapulas, eine

Begleitung von 60 seiner Leute mitgab, die er für Leib und Leben
des Padre Casas verantwortlich machte. Alles lief aber gut ab.

Heute ist Coban der kommerzielle Mittelpunkt jener
gesamten Landschaften geworden und die Nachkommen jener wilden
Stämme des „Kriegslandes" sind, obwohl sie auch heute noch
nach vielen Tausenden zählen und immer noch ihre alten Sprachen
reden, in gewöhnlichen Zeiten friedliche Plantagenarbeiter im
Dienste der Weissen und Mischlinge geworden. Nur selten, wenn
sie die ihnen von Seiten ihrer Arbeitgeber zu Teil werdende
Behandlung als Härte und Ungerechtigkeit empfinden, regt sich
noch der alte kriegerische Geist in gelegentlichen Gewalttaten
und selbst Aufstandsversuchen.

Zu der Zeit, als sich das Vordringen der Dominikaner im
„Kriegslande" abspielte, war auch die berühmte Bulle des Papstes



— 42 —

Paul III. nach der Neuen Welt gekommen, in welcher nun von
der höchsten Autorität der Christenheit jener Zeit die Indianer
als vernunftbegabte, der Bekehrung zum Christentum fähige und

würdige Geschöpfe anerkannt wurden, die also nicht bloss suae

mentis, sondern auch sui juris wären und demgemäss behandelt
werden sollten. Diese Bulle des Papstes stimmte so sehr mit
den Anschauungen des Padre Casas überein, dass er sich
beeilte, sie aus dem Lateinischen ins Spanische zu übersetzen
und den weltlichen Behörden von Guatemala zu übermitteln.

Der Erfolg der Mission in der „Tierra de guerra" hatte Las
Casas und seinen Begleiter, den Padre de Ladrada, so sehr

ermutigt, dass sie in Coban zu bleiben und ihr Bekehrungswerk
fortzusetzen beschlossen "). Sie wurden aber nach Santiago de

los Caballeros zurückberufen und da es dem Bischof wünschenswert

erschien, dass eine grössere Anzahl von Missionären des

Dominikaner- und Franziskaner-Ordens ins Land kämen, wurde
Las Casas im Jahre 1539 von seinem geistlichen Obern nach

Spanien zurückgesandt, um mit dem Hofe in dieser Angelegenheit

zu verhandeln.

Diese Reise, die vierte, die Las Casas im Dienste seiner
menschenfreundlichen Ideen nach Spanien unternahm, ist
wahrscheinlich die wichtigste gewesen, denn während dieses Aufenthaltes

in Spanien wurden auf Veranlassung-des Padre Casas die
„Nuevas Leyes" d. h. die „Neuen Gesetze" vom Kaiser erlassen,
die eine ungeheure Aufregung in allen damals von den Spaniern
occupierten Gebieten, von Peru bis nach Mexiko hinauf, hervorriefen.

Nach diesen „Neuen Gesetzen" sollte künftig kein Indianer
mehr unter irgendwelchem Vorwande zum Sklaven gemacht
werden dürfen, nicht einmal im Kriege. Alle Kolonisten, die
sich nicht über den, durch königlichen Rechtstitel legitimierten
Besitz indianischer Sklaven ausweisen könnten, sollten gehalten
sein, diese freizulassen. Ebenso sollten die höhern Kolonialbeamten

nicht mehr die Befugnis haben, Indianer als Hörige zu
Lehen zu geben, sondern die Indianer sollten ausschliesslich der

spanischen Krone als Vasallen unterstehen und zu keiner Arbeit

gegen ihren Willen gezwungen werden können.
Auf diesen Dingen aber, der direkten Sklaverei und dem

Hörigen- oder Fronarbeiter-Verhältnis der sogenannten „Enco-



— 43 —

miendas" oder „Repartimientos" beruhte das ganze damalige
koloniale Wirtschaftssystem der Spanier, das nun durch die
„Nuevas Leyes", die zwar in Valladolid erlassen, aber aus
Barcelona (November 1542) datiert waren, aufs schwerste erschüttert
wurde.

Zu dieser Zeit wurde Las Casas durch kaiserlichen Erlass
auch zum Bischof von Cuzco ernannt, eine Würde, die er zwar
ablehnte. Aber bald nachher sah er sich auf den Wunsch des

Kardinals D. Garcia de Loaisa, der ihn auch für das Bischofstum
Cuzco vorgeschlagen hatte, veranlasst, den durch den Tod des

ersten Inhabers erledigten bischöflichen Stuhl von Chiapa
anzunehmen. Nachdem er im Jahre 1544. in Sevilla die bischöflichen
Weihen empfangen, schickte er sich zu einer neuen Reise nach
der Neuen Welt an, um sein Bischofstum anzutreten.

Mittlerweile aber hatten dort die „Nuevas Leyes" ihre
vorauszusehende Wirkung bereits getan. Überall, wohin Las Casas

nach seiner Überfahrt kam, wurde er, sobald er sich ausserhalb
der Klostermauern seines Ordens zeigte, von den Civilbehörden
der Kolonien und von der Bürgerschaft mit der grössten und
leidenschaftlichsten Erbitterung empfangen, da diese in ihm den

intellektuellen Urheber der „Neuen Gesetze" erblickten, deren

Durchführung ihre und ihrer Familien materielle Existenz bedrohte.
Wie die Verkündung der „Nuevas Leyes" in den Kolonien wirkte,
mögen Sie aus einer Beschwerdeschrift,2) ersehen, welche die
Bürgerschaft von Guatemala im Jahre 1543 an den Kaiser richtete
und die mit folgenden Worten beginnt:

Heilige, Kaiserliche, Katholische Majestät!

„Wir, Eurer Majestät allertreuste Vasallen und Bürger von
Guatemala küssen E. M. Füsse und Hände in Erwiderung

gewisser Nachrichten, die in diese Provinz gelangt
sind und welche, wie es heisst, Eure Majestät zu verkünden
und zu befolgen anbefohlen hat. Wir erklären, dass wir,
obgleich wir an diese Nachrichten nicht glauben können,
da wir Eure königliche Unterschrift noch nicht gesehen
haben, darüber doch so bestürzt und entrüstet sind, wie
wenn man uns den Befehl überschickt hätte, uns die

Köpfe abschlagen zu lassen."



— 44 —

„Katholischer Kaiser! Durch die erwähnten Nachrichten
wird dargetan, dass wir die Hoffnung verlieren, dass unsere
Kinder der Gnaden teilhaftig werden sollen, deren wir,
ihre Väter, gegenwärtig im Namen Eurer Majestät
teilhaftig sind. Bestürzt und von Sinnen sind wir darüber,
denn wir können nicht einsehen, dass unsere Missetaten
so schwer sein sollen, um ein so hartes Urteil zu
verdienen."

„Wie man uns berichtet, ist der Anstifter eines so grausamen
Erlasses ein gewisser Fray Bartolome de las Casas

gewesen. Wir verwundern uns sehr darüber, unbesiegter
Kaiser, dass Euer so alte Besitz, der von Eueren
Vorfahren erworben, von so vielen Händen geäufnet und von
so vielen klugen, einsichtigen, gelehrten und wohlgesinnten

Leuten gutgeheissen wurde, nun von einem ungelehrten

unheiligen, neidischen, eitlen, leidenschaftlichen und
von Habsucht nicht freien Pfaffen über den Haufen
geworfen werden soll. All' das Gesagte kann klar bewiesen
werden: nirgends in all diesen indischenLändereien ist dieser
skandalöse Mensch gewesen, wo man ihn nicht
hinausgeworfen hätte; in keinem Kloster kann man ihn ertragen
und auch er ist nicht dazu geschaffen, irgendjemandem
zu gehorchen und deshalb kann er auch nirgends bleiben.
Wir sagen das nicht, um Übles von ihm zu reden, aber

wenn wir etwa auf den Wunsch Eurer Majestät seine wahren
Verdienste schildern sollten, so können wir über sein
skandalöses und unruhiges Treiben überreichliches
Material liefern."

„Weshalb war es uns denn von E. M. ausdrücklich
anbefohlen, uns zu verheiraten? Verheiratet und mit Kindern
beschwert, was bleibt uns, wenn diese Befehle, von denen

man uns berichtet, ausgeführt werden, anderes übrig, als
dass Viele von uns in Verzweiflung über den Mangel
an Nachsicht und Mitleid sterben, und dass die Söhne, die
wir hinterlassen, betteln gehen und die Töchter der
Schande anheimfallen Soviel Unglück in einem Lande, das



— 45 —

ihre Väter eroberten? Und das Schlimmste ist, dass dieses

Land niemals weder mit Christen bevölkert, noch durch
den christlichen Glauben und gute Sitten civilisiert werden
wird."

In diesem Tone geht es in dem Schriftstück weiter und auch
der Kaiser selbst wird so ziemlich wie ein Schuljunge behandelt
und abgekanzelt. Eine ähnliche Eingabe an den Kaiser machten
auch die spanischen Kolonisten von Nicaragua und es macht
dem Geiste der spanischen Fürsten jener Zeit, von Isabella bis
auf Philipp IL, alle Ehre, dass sie sich durch derartige Invektiven

gegen Las Casas nicht beirren Hessen, sondern fortfuhren, in
seinem Sinne humane Vorschriften für die Kolonien zu erlassen.

Nur auf Haiti, wo Las Casas bei seiner Ankunft aus Spanien
zuerst ebenfalls feindselig empfangen worden war, schlug die
Stimmung der Bürgerschaft wieder zu seinen Gunsten um, so
dass er zu Ende des Jahres 1544 die beschwerliche Reise nach
seiner Diöcese Chiapa antreten konnte. Dort bewirkte seine
Ankunft einen hellen Aufruhr nicht nur unter den Bürgern, sondern
selbst unter einem Teile der Geistlichkeit, um so mehr, als Las
Casas in gewohnter Weise sofort aufs leidenschaftlichste gegen
die kolonialen Missbräuche zu predigen begann und die
Freilassung der Indianer verlangte. In der Hauptstadt Ciudad Real
wurde der Aufruhr so gross, dass Las Casas selbst in direkte
Lebensgefahr geriet und sein einziger Diener, ein Neger, beinahe

totgeschlagen wurde.
Wir wollen nun die weitem Fahrten des Bischofs von Chiapa

nicht mehr eingehend verfolgen; es kam so weit, dass die Dominikaner

und ihr Bischof sich genötigt sahen, von Ciudad Real nach
dem Indianerdorf Chiapa zu fliehen, wo sie besser aufgenommen
wurden. Von hier ging Las Casas zu Lande durch das alte von ihm
pazifizierte „Kriegsland", das von dieser Zeit an auf seinen Wunsch
durch kaiserlichen Erlass den Namen der „Verapaz" oder des

„Wahren Friedens" erhielt, nach Gracias ä Dios, um dort an einer
Versammlung der Bischöfe von Guatemala, Nicaragua, Honduras
und Chiapa teilzunehmen, die über die Durchführung der „Nuevas
Leyes" beraten sollte. Dann kehrte er nach Ciudad Real zurück,
wo er neuerdings von den wütenden Kolonisten bedroht wurde,
und reiste von hier zu Lande über Antequera (das heutige Oajaca)



— 46 -
nach der Hauptstadt Mexico, wo bei der Nachricht von seinem
Eintreffen wiederum die ganze Bürgerschaft in grösste Aufregung
geriet und mit Mühe von Gewalttätigkeiten zurückgehalten werden
konnte. In Mexico traten bei dieser Gelegenheit die Bischöfe
von Chiapa, Mexico, Guatemala, Mechoacan und Oajaca zu einer
Junta zusammen, um über die weitem Massnahmen betreffend
die Behandlung der Indianer zu beraten. Die Hauptargumente,
welche von dieser Versammlung aufgestellt wurden, waren die,
dass auch die heidnischen Bewohner der neuweltlichen Länder
nach göttlichem, natürlichem und Völkerrecht als rechtmässige
Besitzer ihres Eigentums und als legitime Inhaber ihrer Stellungen
als Fürsten und Häuptlinge anzuerkennen seien und daher nicht
durch die Willkür der Weissen dieser ihrer angestammten Rechte
beraubt werden dürften. Ferner stellte die geistliche Junta die
These auf, dass der Papst als Vertreter Gottes auf Erden dem
Kaiser die Oberhoheit über diese Länder nur zu dem Zwecke
verliehen habe, um deren Bevölkerung zum christlichen Glauben
zu bekehren, nicht aber, um die eingebornen Fürsten und Häuptlinge

und ihre Völker ihres Eigentums zu berauben und sich
selbst dadurch zu bereichern.

Dagegen unterliess es die Junta zum grossen Schmerze des
Las Casas, die schwierige Frage der Freilassung der indianischen
Sklaven nnd Hörigen direkt zu behandeln und der damalige
Vizekönig von Neu-Spanien — so wurde Mexico damals benannt
— bat den Padre Casas ausdrücklich, aus Gründen der Staats-
raison dieses Problem vorläufig nicht zu berühren. Las Casas
Hess sich aber nicht abhalten, sondern predigte eines Tages in
Gegenwart des Vizekönigs selbst so eindringlich über den Text
aus Jesaias: „Gehe du nun hin und schreib ihnen das auf eine
Tafel und verzeichne es in ein Buch, dass es auch bei ihren
Nachkommen verbleibe und ewiglich währe. Denn es ist ein

widerspenstiges Volk, lügenhafte Kinder, Kinder, die das Gesetz
des Herrn nicht hören wollen, die da zu den Sehern sagen: Ihr
sollet nicht sehen! und zu den Weissagern: Saget uns nichts
Richtiges, sondern saget uns angenehme Dinge und weissaget
uns Betrügerei." — Der Vizekönig wurde über die heftige und
vorwurfsvolle Predigt so konsterniert, dass er seinen frühern
Befehl zurücknahm und erlaubte, dass die Dominikaner über die



- 47 —

Massnahmen zur Freilassung der in unrechtmässiger Sklaverei
befindlichen Indianer berieten und erbot sich selbst, dem Hofe
ihre Vorschläge zu unterbreiten. Die praktischen Resultate dieser

Vorschläge blieben aber geringfügig, denn wenn es auch dem
nie ruhenden Eifer des Las Casas und seinem Einflüsse bei Hofe
immer wieder gelang, Erlasse zur Erleichterung des Looses der
unterworfenen Indianer zu erwirken, so blieb deren Ausführung
eben doch ausschliesslich den weltlichen Kolonialbehörden
überlassen, die teils selbst an der Aufrechterhaltung des bisherigen
Systemes der Indianersklaverei und der „Encomiendas" ein
materielles Interesse hatten, teils aber auf die Stimmung der spanischen
Kolonisten in dieser Hinsicht glaubten Rücksicht nehmen zu
müssen und die daher die Durchführung der humanen

Bestimmungen der „Nuevas Leyes" nach Möglichkeit verschleppten
und hintertrieben.

Als die Junta der Bischöfe in der Hauptstadt Mexico zu
Ende war, beschloss Las Casas seine Stellung als Bischof von
Chiapa aufzugeben und für den Rest seines Lebens nach Spanien
zurückzukehren. Er ernannte daher für seine Diöcese seinen
Stellvertreter und die nötigen Beichtväter und reiste im Jahre
1547 über Veracruz nach Spanien zurück. Er stand damals in
seinem 73. Lebensjahre und hätte nach seiner langen und anstrengenden

Tätigkeit im Dienste der Philanthropie ein volles Anrecht
auf einen ruhigen Lebensabend, ein „otium cum dignitate" gehabt.
Aber auch nach seiner endgültigen Rückkehr in die Heimat
gönnte sich der rastlose Mann keine Ruhe. Trotzdem er sich
das Kloster der Dominikaner in Valladolid zum Ruhesitz auserwählt

hatte, machte er dennoch häufige Reisen an den Hof und
es ist bezeichnend, dass Philipp II. in einer Kabinettsordre vom
Jahre 1560 anordnete, dass, wo immer der Hof im Lande weile,
stets für eine dem Stande und den Verdiensten des Bischofs
Las Casas entsprechende Unterkunft am Hofe Sorge getragen
werden sollte. Immer noch blieb Las Casas in literarischer, wie
in mündlicher Disputation im Interesse der Indianer tätig, bis
ihn auf einer seiner Reisen der Tod ereilte. Las Casas hatte
ein Alter von 92 Jahren erreicht. Trotzdem er einen so grossen
Teil seines langen Lebens in den Tropen zubrachte und sich

wochenlang an den ungesundesten Küstenplätzen, wie auf Haiti,



- 48 —

Cumanä, Panama, Gracias ä Dios, Veracruz usw. aufhielt, lesen

wir nicht, dass er jemals ernstlich krank gewesen ist. Er starb
im Jahre 1566 im Dominikanerkloster de Nuestra Sehora de

Atocha zu Madrid, wo er auch zunächst bestattet wurde; später
wurden seine Reste nach dem Dominikanerkloster San Gregorio
in Valladolid übergeführt und dort beigesetzt.

Nachdem wir nun an der Hand der Lebensskizze des Padre
Las Casas die Verdienste dieses ausserordentlichen Mannes auf
dem Gebiete der Philanthropie kennen gelernt haben, wollen wir
zum Schluss noch mit einigen Worten auf seine wissenschaftliche

Bedeutung eintreten.

Trotz seines unsteten, so vielfach auf langen, mühseligen
und entbehrungsvollen Reisen verbrachten Lebens fand Las Casas

Zeit, auch literarisch in ganz ungewöhnlichem Maasse tätig zu
sein, auch wenn wir ganz absehen von der gewaltigen Menge
seiner Briefe an verschiedene Persönlichkeiten jener Zeit, seiner

Eingaben und Beschwerdeschriften an die Fürsten, seiner Entwürfe
und Vorschläge für die Behandlung der Indianer, Arbeiten, die
alle an und für sich schon eine grosse Summe literarischer
Tätigkeit bedeuten. Zur Ausarbeitung und zum Abschluss seiner

grössern Werke gelangte er aber erst nach seiner endgültigen
Rückkehr nach Spanien. Las Casas selbst schätzte die Zahl der

von ihm in lateinischer und spanischer Sprache verfassten Schriften
auf über 2000 Bogen Papier.

In literarischer Hinsicht entspricht allerdings die Qualität
der Quantität nicht völlig und keinenfalls kann Las Casas den
klassischen Schriftstellern seiner Zeit beigezählt werden. Für die

Anforderungen sprachlicher Schönheit hatte er keine Zeit, beständig
drängen sich mehrere Gedanken gleichzeitig seinem lebhaft
arbeitenden Geiste auf und daher wird sein Periodenbau schwerfällig
und mühsam. Der Faden seiner Erzählung wird häufig durch
eingeschaltete Notizen und anekdotische Schilderungen oder durch
die Heranziehung von Analogien aus den Schriften des Altertums
unterbrochen und es erfordert daher eine gewisse Vertrautheit
nicht nur mit dem Schauplatze seiner Schilderungen, sondern
auch mit der ganzen Schreibweise jener Zeit, um all' den Reichtum

zu empfinden, der in seinen Schriften enthalten ist, und diese
mit Genuss zu lesen.



— 49 —

Das erste grössere Werk des Las Casas war die „Breufsima
relacion de la destruycion de las Indias" d. h. „Ganz kurzer
Bericht über die Verwüstung Indiens" oder, wenn wir den Titel
nicht dem Wortlaut, sondern dem Sinne nach übersetzen wollen:
„Über die Ausrottung der Indianer." Dies war eine Schrift von
rein polemischem Charakter, die im Jahre 1552 in Sevilla gedruckt
wurde und nicht nur in Spanien, sondern auch in den übrigen
Kulturländern Europas ein ungeheures Aufsehen erregte, so dass

sie aus dem Spanischen in mehrere andere europäische Sprachen
übersetzt wurde. Es ist eine in flammenden Worten der Empörunng
und in den heftigsten Ausdrücken gehaltene Anklageschrift gegen
die spanische Kolonialwirtschaft, welche darin vor der ganzen
Kulturwelt an den Pranger gestellt wird 13). Sie zeigt aber auch
alle Mängel eines zu weitgetriebenen, in Fanatismus ausartenden
Enthusiasmus für eine an sich gute Sache: die Neigung zur
Übertreibung und zu einer nicht völlig gerechtfertigten
Verallgemeinerung von Einzeltatsachen, sowie die Neigung des Las

Casas, stets mit grossen Zahlen zu argumentieren, und da von
Millionen zu reden, wo es sich der Natur der Sache nach nur
um Hunderttausende oder selbst nur um Tausende gehandelt
haben kann. Es wurde daher den Gegnern des Las Casas, so

z. B. in späterer Zeit dem Exjesuiten Nuix14), leicht, zu zeigen,
dass die Zahlen des Las Casas nicht richtig sein können, sondern
stark übertrieben sein müssen. Dass aber die von Las Casas
als Augenzeugen berichteten Vorfälle als solche richtig sind,
unterliegt gar keinem Zweifel und jedenfalls bleibt die Tatsache
bestehen, dass in wenigen Jahrzehnden nach der Entdeckung
nicht nur die gesamte, nach massiger Schätzung mindestens
6,000,000 Köpfe betragende Bevölkerung der vier grossen Antillen,
Haiti, Cuba, Puertorico und Jamaica, sowie der Bahamä-Inseln
(nach damaliger Bezeichnung „Lucayos" oder nach Las Casas

richtiger „Yucayos" genannt) und eines Teiles des Nordsaumes
von Südamerika vernichtet worden ist.

Die „Breufsima relacion" ist in mehrfacher Hinsicht auch
heute noch von hohem Interesse. Nicht nur enthält sie eine Reihe
wichtiger ethnographischer Angaben speziell für Haiti, sondern
sie bildet auch ein reichhaltiges Archiv zum Studium jener
eigentümlichen Geistesverfassung der weissen Beherrscher eingebomer

4



- 50 —

Bevölkerungen, die man in der modernen Kolonialgeschichte als

„Tropenkoller"15) zu bezeichnen pflegt. Viel wichtiger aber sind
die beiden andern grossen Werke des Las Casas, die „Historia
de las Indias" und die „Historia apologetica de las Indias"
(Verteidigungsgeschichte der indischen Länder), die beide ursprünglich

nur ein Werk bilden sollten, die Las Casas dann aber aus
Gründen der Zweckmässigkeit als zwei gesonderte Werke
ausarbeitete.

Die „Historia de las Indias" ist erst im Jahre 1875 in Madrid
gedruckt worden und füllt fünf enggedruckte Bände. Sie ist
ein Quellenwerk allerersten Ranges für die gesamte Entdeckungsgeschichte

Amerikas, da Las Casas ausser seinen eigenen
Beobachtungen und Erlebnissen, ausser seiner persönlichen Bekanntschaft

mit allen Männern, die zu seiner Zeit an der Entdeckung
und Eroberung einen irgendwie hervorragenden Anteil gehabt
hatten, auch über eine sehr grosse Zahl von wichtigen
Originaldokumenten, so z. B. über die Papiere der Familie des Columbus
selbst, verfügte.

Hiefür nur ein Beispiel: Nach der gewöhnlichen Darstellung
der „Weltgeschichte" war für den Plan des Columbus, Ostasien
und Indien auf dem Wege quer durch das Atlantische Meer
aufzusuchen, ein Brief von ausschlaggebender Bedeutung gewesen,
den Columbus von Paolo Toscanelli, einem Naturforscher in Florenz,
erhalten haben sollte und der nach der Angabe des Las Casas

vom 25. Juni 1474 datiert war. Das Original war lateinisch und
Las Casas, der nach seiner eigenen Angabe eine spanische
Übersetzung davon selbst in Händen hatte, teilt nicht nur diese mit,
sondern auch noch einen zweiten Brief, den Toscanelli nach seiner

Angabe an Columbus geschrieben hatte. Das lateinische Original
wurde erst im Jahre 1871 zufällig von Harrisse10) entdeckt und

publiziert. Nun hat sich in neuester Zeit eine lebhafte Diskussion
an diesen Brief geknüpft und Vignaud I7) hat kürzlich über denselben
eine kritische Monographie publiziert, deren Quintessenz die ist,
dass dieser Brief sehr wahrscheinlich auf einer Fälschung beruhe.
An dieser sind allerdings sowohl Columbus selbst, als Toscanelli
und Las Casas völlig unschuldig, während sie dem Bruder des

Columbus, Bartolome Colon, zur Last fiele, der sie in dem Bestreben

begangen hätte, den Plänen seines Bruders durch die Argumente



— 51 —

einer anerkannten Autorität, wie Toscanelli, das nötige wissenschaftliche

Relief zu geben. Wenn diese Hypothese einer Fälschung
für den Brief des Toscanelli sich bestätigen sollte, so würde
selbstverständlich die ganze Motivierung der ersten Fahrt des

Columbus ein ganz anderes Aussehen gewinnen müssen.
Einstweilen ist aber diese Frage noch nicht über allen Zweifel
entschieden und namentlich ist es schwer zu glauben, dass Las Casas,
der die Handschrift des Bartolome Colon gut genug kannte und
sich trotzdem rühmt, die von Toscanelli gezeichnete Seekarte selbst
zu besitzen, die Fälschung nicht erkannt haben sollte. Auch
musste noch bewiesen werden, dass Bartolome Colon überhaupt
im Stande war, lateinisch zu schreiben.

Es ist sicher, dass auch Las Casas über die Jugendzeit des

Columbus, die er nur vom Hörensagen kannte, da Columbus 23

Jahre älter war, als er, mancherlei irrige Angaben macht, die
seither namentlich durch Harrisse z. T. berichtigt werden konnten.
Es ist ferner sicher, dass auch derjenige Teil der „Historia de
las Indias", den er als miterlebender Zeitgenosse schildert, vielfach

ein stark subjektives Gepräge zeigt und dass Las Casas sich
in seinem Urteil über andere zeitgenössische Schriftsteller, namentlich

über Oviedo, gelegentlich zu Einseitigkeit und Ungerechtigkeit

hinreissen lässt. So viel ist aber gleichfalls sicher, dass uns
ohne die „Historia de las Indias" die Geschichte der ersten Jahr-
zehnde der Eroberung und Kolonisation Westindiens nur höchst
lückenhaft bekannt geworden wäre.

Der Wert der „Historia de las Indias" als Quellenwerk geht
hauptsächlich auch aus dem Umstände hervor, dass die spätem
Hofchronisten, wie Herrera, denen doch alle Quellen zur
Verfügung standen, für gewisse Partien der westindischen Eroberungsgeschichte

immer wieder genötigt sind, auf Las Casas

zurückzugreifen. Aus Las Casas allein erfahren wir ferner, wie rasch
manche der von Columbus selbst den von ihm entdeckten
Örtlichkeiten beigelegten Namen wieder verschwanden und durch
andere ersetzt wurden. Wenn daher Jemand sich die dankenswerte

Aufgabe stellen wollte, die Geschichte der Ortsnamen der
Westindischen Inseln und der an das Karaibische Meer angrenzenden

Küsten von Zentral- und Südamerika zu schreiben, so

würde er in der „Indischen Geschichte" des Las Casas ein
reichliches und wertvolles Material finden 17).



- 52 -
Noch weit höher aber möchte ich Las Casas als ethnographischen

Quellenschriftsteller stellen. Er war ein ausgezeichneter
psychologischer Beobachter der Indianer und in vielen seiner

ethnographischen Angaben von mustergültiger Genauigkeit. Ihm
allein ist es zu verdanken, wenn wir noch im Stande sind, vom
Kulturzuslande, der sozialen Organisation, den Rechtsverhältnissen,

der Lebensweise und der Technologie der längst vom
Erdboden verschwundenen Bewohner der Grossen Antillen, vor
allem Haiti's, ein leidlich vollständiges Bild zu gewinnen. Für
Mexico, für Peru, für Guatemala und manche andere Gegenden
des spanischen Amerika gibt es bessere, weil ausführlichere und
auf langer Autopsie beruhende ethnographische Quellen, für die
Grossen Antillen dagegen, sowie für einzelne Teile der Nordküste
von Südamerika, Gegenden, die er mit besonderer Vorliebe
schildert, ist und bleibt Las Casas an erster Stelle. Einzig aus
einer seiner gelegentlichen Notizen erfahren wir z. B., dass es

auch auf der Nordküste von Cuba, wie im See von Maracaybo,
Pfahlbauten 1S) gab. Nur Las Casas berichtet uns als Augenzeuge
von der eigentümlichen Art der Indianer von Cuba, die grossen
Seeschildkröten im offenen Meer zu fangen 19). Sie hielten nämlich

zu diesem Zwecke kleine Fische aus der Gattung der
„Schiffshalter" (Echeneis naucrates), die auf dem Kopf einen
merkwürdigen, sehr kräftig wirkenden Saugapparat besitzen, lebend im
Vorrat. Wenn sie nun auf Schildkröten jagen wollten, banden
sie einem dieser Jagdfische eine je nach Bedarf 30 bis 50 Klafter
lange dünne Leine um den Schwanz. Sie Hessen ihn dann vom
Boote aus los und der Fisch schwamm nun davon, bis er etwa
auf eine der in jenen Meeren damals sehr zahlreichen grossen
Seeschildkröten traf, an deren Bauchpanzer er sich, gemäss der

Neigung aller „Schiffshalterarten", sich mit ihrer Saugscheibe an
harte Gegenstände festzuheften, anklammerte. Wenn der fischende
Indianer bemerkte, dass der Jagdfisch an einer Schildkröte fest-

sass, holte er die Leine, an der der Fisch angebunden war,
langsam ein und zog auf diese Weise zentnerschwere Schildkröten

so leicht herbei, als ob er, wie Las Casas sich ausdrückt, „eine
leichte Calabasse auf dem Wasse heranzöge". Diese von Las

Casas als Augenzeuge gegebene Schilderung des Schildkrötenfanges

der alten Cubaner ist in doppelter Hinsicht von Interesse.



- 53 —

Einmal deswegen, weil die altern Schilderungen dieser Art, wie
sie z. B. auch Conrad Gessner überlieferte, späterhin als unglaubwürdig

hingestellt wurden. Dann aber auch deshalb, weil die

Angabe des Las Casas späterhin dadurch eine glänzende
Bestätigung fand, dass neuere Reisende in andern tropischen Meeren
eine ganz identische Art des Fanges von Seeschildkröten bei

eingebornen Stämmen in Gebrauch fanden, so z. B. P. L. Sclater
bei Sansibar, Wyatt Gill in der Torresstrasse. So zeigt es sich
auch hier wieder, dass Stämme ganz verschiedener ethnischer

Stellung, die niemals in irgendwelchem kulturellen Kontakt
miteinander gestanden hatten, völlig unabhängig von einander lernten,
für den gleichen Zweck auch das gleiche Mittel zu finden, selbst
wenn dieses, wie in diesem Falle, keineswegs einfach und
selbstverständlich war.

Diese seltsame Jagd auf Seeschildkröten wurde hauptsächlich

in dem Archipel der zahllosen kleinen Koralleninselchen
betrieben, die von Columbus als „Jardin de la Reina" (Garten
der Königin) benannt wurden und die heute den Namen des

„Zwölfmeilen-Labyrinthes" (Laberinto de doce Leguas) tragen. Eine
weitere, interessante Angabe des Las Casas geht nun dahin, dass

die eingefangenen Schildkröten nicht ohne weiteres getötet wurden,
sondern dass die kubanischen Indianer im seichten Meere zwischen
den Inseln gewisse Strecken durch Rohrzäune abgrenzten und in
diesen Umzäunungen nun die Schildkröten, und zwar zu
fünfhundert bis tausend Stück, lebend gefangen hielten. In ähnlicher
Weise hielten die Cubaner übrigens auch, wie Las Casas erzählt,
in noch viel bedeutenderer Stückzahl gewisse Fische, die er mit
dem spanischen Namen der „Lizas" oder „Grossköpfe" bezeichnet,
lebend in Rohrgehegen, die sie im Meere anlegten20).

Bei Las Casas allein lesen wir ferner von der künstlichen
Bewässerung der Felder in der trockenen Landschaft Xaraguä
im S. W. von Haiti, nämlich durch Ableitung des Wassers des

Flusses Camin in besondern Kanälen. Es war dies, wie Las
Casas erwähnt, die einzige Gegend von Haiti, wo künstliche
Bewässerung überhaupt notwendig war21). Nur Las Casas schildert
uns ferner die eigentümliche Art der Anlage der Yuca-Pflanzungen
in den Kalkmesas der Landschaft Higuey im Osten der Insel

Haiti, sowie auf der kleinen Insel Mona, die so ziemlich in der



— 54 -
Mitte zwischen Haiti und Puertorico liegt. Die horizontalen,
sich terrassenförmig über einander erhebenden Kalkbänke dieser
Landschaften sind von einer grossen Menge von Löchern durchsetzt,

in denen sich eine rote Verwitterungserde, eine richtige
„terra rossa", die auch Las Casas als „tierra colorada ö vermeja"
beschreibt, angesammelt hat. Diese Löcher, deren Umfang Las

Casas zu 5 bis 6 Spannen bei 2 oder 3 Spannen Tiefe angiebt,
wurden nun mit Yuca-Wurzeln bestellt, die sich in dieser
ausnehmend fruchtbaren roten Erde bis zu ganz erstaunlicher Grösse

entwickelten, dergestalt, dass eine einzige Yuca-Wurzel das ganze
Loch auszufüllen im Stande war22). Auch von der Art, wie die
westindischen Indianer durch Reiben zweier Hölzer vom Gudsima-
Baume das Feuer zu gewinnen verstanden, liefert Las Casas eine

eingehende und lehrreiche Beschreibung23) und ohne ihn wüssten
wir nichts mehr darüber.

Genug der Beispiele! Wenn wir noch anführen, dass nur
die Schriften des Las Casas es ermöglichen, ein kleines, wenn
auch dürftiges Lexikon der Sprache24) der alten Haitianer
herzustellen und so deren Sprache ethnisch zu klassifizieren, dass
Las Casas allein uns ihre Art des Zählens schildert und die
vier ersten Zahlworte überliefert, so können Sie sich wohl eine

genügende Vorstellung von der Wichtigkeit machen, welche Las
Casas als die weitaus wichtigste Quelle für die altwestindische
Ethnographie besitzt. Leider müssen seine ethnographischen
Angaben als gelegentlich in den historischen Text eingestreute
Notizen erst mühsam zusammengesucht werden, denn dasjenige
Werk, das die Ethnographie, Geographie und Naturgeschichte
der Neuen Welt im Zusammenhang behandeln sollte, die „Historia
apologetica de las Indias" ist noch nie vollständig gedruckt
worden, sondern ist nur in zwei Handschriften vorhanden, wovon
die eine, das Original, in Madrid, die andere, eine Kopie, in

Washington liegt. Nur wenige Kapitel daraus sind anhangsweise

der Madrider Ausgabe der „Historia de las Indias" gedruckt
beigegeben worden.

Wenn auch der Mensch der Neuen Welt stets das
vornehmste Objekt der Bestrebungen und Schilderungen des Las
Casas bildet, so hatte er doch auch ein reges Interesse und ein
offenes Auge für die übrige Natur. Er überliefert zahlreiche Be-



- 55 —

obachtungen, die wir heute der „physischen" Geographie, sowie der
„Pflanzen"- und der „Tier"-Geographie zurechnen mussten und auch
in dieser Hinsicht sind manche seiner Angaben unschätzbar, ganz
abgesehen davon, dass sie uns einen interessanten Einblick in die
Welt der wissenschaftlichen Vorstellungen der ganzen Conquista-
Zeit ermöglichen. Wir lesen, dass Columbus deswegen auf Haiti
Gold vermutete, weil dort grosse Hitze herrschte, eine Anschauung,
die noch vollständig mit derjenigen der Naturforscher des Altertums

und namentlich auch der von der griechischen Gelehrsamkeit

stark beeinflussten arabischen Geographen übereinstimmt.
Las Casas glaubt selbst beobachtet zu haben, dass auf Haiti die

gegen Sonnenaufgang gerichteten Gebirgshänge und die von ihnen
herabkommenden Flüsse und Bäche wesentlich reicher an Gold
sind, als die nach Sonnenuntergang gewendeten, auf welche das
edelmetallbildende Tagesgestirn weniger intensiv wirkt25). Er
glaubt ferner, dass das Gold in dem goldführenden Erdreich
beständig neu sich bilde und tadelt es daher, dass die Spanier
den Flussand des Rio Seco auf Haiti „hunderttausendmal"
umgearbeitet hätten, um das Gold herauszubekommen, während er
sicherlich wie in frühern Zeiten, wieder grosse Menge Gold liefern
könnte, wenn man ihm nur einige Jahre Brachzeit geben würde20).
Er untersucht ferner die astronomischen und physikalischen
Gründe, weshalb Haiti für den Aufenthalt des Menschen so
unvergleichlich günstigere Bedingungen aufweist, als die in gleicher
geographischer Breite gelegenen Capverdischen Inseln. Er schildert
die Land- und Seebrise der Vega Real von Haiti, er erwähnt
die Wirbelstürme Westindiens, deren althaitianischer Name
„huracan" in unserm deutschen Worte „Orkan" noch weiterlebt,
als Erscheinungen, die in den ersten Zeiten der Kolonisation
selten waren und nur, wie er und die ältesten Kolonisten —
auch Haiti hatte damals schon seine „ältesten Männer" auf
meteorologischem Gebiete — sich dessen wohl erinnern, in

langen Zwischenräumen auftreten, und er hat beobachtet, dass
sie trotz ihrer verheerenden Wirkungen „keine wesentliche Änderung
im Witterungscharakter" (poca diversidad ö variedad ö transmu-
tacion en el tiempo) bewirken. Er glaubt aber, dass sie seit
der Kolonisation sehr häufige, ja fast alljährliche Ereignisse
geworden seien und bei dieser Gelegenheit fällt er nun wieder aus



- 56 —

der Rolle des objektiven Naturbeobachters in diejenige des

tendenziösen Busspredigers zurück und meint, dass diese in den
letzten Jahren konstatierte Häufigkeit der Wirbelstürme eine
verborgene andere Ursache, als die natürliche, haben musste und
diese sucht er in der grossen und neuen Sündhaftigkeit, die
erst durch die Missetaten der Spanier in Westindien eingeführt
wurde27).

Über den grossen Vorgängen der Natur vergisst Las Casas'

reger Geist aber auch die kleinen und kleinsten nicht. Er
erzählt von einem Schwärm wandernder Schmetterlinge, der

an der Küste von Cuba auf die spanischen Schiffe hinaustrieb
und der so dicht war, „dass er die Luft zu verfinstern schien"
und der bis zur Nacht andauerte, bis er durch einen heftigen
Regen zerstreut wurde28). Er erzählt ferner von den grossen
Leuchtkäfern der Provinz Baynoa, deren Licht so stark ist,
dass Las Casas im Stande war, die Frühmesse zu lesen, indem
er einen oder zwei dieser Käfer in der Hand hielt29). Seinem
Scharfblick entgeht auch nicht der Wechsel der Fauna von
einer westindischen Insel zur andern; er erwähnt, dass es auf
Haiti keine giftigen Spinnen gebe30) und dass, mit einziger
Ausnahme des Flusses Cauto auf der Südseite von Cuba, Krokodile
auf den Antillen fehlen31), er führt die verschiedenen Arten der

Papageien auf, beschreibt ihr Gefieder und erwähnt, dass jede Insel
ihre besondern Arten von Papageien habe. Mit der gleichen Genauigkeit

macht er aber auch seine Angaben über die Betonung und die

Silbenlänge der von ihm aufgeführten indianischen Worte und wenn
wir daher heute noch wissen, wie Worte, wie Haiti, Guanahani
u.s.w. damals ausgesprochen wurden, so ist das allein der
linguistischen Sorgfalt des Las Casas zu verdanken.

Allerdings fehlt ihm das tiefe Naturgefühl, das der Lektüre
der ersten Briefe des Columbus einen so eigentümlichen poetischen
Reiz verleiht, aber es fehlt ihm auch die kühle, gewissermassen
amüsiert lächelnde Blasiertheit, mit der der Höfling Petrus Martyr
ab Angleria vielfach von den Gräueln der Conquista spricht,
denen er allerdings nicht, wie Las Casas, als Augenzeuge beigewohnt

hat. Es fehlt Las Casas ferner der tief-mystische Zug des

Columbus, aber ebenso auch die vielfach stupide Bigotterie
seines Widersachers Oviedo. Las Casas war, obwohl Geistlichen



— 57 —

kein dogmatischer Zelot, sondern sein Christentum war auf

praktische Ziele gerichtet: es war die werktätige Menschenliebe,
die seiner hohen Auffassung der Kirchenlehre entsprang. Der
Padre Las Casas war mehr als ein Enthusiast, er war ein Fanatiker,
aber ein Fanatiker des Guten und Edeln im Menschen und wenn
er auch als der streitbare Sohn einer streitbaren Zeit und im
selbstbewussten Vollgefühl der Gewalt der Kirche in seinem edeln
Zorn da und dort zu weit gegangen sein mag, so hat er doch
nie mit unedeln Mitteln gekämpft und nie etwas für sich gewollt,
sondern stets nur für die Angehörigen einer unglücklichen und
seiner Meinung nach durch die Habgier und Grausamkeit der

Spanier, seiner Landsleute, dem Untergang geweihten Rasse
gestritten.

Alles in Allem gehörte Bartolome de las Casas zu den seltenen

Männern, auf die nicht nur ihr engeres Vaterland, sondern die

ganze Kulturmenschheit stolz sein darf. Und gerade in
gegenwärtiger Zeit, wo wiederum am grünen Tisch der europäischen
Kabinette über das Schicksal der Bevölkerungen ungeheurer
Landstriche kurzerhand entschieden wird, wäre es dringend
wünschenswert, dass die jeweiligen Machthaber die naturrechtlichen

und völkerrechtlichen Anschauungen des Padre Las Casas
einer recht eingehenden Prüfung und Würdigung unterziehen
möchten.



Ergänzende Bemerkungen.

') Als Quellenwerke für die Lebensgeschichte des Bartolome de las

Casas kommen ausser seinen eigenen Werken hauptsächlich in Betracht:
Remesal, Antonio de, Historia de la Prouincia de S. Vicente de Chyapa

y Guatemala, Madrid 1619.

M il la, Jose, Historia de la America Central, 2 Bde. Guatemala 1879.

Fabie, Antonio Maria, Vida y escritos de Fray Bartolome de las Casas,

obispo de Chiapa, 2 Bde. Madrid 1879.

2) Die Mutter Karls war bekanntlich „Juana la loca" („Johanna die
Verrückte"), die als geisteskrank galt und daher im Schloss zu Tordesillas fast

gefangen gehalten wurde. Es hatte daher nur die Bedeutung einer Regierungsformalität,

wenn ihr Name als Unterschrift von königlichen Erlassen erscheint.
3) „Este aviso, de que se diese licencia para traer esclavos negros ä estas

tierras, diö primero el clerigo Casas, no advirtiendo la injusticia con que los

portugueses los toman y hacen esclavos, el cual, despues, de que cayö en ello,
no lo diera por cuanto habia en el mundo, porque siempre los tuvo por injusta
y tiränicamente hechos esclavos, porque la misma razon es dellos que de los
indios". (Las Casas, Historia de las Indias, IV, p. 380). — Vgl. dazu auch:
Las Casas, Historia de las Indias, V. S. 30.

4) Herrera, Antonio de, Historia general de los hechos de los Castellanos
etc. Dec. I, Lib. IX, C. 5: „i mandando, que se buscase forma, como se llevasen
muchos Negros de Guinea, porque era mas util el trabajo de un Negro, que
de quatro Indios" (aus dem Jahre 1511).

5) Herrera, Antonio, de Historia general de los hechos etc. Dec. II.
L. III. c. 14: „i. como el Ano de 1506 un Vecino de la Vega, llamado Aguilon.
llevö de Canaria Cafias de Acucar, i las plantö, fueron poco ä poco dando tan,
bien, que con mas diligencia se puso ä criarlas el Bachiller Bellosa, Vecino de
Santo Domingo, Cirujano, Natural de Verlanga, i con algunos instrumentos saeö

Acucar, i al cabo hico un Trapiche." Y es de notar, que antiguamente
no havia Acucar, sino en Valencia, i despues la huvo en Granada, de donde
pasö ä Canaria, i de alli ä las Indias; lo quäl diö maior cuidado en llevar
Negros para el servicio de los Trapiches, i esto despertö ä los Portugueses,

para ir ä buscar muchos ä Guinea: i como la saca era mucha, i los derechos

crecian, el Rei los aplicö para la Fabrica del Alcacar de Madrid, i para el de

Toledo. Probaron tan bien los Negros en la Isla Espanola, que se tuvo por
opinion, que si no acontecia ahogar al Negro, nunca moria, porque no se havia



- 59 —

visto ninguno, que de su enfermedad acabase, i asi hallaron los Negros en la

Espafiola su propria Tierra, como los Naranjos, que les es mas natural, que
su Guinea".

5) Von der Behandlung der indianischen Taucher bei der Perlenfischerei
auf Cubagua gibt Las Casas folgende Schilderung:

„Sie (d. h. die Spanier) bringen sie (d. h. die Indianer) in canoas, das

sind ihre kleinen Boote, aufs Meer hinaus und ein spanischer Henker fährt mit
ihnen, der sie befehligt. Wenn sie aufs hohe Meer in eine Tiefe von 3 oder
4 Mannshöhen hinausgekommen sind, befiehlt er ihnen, sich in's Wasser zu

werfen; sie tauchen bis auf den Grund hinab, sammeln dort die Muscheln,
welche die Perlen enthalten und füllen damit eine Art kleiner Netze, die sie

am Halse oder an einer Schnur befestigt umgegürtet tragen; und mit oder ohne
Perlen steigen sie auf, um Atem zu schöpfen, denn nicht immer finden sie da,

wo sie hinabtauchen, auch Muscheln. Wenn sie sich beim Atemholen säumen,

drängt sie der Henker wieder zu tauchen und zuweilen zwingt man sie mit
Stockhieben, zu tauchen und während dieser ganzen Zeit müssen sie fortwährend
schwimmen und sich mit den Armen im Wasser halten. Auf diese Weise

verbringen sie den ganzen Tag von Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang, und so

das ganze Jahr, wenn sie überhaupt so lange aushalten : ihre Nahrung ist etwas

Fisch und die Weichtiere, welche die Perlmuscheln selbst enthalten, und Cassave-

brod aus Yuca-Wurzeln und Mais, welches die Brodfrüchte dieser Gegenden
sind; das eine (d. h. das Yuca-Brot), hat nur wenig Nährwert und das andere

(d. h. das Maisbtod) erfordert viele Arbeit, und nur selten können sie sich mit
mit diesen Broden sättigen. Die Betten, die man ihnen Nachts gibt, sind der
harte Erdboden mit einigen Baumblättern oder Gras, die Füsse in den Block
(cepo) geschlossen, damit sie nicht fliehen können. Zuweilen tauchen sie hinab
und kommen nie wieder herauf, sei es, dass sie vor Erschöpfung und

Kraftlosigkeit und aus Mangel an Luft ertrinken, sei es, dass die Haifische sie töten
oder verschlingen". (Las Casas, Historia de las Indias, IV, S. 222).

6) Die Stadt Santiago de Caballeros wurde im September des Jahres
1541 durch eine Katastrophe zerstört, von der Remesal eine ausserordentlich

lebendige Schilderung entwirft. Aus dieser geht hervor, dass die Zerstörung
der Stadt auf die gemeinsame Wirkung von Erdbeben, eines Ausbruches des

Volcan de Fuego und der vom Volcan de Agua infolge eines mehrtägigen
Temporal (Landregen) herabkommenden Wildwasser zurückzuführen ist. Die
den Vulkanausbruch begleitenden oder einleitenden Erdbeben waren auch die
Ursache "des bei dieser Gelegenheit eingetretenen Einsturzes eines Teiles der

Kraterwand des Volcan de Agua, deren Trümmer aber zum weitaus grössten
Teil nicht nach Santiago de los Caballeros, sondern gegen die Dörfer San Juan

dcl Obispo und San Cristöbal hinabstürzten, wo sie noch heute zu sehen sind.

Die Annahme eines Ausbruches eines vor der Zerstörung der Stadt auf dem

Volcan de Agua vorhandenen Kratersees ist sicher irrig, denn sowohl die

orographischen, als besonders die meteorologischen Verhältnisse des Vulkans
in dessen unmittelbarer Nähe ich ein Jahr lang wohnte und in dessen Krater
ich eine Nacht zubrachte, sprechen durchaus gegen die Existenz eines einstigen



- 60 —

Kratersees: hätte ein solcher je existiert, so wäre er, wenn auch in kleinerm
Umfange, auch heute noch vorhanden.

An der Stelle der alten Stadt Santiago, deren massive Trümmer noch jetzt
vorhanden sind, liegt heute das viel bescheidenere Örtchen Ciudad vieja.

7) Das Qu'iche, mit dem stammverwandten Cakchiquel eine der
formenreichsten und ausgebildetsten Maya-Sprachen Guatemalas, dient auch heute noch

häufig als Verkehrssprache zwischen Indianern verschiedenen Sprachtums im
Norden des Landes.

s) Die aztekischen Benennungen des „Kriegslandes" weisen verschiedene
Varianten auf. Die gewöhnliche Schreibweise ist Terulutlan oder Tuculutlan,
aus der die spätere Orthographie Tuzulutlan machte. Die Etymologie dieser

Benennungen ist jedoch völlig unklar und keinenfalls sind sie als Übersetzungen
von „tierra de guerra" in die Nahuatl-Sprache, also in das sogen. „Aztekische"
zu betrachten.

Da nun die ältesten Dokumente, so z. B. die königlichen Erlasse aus
dem Jahre 1544, consequent nicht »Teculutlan", sondern „Teculatlan" schreiben,
so halte ich es für möglich, dass der ursprüngliche Name „Tecolotlan" oder
„Teculutlan" lautete und einfach die aztekische Übersetzung eines Orts- oder
Landschaftsnamens des zum „Kriegslande" gehörigen Gebietes der Pokonchi-
Indianer war. „Teculutlan" würde nämlich „Ort der Nachteulen"1) bedeuten
und ganz dieselbe Bedeutung hat das Pokonchi-Wort „Tucurü", das heute noch
der Name eines Pokonchidorfes am obern Rio Polochic ist.

Indessen werden in den Schriften des 16. Jahrhunderts bei der Schreibung
indianischer Namen die Buchstaben c und c durch die Nachlässigkeit der Schreiber

und Copisten so häufig verwechselt, oder durch Weglassung der „cedille"
da c geschrieben, wo c zu schreiben wäre, dass nur die Prüfung der ältesten
Handschriften hier darüber Aufschluss gäbe, ob Teculutlan oder Teculutlan die

ursprüngliche Form war. Auffällig ist es, dass auch Herrera (Dec. IV, L. VII,
Cap. 5) eine Landschaft „Tucultran" erwähnt, die in der Nähe der Landschaft
Ustpatlan (heute: Uspantan) gelegen war, also dem einstigen „Kriegslande"
angehörte. Auch „Tucultran" ist sicherlich eine unrichtige Schreibung für Tucul-
tlan, die aber doch näher an Teculutlan anklingt, als an Tezulutlan.

Der Begriff des „Kriegslandes" war übrigens sehr unbestimmt und die
Landschaft Tecolotlan oder Tuzulutlan bildete nur einen Teil davon. Die alten
Cedulas des spanischen Königs sprechen daher auch von den „Provinzen von
Teculatlan und La Candon und andern, diesen benachbarten", denen auf den

Wunsch und Vorschlag des La Casas der Name der „Verapaz" verliehen werden
sollte. An anderer Stelle heisst es in einer solchen Cedula vom Jahre 1547:
"Die genannten Provinzen von La Candon und Teculatlan, wie die von Coban
und Acalan, denen sie (d. h. die Missionäre) den Namen der Verapaz beigelegt
hatten, weil sie sie ohne Krieg und aus freien Stücken zur friedlichen
Unterwerfung gebracht haben".2)

l) „Nachteule" heisst im Nahuatl: tecoloü; Man ist das gewöhnliche aztekische Ortssuffix.
Dem aztekischen tecoloü entspricht im Pokonchi: tujeur, im Qu'iche und Kekchi: tueur, die
ebenfalls „Nachteule" bedeuten.

*) Fabie, Vida y escritos del P. Las Casas II, S. 141, 142.



— 61 —

Es umfasste also die alte „Tierra de guerra" ein Areal, das sich nach Norden
hin noch ziemlich weit über die heutigen Departemente der Alta und Baja

Verapaz, z. T. sogar über das Gebiet der heutigen Republik Guatemala
hinauserstreckte, und von diesem Areal bildete die speziell als Tuzulutlan bezeichnete
Landschaft nur einen kleinen Teil und zwar denjenigen, der den bereits
unterworfenen Qu'iche-Gebieten nach Osten hin am nächsten lag.

9) Die unmittelbare Frucht von Brasseur's Aufenthalt in Rabinal war die

Aufzeichnung, Publikation und Übersetzung des indianischen, in Qu'iche ver-
fassten Dramas „Rabinal Achi", das mit dem noch viel wichtigern und ebenfalls

von Brasseur aufgefundenen und publicierten „Popol Vuh" und dem sogen. Cak-

chiquel-Manuscript die umfangreichsten Texte bildet, die wir von den Maya-Sprachen
Guatemalas überhaupt besitzen.

10) Über die Sprachen der beiden wichtigsten Stämme des alten „Kriegsendes",

das Kekchi und Pokonchi habe ich vor Jahren nach den Materialien,
die ich im Jahre 1883 in Coban (Kekchi) und Tactic (Pokonchi) aufgenommen
hatte, Grammatiken und Wörterbücher publiziert.

(Vgl. Stoll, O., die Maya-Sprachen der Pokom-Gruppe; I: Die Sprache der

Pokonchi-Indianer, Wien 1888 und II: Die Sprache der Kekchi-Indianer, nebst
einem Anhang: Die Uspanteca. Leipzig 1896). Die Zahl der Pokonchi redenden
Indianer betrug damals noch etwas über 17,000, die der Kekchi redenden etwa
85,000 Köpfe.

Über das Chol ist wenig bekannt geworden. Sapper hat darüber einiges
Material gesammelt, aber meines Wissens nicht publiziert. Dagegen hat er über
die Ethnographie der Kekchi-Indianer, unter denen er lange gelebt hat, wichtige
Arbeiten veröffentlicht, sowie auch kurze Texte in Kekchi und Pokonchi
bekannt gemacht.

") Selbstverständlich muss man die „Bekehrung" der Indianer der Verapaz
durchaus im Geiste jener Zeit auffassen, nach welchem sie in nicht viel anderem
bestehen konnte, als im Begiessen mit Wasser als Symbol der „Taufe", im
Umhängen eines Kreuzes zur Unterscheidung der „getauften" von den heidnischen

Indianern, im Hersagen christlicher Gebetsformeln und der Beobachtung
der äusserlichen Kirchenriten Wie die „Bekehrung" in der Verapaz später
gelegentlich betrieben wurde, erhellt aus einer Stelle der Chronik des Ximenez,
der von einer Missionsreise in die Verapaz aus dem Jahre 1695 folgendes erzählt:
„In diesen Weiler (rancheria) kamen zwei Indianer von Cajabon1) mit Aufträgen
der Missionäre und mit Waren. Diese Indianer von Cajabon trugen Crucifixe
aus Blech um den Hals und alle Bewohner dieser Rancheria verspotteten das

heilige Crucifix und spuckten auf dasselbe mit den Worten: „Das sei kein Gott,
sondern ein Götzenbild (idolo)". — Die ungläubigen Hunde (Los perros infieles)
haben ihr Verbrechen gebüsst, denn ihre Maisfelder wurden verwüstet, zwei
von ihnen verwundet und einer durchgeprügelt. Wir legten ihm den „horraco"
an, da er dick und fett war. Und es geschah bemerkenswerter Weise, dass an
dem Tage, an dem wir dorthin kamen, ein Idol herabfiel, und wir alle bespuckten
und beschimpften es im gleichen Rancho, wo sie unsern Herrn Jesus Christus

') Cajabon ist auch heute noch ein grosses Kekchi-Dorf.



— 62 —

gelästert hatten." (Ximenez, Francisco, La historias del origen del los indios de

esta Provincia de Guatemala, ed. Scherzer Wien 1857, S 160, Fussnote).
>2) Die im Text gegebenen Stellen sind aus der im Archiv zu Guatemala

aufbewahrten Copie dieser Beschwerdeschrift übersetzt, die Jose Milla in seiner
Historia de Guatemala (I S. 14 ff.) auszugsweise publiziert hat.

13) Als Probe der in der „Breuisima relacion" von Las Casas gegen die

Spanier erhobenen Anklagen möge hier das Kapitel „Über die Insel Espanola

(d. h. Haiti) übersetzt werden:
„Die „Spanische Insel" war, wie gesagt, die erste, wo Christen eindrangen

und die grossen Verheerungen unter diesen Völkern anrichteten und welche
sie zuerst verwüsteten und entvölkerten, indem die Christen damit begannen,
den Indianern die Frauen und Kinder zu rauben, um sich ihrer zu bedienen
und sie zu missbrauchen und ihnen die Lebensmittel zu verzehren, welche die

Frucht ihres Schweisses und ihrer Arbeit waren. Sie begnügten sich dabei nicht
mit dem, was die Indianer ihnen, je nach dem Vermögen jedes Einzelnen, freiwillig
gaben. Dieses ist ja ohnehin stets klein, denn sie haben gewöhnlich nicht
mehr, als was sie für den täglichen Gebrauch nötig haben und leicht produzieren
können. Und ein einziger Christ verzehrt und verdirbt in einem Tage so viel,
als zum Unterhalt von drei Familien, zu zehn Köpfen jede, für einen Monat
ausreichend wäre. Infolge dieser und vieler anderer Gewalttaten und Quälereien, die

sie ihnen zufügten, begannen die Indianer einzusehen, dass jene Leute nicht
vom Himmel herab gekommen sein können. Einige versteckten daher ihre
Vorräte an Lebensmitteln, andere ihre Weiber und Kinder, andere flüchteten sich

in die Wälder, um Leuten von so harter und furchtbarer Art fernzubleiben. Die
Christen behandelten sie mit Ohrfeigen, Fausthieben und Stockschlägen und

legten sogar die Hand an die Häuptlinge der indianischen Dörfer. Die Frechheit

und Unverschämtheit ging sogar soweit, dass ein christlicher Hauptmann die

eigene Frau des grössten Königs der ganzen Insel gewaltsam notzüchtigte. Von
dieser Zeit an begannen die Indianer, Mittel zu suchen, um die Christen aus
dem Lande zu vertreiben und griffen zu ihren Waffen, die aber von sehr
schwacher Wirkung für den Angriff und noch mehr für die Verteidigung sind
(weshalb alle ihre Kriege wenig mehr sind, als unsere Kampfspiele mit
Rohrstäben oder sogar Kinderspiele): die Christen aber mit ihren Pferden, Schwertern
und Lanzen begannen grässliche und grausame Schlächtereien unter ihnen
anzurichten. Sie drangen in die Dörfer ein und es blieben weder Kinder, noch

Greise, noch schwangere Frauen, noch Wöchnerinnen, die sie nicht in Stücke

gehauen hätten (que no desbarrigaran y hacian pedazos. „Desbarrigar" bedeutet
wörtlich „den Bauch aufschlitzen"), wie wenn sie über Schafe herfielen, die in
ihre Hürden eingesperrt waren. Sie machten Wetten, wer von ihnen einen
Indianer mit einem Schwerthieb spalten oder ihm mit einem leichten Hieb den

Kopf abschlagen oder den Bauch aufschlitzen könnte. Sic packten die Säuglinge

von den Brüsten der Mütter an den Beinen und zerschmetterten ihnen
den Kopf an den Felsen. Andere warfen sie über die Schultern in Flüsse,
lachten und scherzten dabei und wenn die Kinder ins Wasser fielen, sagten sie:
„nun zapple, du Aas!" Andere Säuglinge durchbohrten sie mit dem Degen mit
den Müttern zusammen, so viele sie deren gerade fanden. Sie hängten die



— 63 —

Indianer an hohen Gerüsten auf, so, dass sie mit den Füssen beinahe die Erde
berührten und zwar in Gruppen von 13 zu 13, zur Ehre unseres Erlösers und
der zwölf Apostel. Dann häuften sie Holz unter ihnen an und verbrannten sie

lebendig. Andern umwickelten sie den ganzen Leib mit trockenem Stroh,
steckten dieses in Brand und verbrannten sie auf diese Weise. Andern und
zwar allen, die sie am Leben lassen wollten, hieben sie beide Hände ab, hängten
sie ihnen um den Hals und liessen sie laufen mit den Worten: „Packt euch mit
diesen Briefen", d. h. „bringt diese Nachricht den Leuten, die in die Wälder
geflohen sind".

„Die Häuptlinge und Vornehmen töteten sie gewöhnlich auf folgende Weise :

Sie machten eine Art rostförmiger Folterbank aus Zweigen, die sie quer an

Gabelstöcken befestigten, banden die Indianer daran fest und zündeten darunter
ein leichtes Feuer an, damit sie unter dem Schmerzgeheul, das ihnen diese

entsetzliche Qual auspresste, langsam den Geist aufgeben sollten.

„Einmal sah ich, dass sie vier oder fünf Häuptlinge auf solchen
Folterbänken zu Tode rösteten (ich glaube sogar, dass noch zwei oder drei Roste

mehr waren, auf denen sie noch andere Indianer verbrannten). Und da sie furchtbar

schrieen und den Anführer dauerten oder seinen Schlaf störten, befahl er,
sie zu erwürgen. Aber der Alguacil, der schlimmer war, als ein Henker und

der die Verbrennung besorgte, wollte sie nicht erwürgen, sondern band ihnen
mit eigenen Händen einen Holzknebel in den Mund, damit sie keinen Laut
mehr von sich geben könnten, und schürte das Feuer dann unter ihnen, bis

sie, wie er es wünschte, langsam zu Tode geröstet waren.

„Alle die oben erzählten Greuel und noch zahllose andere habe ich selbst

gesehen. Und weil alles Volk, das sich flüchten konnte, sich in den Wäldern
verschanzte oder in die Gebirge floh, um so unmenschlichen Leuten, so mitleidlosen

und wilden Tieren, solchen Vertilgern und Erzfeinden des menschlichen
Geschlechtes zu entgehen, so dressierten sie äusserst wilde Jagdhunde (lebreles)
darauf, einen Indianer in einem „Credo" in Stücke zu reissen, sobald sie seiner

ansichtig wurden, und rascher fielen sie über ihn her und frassen ihn auf, als

wenn es ein Schwein gewesen wäre. Und da in einigen, allerdings seltenen

und wenig zahlreichen Fällen, die Indianer ein paar Christen, mit vollem Grund
und nach heiliger Gerechtigkeit, getötet hatten, so machten die Spanier ein

Gesetz unter sich, dass für jeden Christen, den die Indianer umbrächten, die

Christen hundert Indianer umbringen mussten." (Nach der von Fabie als

„Apendice XXI." gegebenen Textausgabe der „Breuisima relacion" übersetzt).

,4) Der spanische Exjesuit, Abbe D. Juan Nuix, der im Jahre 1783, noch

sehr jung, in Ferrara starb, sagt in seinem „Reflexiones imparciales" betitelten
Buche (S. 12) von Las Casas: „Es genügt zu sagen, dass im Munde dieses

Gewährsmannes die Millionen gezählt werden, wie Einheiten und dass in seiner

Schreibweise 20 Millionen grade so viel sind wie 15 oder 12 oder wie 300

Millionen".
Nuix gibt aus den eigenen Werken des Las Casas folgende Zusammenstellung

für die von den Spaniern ausgerotteten Bevölkerungen :



— 64 — ¦

„In Santo Domingo (d. h. Haiti) 3 Millionen und darüber
Auf San Juan (d. h. Puertorico), Jamayca, Cuba,

Lucayas (d. h. Bahamä-Inseln) u. anderen Inseln 3 „
In Nicaragua, in blos 14 Jahren 1

In Mexico, in blos 12 Jahren 4 „
In Honduras, in weniger als 20 Jahren 2 „ „
In Guatemala 5

An der Küste von Paria 2 „ „
In Peru 4

Im Ganzen 24 Millionen.

Indem Nuix noch die „vielen Tausende" von Indianern, die die Spanier
nach Las Casas in Quito, in Granada, Popayan, Jalisco, an der Küste von Santa

Marta etc. in der einen oder andern Weise umgebracht haben, auf 6 Millionen
veranschlagt, kommt er auf die Zahl von 30 Millionen, „ohne die weitern 5

Millionen zu zählen, die nach Las Casas die Deutschen in Venezuela getötet
haben sollen." Alle diese Ziffern hält Nuix, und sehr wahrscheinlich mit Recht,
für gewaltig übertrieben. (Nuix, D. Juan, Reflexiones imparciales, Madrid 1782,

S. 12—14. — Das italienische Original wurde von D. Pedro de Varela y Ulloa
in's Spanische übersetzt.)

15) Der „Tropenkoller" äusserte sich bei den Spaniern, wie auch heute

noch, in verschiedener Form, teils in teuflisch raffinierter, gewissermassen
chronischer Grausamkeit in der Behandlung der Eingeborenen, teils in akuten
Anfällen von „Berserkerwut". Von ersterer Form, die aus den Schriften des

Padre Casas mit sehr zahlreichen Fällen zu belegen ist, mag die sub 13

gegebene Übersetzung aus der „Breuisima relacion" einen Begriff geben. Für die
zweite Form kann folgende von Las Casas auf Cuba erlebte Scene als typisches
Beispiel dienen :

Las Casas begleitete als Geistlicher eine Expedilion von 100 Spaniern
unter dem Befehl des Hauptmanns Narvaez auf der Nordküste von Cuba. Die
Spanier hatten vormittags beim Frühstück in einem fast ausgetrocknetem Bachbett

an den Geröllsteinen ihre Degen frisch geschliffen. Am Abend gelangten
sie, von dem Marsch durch eine wasserlose Ebene durstig, in ein indianisches
Dorf, wo nicht nur ein beträchtlicher Fluss das nötige Wasser lieferte, sondern

wo auch die gewöhnlichen Nahrungsmittel der Indianer, Fische und Cassavebrot,
reichlich vorhanden waren und von den durchaus friedlichen Indianern bereitwillig

ausgehändigt wurden. Letztere kauerten, ungefähr 2000 an der Zahl, im
Kreise um die spanische Truppe herum und betrachteten staunend und furchtsam

die Pferde, während die Spanier die Vorräte unter sich teilten. Etwa 500
andere Indianer befanden sich in einem grossen Gemeindehaus, das sie aber nicht
zu verlassen wagten. Las Casas selbst sah der Verteilung der Lebensmittel zu.
Und nun erzählt er weiter: „Plötzlich zieht einer der Spanier, als wäre der Teufel
in ihn gefahren, seinen Degen, und sofort zücken alle hundert ihre Degen und

beginnen die Männer und Frauen, die Kinder und alten Leute, die arglos und

mit offenem Munde am Boden kauern und die Pferde und die Spanier betrachten,
wie Schafe und Lämmer, zu zerfleischen, mit den Degen niederzustechen, und



- 65 -
zu ermorden (desbarrigar, acuchillar y matar), so dass in der Zeit von zwei
„Credo's" von allen kein einziger mehr am Leben war. Sie dringen in die

grosse Hütte ein, die ganz in der Nähe war, da diese Scene sich vor dem

Eingang abspielte und beginnen in derselben Weise mit Hieben und Stichen alle
zu morden, die sie darin fanden, so dass das Blut in Bächen rann, gerade wie
wenn ein Haufen Kühe geschlachtet worden wären. Einigen Indianern gelang es,

eilig an den Pfosten und am Holzwerk der Hütte in die Höhe zu klettern und
sich so zu retten.

„Der Geistliche (d. h. Las Casas selbst) hatte sich vor dieser Schlächterei
nach einem andern Platze des Dorfes begeben, wo die grosse Hütte stand, in
welcher er mit allen andern einquartiert werden sollte. Dort befanden sich
etwa 40 Indianer, von denen, welche die Bagage der Spanier aus den bereits
passierten Gegenden hergetragen hatten, auf den Boden gestreckt, um auszuruhen.

Zufällig waren mit dem Geistlichen auch fünf Spanier gekommen. Als
diese das Aufschlagen der Degen und den Lärm des Gemetzels hören, ziehen
sie, ohne etwas davon zu sehen, denn es waren ein paar Hütten im Wege,
ebenfalls die Degen und wollen die 40 ermattet ausruhenden Lastträger
totschlagen, um ihnen auf diese Weise den Trägerlohn zu entrichten. Der Geistliche

geht zornig auf sie los und macht ihnen, um sie abzuhalten, heftige
Vorwürfe und da sie einigen Respekt vor ihm hatten, standen sie von ihrem
Vorhaben ab und so blieben die 40 Indianer am Leben. Die fünf Spanier aber
wandten sich dahin, wo die andern mordeten und da der Geistliche sich bei
der Rettung der 40 Lastträger hatte aufhalten müssen, fand er, als er zur Stelle
kam, nur noch einen Haufen Toter, ein wahrhaft grauenvoller Anblick. Als der
Hauptmann den Geistlichen erblickte, sagte er zu ihm : „was dünkt Euer Gnaden
von den Taten dieser unserer Spanier?" Der Geistliche, der so viele Ermordete
vor sich liegen sah und über diese so ruchlose Tat sehr empört war, erwiderte:
„Dass ich Euch und sie zum Teufel schicke" (que os ofrezco ä vos y ä ellos
al diablo).

„Narvaez hatte der Schlächterei die ganze Zeit über unbekümmert
zugesehen, ohne etwas zu sagen oder zu tun oder sich mehr zu rühren, als ein
Stück Marmor, denn wenn er gewollt hätte, so hätte er, zu Pferde und eine
Lanze in der Hand, wie er war, die Spanier hindern können, so dass sie keine
zehn Indianer getötet hätten.

„Alsdann verliess ihn der Geistliche und wandte sich dahin und dorthin
durch das Dickicht, um Spanier zu suchen und zu veranlassen, nicht mehr zu
morden; denn sie streiften im Walde umher, um weitere Opfer zu suchen und
verschonten weder Kinder und Säuglinge noch Weiber noch alte Leute. Ja,

einige Spanier legten sich sogar auf dem Fusspfad, der an den nahen Fluss
hinabführte, auf die Lauer und alle Indianer, welche durch Hieb- oder Stichwunden
verletzt, noch fliehen konnten und sich in den Fluss stürzen wollten, um sich
schwimmend zu retten, fielen diesen Spaniern in die Hände und wurden
umgebracht."

„Die Wunden, welche viele von den Toten und sogar solche, die
noch nicht völlig tot waren, aufwiesen, gewährten einen entsetzlichen und
grauenhaften Anblick. Denn da der Teufel, der die Spanier anführte, ihnen in

5



- 66 —

dem Bachbette, wo sie am Morgen jenes Tages gefrühstückt hatten, die Schleifsteine

zum Schärfen ihrer Degen geliefert hatte, so schlugen sie damit, wohin
immer die Hiebe auf die nackten und zarten Leiber der Indianer fielen, mit
einem einzigen Schwertstreich einen Menschen bis auf die Eingeweide durch".

Harmlose Anthropogeographen früherer Zeit hatten, ohne sich um das

Detail der Vorgänge zu kümmern, aus der einfachen Tatsache, dass die
westindischen Insulaner so rasch verschwanden, ein Naturgesetz abgeleitet, wonach
besonders Inselbevölkerungen mit „niederer" Kultur dem Andränge „höherer"
Kultur rasch erliegen sollten. Die Werke des Las Casas enthalten, wie schon
der vorstehende Auszug dartut, ein überreichliches Material zum Beweise dafür,
welcher Art „höherer" Kultur die Westindier erlegen sind.

10) Die ganze Geschichte und Bibliographie des Briefes von Toscanelli
ist ausführlich geschildert in: Vignaud, Henry, La lettre et la carte de Toscanelli
sur la route des Indes par l'ouest, Paris 1901, weshalb hier einfach auf dieses
Werk verwiesen sei.

") So sagt Las Casas z. B. von den Namen, die Columbus den Inseln
und Küstenpunkten in der Umgebung des Golfs von Paria beilegte: „Schliesslich

sind von all' den Namen, die er den Inseln und Vorgebirgen des Festlandes,
das er für die „Gnaden-Insel" hielt, heute keine andern mehr im Gebrauch

geblieben, als die „Dreieinigkeits-Insel", der „Drachenschlund", die „Zeugen", die
„Perlen-Insel". (Finalmente, de todos los nombres que puso ä islas y cabos
de la tierra firme que tenia por isla de Gracia, no han quedado ni se platican
hoy sino la isla de Trinidad, y la boca del Drago, y los Testigos, y la Margarita".
(Las Casas, Historia de las Indias, II, S. 262).

18) „Die Spanier verliessen also dieses Dorf, um weiter zu marschieren
und gelangten zu einem Dorf, das an der Nordküste lag und dessen Hütten auf

Pfählen, über welche andere quer gelegt waren, im Wasser standen. Es hiess

Carahäte, die vorletzte Silbe lang, und der Geistliche (d. h. Las Casas selbst)

legte ihm den Namen „Casa-harta" (etwa als „Haus der Sättigung" zu übersetzen)
bei, denn die Menge der Vorräte von Lebensmitteln von vielerlei Art, die dort
vorhanden waren, war ganz erstaunlich: Brot, Wild, Fische und vor allem

Papageien, so dass, wenn ich mich recht erinnere, die Spanier in etwa 14 Tagen,
die sie dort zubrachten, über 10,000 Papageien verzehrten, die schönsten der

Welt, so dass es gewissermassen schade war, sie zu töten". (Las Casas, Historia
de las Indias, II, S. 30).

19) Die erste Nachricht über diesen Schildkrötenfang mit Jagdfischen
stammt nicht von Las Casas, sondern von Petrus Martyr ab Angleria, der sie

bereits ausführlich beschreibt und auch den indianischen Namen der Jagdfische,

guaican, bereits überliefert. (Petrus Martyr ab Angleria, De rebus Oceanicis et

Novo Orbe decades VIII. Dec. I i. 3). Aus Anglerius stammen daher auch die

Angaben Conrad Gessner's, die z. T. wörtlich aus dem lateinischen Text des

Anglerius übernommen sind.
Anglerius konnte nur nach den mündlichen Erzählungen der Entdecker

berichten, Las Casas aber schildert diese Jagd zum ersten Mal als Augenzeuge.
2°) „Es tanta la multitud del pescado que en el (d. h. im Golf von Xägua

an der Südküste von Cuba) hay, mayormente de lizas, que tenian los indios



- 67 —

dentro del mismo puerto, en la misma mar, corrales hechos de cafias hincadas,
dentro de los cuales estaban cercadas y atajadas 20, y 30 y 50,000 lizas, que
una dellas no se podia salir, de donde con sus redes sacaban las que querian,
y las otras dejäbanlas de la manera que las tuvieran en una alberca ö estanque".

„Asi como decimos que tenian de lizas corrales, asi tambien los tenian,
entre aquellas isletas, de tortugas, quinientas y mil juntas, que ninguna salia
ni se podia ir de los cercados hechos de seto de cafias". (Las Casas, Historia
de las Indias, III S. 470 und 473.)

21) „Regäbanse con el agua desto rio (d. h. des rio Camin), sacada por
acequias, todas los labranzas de gran parte desta tierra, lo que no se hizo jamäs
(por su gran fertilidad) en toda esta Isla". (Las Casas, Historia de las Indias,
V, S. 272.)

M) Las Casas, Historia de las Indias, III S. 85.

^) „Von diesem Baume (d. h. der guäcima) allein gewannen die
Indianer das Feuer. Sie nahmen davon zwei vollständig trockene Stäbe, den
einen so dick wie zwei Finger und in diesem brachten sie mit den Fingernägeln
oder einem Stein eine kleine Marke (mosquecita, wörtlich: „kleine Fliege") an
und legten dann diesen Holzstab unter beide Füsse. Der andere Stab war
dünner, etwa fingerdick. Nachdem sie die rundliche Spitze desselben auf die
Marke aufgesetzt hatten, drehten sie ihn mit beiden Handflächen nach Art eines
Bohrers und dies mit grosser Kraft. Durch diese Bewegung mit den Händen
kam aus dem untern Stabe, je mehr das untere Holz durch das obere ausgehöhlt

wurde, Holzmehl heraus, so fein wie Getreidemehl. Je tiefer das Loch
wurde und je mehr Holzmehl sich bildete, desto schneller und kräftiger wurde
mit den Händen gearbeitet und nun geriet das Holzmehl, das aus dem untern
Stab herauskam, selbst in Brand, auf dieselbe Weise, wie der Zunder in Brand
gerät, wenn man nach spanischer Sitte mit dem Stahl auf den Feuerstein
schlägt." (Las Casas, Historia de las Indias, V, S. 324 und 325).

Wie man sieht, unterschied sich die Methode der Feuergewinnung der
Haitianer etwas von der anderer Naturvölker, trotzdem sie auf demselben Princip
beruhte.

Die Guäsima oder, wie der Baum speziell auf Cuba auch genannt wird,
Guäsuma ist heute noch auf den grossen Antillen sehr häufig und es werden davon
sowohl in der Volkssprache, als in der wissenschaftlichen Botanik verschiedene Arten
unterschieden (Guazuma polybotrya, G. tomentosa, G, ulmifolia etc.). Die
gewöhnliche Guäsima, die den alten Insulanern ihre Feuerreibhölzer lieferte, hat,
wie Pichardo erzählt, heute auf Cuba eine andere Bedeutung, indem sie von
Selbstmordskandidaten bevorzugt wird, um sich daran zu erhängen. (Pichardo,
Estevan, Diccionario provincial casi-razonado de vozes Cubanas, Habana 1862,
S. 129).

24) Eine ganze Anzahl von Ausdrücken, die längst in's Sprachgut der
europäischen Kulturvölker übergegangen sind, gehen auf die alte Hauptsprache
von Haiti zurück. So z. B. das deutsche „Orkan" (franz. „ouragan", engl.
„hurricane") auf das haitianische „huracan". Unser „Mais" ist ein haitianisches
Wort („mahiz"). Der Name der kleinen indianischen Ruderboote (canoa) lebt
im franz. canot und engl, canoe fort. Das französische „hamac" und das



— 68 —

englische „hammock" sind wenig veränderte Formen des haitianischen hamaca
(Hängematte). Unser „Savanne" ist das haitianische cabana. Das englische
potatoe (Kartoffel) geht zurück auf das haitianische batata, das fälschlich auf
eine andere Hackfrucht übertragen worden ist, da die westindische batata die

sogen, „süsse Kartoffel" ist. Unser „Tabak" ist das haitianische ,,tabaco", womit

allerdings nicht die Pflanze selbst, die cohoba hiess, sondern die in die
Nasenlöcher eingesetzten, zum Einziehen des Rauches bestimmte Röhren
bezeichnet wurden. Das in alle Kultursprachen zur Bezeichnung der Häuptlinge
primitiver Völker und zur Ironisierung des Gebahrens europäischer Machthaber

übergegangene „Cazike" ist das haitianische Wort cacique und war auf Haiti
der Titel der obersten Häuptlinge. — Noch grösser ist selbstverständlich die
Zahl der ursprünglich haitianischen Worte, die sich im spanischen Sprachgebrauch

nicht blos der Kolonien, sondern auch des Mutterlandes erhalten haben.
25) „Y porque la fuerza del oro estä en todas las sierras, rios y arroyos

que miran al Oriente, las cuales bana el sol en saliendo y todas las aguas se

vierten al mismo sol, y lo mismo es en las minas viejas y nuevas que estän

desta ciudad de Santo Domingo ocho leguas; y de la otra parte de estas sierras,

aguas vertientes al Poniente, no se ha hallado algun oro, por manera, que
parece que las influencias del sol tienen mäs eficacia en las tierras que estän
häcia donde nascen que las de adonde se ponen". (Las Casas, Hist. de las
Indias, V. S. 281.)

26) Las Casas, Historia de las Indias, V. S. 280.
27) Las Casas, Historia de las Indias, V. S. 412.—.
Der bigotte Oviedo dagegen, der die westindischen Orkane ebenfalls

behandelt, ist im Gegenteil der Ansicht, dass die „huracanes" aufgehört haben,
seit in den Kirchen und Klöstern der Städte von Haiti das allerheiligste Sacra-
ment aufbewahrt wird. „Darüber kann sich Niemand verwundern, denn da der
Teufel seine Herrschaft über diese Länder verloren und Gott sie für sich
genommen hat, indem er erlaubte, dass sein heiliger Glaube und die christliche Religion

hier dauernd gepflanzt werde, muss eine unvergleichliche Änderung in der

Witterung und in diesen Stürmen und in allem übrigen eingetreten sein" etc.

(Oviedo, Hist. gen. y nat. de las Indias, I, S. 169 der Madrider Ausgabe
von 1851.)

2S) Las Casas, Historia de las Indias, II, S. 58.
29) Las Casas, Historia de las Indias, V, S. 250.
30) Las Casas, Historia de las Indias, V, S. 362.

31) „Auf allen diesen vier Inseln gibt es weder heutzutage Krokodile,
noch hat es deren früher gegeben, ausser auf Cuba und auch hier blos im
Flusse Cauto an der Südküste; denn weder auf der Nordküste noch an andern
Küsten gibt es Krokodile, ausgenommen die Festlandküste, wo sie, wie im
Flusse von Cumanä und in den Flüssen küstenabwärts, zahlreich sind. In

früheren Zeiten, es sind jetzt 50 Jahre her, erschien einmal eines dieser Tiere
auf dieser Insel (hier ist Haiti gemeint), wiederum auf der Südküste in der
Nähe der Ortschaft Salvatierra de la Cavana, welche am Ende dieser Insel liegt.
Ich erinnere mich nicht mehr genau, ob man es tötete". (Las Casas, Historia
de las Indias III, S. 468.)



— 69 —

Man sieht aus diesem Beispiel, mit welcher Gründlichkeit Las Casas

gelegentlich auch anscheinend nebensächliche und gleichgültige Dinge behandelt
und wenn auch der Gang der historischen Darstellung durch die häufige
Unterbrechung durch solche eingestreute naturgeschichtliche und ethnographische
Notizen leidet und schwerfällig wird, so hat dagegen der Ethnograph, sowie
der Tier- und Pflanzengeograph alle Ursache, ihm gerade für diese eingestreuten
Notizen dankbar zu sein.



Leere Seite
Blank page
Page vide


	Der Bischof Bartolomé de las Casas, ein Zeitgenosse des Columbus, seine wissenschaftlichen und humanitären Verdienste [Vortrag]

