Zeitschrift: Jahresberichte der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft in

Zirich
Band: 3 (1901-1902)
Artikel: Zur Kenntnis der Dayak-Stamme am obern Barito
Autor: Barzal, Franz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-5105

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-5105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII1I.

Zur Kenntnis der Dayak-Stamme am obern Barito

von Franz Barzal.

Am Zusammenfluss des Barito mit dem Teweh, fast unter dem
Aequator, liegt im Inmern von Siid-Borneo das Fort Muarah-
Teweh. Diese Festung, iibrigens bloss ein Palissadenwerk von
40 m Linge und 30 m Breite, beherbergt eine kleine Garnison,
die zur Aufrechterhaltung der Sicherheit und Ruhe in den ausge-
dehnten Distrikten Dusson, Murung und Siang bestimmt ist und
der ich wiithrend dreizehn Monaten ebenfalls angehorte. Wiéhrend
dieser Zeit hatte ich Gelegenheit, teils in unmittelbarer Nihe, teils
auf grisseren Expeditionen, die von Zeit zu Zeit behufs Schlichtung
von Streitigkeiten unter den Iingebornen unternommen wurden,
deren Sitten genauer zu beobachten.

In unmittelbarer Nachbarschaft von Muarah-Teweh liegen drei
Dorfer, deren Bevilkerung, trotzdem sie einem und demselben
Stamme angehort, grosse Unterschiede aufweist.

Die Bewohner des am linken Teweh-Ufer gelegenen Dorfes
bestehen grisstenteils aus Héndlern aus der Umgebung von Ban-
djermassin, die sich hier zeitweilig oder dauernd niedergelassen
haben und fast nur in Handelsgeschiiften mit der Bevolkerung der
zwei anderen Dorfer in Beriihrung kommen. Letztere wiederum
haben, trotzdem sie ausschliesslich von Dayaks bewohnt sind, mit
Ausnahme einiger gemeinsam begangenen Feste, mit einander fast
gar keinen Verkehr. Wihrend sich zu jener Zeit die Bevolkerung

des am linken Barito-Ufer gelegenen Dorfes ruhig verhielt, war




— 156 —

die des andern. jenseits des Barito gelegenen Dorfes noch von viel
wilderen Sitten und begegnete jedem Kuropider, ja selbst den
javanischen Soldaten der Garnison mit unverhohlenem Groll.

Kleidung. Die Kleidung der Dayak am obern Barito ist
dusserst primitiv. FEin Gilirtel von Baumrinde, Zandjot genannt,
ein Kopftuch, das turbanartig um den Kopf geschlungen wird,
bilden die ganze Toilette der Minner. Die meisten von ihnen,
wie iibrigens auch die Frauen, tragen holzerne, scheibenformige
Ohrpflocke von der Grisse eines Fiinffrankenstiickes. Je ldnger
das Ohrlippchen dadurch wird, desto schoner erscheint dies dem
Dayak. Auch ist die Tdttowierung des Oberkérpers, der Beine und
Arme gebriuchlich, durch die sich namentlich die Bewohner der
Distrikte Murung und Siang auszeichnen. Ein besonders wichtiges,
zu vielen Zwecken dienliches Ausstattungsstiick der Minner bildet
ein schwertformiges Haumesser, mandau genannt.

Die Frauen bekleiden sich mit dem sarong, der selten iiber die
Kniee reicht und einer sehr eng anschliessenden kabaja (Leibchen),
beides aus blauem Kattun. Die Oberarme schmiicken gewdhnlich
zehn bis zwolf Messingringe. Der Ohrpflicke wurde bereits gedacht.

Die Kinder gehen bis zum zwdilften Jahre nackt und tragen
als Schmuck um die Arm- und Fussgelenke silberne, mit kleinen
Schellen versehene Spangen, Kinder reicherer Leute auch wohl noch
ein Halsband, meist aus aufgereihten Thalerstiicken hestehend.

Wohnung. Das Haus der Dayaks ist ein Pfahlbau, der sich
etwa 3 m iiber den Boden erhebt und zu dem ausser Bambus und
Nipagras kein anderes Material verwendet wird. Hine besondere
Schlafkammer, Kiiche etc. kennt der Dayak nicht, den einzigen
Wohnraum teilt er mit einigen Hithnern und schakalihnlichen
Hunden, wiihrend der Raum unter der Hiitte, in dem sich aller
Unrat ansammelt, den Schweinen zum Aufenthalt dient. In der
einen Kcke des Wohnraumes ist ein grosser, bunter Kattunvorhang

gespannt, hinter dem eine lange Bambusbank, einige den Boden



157 —

bedeckende Matten, sowie ein paar Topfe sich befinden, wéhrend
der in keiner Dayakhiitte fehlende Reisblock das Inventar vervoll-
stindigt. Den Fussboden bilden lange, schmale Bambuslatten, die
so gelegt sind, dass dazwischen schmale Zwischenriume {ibrig
bleiben, durch welche der Unrat in den Raum unter der Hiitte
hinabfillt, so dass eine besondere Reinigung derselben iiberfliissig
wird. Die Hiuptlinge und besser bemittelte Leute wohnen meist
in grossern Hiusern, die auch mehrere Réume enthalten. Das
Hausinventar ist aber durchaus nicht reichhaltiger, hichstens weist
die Ruhebank einige Rollkissen auf, auch sind die vorhandenen
Topfe von besserer Arbeit.

Ackerbau. Obwohl der Ackerbau in den Distrikten Dussun,
Murung und Siang nur von geringer Bedeutung ist, so sind die
Bewohner doch bestrebt, wenigstens fiir den eigenen Bedarf den
Boden fiir die Reiskultur nutzbar zu machen. Will ein Dayak ein
Reisfeld anlegen, so wihlt er dazu einen Platz im Urwalde, ge-
wohnlich den Abhang eines Hiigels. Biéume und Strauchwerk werden
umgehauen und, nachdem sie wihrend einiger Tage der starken
Sonnenhitze ausgesetzt blieben, in Brand gesteckt. Ein solcher
Waldbrand dauert mehrere Tage und bietet, besonders abends, einen
eigenartigen Anblick. Ist das Holz vollstindig verbrannt, so wartet
der Dayak den ersten Regen ab, um alsdann den Boden mit dem
mandau (Hackmesser) etwas umzuwithlen und dariiber den Reis
auszustreuen. Durch diese primitive Art der Bodenbestellung ist
der Ertrag stark vom Gange der Niederschlige abhidngig. Wenn
nach der Aussaat wenig oder gar kein Regen féllt, so werden die
Ernteaussichten sehr unsicher und Knollenfriichte, wie obi, ketella,
vor allem aber Mais, der von den Dayaks sehr viel gepflanzt wird,
miissen alsdann Ersatz bieten, wihrend die gesamte ménnliche
Bevilkerung in die Wilder hinauszieht, um in den hédufig vor-
kommenden Sagopalmen eine weitere Nahrungsquelle zu gewinnen

und dadurch den Ausfall der Reisernte zu decken.




— 158 —

Der ladang, d.h. das Reisfeld ist der Lieblingsaufenthalt des
Dayak ; hier besitzt er gewthnlich eine kleine, selbsterbaute Hiitte
mit einem kleinen Garten, in dem er Mais, einige Bananen- und
Mangabiiume, sowie etwas Gemiise pflanzt. Wenn der ladang nicht
weit von seinem Wohnorte entfernt ist, so begiebt er sich schon
am frithen Morgen mit Frau und Kind nebst einigen Hunden dort-
hin, und kehrt erst spiit abends in seine Behausung zuriick. Ist
die Entfernung dagegen grisser, so zieht er auf vier bis fiinf
Wochen auf seinen ladang hinaus und schliesst inzwischen seine
Wohnung, indem er die Stufenleiter zu derselben wegnimmt.

Religitdse Vorstellungen, Feste, Totenbriduche.
Obwohl die meisten Dayaks behaupten, Muhammedaner zu sein
und obwohl jedes Dorf eine «<missigit» und einen «hadji» besitzt,
so diirfte Muhammed, wenn er zufillig unter seinen Bekennern er-
schiene, mit ihrer Art, die muhammedanischen Feste zu feiern,
schwerlich einverstanden sein.

Hier ein Beispiel: Das Ende des puasse (muhammedanische
Fasten) war erreicht und um das damit verbundene Fest wiirdig
zu feiern. hatte man einen der vielen, in halbwildem Zustande
weidenden Biiffelochsen eingefangen. Auf dem freien Platze zuniichst
dem Dorfe war ein schwerer Pfahl aus Eisenholz, dessen Spitze
mit einer abscheulichen Menschenfratze geziert war, fest in den
Boden eingerammt worden. Mittels eines stark ineinander gedrehten
Bindrohrstrickes wurde nun der mit Béndern und Laubwerk ge-
schimiickte Biiffel an den Pfahl so festgebunden, dass er sich immer-
hin in einem Umkreise von 8 m noch frei bewegen konnte. Tanzend
und johlend kommen nun die angeblichen Muhammedaner herbei
und stellen sich in einem Kreise, etwas grosser als der Spielraum
des Biiffels, aunf. Jetzt beginnt ein grausames Spiel und zwar
damit, dass der dem Biiffel zuniichst stehende Dayak diesem mit
einem spitzen Messer einen Stich oder Schnitt beibringt, eine Ope-

ration, die «fusuk»> genannt wird. Der durch den Schmerz wiitend




- 159 —

gewordene Biiffel beginnt in tollem Galopp den Pfahl zu umkreisen
und sucht sich von dem um seine Horner gewundenen Stricke frei
zu machen, wobei er den Umstehenden hiufig genug Gelegenheit
bietet, 1hm neue tusuk-Wunden beizubringen. Nach etwa einer
Stunde fillt der Biiffel, durch den Blutverlust erschopft, nieder und
wird nun geschlachtet, verteilt und gebraten. Die Irauen haben
unterdessen grosse Schiisseln voll Reis, gebackenen Bananen und
anderen dayak’schen Leckereien bereit gestellt und jetzt beginnt
die eigentliche Festfreude, die unter johlendem Geschrei und iiber-
missigem Genuss von fuak, d.h. eines aus Reis und Honig zube-
reiteten berauschenden Getriinkes allméhlich in ein wahres Bacchanal
ausartet.

Die beriichtigte Sitte des Kopfabschneidens ist infolge
der unmittelbaren Nihe eines Militérpostens im Gebiete des Teweh
selten geworden. Damit ist aber keineswegs gesagt, dass die dortigen
Kingebornen sich nicht dennoch zu helfen wissen, wenn sie, etwa
anlésslich eines Todesfalles, Menschenkopfe bediirfen.

Die Dayaks glauben an eine Seelenwanderung oder an ein Fort-
leben der Seele nach dem Tode. Daraus resultiert die weitere Vor-
stellung, dass die Seelen derjenigen, die zu Ehren eines Verstorbenen
threr Kopfe beraubt werden, diesem als panckawan (Diener) ins
Jenseits folgen. Da nach der Ansicht der Dayaks reiche und vor-
nehme Leute sich 1im Jenseits noch weniger allein behelfen konnen,
als drmere, so miissen sie auch eine grissere Dienerschaft haben
und es erfordert daher der Todesfall eines reichen Mannes auch eine
grossere Kopfzahl. Die nichsten Verwandten, IFreunde und Be-
kannten lehnen es selbstverstindlich ab, ihre Kiopfe zu diesem Zwecke
herzugeben, wihrend anderseits die Kopfjagerei von der hollindischen
Regierung verboten ist. Um indessen der Sitte geniigen zu konnen,
ohne mit dem Gesetz in allzuschroffe Kollision zu kommen, hilft
man sich in der Weise, dass man von einem Nachharn, der Ueber-

fluss an orang budalk besitzt, einen solchen, resp. dessen Kopf kauft.




— 160 —

Orang budal: sind Leute, die nach dayak’scher Sitte schuldenhalber
als villiges Bigentum ihrem Gliubiger verfallen sind und erst wieder
frei werden, wenn sie die Schuld durch ihre Arbeit getilgt haben.
Dies geschieht jedoch sehr selten, da der Gliubiger zum Lebens-
unterhalt seines Schuldsklaven und dessen Familie stets neue Vor-
schiisse machen muss, die das Schuldverhiltnis gewohnlich zu einem
dauernden machen.

Wenn man aber den Preis fiir einen orang budak, der etwa
150 bis 200 Gulden betriigh, nicht bezahlen kann oder will, so he-
geben sich einige der michsten Verwandten des Toten in eine
etwas entferntere Gegend und legen sich in der Nihe frisch ange-
legter Reisfelder auf die Lauer. Wehe dann dem Armen, sei es
Mann, Weib oder Kind, der sich von seinen Angehorigen entfernt;
er wird meuchlings iiberfallen und des Kopfes beraubt, worauf die
Morder mit ihrer Beate eilends sich fliichten. Nachdem dann die
Verwandten mit der notigen Anzahl von Kopfen zuriickgekehrt sind,
wird mit der Totenfeier begonnen. Ueber der Leiche, die wihrend
dieser Zeit in einem holzernen schweren Sarge aufgebahrt und von
den Leidtragenden bewacht wurde, werden nun die erbeuteten Kipfe
aufgehingt. Wihrend zwel oder drei Tagen thun dann alle Ver-
wandten und Freunde des Verstorbenen ihr Beileid kund, indem sie
Tag und Nacht am Sarge den Trauergesang: «ja-hal! ja-hah! ja-
illahi-illaha » briillen und ihn mit Schligen auf einem schweren
Gong begleiten, wobei reichlich dem tuak zugesprochen wird. Hrst
am vierten Tag findet die Beisetzung der Leiche statt, indem je
nach der Gegend der Sarg entweder begraben oder auf vier Pfihlen
aufgestellt wird.

Eine Hauptrolle spielen bei den Totenfesten, ebenso wie bel
Hochzeiten, Taufen und andern Festlichkeiten die bliangs. Es sind
dies Mianner und Frauen, deren Aufgabe es ist, durch Gesang und
Tanz die Festfreude zu erhthen. Trotzdem die bliangs, sowohl

Frauen als Minner, in sittlicher Hinsicht sehr tief stehen, geniessen




s EBI o

sie beil ithren Stammesgenossen dennoch ein gewisses Ansehen und
von jedem Festmahl werden ihnen die besten Bissen zu teil.

Heilkunde. Die bliangs spielen aber nicht nur bei Festlich-
keiten die wichtigste Rolle, sondern werden auch hei Krankheits-
fallen aller Art als Teufelsbanner und Geisterbeschwirer zugezogen,
da die Dayaks, wie andere Naturvilker, jede Krankheit und jeden
Unfall dem Einflusse boser Geister zuschreiben.

Bei leichtern Krankheiten legt der behandelnde bliang eine aus
Holz geschnitzte Puppe unter das Kopfkissen oder in die unmittel-
bare Nihe des Kranken und spricht dabei seine Beschwiérungs-
formeln. Die Puppe bleibt zwei bis drei Tage liegen und der
Kranke wird wieder gesund, indem nach dayak’'scher Vorstellung
die Krankheit in die Pappe tbergeht.

Bei schwereren Krankheiten ist aber die Puppe nicht im stande,
die Krankheit in sich aufzunehmen und es kommen dann radikalere
Mittel zur Anwendung. Alle in der Umgebung weilenden bliangs
versammeln sich mit ihren Geriitschaften, wie Gongs, Trommeln
und Gamelans, in der Wohnung des Kranken. Nachdem die iihlichen
Beschworungsformeln hergesagt sind. wird nun zur Vertl'eibung der
bisen Geister mit den mitgebrachten Instrumenten ein wahrer Hollen-
lirm produziert, dem die entsprechende Heilwirkung von der Volks-
meinung zugeschrieben wird.

Der Glaube an die Unfehlbarkeit der blicngs 1st tibrigens bei
den Dayaks nicht unerschiitterlich, denn oft genug sah ich Minner
und Frauen von unserm Arzte etwas obat demon, d. h. Fieberarznei —
Chinin — verlangen, das einzige Mittel, in welches sie bei den
hiufig auftretenden Fieberepidemien einiges Vertrauen setzten.

Heirat. Der eigentlichen Eheschliessung geht vielfach ein
besonderer Brauch voraus. Wenn ein junger Mann sich zu der An-
nahme berechtigt glaubt, dass seine Anfrage beim (Gegenstand seiner
Wahl willkommen sei, so begiebt er sich zu ihrem Hause und ruft

sie bel 1threm Namen. Wenn sie ihm geneigt ist, so kommt sie

1




— 162 —

allein heraus und lisst sich von ihm nach irgend einer unbewohnten
Hiitte fiithren, wo beide in allen Ehren die Nacht zubringen. Kommt
spiter die KEhe zu stande, so darf das junge Paar in keinem Falle
die ersten drei Niichte allein und bheisammen zubringen, sondern der
junge Mann bleibt bei den Hochzeitsgiisten, withrend seine Frau bei
ihrer Mutter oder einer andern weiblichen Verwandten sich aufhélt.
Doch erscheint der junge Gatte wihrend dieser Zeit ofter bei seiner
Frau, wum mit ithr Sirth zu kanen und sie so an seine Gegenwart zu
gewdhnen.

Sehr oft geht bei den Dayak-Stimmen im Stromgebiet des
Barito auch die Entfithrung der Braut der Eheschliessung
voraus. Wenn der junge Mann zwar die Zustimmung seiner Kltern
zur beabsichtigten Ehe erlangt hat. aber befiirchtet, dass die An-
gehorigen seiner Auserwiithlten ihn abweisen konnten, so entfiihrt
er sie wihrend der Nacht und bringt sie in seine Wohnung, worauf
er mit 1hren Kltern iiber den Brautschatz in Unterhandlung tritt.
Die Eltern des Midchens begeben sich alsdann nach der Wohnung
des Bewerbers, um dort den Brautschatz zu empfangen und die
Hochzeit zu feiern.

[eh wohnte einst einer dayalk’schen Hochzeitsfeier, an welcher
auch bliangs mitwirkten, bei. Inmitten eines grossen Wohnraumes,
der mit Kattun und Blitterguirlanden reich behiingt war, lagen auf
dem Boden einige Matten ausgebreitet, auf denen die bliangs ihre
Pantomime auffithrten. Vier derselben, in enganliegenden Hosen,
nacktem Oberkorper, mit Ringen an Hénden und Fiissen, einer
Maske vor dem Gesicht und einer Tierfellmiitze auf dem Kopfe,
tanzten oder liefen vielmehr briillend durcheinander, unter dem ohr-
hetiubenden Getdse eines Gamelans, zweier Gongs und einiger mit
Ziegenfell iiberzogenen Trommeln, wozu zum Ueberfluss noch ein
Dayak mit zwei kleinen Stiscken auf einer umgekehrten Cognac-Kiste
den Takt schlug. Die Familien des Braulpaares und die Géste

sassen mit gekreuzten Beinen und mit der ernstesten Miene von




— 163 —

der Welt an den Wénden des Gemaches herum, um der Pantomime
zu lauschen. Frauen waren dabei nicht anwesend, sie waren aber,
so viel ich bemerken konnte, in einem Nebenraum mit den Vor-
bereitungen zum Festmahle beschittigt.

Die ungewdhnliche Hitze, der unangenehme Geruch und die
lirmende Musik liessen mich jedoch nur kurze Zeit unter den Fest-
giisten verweilen. Bis zum Schlusse des Festes auszuharren, wire
tiberdies unmoglich gewesen, denn die ganze Nacht iiber und den
folgenden Tag ertonte ununterbrochen das seltsame Konzert. Dass
bei dieser Gelegenheit auch der fwuak nicht gespart wurde, konnte
ich an den in ihren Kéhnen heimkehrenden Hochzeitsgiisten kon-
statieren.

Bei dieser Gelegenheit sei erwihnt, dass sich die Dayaks am
Barito mit staunenswerter Schnelligkeit in ithren djukuns, d.h. Booten
aus ausgehohlten Baumstdmmen. zu bewegen wissen. Unzihlige Male
war ich Zeuge, wie drei oder vier Dayaks, jeder mit einem Ruder
versehen, mitunter eine Stunde lang unserem Dampfhboot zu folgen
vermochten, um dann plotzlich in einem der vielen Seitenarme des
Barito zu verschwinden. Auch fir die Kinder war es ein Haupt-
vergniigen, in ihren gebrechlichen Booten sich auf den vom Dampfer
verursachten Wellen zu schaukeln. Wenn sie dabei auch regel-
missig umschlugen, so ertranken sie doch nicht, da bei den Ufer-
hewohnern. des Barito vom Kinde, das eben laufen gelernt hat, bis
zam Krwachsenen alle, Manner und Frauen, schwimmen kénnen und
das Wasser ihnen das unenthehrlichste Element zu sein scheint.

Allgemeines. Die Dayaks am obern Barito sind Leute von
kréftigem, schlankem und wohlgestaltetem Korperbau. Ihre Gesichts-
farbe ist heller, als die der Malaien und mit Recht gelten die
dayak’schen Frauen als die schonsten unter den Kingebornen des
indischen Archipels.

Entsprechend den bescheidenen Lebensbediirfnissen der Dayaks

ist auch ihre Kulturstufe eine primitive und ich habe im Gebiet des




— 164 —

obern Barito Stimme gesehen, die man als orang-ott bezeichnet und
die in fast tierischem Zustand leben, keine Wohnungen bauen,
sondern in den geriumigen hohlen Stdmmen der Gummibdume die
Nacht zubringen. Diese orang-ott gewinnen ihren Lebensunterhalt
dadurch, dass sie die Produkte des Waldes, wie Damarharz, Gutta-
pertja und Pinangniisse sammeln und gegen Reis, Salz und Tabak
an die Hindler vertauschen. |

Was endlich den in vielen Reiseberichten erwihnten verrite-
rischen und arglistigen Charakter der Dayaks anbetrifft, so sei be-
merkt, dass der grisste Teil der von ihnen veriibten Greuelthaten
auf den Hinfluss ihrer Hauptlinge oder der fanatischen Priester
zuriickzufithren ist. Diese sind meist Malaien, eifrige Bekenner
des Islam und geschworene Feinde ihrer Wohlthiterin, der nieder-
lindischen Regierung, gegen die sie bei jeder Grelegenheit die Dayaks

aufzuwiegeln suchen.

D

O o o o
=t SR




	Zur Kenntnis der Dayak-Stämme am obern Barito

