
Zeitschrift: Jahresberichte der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft in
Zürich

Band: 3 (1901-1902)

Artikel: Zur Kenntnis der Dayak-Stämme am obern Barito

Autor: Barzal, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-5105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-5105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


155 —

VTII.

Zur Kenntnis der Dayak-Stämme am obern Barito

von Franz Barzal.

Am Zusammenfluss des Barito mit dem Teweh, fast unter dem

Aequator, liegt im Innern von Süd-Borneo das Fort Muarah-
Teweh. Diese Festung, übrigens bloss ein Palissadenwerk von

40 m Länge und 30 m Breite, beherbergt eine kleine Garnison,

die zur Aufrechterhaltung der Sicherheit und Ruhe in den

ausgedehnten Distrikten Dusson, Murung und Siang bestimmt ist und

der ich während dreizehn Monaten ebenfalls angehörte. Während

dieser Zeit hatte ich Gelegenheit, teils in unmittelbarer Nähe, teils

auf grösseren Expeditionen, die von Zeit zu Zeit behufs Schlichtung

von Streitigkeiten unter den Eingebornen unternommen wurden,

deren Sitten genauer zu beobachten.

In unmittelbarer Nachbarschaft von Muarah-Teweh liegen drei

Dörfer, deren Bevölkerung, trotzdem sie einem und demselben

Stamme angehört, grosse Unterschiede aufweist.

Die Bewohner des am linken Teweh-Ufer gelegenen Dorfes

bestehen grösstenteils aus Händlern aus der Umgebung von Ban-

djermassin, die sich hier zeitweilig oder dauernd niedergelassen

haben und fast nur in Handelsgeschäften mit der Bevölkerung der

zwei anderen Dörfer in Berührung kommen. Letztere wiederum

haben, trotzdem sie ausschliesslich von Dayaks bewohnt sind, mit
Ausnahme einiger gemeinsam begangenen Feste, mit einander fast

gar keinen Verkehr. Während sich zu jener Zeit die Bevölkerung
des am linken Barito-Ufer gelegenen Dorfes ruhig verhielt, war



— 156 —

die des andern, jenseits des Barito gelegenen Dorfes noch von viel

wilderen Sitten und begegnete jedem Europäer, ja selbst den

javanischen Soldaten der Garnison mit unverhohlenem Groll.

Kleidung. Die Kleidung der Dayak am obern Barito ist

äusserst primitiv. Ein Gürtel von Baumrinde, kandjot genannt,

ein Kopftuch, das turbanartig um den Kopf geschlungen wird,
bilden die ganze Toilette der Männer. Die meisten von ihnen,

wie übrigens auch die Frauen, tragen hölzerne, scheibenförmige

Ohrpflöcke von der Grösse eines Fünffrankenstückes. Je länger
das Ohrläppchen dadurch wird, desto schöner erscheint dies dem

Dayak. Auch ist die Tättowierung des Oberkörpers, der Beine und

Arme gebräuchlich, durch die sich namentlich die Bewohner der

Distrikte Murung und Siang auszeichnen. Ein besonders wichtiges,

zu vielen Zwecken dienliches Ausstattungsstück der Männer bildet

ein schwertförmiges Haumesser, mandau genannt.

Die Frauen bekleiden sich mit dem sarong, der selten über die

Kniee reicht und einer sehr eng anschliessenden kdbaja (Leibchen),

beides aus blauem Kattun. Die Oberarme schmücken gewöhnlich

zehn bis zwölf Messingringe. Der Ohrpflöcke wurde bereits gedacht.

Die Kinder gehen bis zum zwölften Jahre nackt und tragen
als Schmuck um die Arm- und Fussgelenke silberne, mit kleinen

Schellen versehene Spangen, Kinder reicherer Leute auch wohl noch

ein Halsband, meist aus aufgereihten Thalerstücken bestehend.

Wohnung. Das Haus der Dayaks ist ein Pfahlbau, der sich

etwa 3 m über den Boden erhebt und zu dem ausser Bambus und

Nipagras kein anderes Material verwendet wird. Eine besondere

Schlafkammer, Küche etc. kennt der Dayak nicht, den einzigen

Wohnraum teilt er mit einigen Hühnern und schakalähnlichen

Hunden, während der Raum unter der Hütte, in dem sich aller

Unrat ansammelt, den Schweinen zum Aufenthalt dient. In der

einen Ecke des Wohnraumes ist ein grosser, bunter Kattunvorhang

gespannt, hinter dem eine lange Bambusbank, einige den Boden



— 157 —

bedeckende Matten, sowie ein paar Töpfe sich befinden, während

der in keiner Dayakhütte fehlende Reisblock das Inventar

vervollständigt. Den Fussboden bilden lange, schmale Bambuslatten, die

so gelegt sind, dass dazwischen schmale Zwischenräume übrig

bleiben, durch welche der Unrat in den Raum unter der Hütte

hinabfällt, so dass eine besondere Reinigung derselben überflüssig

wird. Die Häuptlinge und besser bemittelte Leute wohnen meist

in grössern Häusern, die auch mehrere Räume enthalten. Das

Hausinventar ist aber durchaus nicht reichhaltiger, höchstens weist

die Ruhebank einige Rollkissen auf, auch sind die vorhandenen

Töpfe von besserer Arbeit.

Ackerbau. Obwohl der Ackerbau in den Distrikten Dussun,

Murung und Siang nur von geringer Bedeutung ist, so sind die

Bewohner doch bestrebt, wenigstens für den eigenen Bedarf den

Boden für die Reiskultur nutzbar zu machen. Will ein Dayak ein

Reisfeld anlegen, so wählt er dazu einen Platz im Urwalde,
gewöhnlich den Abhang eines Hügels. Bäume und Strauchwerk werden

umgehauen und, nachdem sie während einiger Tage der starken

Sonnenhitze ausgesetzt blieben, in Brand gesteckt. Ein solcher

Waldbrand dauert mehrere Tage und bietet, besonders abends, einen

eigenartigen Anblick. Ist das Holz vollständig verbrannt, so wartet

der Dayak den ersten Regen ab, um alsdann den Boden mit dem

mandau (Hackmesser) etwas umzuwühlen und darüber den Reis

auszustreuen. Durch diese primitive Art der Bodenbestellung ist

der Ertrag stark vom Gange der Niederschläge abhängig. Wenn

nach der Aussaat wenig oder gar kein Regen fällt, so werden die

Ernteaussichten sehr unsicher und Knollenfrüchte, wie obi, ketella,

vor allem aber Mais, der von den Dayaks sehr viel gepflanzt wird,

müssen alsdann Ersatz bieten, während die gesamte männliche

Bevölkerung in die Wälder hinauszieht, um in den häufig

vorkommenden Sagopalmen eine weitere Nahrungsquelle zu gewinnen

und dadurch den Ausfall der Reisernte zu decken.



— 158 —

Der ladang, d. h. das Reisfeld ist der Lieblingsaufenthalt des

Dayak; hier besitzt er gewöhnlich eine kleine, selbsterbaute Hütte

mit einem kleinen Garten, in dem er Mais, einige Bananen- und

Mangabäume, sowie etwas Gemüse pflanzt. Wenn der ladang nicht

weit von seinem Wohnorte entfernt ist, so begiebt er sich schon

am frühen Morgen mit Frau und Kind nebst einigen Hunden dorthin,

und kehrt erst spät abends in seine Behausung zurück. Ist
die Entfernung dagegen grösser, so zieht er auf vier bis fünf
Wochen auf seinen ladang hinaus und schliesst inzwischen seine

Wohnung, indem er die Stufenleiter zu derselben wegnimmt.

Religiöse Vorstellungen, Feste, Totenbräuche.
Obwohl die meisten Dayaks behaupten, Muhammedaner zu sein

und obwohl jedes Dorf eine «missigit» und einen «hadji» besitzt,

so dürfte Muhammed, wenn er zufällig unter seinen Bekennern

erschiene, mit ihrer Art, die muhammedanischen Feste zu feiern,

schwerlich einverstanden sein.

Hier ein Beispiel: Das Ende des puassa (muhammedanische

Fasten) war erreicht und um das damit verbundene Fest würdig

zu feiern, hatte man einen der vielen, in halbwildem Zustande

weidenden Büffelochsen eingefangen. Auf dem freien Platze zunächst

dem Dorfe war ein schwerer Pfahl aus Eisenholz, dessen Spitze

mit einer abscheulichen Menschenfratze geziert war, fest in den

Boden eingerammt worden. Mittels eines stark ineinander gedrehten

Bindrohrstrickes wurde nun der mit Bändern und Laubwerk
geschmückte Büffel an den Pfahl so festgebunden, dass er sich immerhin

in einem Umkreise von 8 m noch frei bewegen konnte. Tanzend

und johlend kommen nun die angeblichen Muhammedaner herbei

und stellen sich in einem Kreise, etwas grösser als der Spielraum
des Büffels, auf. Jetzt beginnt ein grausames Spiel und zwar
damit, dass der dem Büffel zunächst stehende Dayak diesem mit
einem spitzen Messer einen Stich oder Schnitt beibringt, eine

Operation, die «tusuk» genannt wird. Der durch den Schmerz wütend



— 159 —

gewordene Büffel beginnt in tollem Galopp den Pfahl zu umkreisen

und sucht sich von dem um seine Hörner gewundenen Stricke frei

zu machen, wobei er den Umstehenden häufig genug Gelegenheit

bietet, ihm neue tusuk-Wunden beizubringen. Nach etwa einer

Stunde fällt der Büffel, durch den Blutverlust erschöpft, nieder und

wird nun geschlachtet, verteilt und gebraten. Die Frauen haben

unterdessen grosse Schüsseln voll Reis, gebackenen Bananen und

anderen dayak'schen Leckereien bereit gestellt und jetzt beginnt
die eigentliche Festfreude, die unter johlendem Geschrei und

übermässigem Genuss von tuak, d. h. eines aus Reis und Honig
zubereiteten berauschenden Getränkes allmählich in ein wahres Bacchanal

ausartet.

Die berüchtigte Sitte des Kopfabschneidens ist infolge
der unmittelbaren Nähe eines Militärpostens im Gebiete des Teweh

selten geworden. Damit ist aber keineswegs gesagt, dass die dortigen

Eingebornen sich nicht dennoch zu helfen wissen, wenn sie, etwa

anlässlich eines Todesfalles, Menschenköpfe bedürfen.

Die Dayaks glauben an eine Seelenwanderung oder an ein

Fortleben der Seele nach dem Tode. Daraus resultiert die weitere

Vorstellung, dass die Seelen derjenigen, die zu Ehren eines Verstorbenen

ihrer Köpfe beraubt werden, diesem als panekawan (Diener) ins

Jenseits folgen. Da nach der Ansicht der Dayaks reiche und

vornehme Leute sich im Jenseits noch weniger allein behelfen können,

als ärmere, so müssen sie auch eine grössere Dienerschaft haben

und es erfordert daher der Todesfall eines reichen Mannes auch eine

grössere Kopfzahl. Die nächsten Verwandten, Freunde und

Bekannten lehnen es selbstverständlich ab, ihre Köpfe zu diesem Zwecke

herzugeben, während anderseits die Kopfjägerei von der holländischen

Regierung verboten ist. Um indessen der Sitte genügen zu können,

ohne mit dem Gesetz in allzuschroffe Kollision zu kommen, hilft
man sich in der Weise, dass man von einem Nachbarn, der Ueber-

fluss an orang budak besitzt, einen solchen, resp. dessen Kopf kauft.



— 160 —

Orang budak sind Leute, die nach dayak'scher Sitte schuldenhalber

als völliges Eigentum ihrem Gläubiger verfallen sind und erst wieder

frei werden, wenn sie die Schuld durch ihre Arbeit getilgt haben.

Dies geschieht jedoch sehr selten, da der Gläubiger zum

Lebensunterhalt seines Schuldsklaven und dessen Familie stets neue

Vorschüsse machen muss, die das Schuldverhältnis gewöhnlich zu einem

dauernden machen.

Wenn man aber den Preis für einen orang budak, der etwa

150 bis 200 Gulden beträgt, nicht bezahlen kann oder will, so

begeben sich einige der nächsten Verwandten des Toten in eine

etwas entferntere Gegend und legen sich in der Nähe frisch

angelegter Reisfelder auf die Lauer. Wehe dann dem Armen, sei es

Mann, Weib oder Kind, der sich von seinen Angehörigen entfernt;

er wird meuchlings überfallen und des Kopfes beraubt, worauf die

Mörder mit ihrer Beute eilends sich flüchten. Nachdem dann die

Verwandten mit der nötigen Anzahl von Köpfen zurückgekehrt sind,

wird mit der Totenfeier begonnen. Ueber der Leiche, die während

dieser Zeit in einem hölzernen schweren Sarge aufgebahrt und von

den Leidtragenden bewacht wurde, werden nun die erbeuteten Köpfe

aufgehängt. Während zwei oder drei Tagen thun dann alle

Verwandten und Freunde des Verstorbenen ihr Beileid kund, indem sie

Tag und Nacht am Sarge den Trauergesang: ja-hah! ja-hah! ja-
illahi-illaha» brüllen und ihn mit Schlägen auf einem schweren

Gong begleiten, wobei reichlich dem tuak zugesprochen wird. Erst

am vierten Tag findet die Beisetzung der Leiche statt, indem je

nach der Gegend der Sarg entweder begraben oder auf vier Pfählen

aufgestellt wird.

Eine Hauptrolle spielen bei den Totenfesten, ebenso wie bei

Hochzeiten, Taufen und andern Festlichkeiten die bliangs. Es sind

dies Männer und Frauen, deren Aufgabe es ist, durch Gesang und

Tanz die Festfreude zu erhöhen. Trotzdem die bliangs, sowohl

Frauen als Männer, in sittlicher Hinsicht sehr tief stehen, geniessen



- 161

sie bei ihren Stammesgenossen dennoch ein gewisses Ansehen und

von jedem Festmahl werden ihnen die besten Bissen zu teil.

Heilkunde. Die bliangs spielen aber nicht nur bei Festlichkeiten

die wichtigste Rolle, sondern werden auch bei Krankheitsfällen

aller Art als Teufelsbanner und Geisterbeschwörer zugezogen,
da die Dayaks, wie andere Naturvölker, jede Krankheit und jeden

Unfall dem Einflüsse böser Geister zuschreiben.

Bei leichtern Krankheiten legt der behandelnde bliang eine aus

Holz geschnitzte Puppe unter das Kopfkissen oder in die unmittelbare

Nähe des Kranken und spricht dabei seine Beschwörungsformeln.

Die Puppe bleibt zwei bis drei Tage liegen und der

Kranke wird wieder gesund, indem nach dayak'scher Vorstellung
die Krankheit in die Puppe übergeht.

Bei schwereren Krankheiten ist aber die Puppe nicht im stände,

die Krankheit in sich aufzunehmen und es kommen dann radikalere

Mittel zur Anwendung. Alle in der Umgebung weilenden bliangs

versammeln sich mit ihren Gerätschaften, wie Gongs, Trommeln

und Gamelans, in der Wohnung des Kranken. Nachdem die üblichen

Beschwörungsformeln hergesagt sind, wird nun zur Vertreibung der

bösen Geister mit den mitgebrachten Instrumenten ein wahrer Höllenlärm

produziert, dem die entsprechende Heilwirkung von der

Volksmeinung zugeschrieben wird.

Der Glaube an die Unfehlbarkeit der bliangs ist übrigens bei

den Dayaks nicht unerschütterlich, denn oft genug sah ich Männer

und Frauen von unserm Arzte etwas obat demom, d. h. Fieberarznei —

Chinin — verlangen, das einzige Mittel, in welches sie bei den

häufig auftretenden Fieberepidemien einiges Vertrauen setzten.

Heirat. Der eigentlichen Eheschliessung geht vielfach ein

besonderer Brauch voraus. Wenn ein junger Mann sich zu der

Annahme berechtigt glaubt, dass seine Anfrage beim Gegenstand seiner

Wahl willkommen sei, so begiebt er sich zu ihrem Hause und ruft
sie bei ihrem Namen. Wenn sie ihm geneigt ist, so kommt sie

11



— 162 —

allein heraus und lässt sich von ihm nach irgend einer unbewohnten

Hütte führen, wo beide in allen Ehren die Nacht zubringen. Kommt

später die Ehe zu stände, so darf das junge Paar in keinem Falle

die ersten drei Nächte allein und beisammen zubringen, sondern der

junge Mann bleibt bei den Hochzeitsgästen, während seine Frau bei

ihrer Mutter oder einer andern weiblichen Verwandten sich aufhält.

Doch erscheint der junge Gatte während dieser Zeit öfter bei seiner

Frau, um mit ihr Sirih zu kauen und sie so an seine Gegenwart zu

gewöhnen.

Sehr oft geht bei den Dayak-Stämmen im Stromgebiet des

Barito auch die Entführung der Braut der Eheschliessung

voraus. Wenn der junge Mann zwar die Zustimmung seiner Eltern

zur beabsichtigten Ehe erlangt hat, aber befürchtet, dass die

Angehörigen seiner Auserwählten ihn abweisen könnten, so entführt

er sie während der Nacht und bringt sie in seine Wohnung, worauf

er mit ihren Eltern über den Brautschatz in Unterhandlung tritt.
Die Eltern des Mädchens begeben sich alsdann nach der Wohnung
des Bewerbers, um dort den Brautschatz zu empfangen und die

Hochzeit zu feiern.

Ich wohnte einst einer dayak'schen Hochzeitsfeier, an welcher

auch bliangs mitwirkten, bei. Inmitten eines grossen Wohnraumes,

der mit Kattun und Blätterguirlanden reich behängt war, lagen auf

dem Boden einige Matten ausgebreitet, auf denen die bliangs ihre

Pantomime aufführten. Vier derselben, in enganliegenden Hosen,

nacktem Oberkörper, mit Ringen an Händen und Füssen, einer

Maske vor dem Gesicht und einer Tierfellmütze auf dem Kopfe,
tanzten oder liefen vielmehr brüllend durcheinander, unter dem

ohrbetäubenden Getöse eines Gamelans, zweier Gongs und einiger mit
Ziegenfell überzogenen Trommeln, wozu zum Ueberfluss noch ein

Dayak mit zwei kleinen Stöcken auf einer umgekehrten Cognac-Kiste
den Takt schlug. Die Familien des Brautpaares und die Gäste

sassen mit gekreuzten Beinen und mit der ernstesten Miene von



- 163 —

der Welt an den Wänden des Gemaches herum, um der Pantomime

zu lauschen. Frauen waren dabei nicht anwesend, sie waren aber,

so viel ich bemerken konnte, in einem Nebenraum mit den

Vorbereitungen zum Festmahle beschäftigt.
Die ungewöhnliche Hitze, der unangenehme Geruch und die

lärmende Musik Hessen mich jedoch nur kurze Zeit unter den

Festgästen verweilen. Bis zum Schlüsse des Festes auszuharren, wäre
überdies unmöglich gewesen, denn die ganze Nacht über und den

folgenden Tag ertönte ununterbrochen das seltsame Konzert. Dass

bei dieser Gelegenheit auch der tuak nicht gespart wurde, konnte

ich an den in ihren Kähnen heimkehrenden Hochzeitsgästen
konstatieren.

Bei dieser Gelegenheit sei erwähnt, dass sich die Dayaks am

Barito mit staunenswerter Schnelligkeit in ihren djukuns, d.h. Booten

aus ausgehöhlten Baumstämmen, zu bewegen wissen. Unzählige Male

war ich Zeuge, wie drei oder vier Dayaks, jeder mit einem Ruder

versehen, mitunter eine Stunde lang unserem Dampfboot zu folgen

vermochten, um dann plötzlich in einem der vielen Seitenarme des

Barito zu verschwinden. Auch für die Kinder war es ein

Hauptvergnügen, in ihren gebrechlichen Booten sich auf den vom Dampfer
verursachten Wellen zu schaukeln. Wenn sie dabei auch

regelmässig umschlugen, so ertranken sie doch nicht, da bei den

Uferbewohnern des Barito vom Kinde, das eben laufen gelernt hat, bis

zum Erwachsenen alle, Männer und Frauen, schwimmen können und

das Wasser ihnen das unentbehrlichste Element zu sein scheint.

Allgemeines. Die Dayaks am obern Barito sind Leute von

kräftigem, schlankem und wohlgestaltetem Körperbau. Ihre Gesichtsfarbe

ist heller, als die der Malaien und mit Recht gelten .die

dayak'schen Frauen als die schönsten unter den Eingebornen des

indischen Archipels.

Entsprechend den bescheidenen Lebensbedürfnissen der Dayaks

ist auch ihre Kulturstufe eine primitive und ich habe im Gebiet des



WJ^ULW^VW^-U»'

— 164 —

obern Barito Stämme gesehen, die man als orang-ott bezeichnet und

die in fast tierischem Zustand leben, keine Wohnungen bauen,

sondern in den geräumigen hohlen Stämmen der Gummibäume die

Nacht zubringen. Diese orang-ott gewinnen ihren Lebensunterhalt

dadurch, dass sie die Produkte des Waldes, wie Damarharz, Gutta-

pertja und Pinangnüsse sammeln und gegen Reis, Salz und Tabak

an die Händler vertauschen.

Was endlich den in vielen Reiseberichten erwähnten verräterischen

und arglistigen Charakter der Dayaks anbetrifft, so sei

bemerkt, dass der grösste Teil der von ihnen verübten Greuelthaten

auf den Einfluss ihrer Häuptlinge oder der fanatischen Priester

zurückzuführen ist. Diese sind meist Malaien, eifrige Bekenner

des Islam und geschworene Feinde ihrer Wohlthäterin, der

niederländischen Regierung, gegen die sie bei jeder Gelegenheit die Dayaks

aufzuwiegeln suchen.


	Zur Kenntnis der Dayak-Stämme am obern Barito

